
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 171 (2018)

Artikel: Wider die Ketzer : künstlerische Reaktionen auf die Reformation in der
Zentralschweiz

Autor: Oberli, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wider die Ketzer: Künstlerische
Reaktionen auf die Reformation
in der Zentralschweiz
Matthias Oberli



Abb. 1: Der Bildersturm von Weesen, in: Heinrich Bullinger, Reformationsgeschichte, 1574. (Zentralbibliothek Zürich, Handschriftenabteilung,
MS B 316, fol. 357v. Foto: Zentralbibliothek Zürich)

Ungeheuerliches trug sich Ende Januar 1529 an den Ufern
des Walensees zu. Damals hatte der reformatorische
Bildersturm auch das Dorf Weesen erreicht und die
aufgebrachte Bevölkerung begann, die Kirchen auszuräumen.1

Das Land Schwyz intervenierte sofort und versuchte, die

Zerstörung der Bilder und Statuen unter Strafandrohung
zu verhindern. Um dieser Forderung Nachdruck zu
verleihen, wurden eigens Boten in die damals unter Schwy-

zer Herrschaft stehende Gemeinde gesandt. Doch die

Einheimischen machten sich einen üblen Scherz daraus. In

Gegenwart der Schwyzer Delegation trugen sie die
Statuen auf den Kirchhof und sprachen zu den Heiligenbildern:

«Sieh, der Weg gat gon Chur, dieser gat gon Zürich,
und der gat gon Glaris, und dieser gon Schwytz, nun gond,
wellichen ir wöllind und habend fry geleit, oder aber ir
muessend verprünnen. Und als die tollen götzen nit gönn
wölkend, wurdend sy zu äschen verprennt», wie dies Heinrich

Bulllinger in seiner «Reformationsgeschichte»
berichtet und illustriert (Abb. I).2 Die Schwyzer revanchierten

sich für dieses Sakrileg umgehend. Im Mai desselben

Jahres nahmen sie an der Grenze zur March den refor¬

mierten Pfarrer und Agitatoren Jakob Kaiser fest, machten

ihm in Schwyz den Prozess und verbrannten ihn trotz

heftiger Proteste aus Zürich, Uznach und Glarus kurzerhand

als Ketzer auf dem Scheiterhaufen. Damit war das

Fanal zum Ersten Kappelerkrieg besiegelt, der die erste

von vielen konfessionell motivierten Auseinandersetzungen

innerhalb der Eidgenossenschaft markiert.3

Bezeichnend an dieser Episode ist nicht allein der Sar-

kasmus der reformierten Ikonoklasten, der daraufabzielte,

die Heiligenbilder durch Verhöhnung zu profanisie-
ren und sie als macht- und wertlose «Götzenbilder» zu
entlarven.4 Gleichermassen aufschlussreich sind die

Anstrengungen der Innerschweizer, Heiligenbilder vor der

Zerstörung zu bewahren und ihnen Zuflucht auf dem

eigenen Territorium zu gewähren.5 Im Folgenden wollen

wir uns allerdings nicht auf diese handfesten Rettungsaktionen

vor der Reformation konzentrieren, sondern uns

mit künstlerischen Reaktionen und Strategien des 16. bis

18. Jahrhunderts zur Abwehr reformierten Ideenguts und

mit der Frage verschiedener Bedeutungsebenen sakraler

Bildwerke in diesem Glaubenskampf beschäftigen.

1 Oberli, Reliquie, S. 218-221.
2 Bullinger, Reformationsgeschichte, Der Bildersturm von Weesen, fol. 357v.
3 Heinrich Thomann, Die Verbrennung des Ketzers Jakob Kaiser in Schwyz 1529, kolorierte Federzeichnung, 1605, Zentralbibliothek Zürich,

MS B 316, fol. 400r.
4 Siehe dazu auch Michalski, Reformation.
5 Vgl. den Beitrag von Michael Tomaschett in dieser Publikation.

61



Abb. 2: [Eckart], Das ist des Lothers
ketzers spil / davon kumbt auffrur
und jamers vil, Holzschnitt, um
1520-25. (Zentralbibliothek Zürich,
Grafische Sammlung, PAS II 7/1.

Foto: Zentralbibliothek Zürich)

Flugblätter und Kirchendiebe

Bald nachdem Luther seine gegen den Ablass gerichteten
Thesen in Wittenberg veröffentlicht hatte, entbrannte auch

eine intensive mediale Auseinandersetzung zwischen den

sich entwickelnden konfessionellen Lagern und befeuerte

dadurch das noch junge Medium des Buchdrucks.
Zahlreiche illustrierte Flugblätter und Abhandlungen zogen

gegen die neue Glaubensrichtung und ihren prominen¬

ten Vertreter her. Ein um 1520-25 entstandener
Holzschnitt zeigt den deutschen Geistlichen, der zusammen
mit dem Teufel in einem grossen Kessel eine giftige Suppe

kocht (Abb. 2).6 Zu den Ingredienzen dieses tödlichen
Gebräus gehören unter anderem Lüge, Unglaube, Ketzerei

und Gotteslästerung. Sie bringen nur Jammer und
Aufruhr, so die Botschaft dieses Flugblatts. Solche einfachen

Bildformeln wandten sich an ein breites Publikum und
verfehlten ihre Wirkung nicht.

§3«*« {flbee Awwofcw# |pÄ
tam't*aâjrûr onb janieraril

jÖeK&Wttflfcu Jtfßwotbcn|WL

m* pfetffrrt œil teil midjftofjer
©es &.oejjer« friß) öen »dl id) pu
ï>nballe fdjnfftfcuiwjarc#*.

©c'a fpilo mag icb mir gano wo! fachen
tTCcinfrcijbbieflet in (ad)«

tttouwtmbtre trillntm JJ« gefcbrfjcit
ÉEin vfber manucol (ôldke fkfclytn
ifiin Cehjrfd rurt heranber feburt
©a£oti)crwirbt baße? nefptjrt
WaBfrndjtba fomm aajTfanerbre
Sert oßcnan0 0cm bafenÇcre

flefebuflt möß (id)banmber frfbeö
©ie toatt)jit tbâtmangarvcrnuybm
©ie wtcfcffcn najm tÇât man frpiegen
QoldKo befdiid" mit grofiem liegen
Witt 0é (Bots i»o*t wiuniana a(o hebeci
®rbß«fjWrte nanmiierwecPsn

(Saliwtb gifft triH icb totö rilmt
©er ewfdtnwit wire mid} nit (ptjr«

tan idibrau0netneii

<T> tefiffelwaaUanflbtt
© boffart rote blinO bift bil
© gevn t»49 riebftha jö
ö> falfchejmtixwas wrmagfiOa
ß> ncfO fumbftaudi bet
Q> avgna no? mad)|f ht|è vnrfi

<3d)«*effelxmb ßedl fcMr id) audi jfi
©ot frommen mad) id)xal ttnröwI müß nôd) baß brein fefoiage«

tTmifent Jiinffbunbcct Mb jtMt'nçig jut ©ne »il mec pbels t»urb man fdjaffett
Co manjolton «lies aefitc Kumptalles bieaufiotbccs bafen
#5<tb icb m meiner«mfiilr gefeben Ceti bob id) sâ œacmtng a6gemalt
Pas anp ïotbero leetemicbgelcbeben tTîit besCeuffels lifien manigfalt
©rop «nfcflc «mb blâr vagie/fen ©Ott geb init folebcr ptopbecey
3«ncE»iibb«6ec»ucbbocaupflie(reiJ ©as icbainfalfiberpiopbet (cy
©o ttes foidit nweb gac recfincten 3c bob'" b'u St rncrcEt eben jä
2lltefd):ifri»ur0 d.tmir biucfen corn jfrrpcrbt babra groPrnrfl
2Hl©bii0Eayttt)utbsarb<cod)t VOo je lut fleyffir roccbt wachen
JÊignec 111113 ruucb bnbeiiben b«ld;C 3c werbt eudifoldio nit erlacben

Dijbcneiiortciir Prophetin ttiinamliiira:

©ed;tcbenbta»ffwanit'eotbfitiiot
<jitcrtm bo (lectc becpittec tobt
me ifl »mb Iryb Mb |"eel jätbon
©ecgeyg bringt reydien folotbnnto»
Wo |r ben Wolffm pferdien ln(l
©0 wert je finben em pifen gall
nbecjebeniargcbencttoabep
O6mem gebidit gotcclogrn fey
ïDec tccœ iScfnrt Dil» icb gênant
3d)bit (c (eye allwol cernant

Irr ultiens cogit. tqnid futurum fit.

6 Eckart, Lother.



>DERLVTHERISCHENEVANGELISCHENKIRCHÀ
EN DIEB VNDKETZER KALENDER '

ML "* 1!' 'WS- Somansalt rucb der getxirtcfrilti. ÈC> dwvil III S rontag buoctaftab • 3ct>Œbo
l-SSl®-«- I—~3SS éSSSSSH 4a<t>imcr.ïDo«or.bat>««U|}t>rK(fvt>&«tt«2jUlcn&crg«jeb«Kgoomcpce«rbarm«ttjbml0lrcmœ'ii}<>cioEjM>4n2t.o|j

hrglPr :twtttgcm<icb«b«btit/i)îon}TOyfalbcocrlofcnbtcbfcbnT5T»mgly8t}iîbcntani)tï>itbbicbtimg.Dormci-jittcbbtccbi;i|îlicbctt
MflttlL' aft^»~««te)aäSi Mr/eittcrfrommcnlobUcb«*,'1!Hir4lccnctî>tgii<>fcb4jft.£i<i3ci-it.''ï)ry.ôcbwy<3",ï,frt>ci;1tt<4î>cit.3iig. J-'ftfbirg. &oU*
iFMW|iBpSaB*»»teB§8 iorn/CTibt)tt(romcitd>ft|litcbcnTO«U|er/bci;erticb»oitwcg«ttcbri(îltcbec»crciitigiingmmci-gncbigcn/g»n(îigcnbcn-cbci;

bUcbu»bct'fcbaffc voit CiiijaiKinai-mci-bictKt 8m/predicant/vn&osrftmbcr&cawortgota/ nacb bem war« t-ccbtc va |té.c
' ~»- tg«titîengcinctticncbt:i|tciibeit/vit>bcmvnbetbwrc/bKCctviibv>orfecbter/bcuobgcnatitcitcbi'iftltcbeit fdjcfflm beemoren

g.. !„
S..», fem «yp^ ,crbûrKn/mmegttcà>gmUcbcitbcrrmvn&vatt«8.Dcm«Diigc2îifcboff»3HCo(îm<î.ïDomid>fywaTta'f'gwKtlagt

tsaaysse t3£SSe=: daSääs tbtrcslib8/t)ublcbcn8/m-ttv>nbgtîtâ/vouTOcgcnbcrgcjtgcncrt<îbgéttt«y.'jDc«cs'iijiin>a- ©taubiata. t?mvi|]«tibcttbct
*m""~ ntwwBiiW***«i!S« tcnmi|ïbe8vatûnbrcnliccbt8/vnbgcpttbigtcttb«levnbreoi-b«cvo»Cbn|ï<>3b«fn»n(cr(:mb«m>tg«b<>i»/»nbittb5«fl«':

r i|ci-crforfatctj,aioob<Cbi'ifïite3biirt>Oï'"p«'b<t-altcrCbrt(ï"tmfîiiif3cbci*bu'ibcrci4tcÉe»tcrlbfci-rocrc/fHijbcrjyal()ab
trci'cra!)c vcfbammct TOefcti/tmcvci-rccift-ung bei-bciltgcttbcortinx'cntcfTrtmcMctt/aUct-njijnbctvticrct/btit'cbbicndK banc

,,._Ü5L """-5tS^j^BBSSs icomicmciibcfcbdsctc/jßecffcrigitngrnfcMwaKit/alccrt/tiitgcjTOtffctcit^rililtcbcitgtaiibcrt/aloobfyronbccoffdßcIcbc:
j^afau Mi» ijTCaxm/vnbbijrdma'bcngfntagoteviiasfivcrfta-c/banciifftTfoldKtigroflatgavalcgcbcrtbftjritbunbaeaUcm got iniig

bt|ï-1>caxt'trx)ii8CBOcabmbci-jcitftn8victccrltcbcttbcimpicbc8)3"bcfgninbIo|cn6acmbcCBtgecitgot8 bücttocbnymmcc
evcrfcbcitTOcUctt.öOitbarfcijuiigrticalIctitbcffi-omincii/uabv'dcccccItcrtbcaalceaccfJamcnca/ vabtrattga-beamwcrt/ftt

:sê-îSsSSï5SS!1"kS£;1Ssâ coiicbgro(Jci'bicb/fcbclmen/Sôjîtt>icbc/lccEctïinb6itbcn/TOclcbcclcbcrt/tmbbabccitbicRybd|clbcrvnft-iimincc/xicrbâinct
ib(ïfaflp;c.iltBbafinctCattteit)tn<>cbcc,Scrfabcctt[biicSapbyc'aciitliigiKrmj(iibaacmct}6ocbcr.tCbrt|ïiti»»«gartciitui>
StmoitctnîOiifFcrCft3crobcâCHt8liSt»crgtcflctb«rxinmunbigmEinbly.'ï)iibooiromfotcbbaactlcbtbab/baajclsclmcnfolf

Abb. 3 und 3a): Thomas Murner, Der Lutherischen Evangelischen Kirchen Dieb und Ketzer Kalender, Holzschnitt, Luzern, 1527, Zürich.
(Zentralbibliothek Zürich, Grafische Sammlung, Kalender 1527 III, 2 Schweiz. Gesamtansicht und Detail. Foto: Zentralbibliothek Zürich)

Auch und ganz besonders Luzern wurde schon früh
zu einem Zentrum illustrierter Schmähschriften gegen
die Reformation. Die treibende Kraft dahinter war der

elsässische Theologe Thomas Murner (1475-1537). In

Strassburg hatte sich der geistreiche und streitbare
Franziskaner wiederholt mit Gedichten und Spottliedern gegen
die drohende Kirchenspaltung gewehrt und Luther als

Narren bezeichnet. 1525 musste Murner vor den
Reformierten aus dem Elsass fliehen und fand Zuflucht im Bar-

füsserkloster der Leuchtenstadt. Hier richtete Murner eine

Druckerei ein und führte seine publizistische Bekämpfung

der Reformation fort. In über 20 Schriften wandte

er sich gegen die Reformation in Deutschland, aber nun
besonders auch in der Eidgenossenschaft, wie dies Hans

Jurt in seiner exzellenten Lizentiatsarbeit von 2010 akri-
bisch nachzeichnet.7

Für einiges Aufsehen sorgte Murners Jahreskalender,

der 1527 in Luzern unter dem Titel «Der Lutherischen

Evangelischen Kirchen Dieb und Ketzer Kalender»
erschien (Abb. 3 und 3a).8 Als Reaktion auf den neuen
evangelischen Zürcher Kalender von Johannes Copp aus

dem Jahr 1526, der die kirchlichen Feiertage drastisch
reduzierte und sie verächtlich als «päpstisch» bezeichnete

(Abb. 4)9, schuf Murner im folgenden Jahr eine satirische

Verballhornung dieses Kalenders. Murners ebenfalls in

grosser Auflage erschienene Publikation richtete sich an

ein breites Publikum und ist eine unverhohlene Schmähschrift

gegen die Reformatoren. Akribisch werden im
Luzerner Kalender alle Ketzer der Vergangenheit und

Gegenwart einem spezifischen Jahrestag zugeordnet: Judas

als grösster Verräter aller Zeiten natürlich dem 1. Januar,

Luther als «us geloffener münch» dem Dreikönigstag und

7 Jurt, Kirchendiebe.
8 Murner, Kalender u. Götzinger, Kalender.
9 Copp, Kalender.



Abb. 4: Johannes Copp, Kalender für 1527, Holzschnitt, Zürich, 1526 (Ausschnitt). (St. Gallen, Kantonsbibliothek Vadiana, VadSIg Ms 72.

Foto: Kantonsbibliothek Vadiana, St. Gallen)

0mä5eUtnacboergeburtCbni1:i Xlfo- ©. vnXXVILSar /ft Montag buck
wftnf<ÇbcmlLâferfW&/çJii«&vn ßarmberljüjfett <Cbnjït'.ic4| ©3 wir tu bt/tm 2llmdnacÇ at

^ee Baplto Salcnbcre fiatt bit im altert »nb ntitrcn Ccframcnt bcFanic»{>ci!i0c/an trclcben ©ottjîn baimbcrçigftit ober 50:11 tnberfibat : pnb for 6cebapfîe.fcf?a bit d
(Bott gebottne fcjta bie angcjcygtbabcnb/ifbnjïcnlicber tLdfer/tfi nu Dariimb gefdjeben/flae man fy roi« ybenc (nacb bce BapfJß œyg)eercn/fyrcn/obei anriff, n fülle/fun
bet allein barumb/9a0 9u bar&urdj tue heiligen Bibel jcldfen gcreygt nrer&ijl/burdj trelcbeß hu heii jfi try terer crfammiß gôt liebe« tmllcne Furncn mSiiiti(?.t1ir baß trir yfy
ne all reracbtinh/fo bodj nlicbt Dil rnher ybeneneueb beihgenfin mbebtinh. <E Bcgdrflu abcreince yehen jjicangcjcigtctjgfcfcicbtsciruJfcn/fofïitfc in hctnbüeb vnnb <f<*!

pitel/flaô hu by finein namen finbc|î. 3cç nit mer/ Sann her (hey ft gottea fye mit rna allen/Stilen. _

der als «kirchendieb» und als falscher Prophet des Alten
und Neuen Testaments titulierte Zwingli dem 20. Januar.

Es folgen weitere Personen, die vom Franziskaner unter
anderem als «abtrünnige Ketzer», als «Anhänger eines

verlogenen neuen Evangeliums» und als «Marienschänder»

diffamiert und im Kalender aufgeführt werden. Und

wie wenn diese Tirade nicht schon genug wäre, veränderte

Murner auch das ursprüngliche Titelblatt des Zürcher

Kalenders drastisch. Die auf einer Vorlage Hans Holbeins

d. J. beruhende Titelvignette zeigte ursprünglich Christus

als «reines Licht des Evangeliums», der den Menschen

den rechten Weg weist, während Heiden, Philosophen
aber auch der Papst und Kleriker mit Blindheit geschlagen

werden. Aus dieser Vorlage generierte Murner eine

bösartige Collage. Unter dem Spruchband «Du solt nit
Stelen» zeigt er Christus und Moses als wahre Verkünder
des Evangeliums vor den Gläubigen, die ihnen gebannt
zuhören. Prominent platziert er zudem in der Szene einen

Galgen, an dem ein Mönch hängt, bei dem es sich
zweifellos um den als «Dieb» titulierten Zwingli handelt.

Mehr noch als die reformierten Zürcher verärgerte
Murners Ketzerkalender allerdings seine Schutzherren,

die katholischen Orte der Zentralschweiz. Denn diese

sahen den ohnehin schon schwierigen Zusammenhalt der

Eidgenossenschaft durch solche ungehobelten Provoka¬

tionen weiter gefährdet. Neuerliche Pamphlete und

Veröffentlichungen Murners gegen die Berner Reformation

führten dazu, dass er 1528 von Bern und Zürich angeklagt

wurde und ihn Luzern im folgenden Jahr an ihre

Gerichtsbarkeit ausliefern sollte. Dazu kam es allerdings
nicht, da sich der streitbare Theologe der drohenden

Verhaftung durch Flucht ins Elsass entzog.

Mit Murners Verschwinden endet in der Zentralschweiz

ein erstes Kapitel gegenreformatorischer
Bildpropaganda. Doch auch die Gegenseite hielt unterdessen nicht

mit derben Anschuldigungen und wüsten Szenen zurück.

Ein 1569 vermutlich im Auftrag von Hans Sachs in Nürnberg

geschaffener Holzschnitt zieht aufs Übelste über die

Missionstätigkeit der Jesuiten in den deutschen Ländern
her (Abb. 5). Das Blatt trägt den Titel «Der Suiten, welche

sich Jesuiten nennen, ankunff, art und eigenschafft».
Die Szene visualisiert drastisch die damals kursierende

Verunglimpfung, der Name «Jesuiten» leite sich nicht etwa

vom Namen des Erlösers her, sondern stamme einzig und
allein vom griechischen Begriff «suit», was nichts anderes

als «Schwein» bedeutet.10 So wird der neu gegründete

Orden, der damals als Phalanx katholischer Restauration

mit seinem Wirken im deutschen Reich begann, als

papsthöriger Haufen von Schweinen geschildert, die als

Priester und Lehrer verkleidet in Kirchen und Schulen

10 Klug, Flugblatt, S. 306-307, mit der Herleitung vom griechischen Begriff «suit» bzw. dem lateinischen «sus» für Schwein sowie auch der

Hundemetapher.

64



*<* Her Httirat/twlçBe W> Ûtcfuitcn ttennot/ottfuitfft/
arf/tmD dgetifcfiafff.

Abb. 5: Anonym, Der Suiten, welche sich Jesuiten nennen, ankunflt, art und eigenschaflt, Holzschnitt, [Nürnberg 1569]. (Zentralbibliothek Zürich,
Grafische Sammlung, PAS II 7/8. Foto: Zentralbibliothek Zürich)

ihr Unwesen treiben. Prominent thront im oberen

Bildzentrum eine fette Sau mit der aufgesetzten Tiara des

römischen Pontifex. Ihr huldigen links Bischöfe und Priester,

und rechts umschmeicheln sie die weiblichen
Personifikationen des Lasters.

Mission und Propaganda

Drastische Illustrationen wie die Schweinemetapher
belegen deutlich die wachsende Sorge der Reformatoren vor
dem missionarischen Erfolg der Gesellschaft Jesu. In der

Tat spielt der Orden im 17. Jahrhundert wohl die zentrale

Rolle im ideologischen Kampf um die christliche

Religionsauslegung und die Wiederherstellung katholischer

Dominanz.11 Keine andere Kongregation hat die Bedeutung

medialer Botschaften für die Gläubigen derart ver-
innerlicht und zu neuer Blüte getrieben wie die Jesuiten.

Sie setzten sowohl die Beschlüsse des Konzils von Trient
am effektivsten in die Tat um, wie sie auch rhetorische

und künstlerische Strategien entwickelten, um das Volk

von der Legitimität des katholischen Herrschaftsanspruchs
und vom Eintreffen des Heilsplans zu überzeugen. 1622

erfolgte in Rom auf Initiative von Papst Gregor XV. nach

dem Vorbild der straff geführten Jesuitenmission die

Gründung der «Congregazione di Propaganda Fide», welche

die Missionstätigkeit der einzelnen Orden
koordinierte.12 Diese Einrichtung wurde zur eigentlichen
Schaltzentrale katholischer Missions- und Bildwerbung, die sich

intellektuell von den meist plumpen und gehässigen
Streitschriften der frühen Gegner der Reformation deutlich
unterscheidet und sehr viel subtiler vorgeht.13

Nicht zufällig, so kann man vermuten, errichteten die

Jesuiten ihre erste Schweizer Niederlassung in der
Zentralschweiz. Denn hier bestanden durch die Söldnerdienste

in der päpstlichen Garde sehr enge Kontakte zur
römischen Kurie. Auf Betreiben von Karl Borromäus

(1538-1584), der als Protektor Helvetiens agierte, und
des berühmten Luzerner Schultheissen Ludwig Pfyffer

von Altishofen (1524-1594), wurde 1574 in der Leuch-

11 Zu den Jesuiten in der Schweiz vgl. Helvetia Sacra Abt. VII (F. Strobel, Die Gesellschaft Jesu in der Schweiz, 1976, S. 57-70) sowie den Beitrag
von Paul Oberholzer in dieser Publikation.

12 Pastor, Geschichte der Päpste, S. 100-110.
13 Levy, Propaganda.



tenstadt die erste Jesuitenmission der Schweiz gegründet.
Aus ihr ging drei Jahre später das erste Kollegium als

Bildungseinrichtung hervor und nahm Einsitz im Ritter-
schen Palast. Ein zweites Zentrum jesuitischer Missionstätigkeit

etablierte sich ab 1582 in Fribourg; weitere

Kollegien der Jesuiten entstanden 1591 in Pruntrut, 1646

in Solothurn und 1662 in Brig.
Auch der Kapuzinerorden entwickelte gegen Ende des

16. Jahrhunderts in der Zentralschweiz auf Initiative des

Nidwaldner Staatsmanns Melchior Lussy (1529-1606)
eine rege missionarische Aktivität.14 In kurzer Zeit
entstanden Kapuzinerklöster in Altdorf (1581), Stans 1582),

Luzern (1583), Schwyz (1586), Zug (1595) und Sursee

(1606-08). Der Orden gab für viele seiner neu gegründeten

Konvente und Kirchen sakrale Bilder in Auftrag.15

Das theologische Fundament dazu lieferte in erster Linie
die Bildpropaganda der Jesuiten. Sie hatten ein engmaschiges

Informationsnetz und standen in stetem Austausch

mit der nordalpinen Zentrale des Ordens in Ingolstadt,
mit der päpstlichen Nuntiatur in Luzern und mit dem

Heiligen Stuhl in Rom selbst. Dadurch verbreiteten sich

sowohl theologische wie auch visuelle Argumente und

Strategien sehr schnell.

Belehren, erfreuen und bewegen

Und damit kommen wir wieder zurück auf die eingangs
erwähnte Episode des Bildersturms von Weesen. In der

Zentralschweiz selbst haben sich unseres Wissens keine

solchen reformatorischen Ikonoklasmen gegen sakrale

Bildwerke ereignet. Sie blieben auf die Grenzbereiche zu

den alten Orten beschränkt. Gleichwohl führt diese

Geschichte exemplarisch vor Augen, dass Abgötterei oder

Götzenkult, wie die Heiligenverehrung von den

Reformierten verächtlich genannt wurde, neben dem Ablasshandel

einer der Hauptpunkte ihrer Kritik an der
katholischen Kirche war. Das Konzil von Trient beschloss

deshalb 1563 umfangreiche Massnahmen, um die Verehrung

von Kunstwerken neu zu regeln und gegen
Auswüchse vorzugehen. 1565 veröffentlichte in Köln der den

Jesuiten nahestehende Drucker Maternus Cholinus die

in Trient gefassten Beschlüsse in deutscher Sprache und

trug dadurch zu ihrer Verbreitung im deutschsprachigen
Raum bei. Zur Bilderverehrung heisst es dort: «Ferner

soll man die bildtnußen Christi, der heiligen Gottsgebe-
rerin und jungfrauen Maria, unnd ander Heiligen für

nemlich inn den kirchen haben und behalten, auch inen

gebürliche Ehrerbietung und reverentz erzeigen: Nicht
das man wolt glauben, als were irgendt ein Gottheit oder

krafft in ihnen, von deren wegen man sie ehren solle oder
das man etwas von inen sollte begeren: oder das vertra-
wen auff die bilder stellen solle, gleich wie vorzeitten
geschähe vonn den heyden, die ir hoffnung auff die götzen
setzte [n], Sonder dieweil die ehr so inen erzeigt, auff die

prototipa (das ist auff die erst form unnd gestalt der ding
selbst, die sie für die äugen stellen) gewendet würdt, also

das wir durch die bildtnussen, die wir küssen, und vor
denen wir das haupt entdecken, unnd niderknien, Christi

anbetten, und die Heiligen deren gleichnuß sie tragen,
ehren [,..].»16 Und zur Darstellung religiöser Figuren
heisst es dort: «... das man die historié [n], und inhalt der

heilige [n] schrifft wann solchs dem ungelerten volck wirdt
nutz sein, außtrucklich darstellet und vorbildet.. .»17

Religiöse Bilder sind nach dem Verständnis des Tri-
dentinums also in erster Linie ein Mittel zur institutionellen

Belehrung und Disziplinierung des Kirchenvolks.

Die Verehrung soll sich nicht auf das materielle Kunstwerk

konzentrieren, sondern auf den dadurch repräsentierten

«Prototypen», also Jesus, die Jungfrau Maria oder
die entsprechenden Heiligen. Dabei soll die Darstellung

möglichst realistisch sein.

Die von den Jesuiten auf durchaus antiken Prinzipien

beruhende Maxime der nachhaltigen Überzeugung

(«persuasio») und Devotionssteigerung der Gläubigen
durch «docere, delectare et movere» (also «belehren,
erfreuen und bewegen») wird in der Folge zu einem der

prägendsten Merkmale der religiösen Kunst im barocken

Zeitalter überhaupt. Der Begriff des «delectare» («erfreuen»)

darf dabei allerdings nicht allein mit dem ästhetischen

Genuss des Schönen verwechselt werden. «Erfreuen»

bedeutet vielmehr eine nachhaltige Anrufung der
Affekte und Empathie der Betrachter, durch die sie

«bewegt» und letztendlich in ihrem Glauben bestärkt werden

sollen.18 Dabei können durchaus auch Schreckensszenen

die Gemütslage der Betrachter in eine anteilnehmende

Stimmung versetzen und dadurch eine innere
Freude auslösen.19 So empfiehlt Andrea Gilio in seinem

kunsttheoretischen Traktat von 1564 nachdrücklich die

Darstellung von Schmerz und Grauen, um die Gläubigen

zu bewegen und zu überzeugen: Gemäss den Worten
Gilios sollen die Maler den Hl. Sebastian «mit Pfeilen

spicken, dass er wie ein Stachelschwein» aussehe und der

Hl. Laurentius solle auf dem Rost «verbrannt, gekocht,

14 Zu den Kapuzinern in der Schweiz vgl. Helvetia Sacra Abt. V (versch. Autoren, Die Kapuziner und Kapuzinerinnen in der Schweiz, 1974,
S. 21-45).

15 Anderes/Carlen, Kunst um Karl Borromäus.
16 Cholinus, Concilio, S. 280-281.
17 Cholinus, Concilio, S. 283. Siehe auch Gerken, Heiligenbilder.
18 Oberli, Schauder und Sensation, S. 151 f., und Imorde, Affektübertragung.
19 Oberli, Schauder und Sensation.

66



Abb. 6: Antonio Gallonio, Trattato de gli instrumenti di martirio, e delle

varie manière di martoriare, Rom 1591, Tav. S. 89.

Abb. 7: Franz Ludwig Raufft (1660-1719), Enthauptung Johannes des

Täufers, Ende 17. Jh. (Kunstmuseum Luzern. Foto: Kunstmuseum Luzern)

aufgeplatzt, zerfetzt und deformiert» erscheinen.20 Ebenso

ermuntert der Konzilsteilnehmer Gabriele Paleotti

in seinem 1582 verfassten Diskurs über profane und
sakrale Bilder die Künstler, Martyriumsszenen möglichst
schrecklich zu malen, da sie als «grausame und fürchterliche

Bilder» die Betrachter erschüttern und so zur
Tugend zu bekehren vermögen.

In der römischen Kirche S. Stefano Rotondo beispielsweise

feiert ein um 1582 von Niccolö Circignani
(genannt «il Pomarancio») und Matteo da Siena geschaffener

Freskenzyklus den Tod von Dutzenden Märtyrern.
Darin werden mit aller Akribie die einzelnen

Hinrichtungsmethoden geschildert, «ein Lehrzyklus für Sadisten,

Musterbuch der Folterknechte, ein wie am Fliessband

gemalter menschlicher Schlachthof» wie ein moderner
Betrachter schreibt.21 Dieser aus dem Gedankengut tri-
dentinischer Bilddidaktik heraus entstandene Zyklus war

von enormer Wirkung.22 Von den Fresken erschienen

bald Nachstiche, und 1591 gab Antonio Gallonio sein

berühmtes, reich illustriertes Werk über die Märtyrer und
die Werkzeuge, die zu ihrer Hinrichtung verwendet wurden,

heraus (Abb. 6).23 Viele Zeitgenossen bekundeten
ihre Freude an der Zurschaustellung solcher Schlächterszenen,

da sie die Frömmigkeit mehrten: «Und allerdings;
wen freut das nicht? Wen treibt das nicht zur Frömmigkeit

an?» schreibt Pier Paolo Crescenzi in seinem
Vorwort zur erweiterten Auflage aus dem Jahr 1594 von
Gallonios Bilderfibel des Schreckens.24

Auf die Kunstproduktion der Zentralschweiz hatten
diese Bildstrategien entscheidende Auswirkungen.25 Wir
werden im 17. Jahrhundert mit einer ganzen Reihe von
äusserst brutalen Darstellungen konfrontiert, die das

Martyrium der Heiligen detailreich schildern. So ist etwa die

Enthauptung Johannes des Täufers des Luzerner Malers

Franz Ludwig Raufft (1660-1719) zu nennen (Abb. 7).26 Das

in den 1690er-Jahren entstandene Gemälde zeigt in aller

20 Gilio, Due Dialogi. Zu Gilio und seinen Postulaten der Schreckenserzeugung vgl. Hecht, Bildertheologie.
21 Reinhart, Rom, S. 163, sowie zum Zyklus allgemein ebd. S. 163-165.
22 Hecht, Bildertheologie, S. 168.
23 Gallonio, Trattato, vgl. auch Lang, Grausame Bilder, S. 62-66.
24 Gallonio, Martyrium, Epistola lectori. Vgl. auch Hecht, Bildertheologie, S. 168.
25 Carlen, Manierismus und Frühbarock; Carlen, Hochbarock und Spätbarock.
26 Franz Ludwig Raufft, Enthauptung Johannes des Täufers, um 1700, Kunstmuseum Luzern.

67



Deutlichkeit den ausblutenden Rumpf des Heiligen, während

der Scherge Salome das abgetrennte Haupt des

Täufers präsentiert. Das Gemälde orientiert sich damit

eng an italienischen Vorlagen wie etwa von Caravaggio.
Auch der aus Zug stammende Johannes Brandenberg
(1661-1729), dem Georg Carlen eine ausführliche Mono-

grafie gewidmet hat, hält nicht mit schauderhaften

Szenen zurück. Für die Stiftskirche in Beromünster malte

er 1693 eine ganze Serie von Altargemälden, die das

Martyrium verschiedener Heiliger schildert, wie etwa den

im siedenden Öl ausharrenden Johannes Evangelist
(Abb. 8), die Verbrennung der Hl. Afra, die Räderung
der Hl. Katharina oder die Kreuzigung des Hl. Andreas.27

Ganz offenkundig wurde der Maler dabei von den

Illustrationen aus Gallonios Anthologie des Martyriums
inspiriert. Auch in der Pfarrkirche von Andermatt schildert

Brandenberg zwanzig Jahre später im Oberblatt des Hochaltars

das Martyrium der Hl. Ursula und ihrer Begleiterinnen

in all seiner Brutalität und greift dabei auf eine

italienische Vorlage zurück.28 Solche drastischen Darstellungen

entstehen ganz im Sinne katholischer Bildbelehrung,

die den Gläubigen die Aufrichtigkeit und
Wahrhaftigkeit der Heiligengeschichten, gegen die sich die

Reformierten so sehr sträuben, vor Augen zu führen
versucht. Dass gerade in dieser Epoche auch unzählige
Gebeine von sogenannten Katakombenheiligen aus der

Ewigen Stadt in die Schweiz überführt wurden und hier
als Zeugnisse aufrechten Glaubens verehrt wurden, hängt
sicherlich mit dieser Geisteshaltung zusammen.29

Fegefeuer und Höllensturz

Der Tod und die irdische Vergänglichkeit sind ein zentrales

Thema des barocken Zeitalters. Davon zeugen in der

Zentralschweiz die vielen eindringlichen Totentanzbilder.30

Was den Sündern und natürlich auch den

reformierten Ketzern nach ihrem Ableben blüht, führen die

verschiedenen Allerseelenbilder, die in der nämlichen Zeit

entstehen, deutlich vor Augen. Sie knüpfen an die

Darstellungen des Jüngsten Gerichts und des Fegefeuers des

Mittelalters und der Renaissance an, steigern diese jedoch
durch ihre realistische Ausprägung noch um einiges. Von
der evangelischen Lehre abgelehnt und von Luther 1537

als «Abgötterei» und «Teufelsgespinnst»31 verdammt,
kommt dem Fegefeuer im katholischen Bildrepertoire eine

zentrale Bedeutung zu. Es wird zur disziplinierenden
visuellen Formel und warnt unmissverständlich vor den

Abb. 8: Johannes Brandenberg, Martyrium des Hl. Johannes Evangelist,
1693/94. (Stiftskirche Beromünster, Johannesaltar. Foto: Peter Ammon,
Luzern)

Abb. 9: Nikiaus Hartmann, Allerseelenbild, Stans, Unteres Beinhaus,

Holzplastik gefasst, 3. Viertel 17. Jahrhundert.

27 Carlen, Brandenberg, S. 51-55 u. 106-108, Kat. A 77-90.
28 Carlen, Brandenberg, S. 40f. u. S. 128, Kat. A 131.
29 Achermann, Katakombenheilige.
30 Brülisauer/Hermann, Todesreigen.
31 Luther, Schmalkaldische Artikel, Artikel 5: «Über das alles hat dieser Drachenschwanz, die Messe, viel Ungeziefer und Geschmeiß mancherlei

Abgötterei gezeugt [...]. Darum ist das Fegefeuer mit all seinem Gepränge, Gottesdienst und Gewerbe für lauter Teufelsgespinst zu achten.» Siehe

auch KATALOG Himmel, Hölle, Fegefeuer, sowie Göttler, Kunst des Fegefeuers.



Abb. 10: Cosmas und Egid Quirin Asam, Dekoration des Oktogongewölbes in der Stiftskirche Einsiedeln (1724-26). (Foto: Robert Rosenberg, Einsiedeln)

Folgen falschen Verhaltens oder dem Irrglauben. So

entstand in der Zentralschweiz im 17. und 18. Jahrhundert
eine ganze Reihe eindringlicher Fegefeuerdarstellungen,

so etwa in den Beinhäusern von Sursee, Stans oder Un-
terschächen (Abb. 9). Zur Ikonographie des letztgenannten

Ossuariums hat Regula Odermatt-Bürgi 2002 eine

fundamentale Studie in der Schriftenreihe des Historischen

Vereins Uri publiziert, in der sie kenntnisreich auf
die barocken Jenseitsvorstellungen eingeht.32

Eine ebenfalls sehr populäre Bildformel zur
Veranschaulichung der Konsequenzen theologischer Abspaltung

ist der sogenannte Höllen- oder Engelssturz. Der

Erzengel Michael stösst mit Schwert, Lanze oder
Blitzbündel seinen einstigen Gefährten Luzifer, der sich gegen
Gott versündigt hat, in die Hölle und damit in die ewige
Verdammnis. Es liegt auf der Hand, dass mit dieser Szene

in übertragenem Sinn niemand anderer als die Reformierten

gemeint sind, die sich abgespalten haben und vom

rechten Weg abgekommen sind und nun dafür von der
«ecclesia triumphans» ihre gerechte göttliche Strafe erhalten.

Die Michaelsikonographie wurde insbesondere im
Münchner Sitz der Jesuiten forciert33 und sie erreichte

bald auch die Schweiz, wie sich dies etwa in entsprechenden

Gemälden von Johannes Brandenberg für die Abtkapelle

im Kloster Einsiedeln34 oder vom Buochser Maler
Johann Melchior Wyrsch (1732-1798) für die Kapuzinerkirche

in Sursee manifestiert.35 Die Schweizer Maler
orientierten sich dabei an berühmten Vorlagen wie dem
Höllensturz von Peter Paul Rubens oder dem gleichnamigen
Werk des Österreichers Johann Michael Rottmayr, die

durch Stiche weite Verbreitung fanden.

Zu Beginn des 18. Jahrhunderts setzt dann auch

in den Kirchen und Klöstern der Zentralschweiz die

Ausstattung der Sakralräume mit atemberaubenden

Deckenmalereien und Stuckfiguren ein.36 Als herausragende

Beispiele seien hier die Gewölbeausschmückung

32 Odermatt-Bürgi, Eitelkeit.
33 KATALOG Rom in Bayern, bes. S. 171-198.
34 Carlen, Brandenberg, S. 131 f., Kat. A 138.
33 KATALOG Wyrsch, S. 238.
36 Oberli, Himmel.

69



der Gebrüder Asam aus Bayern im Kloster Einsiedeln

(1724-1726) (Abb. 10), die Deckenbemalung in der
Pfarrkirche St. Peter und Paul in Samen durch den ebenfalls

aus Bayern stammenden Josef Anton Hafner (1742), die

Ausstattung der Luzerner Jesuitenkirche durch die

Tessiner Gebrüder Torricelli (1749), Jacob Carl Stauders

Deckenbilder in der Marienkapelle Eigenthal (1751)

und in Malters (1755), die Deckengemälde von Anton
Schuler in der Martinskirche in Baar (1775) oder von
Josef Keller in Cham (1785) genannt. Ihnen sind die

unzähligen Deckenfresken süddeutscher Wandermaler

wie Joseph Ignaz Weiss und Johann Georg Messmer in
vielen Kirchen der Kantone Luzern, Uri und Schwyz

hinzuzufügen. All diese opulenten Dekorationen stehen in
deutlichem Kontrast zur Bilderfeindlichkeit der

Reformation. Ihre Funktion besteht darin, die Betretenden der

Kirche durch ihre Opulenz und optischen Täuschungen
in ihren Bann zu ziehen und die Gläubigen gleichsam
durch diese Pracht und Effekte zu überwältigen und vom
Heilsplan zu überzeugen. Auch diese visuelle Strategie
fusst insbesondere auf künstlerischen Experimenten,
welche die Jesuiten gegen Ende des 17. Jahrhunderts in
ihren römischen Kirchen S. Ignazio und il Gesù mit
durchschlagendem Erfolg erprobten und diese Form der

überzeugenden Bildpropaganda durch illustrierte Traktate

und reisende Ordenskünstler bald in ganz Europa
verbreiteten.37

Das Schicksal der Ketzer

Neben dieser ausgefeilten theologischen Inszenierung und

Bildpropaganda behaupten sich auch weiterhin einzelne

Schmähbilder gegen die Reformierten. Ein besonders

drastisches Beispiel hat sich aus dem Wallis erhalten. Dort
schuf im 17. Jahrhundert ein unbekannter Maler eine

Szene, in der die römische Ecclesia, begleitet von der

bekrönten Orthodoxie, in einem von drei Lämmern

gezogenen Prunkwagen vier reformierte Pastoren kurzerhand

überfährt.38 Mit Vertretern des evangelischen Glaubens,

so die Botschaft dieses radikalen Pamphlets, wird kurzer
Prozess gemacht. Ähnlich zeigt noch 1783 das von Johann

Georg und Franz Anton Messmer geschaffene
Chordeckenbild in der Pfarrkirche in Feusisberg den Triumph
von Maria und dem Kreuz über die Ketzer Arianus,
Photin, Calvin, Luther, Zwingli und die beiden Aufklärer
Rousseau und Voltaire.

Wie sehr sich die Verdammung der Evangelikaien in
der Vorstellung der katholischen Bevölkerung schliesslich

zu halten vermochte, soll das abschliessende Beispiel

37 Pozzo, Perspectiva. Siehe hierzu auch Sjöström, Quadratura.
38 HLS, Bd. 13, Lemma «Wallis», S. 215 mit Abb.
39 Oberli, Polierstuckfiguren, S. 150f. u. Abb. 147.
40 Birchler, Schwyz, S. 382, Anm. 1.

Abb. 11: Pfarrkirche St. Martin, Schwyz, Atlanten der Kanzel von
Stefano Salterio (1773-76). (Foto: Robert Rosenberg, Einsiedeln)

vor Augen führen. In der Pfarrkirche St. Martin in Schwyz
wurde 1773-1776 von Stefano Salterio (1730-1806) eine

prachtvolle Kanzel aus Stuckmarmor geschaffen (Abb.
11).39 Mit verbissen zusammengepresstem Mund und

angespannten Muskeln tragen vier aus Polierstuck geformte

Atlanten die Kanzel. Noch 1930 wusste Linus Birchler

zu berichten, dass der Volksmund in diesen kauernden

Figuren niemand geringeren als die vier verhassten

Reformatoren Luther, Zwingli, Melanchton und Calvin sehe,

die durch die Schwere von Gottes Wort niedergedrückt
würden.40 Dass die Atlanten fast nackt sind, tat dieser

Identifikation offenbar keinen Abbruch.

Rückblickend bestanden in der Zentralschweiz die

künstlerischen Reaktionen auf die Reformation zunächst

in der Abwehr und Abwertung der äusseren religiösen

Bedrohung durch Karikaturen der als Ketzer bezeichneten

Widersacher. Nach dem Konzil von Trient verlagerte

sich das katholische Bildrepertoire immer mehr aufdie

Bestärkung der eigenen Glaubensrichtung durch Kunstwerke

von grosser Eindringlichkeit und Überzeugungskraft,

während das protestantische Gedankengut pauschal

mit Ungläubigkeit und Sünde gleichgestellt wurde. Die

religiösen Gegner selbst wurden hingegen selten in der

Person des Ketzers abgebildet oder diffamiert; dies blieb
der Ideenwelt der katholischen Kirchenbesucher
vorbehalten.

Anschrift des Verfassers:

Dr. Matthias Oberli
Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft (SIK-ISEA)
Zollikerstrasse 32

8032 Zürich



Bibliografie

Achermann, Katakombenheilige
Achermann, Hansjakob, Die Katakombenheiligen und ihre
Translation in der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz,

Stans 1979.

Anderes/Carlen, Kunst um Karl Borromäus
Anderes, Bernhard/Carlen, Georg et ab, Kunst um Karl Borromäus,

Luzern 1980.

Birchler, Schwyz
Birchler, Linus, Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Schwyz
Bd. II (Gersau, Küssnach und Schwyz), Basel 1930.

Brülisauer/Hermann, Todesreigen
Brülisauer, Josef/Hermann, Claudia et al., Todesreigen - Totentanz.

Die Innerschweiz im Bannkreis barocker Todesvorstellungen,

Luzern 1996.

Bullinger,Reformationsgeschichte
Bullinger, Heinrich, Reformationsgeschichte [Manuskript],
1574, Zentralbibliothek Zürich, MS B 316.

Carlen, Brandenberg
Carlen, Georg, Der Zuger Barockmaler Johannes Brandenberg
1661-1729. Ein Beitrag zur Geschichte der schweizerischen
Barockmalerei, Zug 1977.

Carlen, Manierismus und Frühbarock
Carlen, Georg, Manierismus und Frühbarock - Bilder für
Kirche und Staat, Männedorf 2002 (Barockmalerei in der
Zentralschweiz 1).

Carlen, Hochbarock und Spätbarock
Carlen, Georg, Vom Hochbarock zum Spätbarock. Die Eroberung

des Raumes durch die Malerei, Luzern, 2004 (Barockmalerei

in der Zentralschweiz 2).
Cholinus, Concilio

Cholinus, Maternus, Auß dem hochheiligen algemein General-
Concilio so daß verschinen 1563. Jar zu Triende volendet vnd
beschlossen, Köln 1565.

Copp, Kalender
Copp, Johannes, Kalender für 1527, Holzschnitt, Zürich 1526.

Gallonio, Trattato
Gallonio, Antonio, Trattato de gli instrumenti di martirio, e

delle varie manière di martoriare usate da'gentili contro Chri-
stiani, Rom 1591.

Gallonio, Martyrium
Gallonio, Antonio, De ss. Martyrum cruciatibus liber, Rom 1594.

Gerken, Heiligenbilder
Gerken, Claudia, Entstehung und Funktion von Heiligenbildern

im nachtridentinischen Italien (1588-1622), Petersberg
2015.

Gilio, Due Dialogi
Gilio, Andrea, Due Dialogi ...Nel primo de'quali si ragiona de
le parti Morali, e Civili...Nel secondo si ragiona Degli errori
de'pittori circa l'historie, Camerino 1564.

Göttler, Kunst des Fegefeuers
Göttler, Christine, Die Kunst des Fegefeuers nach der
Reformation. Kirchliche Schenkungen, Ablass und Almosen in
Antwerpen und Bologna um 1600, Mainz 1996.

Götzinger, Kalender
Götzinger, Ernst (Hrsg.), Zwei Kalender vom Jahre 1527: D:
Joannes Copp evangelischer Kirchenkalender und D: Thomas
Murner Kirchendieb- und Ketzerkalender, Schaffhausen 1865.

Hecht, Bildertheologie
Hecht, Christian, Katholische Bildertheologie im Zeitalter von
Gegenreformation und Barock. Studien zu Traktaten von
Johannes Molanus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren,
Berlin 1997.

HLS
Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), 13 Bände, Basel

2001-2014.
Helvetia Sacra

Helvetia Sacra, begründet von P. Rudolf Henggeier OSB,

weitergeführt von Albert Bruckner, hg. vom Kuratorium der
Helvetia Sacra, IX Abteilungen und Registerband, 1972-2007.

Imorde, Affektübertragung
Imorde, Joseph, Affektübertragung, Berlin 2004.

Jurt, Kirchendiebe
Jurt, Hans, Kirchendiebe und Ketzer. Medienöffentlichkeit
und religiöser Konflikt in Luzern 1522-1529. Lizentiatsarbeit
Universität Luzern, Luzern 2010.

KATALOG Himmel, Hölle, Fegefeuer
Himmel, Hölle, Fegefeuer: das Jenseits im Mittelalter, Ausst.-
Kat. Landesmuseum Zürich Schnütgen Museum und Wall-
raf-Richartz-Museum Köln, 1994, Zürich 1994.

KATALOG Rom in Bayern
Rom in Bayern. Kunst und Spiritualität der ersten Jesuiten.
Ausst.-Kat. Bayerisches Nationalmuseum München, 1997,
München 1997.

KATALOG Wyrsch
«Gepudert und geputzt». Johann Melchior Wyrsch (1732-1798),
Porträtist und Kirchenmaler, Ausst.-Kat. Nidwaldner Museum
1998, hrsg. v. Mattias Vogel, Basel 1998.

Klug, Flugblatt
Klug, Nina Maria, Das konfessionelle Flugblatt 1563-1580.
Eine Studie zur historischen Semiotik und Textanalyse,
Berlin/Boston 2012.

Lang, Grausame Bilder
Lang, Walter K., Grausame Bilder. Sadismus in der neapolitanischen

Malerei von Caravaggio bis Giordano, Berlin 2001.

Levy, Propaganda
Levy, Evonne, Propaganda and the Jesuit Baroque, Berkeley
2004.

Luther, Schmalkaldische Artikel
Luther, Martin, Die Schmalkaldischen Artikel, 1537, in:
Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche,
Göttingen 1930, S. 405-468.

Michalski, Reformation
Michalski, Sergiusz, The Reformation and the visual arts: The
Protestant image question in Western and Eastern Europe,
London 1993.

Murner, Kalender
Murner, Thomas, Der Lutherischen Evangelischen Kirchen
Dieb und Ketzer Kalender, Holzschnitt, Luzern, 1527. Zürich,
Zentralbibliothek Zürich, Grafische Sammlung, Kalender 1527

III, 2 Schweiz.

Oberli, Schauder und Sensation
Oberli, Matthias, Schauder und Sensation. Caravaggios «Judit
und Holofernes» - Voraussetzungen und Wirkung von
Enthauptungsszenen in der barocken Kunst, in: Georges-Bloch-
Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich 8, 2001, Zürich 2003, S. 146-169.

Oberli, Reliquie
Oberli, Matthias, Vom Kunstwerk zur Reliquie. Gotische
Gnadenbilder in barocker Umgebung, in: Meisterwerke im Kanton
Schwyz, hrsg. von Markus Bamert und Markus Rieck, Bd. 1,

Von der Frühzeit bis zur Gegenreformation, Bern 2004, S.

218-221.
Oberli, Himmel

Oberli, Matthias, Dem Himmel ein Stück näher. Barocke
Deckenmalereien in Schwyzer Kirchen, in: Meisterwerke im
Kanton Schwyz, hrsg. von Markus Bamert und Markus Rieck,
Bd. 2, Vom Barock bis zur Gegenwart, Bern 2006, S. 120-125.

Oberli, Polierstuckfiguren
Oberli, Matthias, Makellos weiss und zeitlos schön. Barocke

Polierstuckfiguren in Schwyzer Kirchen und Kapellen, in:
Meisterwerke im Kanton Schwyz, hrsg. von Markus Bamert
und Markus Rieck, Bd. 2, Vom Barock bis zur Gegenwart,
Bern 2006, S. 146-151.

Odermatt-Bürgi, Eitelkeit
Odermatt-Bürgi, Regula, «Ein Schauwespihl bist der Eitelkeit»:
die Ikonographie des Beinhauses von Unterschächen und die
barocken Jenseitsvorstellungen, Altdorf 2002.

Pastor, Geschichte der Päpste
Pastor, Ludwig von, Geschichte der Päpste im Zeitalter der
katholischen Restauration und des Dreissigjährigen Krieges.
Gregor XV. und Urban VIII. (1621-1644), 1. Abteilung,
Freiburg i. Br. 1928.

Pozzo, Perspectiva
Pozzo, Andrea, Perspectiva pictorum et architectorum, Rom
1693.

Reinhart, Rom
Reinhart, Volker, Rom. Kunst und Geschichte 1480-1650,
Würzburg 1992.

Sjöström, Quadratura
Sjöström, Ingrid, Quadratura Studies in Italian Ceiling Painting,

Stockholm 1978.



Die Reformation in den Schriften
der ersten Jesuiten
Suche nach Entsprechungen und Abweichungen
in ihrem Wirken in der Eidgenossenschaft

Paul Oberholzer

Zur Gründung des Jesuitenordens 73

Die Anfänge in der Eidgenossenschaft 74

Spanien im frühen 16. Jahrhundert 76

Studienzeit der ersten Jesuiten in Paris 77

Erste Einsätze in Norditalien 78

Grundeinstellung zur Reformation 79

Conclusio

Quellenbeilage: Instructio pro missione Lucernensi

Bibliographie

83

84


	Wider die Ketzer : künstlerische Reaktionen auf die Reformation in der Zentralschweiz

