
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 171 (2018)

Artikel: Zur Reformationszeit in die Zentralschweiz gerettete Holzskulpturen

Autor: Tomaschett, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Reformationszeit in
die Zentralschweiz gerettete
Holzskulpturen

Michael Tomaschett

Die geretteten Kunstwerke.

Die Herkunftsorte 42

Die Bestimmungsorte und die neue Verwendung 43

Historisch verbürgte Rettungen 46

Rettungslegenden 46

Eine Art Schlusswort 48

Katalog

Bibliografie

49

56



Während der Reformationswirren wurden kostbare

liturgische Geräte zu Münzen umgeschmolzen, Wandmalereien

übertüncht, Heiligenköpfe auf Altartafeln
ausgekratzt, Flügelaltäre zersägt oder Heiligengemälde ihren
Donatoren zurückgegeben. Auch den dreidimensionalen

Heiligenfiguren ging es nicht besser. Sie wurden entstellt,

verbrannt, vergraben, weggeworfen, als Baumaterial wieder

verwendet oder fanden in profanem Kontext eine neue

Funktion. Derartige bilderfeindliche Handlungen der

Reformationszeit stehen im vorliegenden Aufsatz allerdings
nicht im Vordergrund. Vielmehr werde ich mich einem

anderen Phänomen widmen, das die Forschung bislang
kaum beachtet hat. Einige Kunstwerke überstanden nur
deshalb die Zeit der Glaubensspaltung, weil sie nachweislich

oder mirakulös aus reformiert gewordenen Gegenden

in altgläubig gebliebene Gebiete gelangten. Gerade

in der Innerschweiz, die mehr oder weniger stark am alten

Glauben festhielt, scheint dieses Phänomen verbreitet

gewesen zu sein.1 Die folgenden Zeilen widmen sich

ausschliesslich den in die Zentralschweiz geretteten
Holzskulpturen. Aufdie Darstellung «geflüchteter» Reliquien2,

liturgischer Geräte oder Paramente3 oder Tafelbilder4 wird
aus Platzmangel verzichtet.

Die geretteten Kunstwerke

In der Zentralschweiz konnten insgesamt über 27

Beispiele von Holzskulpturen nachgewiesen werden, die

angeblich oder nachweislich während der Reformationswirren

in die altgläubige Zentralschweiz «geflüchtet» wurden

(siehe Katalog). Davon sind heute 23 erhalten. Es handelt
sich in der Regel um spätgotische Statuen, die zwischen

etwa 1490 und 1520 - also in den rund vier Jahrzehnten

vor der Reformation - geschnitzt worden sind (Kat. 1-4,
7-9, 14, 16, 18, 20-21, 23). Einen zweiten zeitlichen

Schwerpunkt bilden vier Beispiele, die aus der zweiten
Hälfte des 14. bzw. aus dem beginnenden 15. Jahrhundert

stammen (Kat. 5,11,15,22), sowie das Relief in Wollerau

aus der Zeit um 1450 (Kat. 25). Interessanterweise sind

sogar drei Beispiele nachgewiesen, die eindeutig in nach-

reformatorischer Zeit entstanden sind: Die Muttergottes
in Luthern Bad lässt sich stilistisch in die Zeit um 1580

datieren (Kat. 10), während der Kruzifixus in Nuolen in
der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts (Kat. 12) und die

Wendelin-Figur in Witwil sogar erst im 18. Jahrhundert
entstanden ist (Kat. 24).

Die meisten «geflüchteten» Skulpturen zeigen marianische

Darstellungen. Am häufigsten, nämlich neun Mal,
wurden Figuren der Maria mit dem Jesuskind (Kat. 2, 6,

10-11, 14-17, 19) gerettet, gefolgt von der sieben Mal

vertretenen Pietà (Kat. 5, 7-9,20-22), der Anna selbdritt

mit zwei Beispielen (Kat. 3,18) und dem einmal vorkommenden

Marientod (Kat. 25). Ebenfalls gut vertreten ist

mit fünfBeispielen die Darstellung des gekreuzigten Jesus

(Kat. 1,4,12-13,22). Singulär hingegen blieben die Figuren

der Maria Magdalena in Beromünster (Kat. 2) und
des hl. Wendelin in Witwil (Kat. 24).

1 Zu den Luzerner Beispielen siehe Reinle, Volkskundliches, S. 97-100; Wunderlin, ex voto, S. 70. Zu den Schwyzer Beispielen siehe Oberli,
Gnadenbilder; Tomaschett, Kultbilder.

2 Beispielsweise wurden 1529 diverse Reliquien aus Basel ins Stift Beromünster und 1554 Beatus-Reliquien aus der Gegend von Thun ins Leodegarstift
Luzern gebracht: Stückelberg, Translationen, S. 10; Sidler, Heiligkeit aushandeln, S. 89-90. Weitere Reliquien des hl. Beat gelangten aus der
Beatushöhle nach Zug: Buchmüller, Beatenhöhlen, S. 81. Ausserdem wurden angeblich die Häupter der hll. Felix und Regula neben anderen

Reliquien aus Zürich nach Andermatt in Sicherheit gebracht: Lang, Grund-Riss, S. 778; Sidler, Heiligkeit aushandeln, S. 91-92. Ferner barg das

Sebastians-Reliquiar in der Pfarrkirche Willisau Reliquien, die aus Huttwil BE gerettet wurden. Seit 1956 befindet sich dieses Reliquiar in der
katholischen Pfarrkirche Huttwil: Reinle, Volkskundliches, S. 100; Reinle, Amt Willisau, S. 252-253.

3 Beispielsweise wurden 1529 Paramente aus der Pfarrkirche im reformiert gewordenen Äsch LU in die Kommende Hohenrain in Sicherheit gebracht:
Reinle, Amt Hochdorf, S. 8.

4 Hans Salat berichtet in seiner Reformationschronik, dass 1528 Tafelbilder aus Kulm AG nach Beromünster gerettet worden sind: Reinle,
Volkskundliches, S. 98; Johannes SALAt, S. 509. 1528 soll eine spätgotische Altartafel mit der Darstellung des Letzten Abendmahls von Huttwil BE

nach Willisau in Sicherheit gebracht worden sein. Von dort gelangte sie 1688 in die Mooskapelle in Beromünster. Ab 1902 in der Kapitelstube
Beromünster, seit 1955 in der katholischen Pfarrkirche Huttwil: Reinle, Volkskundliches, S. 99-100; Reinle, Amt Sursee, S. 118. Aus
Gontenschwil AG soll ein Tafelbild mit der Kreuzigung Christi stammen, das während der Reformation nach Beromünster gerettet wurde und sich
seit 1777 in Neudorf befindet. Dem widerspricht jedoch der Umstand, dass sich die Malerei stilistisch in die Zeit um 1620-1625 datieren lässt:

Reinle, Amt Sursee, S. 259-260, Abb. 266; Renaissancemalerei in Luzern, Nr. 126. In der Schwärzikapelle bei Ruswil befindet sich eine 1822

geschaffene Kopie einer Muttergottes-Darstellung, die gemäss Inschrift Hauptmann Ludwig Glattfelder 1507 [sie!; wohl 1527] in Zürich im Abfall
fand und nach Ruswil trug: Reinle, Volkskundliches, S. 100; Reinle, Amt Sursee, S. 354. Ferner soll eine spätgotische Altartafel mit der

Darstellung des hl. Beat im Historischen Museum Obwalden, Sarnen, während der Reformation gerettet worden sein: Durrer, Unterwaiden,
S. 721-722; Buchmüller, Beatenhöhlen, S. 81.

40



Abb. 1: Die in der Mitte des 14. Jahrhunderts entstandene gotische Muttergottesfigur in der Wallfahrtskapelle Maria Sonnenberg in Seelisberg ist das

älteste bekannte Beispiel einer Holzskulptur, die vor den Bilderstürmern in die Zentralschweiz gerettet wurde. (Foto: Michael Tomaschett, Schwyz)

Abb. 3: Die während der
Reformation aus Brittnau AG

«geflüchtete» gotische Figurengruppe

in der
Benediktinerinnenklosterkirche Wikon stellt die
leidende Maria mit dem Leichnam

ihres Sohnes dar. Dieser

Darstellungstyp wird Pietà oder

Vesperbild genannt. Ikonogra-
fisch aussergewöhnlich ist hier,
dass der tote Jesus nicht auf dem
Schoss Marias liegt, sondern vor
ihr gleichsam steht. (Foto:
Michael Tomaschett, Schwyz)

Abb. 4: Die aus der emmentalischen Benediktinerklosterkirche

Trub gerettete spätgotische Figurengruppe

in der Kapelle auf dem Schwendelberg bei

Escholzmatt zeigt die stehende hl. Anna. Auf den

Händen hält sie die Figürchen ihrer Tochter Maria
und deren Sohnes Jesus. Dieser «Anna selbdritt»
bezeichnete Darstellungstyp fand gerade im Spätmittelalter

grosse Verbreitung. (Foto: Michael
Tomaschett, Schwyz)

Abb. 2: Die Figur des hl. Wendelin in der Wendelinskapelle

in Witwil bei Beromünster lässt sich stilistisch

ins 18. Jahrhundert datieren. Sie ist damit das

jüngste Beispiel einer Heiligenfigur, die angeblich
während der Reformationswirren «geflüchtet»
wurde. (Foto: Michael Tomaschett, Schwyz)

41



Abb. 5: Die Karte mit den Herkunftsorten zeigt, dass die meisten Heiligenfiguren aus reformiert gewordenen Grenzregionen zur altgläubig gebliebenen
Zentralschweiz stammen. Die Ziffern verweisen auf die jeweiligen Katalognummern. Nicht eingezeichnet sind Kat. 16 und 18.

Die Herkunftsorte

Wenig erstaunlich liegen die Herkunftsorte fast aller

Beispiele in Regionen an der Grenze zur altgläubigen
Zentralschweiz. Es lassen sich dabei drei geografisch-histori-
sche Schwerpunkte feststellen.

1. Die meisten Figuren - es sind mindestens 15 Stück -
wurden Opfer des Bildersturms auf bernischem
Gebiet. Etwa zur Hälfte stammen sie aus Ortschaften, die

ab dem 15. Jahrhundert bernisch waren, ab 1528 auf

obrigkeitlichem Druck die Reformation einführen

mussten und heute zum Kanton Aargau gehören.

Beispiele sind aus Brugg, dem nordöstlichen Eckposten
Berns (Kat. 2), aus der bernischen Munizipalstadt
Zofingen (Kat. 13, 19), aus dem Wynental (Kat. 24),

aus Gontenschwil (Kat. 2, 14) sowie aus Brittnau
(Kat. 22) bekannt. Ferner wurden Figuren aus dem

oberaargauischen Wallfahrtsort Fribach bei Gondis-

wil (Kat. 21), das bis zur Reformation Teil der

luzernischen Pfarrei Grossdietwil war, aus dem emmenta-

lischen Trub (Kat. 3,10), das 1528 Bern zugeschlagen

wurde, und aus dem Berner Oberland (Kat. 11, 17)

«geflüchtet». In zwei Fällen erwähnt die Überlieferung

lediglich, dass die gerettete Statue aus bernischem
Gebiet stamme (Kat. 6-7).

2. Vier Beispiele lassen sich in zürcherischem Gebiet ver¬

orten, wo ab 1523 Bilderstürme stattfanden. Zwei

davon sollen aus Ortschaften - Horgen (Kat. 1) bzw.

Richterswil (Kat. 25) - in der am Zürichsee gelegenen

Grenzregion zu Schwyz herkommen und je eines aus

Zürich (Kat. 20) und aus dem Knonauer Amt an der

Grenze zum heutigen Kanton Zug (Kat. 4).

3. Die angebliche Provenienz zweier Skulpturen (Kat. 9,

12) ist das Gaster bzw. das glarnerische Gebiet, wo
1528-1529 Bilderstürmer wüteten. Sowohl das

Gasterland, das ab 1438 als Gemeine Herrschaft den

Orten Schwyz und Glarus unterstellt war, als auch

Teile des Landes Glarus bekannten sich 1529 zur
Reformation.

42



So steht denn auf dem Sockel des spätgotischen Vesperbildes

in der Pfarrkirche Knutwil (Kat. 8) in einer erst

in jüngerer Zeit angebrachten Schrift lediglich: «Dem

bildersturm entronnen / nach knutwil gerettet / bleib ich
hier dem / gläubigen Volk ein Trost.»

In wenigen Fällen kennen wir nicht nur die Ortschaft
oder Gegend, sondern sogar den genauen ursprünglichen
Standort. Dabei handelt es sich immer um kleinere oder

grössere Sakralbauten. So stammt je eine «geflüchtete»

Figur aus den Pfarrkirchen Betschwanden (Kat. 9),

Richterswil (Kat. 25) bzw. Horgen (Kat. 1), während der

Herkunftsort der Pietà in Werthenstein die Wallfahrtskapelle

Fribach bei Gondiswil ist (Kat. 21). Aus dem 1528

aufgehobenen Benediktinerkloster Trub wurden die

Anna selbdritt auf dem Schwendelberg bei Escholzmatt

(Kat. 3) sowie die Muttergottes in Luthern Bad (Kat. 10)

«geflüchtet». Ferner war eine nach Sursee gerettete
Madonna ehemals in einem Bildstock vor dem oberen

Tor in Zofingen aufgestellt (Kat. 19).

Die Bestimmungsorte und die neue Verwendung

Weil die schweren Holzskulpturen aus praktischen Gründen

in der Regel nicht weit «geflüchtet» werden konnten,

liegen die meisten Bestimmungs- wie die Herkunftsorte
in konfessionellen Grenzregionen. Ausnahmen bilden die

drei Schwyzer Beispiele der Anna selbdritt in Steinerberg

(Kat. 18), der Muttergottes in Seewen (Kat. 16) und des

Kruzifixus' in Arth (Kat. 1).

Weitaus am meisten Figuren wurden an Orte im
heutigen Kanton Luzern gerettet, es sind 14 Stück (Kat. 2, 3,

6, 8, 10, 13-14, 17, 19, 21-24). Darauf folgt der Kanton

Schwyz mit sechs Beispielen (Kat. 1,9,12,16,18,25), der

Kanton Zug mit drei (Kat. 4-5,20) sowie die Kantone Uri
(Kat. 15), Nid- (Kat. 11) und Obwalden (Kat. 7) mit je
einem Beispiel.

In den meisten Fällen überführte man die geretteten
Kunstwerke in bestehende Kapellen, Kirchen oder Klöster.

Dort wurden sie dann entweder als Einzelfiguren
aufgestellt und bald als selbstverständlicher Bestandteil der

Innenausstattung aufgefasst (Kat. 1-2,4,8,12). Oder man

integrierte die «geflüchteten» Skulpturen ab der ersten

Hälfte des 17. Jahrhunderts als symbolhafte, reliquienartige

Versatzstücke in neu geschaffene Altäre, wo die

Figuren auch zu Gnadenbildern avancieren konnten (Kat.

5, 14, 16, 18, 20-22, 25). In Werthenstein und Steinerberg

(Kat. 18) gelang es der «geflüchteten» Figurengruppe

sogar, das bisherige Gnadenbild zu verdrängen. In der

unmittelbar vor der Reformation erbauten Wallfahrtskirche

Werthenstein beispielsweise entwickelte sich die

gerettete Pietà schnell anstelle des bisherigen Gnadenbildes

zum Wallfahrtsziel (Kat. 21). Im 18. Jahrhundert galt
Werthenstein nach Einsiedeln sogar als zweitwichtigste
Wallfahrtsstätte der Schweiz.

Ungewöhnlich ist die Herkunft der Frauenthaler Pietà

aus dem Dominikanerinnenkloster Klingental in Basel

(Kat. 5). Doch lässt sie sich mit den familiären Verbindungen

der damaligen Basler Äbtissin Ursula von Fulach

erklären. Ursula von Fulach soll die Figur 1563 samt

Reliquien und Paramenten ins Kloster an der Lorze über-

sandt haben, wo ihre leibliche Schwester, Anna von
Fulach, als erste nachreformatorische Äbtissin amtete.

Ebenfalls ungewöhnlich ist die mögliche Provenienz der

Witwiler Wendelin-Figur aus dem Elsass (Kat. 24).

Den mit Abstand längsten «Fluchtweg» haben die

Gnadenbilder in Seewen (Kat. 16) und Steinerberg (Kat.

18) hinter sich. Ihre postulierte Herkunft aus den

Niederlanden, wo 1566 Bilderstürme stattfanden, ist eher

überraschend und wird in beiden Fällen mit einer Pilgerreise

einer Niederländerin nach Einsiedeln in Verbindung
gebracht. Ausserdem existieren zwei Beispiele (Kat. 8,15),
bei denen die Überlieferung die Provenienz nicht nennt.

Abb. 7: Die spätgotische Figur
der Anna selbdritt in der Pfarr-
und Wallfahrtskirche Steinerberg
soll aus den Niederlanden

«geflüchtet» worden sein.

(Foto: Michael Tomaschett,

Schwyz)

Abb. 6: Die gotische Pietà aus der

Zeit um 1400 in der
Zisterzienserinnenklosterkirche Frauenthal

bei Cham stammt angeblich aus

dem Dominikanerinnenkloster

Klingental in Basel. (Foto:
Michael Tomaschett, Schwyz)

43



Abb. 8: Die Karte mit den Bestimmungsorten belegt, dass die meisten Heiligenfiguren in konfessionelle Grenzregionen der Zentralschweiz gerettet
wurden. Die Ziffern verweisen auf die jeweiligen Katalognummern.

Abb. 9: Die spätgotische Pietà wurde vermutlich aus bernischem Gebiet

in die bereits bestehende Wallfahrtskirche Werthenstein gerettet. Dort
vermochte sie sogar, das bisherige Gnadenbild zu verdrängen.
(Foto: Michael Tomaschett, Schwyz)

In Lachen (Kat. 9), Maria-Rickenbach (Kat. 11), See-

lisberg (Kat. 15), Sörenberg (Kat. 17) und aufdem Schwendelberg

bei Escholzmatt (Kat. 3) erstellte man am
vermeintlichen Fundort zur Unterbringung der Figur eigens

einen Bildstock oder eine Kapelle. Aufgrund der immer
stärker werdenden Verehrung musste das Gebäude dann
durch einen grösseren Neubau ersetzt werden, der sich

zu einer Wallfahrtsstätte entwickelte. In der Zeit der
katholischen Reform kam das Gnadenbild in neu erstellten

Altären zu Ehren und wurde oft als prunkvolle Ankleidefigur

barock inszeniert, was die Ausstrahlung teilweise

noch intensivierte. Mancherorts wurde der Wallfahrtskult

im 16. und 17. Jahrhundert durch neu gegründete
Bruderschaften und im 18. Jahrhundert durch die

Verbreitung von druckgrafischen Wallfahrtsbildchen und
Gebetszetteln sowie durch Mirakelbücher zusätzlich
gefördert. Von der jeweiligen Ausstrahlung des geretteten
Gnadenbildes sowie von der Volksfrömmigkeit zeugen
die ab der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts gestifteten
Votivtafeln. Die mit Abstand grössten Bestände an
solchen Votivgaben besitzen die Wallfahrtskapelle Ried in
Lachen (Kat. 9) und die Wallfahrtskirche Maria-Rickenbach

(Kat. 11).

44



Abb. 10: Im ZisterzienserinnenkJoster Frauenthal wurde der Wallfahrtskult c

Ein solches schuf der Zuger Kupferstecher Carl Störcklin (1696-1757) in der
der linken Seite ist unten eine Ansicht des Klosters und oben das aus Basel g

Frauenthal, S. 131. (Foto: Michael Tomaschett, Schwyz)

u for ftfpmißafffctt fohtf-
ftt (%Ùffes fotmam istJrmtttikni-

$. BERN/JŒIÔ rfons it.
unfoiïcdiî-mu

umStjmgmntm,mtàa&rtmi&t f^mjm
vmrsficftitaefj Ihrgitflung (5cfovnf-
mtQrifritrg, ffirugcst, géntnèmmrmtmm

awermgrntifif, gemutet uni
XWwöifpttiftiijim mtfy (Hn

fâkftgeïrstgett, tn&tisfy /jfifxîraîflm
féqmffît (JmÊ| fysmgrnb fitrfrm, uji£ frmtarfr
fife'fsa&feaufbfùw*ffîu&t?ktfim (cthsssrfi&t-
wmef: foun^mdjvfat-£nfe-wfe fefom attzm fofan tviiffest
trimâtfiqfbernent fSr'Miiém fetïm fofâiéjimg
for iSaßufßffsfyfttSîmfytn, ttr cv/t
for, Xitftmthnyfor&Çerqfnt, fottwafjrm
'yrBmßmfcfym fort GJmföufim <$vrfim,-iatr
Vtômmtn &ri(tfymgfsr îiént S^for mt%
font Imfotmiûai for &naf
ftarfi fojn Wiïïm-Q&fèssjut itbm uri2> fëéictjit
1mfott., fomdmrtnm tém>uni) ittbmnw-
genfot tniffîàiétâ, &$yg

ïfe&r, <5rtîfit,m2 C.gföff. îhnrtt.

Marinjf4&fi§e^smm s&rn stitpStel m tutrt H.hsttw,
%u%\vmié\é miéy itrrfcf an i&ftnmt

téftm

urch die Verbreitung von Gebetszetteln und Wallfahrtsbildchen gefördert.
Mitte des 18. Jahrhunderts. Auf der rechten Seite steht ein Gebetstext, auf
:rettete Gnadenbild der Pietà in barockem Behang zu sehen. Aus: Gruber,

Abb. 11: In die Wallfahrtskirche Maria-Rickenbach wurden ab 1606 unzählige
Votivtafeln gestiftet. Zu den jüngeren, aber qualitätsvollsten Beispielen

gehört ein 1927 entstandenes Ex Voto, ein gemaltes Frühwerk des Stanser

Bildhauers Hans von Matt (1899-1985). Das aus dem Berner Haslital
«geflüchtete» Gnadenbild trägt einen Behang. (Foto: Michael Tomaschett,

Schwyz)

XVOTO
11927 K



Abb. 13: Die Rettung der Figurengruppe Marientod aus der Pfarrkirche
Richterswil nach Wollerau ist archivalisch belegt. Im spätbarocken
Wollerauer Kirchenneubau wurden die gotischen Holzskulpturen in den

linken Seitenaltar eines lombardischen Meisters namens Giudici integriert.

(Foto: Michael Tomaschett, Schwyz)

Rettungslegenden

Zur Legitimierung der «geflüchteten» Skulptur am

Bestimmungsort haben sich mancherorts mitunter spektakuläre

Rettungslegenden herausgebildet. Erst zusammen

mit einer reichlich ausgeschmückten Erzählung wird
eine gerettete Heiligenfigur zu einem Symbol des

reformierten «Irrglaubens» und damit zu einem Zeichen des

«wahren» Glaubens der Katholiken. Solche mündlich
tradierten Legenden wurden ab der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts in allgemeinen kirchengeschichtlichen
und historischen Abhandlungen niedergeschrieben, dies

teils in äusserst reformationsfeindlichem Ton. Parallel

dazu brachte man bisweilen auf Holztafeln oder Kartuschen

Texte an, welche die Herkunft erklären und die

Bilderstürmer diffamieren sollten (Kat. 1, 8, 18, 22-23, 25).

Abb. 12: Historisch einigermassen gesichert ist die Rettung des spätgotischen

Kruzifixus' während des Zweiten Kappelerkrieges 1531 aus der
Pfarrkirche Horgen in die bereits bestehende Kapelle St. Adrian bei Arth.
(Foto: Michael Tomaschett, Schwyz)

Historisch verbürgte Rettungen

In den wenigsten Fällen kann abschliessend beurteilt werden,

ob Rettungen wirklich erfolgt sind oder nicht.5

Zumindest mit einem historischen Ereignis verknüpft ist die

Rettung eines Kruzifixus' während des Zweiten Kappelerkrieges

1531 von Horgen nach Arth (Kat. 1). Historisch

einigermassen verbürgt sind die Rettungsaktionen aus

Brugg AG nach Beromünster (Kat. 2), aus bernischem
Gebiet nach Grosswangen (Kat. 6), aus Zofingen AG nach

Reiden (Kat. 13), aus dem oberaargauischen Fribach BE

nach Werthenstein (Kat. 21), aus Brittnau AG nach Wikon
(Kat. 22) sowie aus den Niederlanden nach Seewen (Kat.

16) bzw. nach Steinerberg (Kat. 18). Zeitgenössische
Archivalien belegen ferner die Herkunft der vorreformato-
rischen Figurengruppe Marientod in der Pfarrkirche
Wollerau aus der nahen Mutterkirche Richterswil ZH (Kat.

25). Dort war das Hochreliefvermutlich Teil eines Seitenaltars,

den Johanniterkomtur Johannes Lösel anlässlich

eines Chorneubaus 1450 einweihen liess. Als die
Reformation 1529 in Richterswil Einzug hielt, befahl Zürich,
die Bilder und Altäre aus der Kirche zu entfernen und zu
verbrennen sowie liturgische Geräte zu verkaufen. Die
Wollerauer, die damals kirchenrechtlich teils zu Richterswil

gehörten, verlangten den ihnen zustehenden dritten Teil

aller liturgischer Geräte, Altargemälde und hölzerner

Heiligenfiguren, was die Zürcher Obrigkeit jedoch ablehnte.

Es gelang ihnen einzig, die Figurengruppe Marientod in
ihre Marienkapelle zu überführen. Ob dies durch Raub

erfolgte - so eine jüngere Überlieferung - ist unklar.

5 Zur Frage des Wahrheitsgehalts einzelner Rettungslegenden siehe Sidler, Heiligkeit aushandeln, S. 85-86.

46



ImritMfftMi

iralMÄiwiS Mtai

kiWi Mtm
iWlliiDil'lt«!«!'
WllHI Âlîfci*,;mhpVVÉkMÂ«ftl.

MI'ÄÄBllllIllltifai
riiWiiorrtijniiimi,

9É'|\ari#w?iiSiQP'

; i.vî..
'^cnWufimici)il5nî)ti»!
irifhanàiiiJHÉîritïp'iitji

tai*ÄÄii(iiii(aÄii
aô^fcÂitpn

Mmm
niwiftn

Wipfa®

^ÄtainyÄfi

feil sipai im.
VOT

Abb. 14: In der Barockzeit wurden bisweilen
Texte zur Schau gestellt, welche die mirakulöse

Rettung während der Reformationswirren in

Erinnerung rufen sollten. Ein solches Beispiel
hat sich in Wikon erhalten. Wortreich erklärt
ein 1711 geschriebenes, 42-zeiliges Gedicht
die Rettung der Pietà. (Foto: Michael Toma-

schett, Schwyz)

Abb. 15: Die Rettungslegende der Muttergottesstatue in der Wallfahrtskirche Maria-Rickenbach
wurde auf zwei Glasgemälden aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts dargestellt.
Links: Der Schafhirtenknabe Zumbühl sieht im Berner Haslital den Bilderstürmern beim
Verbrennen von Heiligenfiguren zu. Plötzlich schwebt eine Muttergottesstatue aus dem Feuer

empor. Rechts: Auf der Alpweide bei Rickenbach betet Zumbühl die gerettete Figur an, die er in
den hohlen Stamm eines Ahornbaums gestellt hat. (Fotos: Michael Tomaschett, Schwyz)

So stand etwa beim Wollerauer Relief anstelle der heutigen

neutralen Herkunftsbezeichnung «EX RICHTERS-

WIL» bis mindestens 1745 eine dermassen scharfe
polemische Aussage gegen die «abgefallenen» Nachbarn, dass

sich sogar der bischöfliche Visitator daran stiess (Kat. 25).

Ferner hängt neben der Pietà in der Benediktinerinnenklosterkirche

Marienburg in Wikon eine Holztafel mit
einem 1711 in sorgfältiger Zierfraktur geschriebenen
Gedicht (Kat. 22). Es orientiert über die dramatische

Rettung des Vesperbildes. Und seitlich des Kruzifixus' in der

Kapelle St. Adrian bei Arth hängen zwei hölzerne

Barockkartuschen, deren Text an die Rettung nach dem Zweiten

Kappelerkrieg 1531 von Horgen nach Arth erinnert
(Kat. 1). Ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurde

die Rettungslegende bisweilen auch bildlich umgesetzt.
Je ein Beispiel aus dem Bereich der Glasmalerei bzw.

der Wandmalerei finden sich in der Wallfahrtskapelle
Maria-Rickenbach (Kat. 11) und an der Marienkapelle in
Seewen (Kat. 16).

Zur Auffindung der Figuren existieren zwei Legen-

denhaupttypen, deren wesentliche Merkmale die
Grundelemente Wasser und Feuer sind. Gemäss dem einen

Typ warfen Bilderstürmer die aus den Kirchen entsorgten

Heiligenfiguren in einen Fluss oder in einen See.

Anschliessend wurden die Statuen entweder von einem

Altgläubigen aus dem Wasser gezogen oder an einem
bestimmten Ort angeschwemmt (Kat. 4,9,12,16-17,20).6

So soll die Pietà in der Ried-Kapelle in Lachen beispielsweise

1531 am Ufer des Obersees angeschwemmt worden

sein (Kat. 9). An ihrem Fundort habe man dann ihr
zu Ehren einen Bildstock erstellt. Sogar selber aktiv wurde
das grosse Frauenthaler Kruzifix, indem es auf wundersame

Weise in der Gegenströmung den Fluss

heraufschwamm und Fischer bat, es ins nahe Zisterzienserinnenkloster

zu tragen (Kat. 4).

Der zweite Auffindungstopos erzählt von Heiligenfiguren,

die von reformierten Eiferern ins Feuer geworfen
wurden, den Brand aber aufmirakulöse Weise unversehrt

überstanden und anschliessend von einem Altgläubigen

weggetragen werden konnten. Eine solche Rettungslegende

rankt sich um die gotische Muttergottes in Maria-
Rickenbach (Kat. 11). Das zweite Beispiel bezieht sich auf
den spätgotischen Kruzifixus in der Benediktinerinnenklosterkirche

Marienburg in Wikon (Kat. 23). Auf einer
heute nicht mehr angebrachten Barockkartusche aus der

Zeit um 1700 besagt nämlich eine Aufschrift Folgendes:

«Zur Zeit des Abfalls warf man / An einem Ort in
Feuersflamme dies / Kruzifix, weils dauerte hart, wurds

zur / Verehrung hieher gebracht».

Singulär blieben die Auffindungslegenden zur Pietà

in Wikon (Kat. 22) und zur Anna selbdritt in Steinerberg

(Kat. 18). Das Wikoner Vesperbild wurde beim Bildersturm

in Brittnau AG in ein Grab geworfen, später zum

Spott aufeinen Brunnen gestellt und von dort durch eine

6 Dieser Legendentyp ist nicht nur in der Zentralschweiz, sondern auch in anderen Schweizer Regionen verbreitet. Zur Muttergottes in der Pfarrkirche
Jona SG siehe Anderes, Seebezirk, S. 80. Zur trauernden Muttergottes in Wurmsbach SG siehe Anderes, Seebezirk, S. 135-136, Abb. 158;

Huber, Maria Dreibrunnen, S. 5. Zur Muttergottes in der Wallfahrtskapelle Jonental AG siehe Wunderlin, ex voto, S. 66, 70; Sidler, Heiligkeit
aushandeln, S. 509. Zur Muttergottes in der Wallfahrtskirche Wolfwil SO siehe Leuenberger, Sagen, S. 21; Sidler, Heiligkeit aushandeln, S. 502.



Abb. 18: Diese mehrfach überarbeitete Muttergottesstatue

wurde angeblich von einem jungen Glasträger
nach Sörenberg gerettet. Während einer Rast
verschwand die Figur an einen anderen Ort und wies

damit aktiv den Bauplatz einer zu errichtenden
Kapelle an. (Foto: Michael Tomaschett, Schwyz)

Abb. 16: Die spätgotische Pietà

in der Lachner Ried-Kapelle ist
ein typisches Beispiel einer

angeblich während der Reformation

aus einer Kirche entfernten
und in einen Fluss geworfenen
Heiligenfigur. Am Ufer des

Obersees soll sie dann
angeschwemmt worden sein. (Foto:
Michael Tomaschett, Schwyz)

Abb. 17: In der Benediktinerinnenklosterkirche

Marienburg in Wikon hängt ein Beispiel einer Holzfigur,

die während der Reformationswirren auf
wundersame Weise die Verbrennung überstanden
hat. (Foto: Michael Tomaschett, Schwyz)

Frau auf die andere Seite der Wigger nach Wikon
«geflüchtet». Das Steinerberger Gnadenbild dagegen
entdeckte eine Frau in den Niederlanden in einem
Misthaufen.

In einigen Beispielen aus bernischem Gebiet und in
denjenigen aus den Niederlanden wurden die beiden

genannten Legendenhaupttypen mit einer weiteren
wundersamen Begebenheit angereichert: Nachdem die das

Kunstwerk rettende Person altgläubigen Boden erreicht

hatte, ruhte sie sich aus. Nach der Rast blieb die Figur
jedoch unverrückbar (Kat. 11,16, 18) oder entschwand an

eine andere Stelle (Kat. 3, 17). Auf diese Weise wies sie

den von ihr gewünschten Bestimmungsort aktiv an.

Beispielhaft sei die Muttergottesfigur in der Pfarrkirche

Sörenberg erwähnt (Kat. 17). Zur Zeit der Reformation

soll ein junger Glasträger aus Sörenberg im Berner Oberland

zugesehen haben, wie Bilderstürmer Heiligenfiguren

in den Brienzersee warfen. Eine Muttergottes-Statue,
die an der Wasseroberfläche trieb, konnte er retten und

trug sie über das Brienzer Rothorn nach Sörenberg. Hier
rastete er und stellte die Figur in einen Bildstock oder in
die Öffnung eines hohlen Ahornbaums. Als er weitergehen

wollte, war die Statue jedoch verschwunden. Man
fand sie an einem bestimmten Ort wieder. Dies geschah

mehrmals, so dass man sich entschied, dort einen
Bildstock zu Ehren der Muttergottes zu errichten.

Eine Art Schlusswort

Das Phänomen von Heiligenfiguren, die während der

Reformationswirren gerettet wurden, scheint gerade in der

Zentralschweiz verbreitet gewesen zu sein. Solche aus

reformiert gewordenen Gebieten «geflüchtete» Kunstwerke

wurden an den Bestimmungsorten demonstrativ
verehrt.7 Sie galten als Zeugnisse des Bildersturms sowie im
übergeordneten Sinn als Mahnmale oder Reliquien dieser

für die katholische Kirche so bedrohlichen Zeit.8 Sie

setzten sichtbare Zeichen gegen die zerstörerische Kraft
der Reformation und waren Symbole für die

Beibehaltung und Stärke des alten Glaubens. Dies zumindest

suggeriert folgender Vers, der nachträglich auf ein aus

Zürich in eine Zuger Kapelle gerettetes Tafelbild
angebracht wurde: «Die Tafel schon vor 100. Jahr/Zu Zürich
in der Kilchen war./Und bleibt noch bey der alten

Gstalt/Zum Zeichen[,] dass der Glauben alt./Sein star-

cke Krafft auch ewig bhalt. / Anno 1626.»9

Anschrift des Verfassers:

Dr. Michael Tomaschett

Amt für Kultur
Kunstdenkmäler-Inventarisator

Kollegiumstrasse 30

6431 Schwyz

7 Sidler, Heiligkeit aushandeln, S. 85.
8 Oberli, Gnadenbilder, S. 218.
9 Lang, Grund-Riss, S. 905; Birchler, Zug-Stadt, S. 317.

48



Katalog

Der folgende Katalog erhebt keinen
Anspruch auf Vollständigkeit.

1

Arth SZ, Kapelle St. Adrian: Kruzifixus,
Anfang 16. Jahrhundert

Einen «Fluchtweg» von gut 30 km scheint
ein spätgotischer Kruzifixus in der
zwischen Arth und Walchwil gelegenen
Kapelle St. Adrian hinter sich zu haben.
Gemäss einer mindestens ins ausgehende
17. Jahrhundert zurückreichenden
Überlieferung brachte ihn ein Eidgenosse nach
dem Zweiten Kappelerkrieg 1531 aus der
zürcherischen Pfarrkirche Horgen in die
bereits bestehende Adrians-Kapelle am
Zugersee. An diese Rettungslegende erinnert

eine auf zwei barocke Holzkartuschen

nachträglich angebrachte
Aufschrift: «Nach einer alten Uebergabe
unserer Voreltern ist dies anmutige Kruzifix
zu Zeiten der Schlacht bei Kappel/von
einem frommen Eidgenossen in diese

Kapelle gebracht und allzeit in Ehren gehalten

worden». Wo der Kruzifixus in der
1486 eingeweihten Kapelle Aufstellung
fand, ist nicht bekannt. Im neogotischen
Neubau von 1889-1890 wurde die
Holzskulptur als Einzelfigur an der inneren
Westwand über dem Eingang platziert.

Literatur:
Lang, Grund-Riss, S. 805; Nüscheler,
Gotteshäuser Luzern, S. 49; Birchler,
Gersau, Küssnach und Schwyz, S. 129,
Abb. 83; Henggeler, Wanderfahrten 3,
S. 200; Henggeler, Kanton Schwyz,
S. 125; Henggeler, Helvetia Sancta,
S. 115; Kunstführer Schweiz 1971,
S. 585; Steinegger, Schwyzer Sagen 3,
S. 13; Ein Jahrhundert St.-Adrians-Kapelle,
in: Bote der Urschweiz, 22.6.1990; Kapelle
St. Adrian wird hundertjährig, in: Rigi
Post, 22.6.1990, Nr. 25; Der Heilige mit
Hammer und Amboss. Über den heiligen
Adrian und sein Heiligtum in Arth, in:
Rigipost, 25.9.2003, Nr. 36, S. 18-19;
Schäppi, Ehrenplatz; Tomaschett,
Kultbilder, S. 212, Abb. 213; Bamert,
Denkmalpflege 2006, S. 203; Sidler,
Heiligkeit aushandeln, S. 85.

2

Beromünster LU, Chorherrenstift:
Maria mit Jesuskind sowie
Maria Magdalena, beide um 1500

jÖ-
-OHM*»-

ÉJÊjXt-'

%fj|fj i I

Beromünster war dank seiner Lage an der
Grenze zum bernischen Herrschaftsgebiet
als Refugium für «geflüchtete» Kunstwerke

geradezu prädestiniert. So berichtet

der Luzerner Gerichtsschreiber Johannes

Salat in seiner Reformationschronik
der Jahre 1517-1534 von einem Mann aus

Beromünster, der 1528 nachts zahlreiche

Altarfiguren und -tafeln in Brugg AG
heimlich auf seinen Wagen lud und nach
Beromünster in Sicherheit brachte. Zu
nennen sind auch zwei spätgotische, in
einer Ulmer Werkstatt entstandene

Lindenholz-Figuren im Stiftsarchiv
Beromünster, die im unteren Bereich
beschnitten sind. Früher wurden sie als

Einzelfiguren in der Krypta der Stiftskirche
aufbewahrt. Die eine zeigt die Muttergottes

mit einem Apfel in der Rechten und
dem Jesuskind in der Linken, die andere
die hl. Maria Magdalena mit dem Salbge-
fäss. Beide wurden laut einer (erst) 1956

niedergeschriebenen Lokaltradition beim
Bildersturm aus dem unweiten Gonten-
schwil AG gerettet (Reinle, Amt Sursee).

Literatur:
Reinle, Volkskundliches, S. 98, 100;

Reinle, Amt Sursee, S. 70-72, Abb. 59;

Baum, Luzerner Skulpturen, S. 72-73,
Kat. 211-212, Abb. 311-312; Reinle,
Beromünster, S. 11-12; Johannes
Salat, S. 509; Mitteilung Helene
Büchler-Mattmann, Beromünster,
19.1.2017.

3

Escholzmatt LU, Kapelle St. Anna auf
dem Schwendelberg: Anna selbdritt,
um 1500

Zu einem Wallfahrtsziel entwickelte sich
eine angeblich aus bernischem Gebiet
gerettete spätgotische Anna selbdritt in der
Anna-Kapelle auf dem Schwendelberg bei
Escholzmatt im Entlebuch. Ihre Rettungslegende

ist ab 1862 fassbar (Lütolf,
Sagen). Demnach stand die Figurengruppe

in der emmentalischen
Benediktinerklosterkirche Trub als Gnadenbild in
hohen Ehren. Nachdem das Kloster 1528

säkularisiert worden war, fand ein frommer

Glasträger aus Escholzmatt hinter
einem Zaun die von reformatorischen Eiferern

aus der Kirche «verworfene» Holzfigur.

Er brachte sie in die unweite
Pfarrkirche Escholzmatt. Auf wundersame
Weise verschwand die Statue nachts aber
dreimal und wurde jeweils an einem
Baum auf dem Schwendelberg wieder
gefunden. Darin sah man ein göttliches
Zeichen, am Auffindungsort zu Ehren
der hl. Anna eine Kapelle zu errichten. Im
1662 eingeweihten Kapellenumbau integrierte

man die Holzskulptur als Ankleidefigur

in einen qualitätsvollen Barockaltar.

Einige ab 1763 gestiftete Votivtafeln
belegen eine regionale Ausstrahlung des

Gnadenbildes, gefördert durch die 1662

ins Leben gerufene Anna-Bruderschaft.

Literatur:
Lütolf, Sagen, S. 531-532; Burgener,
Wallfahrtsorte, S. 104; Rickenbach,
Anna, S. 64; Zemp, Wallfahrts-Kirchen,
S. 62; Nüscheler/Lütolf,
Gotteshäuser Sursee, S. 216-217;
Herkommer, Anna, S. 10; Bossardt/
Müller, Kirchen, S. 386; Müller,
Luzerner Sagen, S. 185-186; von Moos,
Entlebuch und Luzern-Land, S. 91-92;
Horat, Kunstführer Entlebuch, S. 31;

Horat, Amt Entlebuch, S. 118-121;
Kunstführer Schweiz 1, 2005,
S. 269; Beer, Trub, S. 75-79;
Wunderlin, ex voto, S. 70; Sidler,
Heiligkeit aushandeln, S. 86.



4
Frauenthal ZG, Zisterzienserinnenkloster:

Kruzifix, Anfang 16. Jahrhundert

5

Frauenthal ZG, Zisterzienserinnenklosterkirche:

Pietà, um 1400

7

Grosswangen LU, Pfarrkirche St. Konrad:
Pietà, um 1520

Eine seit spätestens 1773 belegte
Klostertradition erzählt, dass während der
Reformationswirren ein grosses Kruzifix
auf wundersame Weise in der Gegenströmung

die Lorze herauftrieb. Es soll
Fischer angefleht haben, es ins nahe
Zisterzienserinnenkloster Frauenthal in Sicherheit

zu bringen. Diese Überlieferung
impliziert, dass die Skulptur in der Gegend
des zürcherischen Maschwanden in den
Fluss geworfen wurde. Der fast lebens-

grosse Korpus von drastischem Naturalismus

und das Astkreuz sind
ausgezeichnete Arbeiten der Spätgotik. Dieses

«Wundertätige Kreuz von Frauenthal» ist
heute als Einzelfigur im nur den Nonnen
zugänglichen Dormitoriumsgang aufgestellt.

Literatur:
Müller, Frauenthal, S. 96; Gruber,
Frauenthal, S. 130; Lüthold-Minder,
Frauenthal, S. 56-58; Grünenfelder,
Frauenthal, S. 10; Grünenfelder,
ehemalige Vogteien, S. 226, 525, Abb. 247.

Aus Basel stammt angeblich eine Pietà in
der Zisterzienserinnenklosterkirche
Frauenthal. Sie soll, so die mindestens bis 1773

zurückreichende Klostertradition, von
Ursula von Fulach, der letzten Nonne im
Basler Dominikanerinnenkloster Klingental

und leiblichen Schwester der ersten
nachreformatorischen Äbtissin in
Frauenthal, Anna von Fulach, samt acht weiteren

«Heiligtümern», Reliquien und Para-

menten ins Kloster an der Lorze über-
sandt worden sein. Von Carl Störcklin
gestochene Darstellungen des gotischen
Vesperbildes mit barockem Behang auf
einem Wallfahrtsbildchen und auf einem
Gebetszettel belegen eine gewisse Verehrung

der Figur in der ersten Hälfte des
18. Jahrhunderts. Seit den 1770er-Jahren
ist die Pietà in der Mittelnische des rechten

Nebenaltars aufgestellt.

Literatur:
Müller, Frauenthal, S. 96; Birchler,
Zug-Land, S. 160; Gruber, Frauenthal,
S. 130-131; Henggeler, Helvetia
Sancta, S. 219; Lüthold-Minder,
Frauenthal, S. 15-17; Grünenfelder,
Frauenthal, S. 11, 13, Abb. 4;

Grünenfelder, ehemalige Vogteien,
S. 201,522, 525, Abb. 216.

6

Grosswangen LU, Pfarrkirche St. Konrad:
Muttergottes
Das Beromünsterer Stiftsprotokoll von
1676 vermerkt, dass eine Muttergottesstatue

zur Zeit der Glaubensspaltung aus
bernischem Gebiet nach Grosswangen in
Sicherheit gebracht wurde. Dieses
Bildwerk ist heute verschollen. Seit 1947
besitzt die Pfarrkirche Grosswangen aber
wieder ein während der Reformation
«geflüchtetes» Kunstwerk (Kat. 7).

Literatur:
Reinle, Amt Sursee, S. 215.

In Privatbesitz im obwaldnerischen Lungern

befand sich eine Pietà, die gemäss
Tradition während der Reformationswirren

aus bernischem Gebiet gerettet wurde.
1947 wurde diese spätgotische Figurengruppe

in die Pfarrkirche Grosswangen
verkauft. Heute steht sie auf dem neugotischen

linken Seitenaltar.

Literatur:
Reinle, Amt Sursee, S. 215, Abb. 213;
Baum, Luzerner Skulpturen, S. 75, Kat.
237, Abb. 309.

8

Knutwil LU, Pfarrkirche St. Bartholomäus:

Pietà, Ende 15. Jahrhundert

In der Pfarrkirche Knutwil bei Sursee

wird ein spätgotisches Vesperbild
aufbewahrt. Auf dem Sockel dieser Einzelfigur
steht in einer (erst) in jüngerer Zeit
angebrachten Schrift lediglich: «Dem bilder-
sturm entronnen / nach knutwil gerettet /
bleib ich hier dem / gläubigen Volk ein
Trost.»

Literatur:
Bossardt/Müller, Kirchen, S. 419;

Reinle, Volkskundliches, S. 99; Reinle,
Amt Sursee, S. 242, Abb. 250.

50



9

Lachen SZ, Wallfahrtskapelle zur
Schmerzhaften Muttergottes im Ried:
Pietà, um 1500

/Mi
Ein spektakulärer Rettungsmythos,
verbunden mit einer anschliessenden
Wallfahrt, rankt sich um die um 1500 entstandene

Pietà in der Ried-Kapelle in Lachen.
Gemäss einer (erst) 1864 verschriftlichten
Legende (Nüscheler, Gotteshäuser
Chur) wurde 1531 am Ufer des Obersees
eine Muttergottesfigur angeschwemmt
und anschliessend am Fundort ihr zu Ehren

ein Bildstock erstellt. Allmählich setzte

sich die Überlieferung durch, dass es

ein Schiffsmann oder ein Fischer gewesen
war, der die Statue aus dem See zog. Zur
genaueren Herkunft des spätgotischen
Bildwerks existieren zwei Überlieferungsstränge.

Der eine besagt, dass die Figur
1528 während des Bildersturms aus der
Kirche im glarnerischen Betschwanden
entwendet und in die Linth geworfen
worden sei. Die zweite, eher wahrscheinliche

Legende erzählt, dass die Statue aus
einer Kirche im nahen St. Gallischen Gas-
terland weggeschafft worden sei.

Im Ried wurde zur Unterbringung der

Figur eigens ein Bildstock oder eine kleine

Kapelle errichtet, die bereits um
1536/1537 nachgewiesen ist. Besonders
nach einer Wunderheilung im Jahre 1664

entwickelte sich der Ort zur
Hauptwallfahrtsstätte der March, und schon bald
war ein Neubau nötig. Am 26. Mai 1683

wurde die Pietà feierlich in den heutigen
Barockbau übertragen und auf dem neuen

Hochaltar aufgestellt. Eine 1684 ins
Leben gerufene Bruderschaft förderte die

Verehrung der Schmerzhaften Lachner

Muttergottes zusätzlich, und zahlreiche
ab 1675 in die Kapelle gestiftete Votiv-
tafeln zeugen von einer Wallfahrt
überregionaler Ausstrahlung. Im Verlauf
des 18. Jahrhunderts erhielt das Gnadenbild

einen Behang.

Literatur:
Nüscheler, Gotteshäuser Chur, S. 526;

Birchler, Einsiedeln, Höfe und March,
S. 409-410, Abb. 434-435; Henggeler,
Wanderfahrten 1; Henggeler, Kanton
Schwyz, S. 145-146; Die Kapelle im Ried
zu Lachen, in: Schwyzer Nachrichten,
21.3.1947; Spiegelberger, Ried;

Die weinende Frau von Lachen, in:
Vaterland, 12.2.1949, S. 1; Bruhin,
Nuolen, S. 10; Michel, Ried, S. 2;

Henggeler, Helvetia Sancta,
S. 133-135; Anderes, Lachen, S. 19,

21-23; Kunstführer Schweiz 1971,
S. 602; Grenzland: Maria im Ried bei
Lachen, in: Vaterland, 27.8.1977, S. 16;

Ronner, Ex Votos, Kat. 6-55; Michel,
Lachen, S. 17; Lüthold-Minder,
Helvetia Mariana, S. 58-59; Kapelle
Ried, S. 3-7, 47-48; Steinegger,
Schwyzer Sagen 4, S. 11; Lachen steht vor
dem Kapellfest, in: March-Anzeiger,
2.4.1987, S. 5; Leimbacher, Riedkapelle;
Jörger, Bezirk March, S. 206-207,
209-211; Oberli, Gnadenbilder, S. 220;

Tomaschett, Kultbilder, S. 211, Abb.
220; Kunstführer Schweiz 2, 2005,
S. 445; Anderes/Bamert, Lachen, S. 30,

34; Kaiser, Wallfahrtsführer, S. 114;

Sidler, Heiligkeit aushandeln, S. 491.

10

Luthern Bad LU, Hintere Kapelle:
Maria mit Jesuskind, um 1580

Unweit der Wallfahrtskapelle Luthern
Bad wurde 1863 die sog. Badbrünnli-
Kapelle oder Hintere Kapehe erbaut. Auf
deren Altar steht die Figur der Himmelskönigin

Maria mit dem nackten Jesuskind
auf dem linken Arm. Gemäss mündlicher
Überlieferung wurde sie zur Zeit der
Glaubensspaltung aus dem Kloster Trub
«geflüchtet». Möglicherweise ist die
Skulptur aber auch identisch mit jener
Statue, welche die Mutter eines gewissen
Melcher Birrer während der Reformation
aus einem Kapellchen an der Grenze
zwischen Luthern und dem bernischen Eris-
wil gerettet hatte. Gegen beide Herkunfts-
legenden spricht allerdings die stilistische
Datierung der Muttergottesfigur in die
Zeit um 1580.

Literatur:
Reinle, Amt Willisau, S. 138-139;
Baum, Luzerner Skulpturen, S. 96, Kat.
450, Abb. 564; Kunstführer Schweiz
1971, S. 395; Kaiser, Luthertal, S. 34;

Kunstführer Schweiz 1, 2005,
S. 278; Beer, Trub, S. 81; Wunderlin,
ex voto, S. 70; Kaiser, Wallfahrtsführer,
S. 77.

11

Maria-Rickenbach NW, Wallfahrtskirche

St. Maria: Maria mit Jesuskind,
2. Hälfte 14. Jahrhundert

Die spätestens 1817 niedergeschriebene
Rettungslegende (Fromme Wallfahrter)

und die Anfänge des Wallfahrtsortes

Maria-Rickenbach hoch über dem

Engelbergertal sind ineinander verwoben.
Zur Zeit der Glaubensspaltung (1528) sah

ein Unterwaldner Knabe namens Zum-
bühl aus Büren, der gerade im Berner
Haslital (Meiringen?) als Hirte arbeitete,
beim mutwilligen Verbrennen von
Heiligenfiguren zu. Da schwebte wundersam
eine Marienstatue aus dem Feuer empor
und konnte vom Hirten unversehrt über
den Brünig in seine Heimat gerettet werden.

Im folgenden Frühling trieb Zum-
bühl seine Herde auf die Alpen von
Rickenbach, nahm die Figur mit und stellte
sie in den hohlen Stamm eines Ahornbaums.

Als er im Herbst wieder ins Tal
zurückkehren wollte, blieb die Statue
jedoch unverrückbar. Aus dem Baum liess
sie sich erst wieder entfernen, nachdem
ein gemauerter Bildstock errichtet worden

war. Diese Rettungslegende scheint
sich bei der Restaurierung der Figur im
Jahr 1940 bestätigt zu haben, als man
tatsächlich Brandspuren und Spuren von
Axthieben entdeckte. Die Legende wurde
auf eine (nicht erhaltene) Tafel
niedergeschrieben, die im Narthex der Kirche
aufgehängt wurde. Auf einem undatierten
lithografischen Wallfahrtsbildchen sowie
auf zwei Glasgemälden der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts wurde sie auch bildlich

festgehalten.
Aufgrund der ständig wachsenden Pilgerzahl

war die Erbauung einer Kapelle bald

nötig geworden, die dann ab 1688 wieder
durch einen geräumigeren Neubau ersetzt
wurde. Damals wurde das Gnadenbild

umgearbeitet und erhielt einen barocken
Behang. Von der überregionalen
Anziehungskraft des Wallfahrtsortes - gefördert

ab dem beginnenden 18. Jahrhundert

durch Wallfahrtsbildchen und ab

1857 durch ein neu gegründetes
Benediktinerinnenkloster - zeugen die unzähligen
Votivtafeln, die ab 1606 gestiftet wurden.



In der heutigen 1869 eingeweihten Kirche
steht das gotische Kultbild in der Hauptnische

des frühbarocken Hochaltars, den

man aus der 1864 abgebrochenen
Pfarrkirche Grosswangen LU ankaufte.

Literatur:
Fromme Wallfahrter, S. 7-12;
Würsch, Maria-Rickenbach, S. 46-52;
Burgener, Wallfahrtsorte, S. 449-451;
Durrer, Unterwaiden, S. 437-439;
Wymann, Maria Rickenbach, S. 34;

Vokinger/Scheuber, Kanton Nid dem
Wald, S. 217; Vokinger, Maria-
Rickenbach, S. 5-8, 66; Henggeler,
Helvetia Sancta, S. 80-82; Lüthold-
Minder, Maria-Rickenbach, S. 45-46;
von Matt, Votivkunst, S. 49-55;
Niderberger, Sagen, S. 772-773;
Maria-Rickenbach, S. 15, 22, 24-30;
Lüthold-Minder, Helvetia Mariana,
S. 89-91; Wunderlin, ex voto, S. 66-67,
70; Kaiser, Niederrickenbach, S. 8-26;
Kaiser, Wallfahrtsführer, S. 98; Sidler,
Heiligkeit aushandeln, S. 85, 497.

12

Nuolen SZ, Pfarrkirche St. Margaretha:
Kruzifixus, 1. Hälfte 17. Jahrhundert

Ein fast identischer Rettungstopos wie in
der Ried-Kapelle Lachen (Kat. 8) - wenngleich

ohne anschliessende Wallfahrt - ist
mit einem Kruzifixus in der Pfarrkirche
Nuolen verknüpft. Während der Zeit der

Glaubensspaltung soll die Figur im Glar-
nerland in die Linth geworfen und in
Nuolen an Land geschwemmt worden
sein. Dies ist aber mit der Entstehungszeit
der Skulptur unvereinbar, die sich stilistisch

in die erste Hälfte des 17. Jahrhunderts

datieren lässt.

Literatur:
Bruhin, Nuolen, S. 10; Jörger, Bezirk
March, S. 291, 301; Tomaschett,
Kultbilder, S. 212.

13

Reiden LU, Pfarrkirche St. Johannes der
Täufer: Kruzifix
In seiner Reformationschronik berichtet
Johann Salat von einem Ehrenmann, der
1528 mit einem Schwert bewaffnet vor
den Augen der Bilderstürmer ein sehr

grosses Kruzifix aus Zofingen AG über
die Konfessionsgrenze in die etwa 5 km
entfernte Pfarrkirche Reiden rettete. Dort
kann diese «geflüchtete» Skulptur jedoch
nicht nachgewiesen werden. Möglicherweise

ist sie identisch mit Kat. 23.

Literatur:
Reinle, Volkskundliches, S. 98; Reinle,
Amt Willisau, S. 222; Johannes Salat,
S. 510.

14

Rickenbach LU, Pfarrkirche
St. Margaretha: Maria mit Jesuskind,
um 1490

Gemäss Überlieferung, die spätestens
1882 verschriftlicht wurde (Estermann,
Rickenbach), stammt eine spätgotische
Madonnenstatue in der Pfarrkirche
Rickenbach aus der Nachbarpfarrei Gonten-
schwil AG. Von dort soll sie während der
reformatorischen Umwälzungen nach
Rickenbach ins Beinhaus «geflüchtet» worden

sein, wo sie um 1676 Platz in der
Hauptnische des Barockaltars fand. Im
18. Jahrhundert wurde die Skulptur
überarbeitet. Heute steht sie als Einzelfigur in
einer Turmnische des Kirchenneubaus

aus den 1950er-Jahren.

Literatur:
Estermann, Rickenbach, S. 32; Alte
Kunst, Kat. 49; Bossardt/Müller,
Kirchen, S. 452; Reinle,
Volkskundliches, S. 100; Reinle, Amt Sursee,
S. 324, Abb. 335; Baum, Luzerner
Skulpturen, S. 72, Kat. 209, Abb. 309;

Wunderlin, ex voto, S. 70.

15

Seelisberg UR, Wallfahrtskapelle Maria
Sonnenberg: Maria mit Jesuskind,
um 1350

Nach der spätestens 1853 niedergeschriebenen

Kapellengründungslegende
entdeckte im 16. Jahrhundert ein Hirtenknabe

beim Ziegenhüten im Wald eine Figur
der hl. Jungfrau (Anderhalden, Seelisberg).

An der Fundstelle liess dann der

Ortspfarrer einen gemauerten Bildstock
errichten. Allmählich setzte sich die

Überlieferung durch, dass die gotische
Statue während der Reformationswirren
aus einem reformiert gewordenen Gebiet
nach Seelisberg gerettet und dort
anschliessend im Wald versteckt wurde.
Schon bald machte der anhaltende Pilgerstrom

den Bau einer Kapelle nötig. Diese
1589 eingeweihte Kapelle musste 1666

abermals einem vergrösserten Neubau
weichen. Spätestens in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts erhielt das Gnadenbild

einen prunkvollen Barock-Behang.
Seit 1848 ist die Figur im Aufsatz des neuen

spätklassizistischen Hochaltars
ausgestellt. Die unzähligen ab der Mitte des

17. Jahrhunderts gestifteten Votivgaben
sowie die seit dem 19. Jahrhundert
produzierten Wallfahrtsbildchen zeugen von
einer überregionalen Ausstrahlung des

Gnadenbildes.

Literatur:
Anderhalden, Seelisberg, S. 62-64;
Burgener, Wallfahrtsorte, S. 488-490;
Baumann, Votivbilder, S. 3;

Baumgartner, Maria Sonnenberg,
S. 32-38, 219-300; Henggeler,
Helvetia Sancta, S. 190-192; Lüthold-
Minder, Helvetia Mariana, S. 22-24;
Gasser, Seegemeinden, S. 386, 390,

395-396, 401-402, Abb. 401; Kaiser,
Wallfahrtsführer, S. 148-149; Sidler,
Heiligkeit aushandeln, S. 489.

52



16

Seewen SZ, Pfarrkirche St. Maria:
Maria mit Jesuskind, um 1500

Der katholische Zuger Theologe Caspar
Lang erwähnt 1692 in seiner Kirchengeschichte

(Lang, Grund-Riss) eine
Rettungslegende, die derjenigen der Steiner-

berger Anna selbdritt verblüffend ähnelt
(Kat. 18). Während der Reformationswirren

in den Niederlanden fand eine
«vertribne Persohn» eine Marienfigur im
Wasser und brachte sie nach Seewen in
Sicherheit. Allmählich wurde diese

Übertragungslegende weiter angereichert und
1939 durch den Lokalkünstler André
Schindler sogar bildlich festgehalten. Auf
dessen Fassadengemälde an der
Muttergotteskapelle Seewen ist aus der vertriebenen

Person eine Frau geworden, welche
die Statue auf einer Pilgerreise nach
Einsiedeln mit sich trägt. Nach einer Rast auf
einem Stein bei der Marienkapelle in
Seewen liess sich die Figur nicht mehr bewegen.

Zeichen genug, sie nicht nach Einsiedeln,

sondern nach Seewen zu stiften.
Schon bald entwickelte sich Seewen zu
einem Wallfahrtsort von regionaler
Ausstrahlung. Im 1644 eingeweihten barocken

Kapellenneubau fand die «Madonna

von Seewen» - eine wohl süddeutsche
Arbeit aus der Zeit um 1500 - am Hochaltar
Platz. 1878 verlegte man sie auf eine Konsole

über dem Chorbogen. 1961 schliesslich

wurde die spätgotische Muttergottesfigur

in die eben erbaute neue Pfarrkirche
Seewen übertragen und als Einzelfigur auf
dem rechten Seitenaltar aufgestellt.

Literatur:
KAE, B.16/166.5, S. 231r.; Lang, Grund-
Riss, S. 799; Birchler, Gersau, Küssnach

und Schwyz, S. 659, 664, Abb. 433;

Henggeler, Wanderfahrten 4;

Henggeler, Kanton Schwyz, S. 104-105;

Kälin, Seewen, S. 8-10, 13, 16, 25-26;
Henggeler, Helvetia Sancta, S. 154-
155; Meyer, Schwyz, S. 471, 476-477,
483; Steinegger, Schwyzer Sagen 1,

S. 39-40; Meyer, Seewen, S. 3-4, 13-14;
Steinegger, Schwyz, S. 76; Oberli,
Gnadenbilder, S. 218-219; Tomaschett,
Kultbilder, S. 211-212, Abb. 211; Kaiser,
Wallfahrtsführer, S. 117.

17

Sörenberg LU, Pfarr- und Wallfahrtskirche

Maria Himmelfahrt:
Maria mit Jesuskind, im Kern wohl
spätmittelalterlich

Auch um die Muttergottesfigur in der
Pfarrkirche Sörenberg rankt sich eine

Rettungslegende. Sie ist seit spätestens
1936 fassbar (Schaller, Sörenberg). Zur
Zeit der Reformation soll ein junger
Glasträger aus Sörenberg im Berner Oberland
zugesehen haben, wie Bilderstürmer
Heiligenfiguren in den Brienzersee warfen.
Eine an der Oberfläche treibende Mutter-
gottes-Statue konnte er aus dem Wasser

retten und trug sie anschliessend über das

Brienzer Rothorn nach Sörenberg. Hier
rastete er und stellte die Figur in einen
Bildstock oder in die Öffnung eines hohlen

Ahornbaums. Als er weitergehen wollte,

war die Statue verschwunden. Man
fand sie am Ort wieder, wo heute die Kirche

steht. Dies geschah mehrmals, sodass

man sich entschied, dort einen Bildstock
zu Ehren der Muttergottes zu errichten.
1661 wurde der Bildstock durch eine

Kapelle ersetzt. Von einer gewissen Verehrung

zeugen einige ab 1791 gestiftete
Votivtafeln. Im Kirchenneubau von
1824-1825 wurde die im Kern wohl
mittelalterliche, später aber mehrfach
überarbeitete Statue in einer Nische an der
Hauptfassade platziert. 1921 gelangte sie
ins Kircheninnere, wo sie anfänglich im
Hochaltar Aufstellung fand. Heute steht
sie als Einzelfigur auf einer Konsole an
der nördlichen Chorwand.

Literatur:
Schaller, Sörenberg, S. 362, 378-379;
von Moos, Entlebuch und Luzern-Land,
S. 104; Horat, Kunstführer Entlebuch,
S. 37; Horat, Amt Entlebuch, S. 171-174;
Lussi, Sörenberg, S. 1, 20, 22;

Wunderlin, ex voto, S. 70; Kaiser,
Wallfahrtsführer, S. 66; Sidler,
Heiligkeit aushandeln, S. 86, 483.

18

Steinerberg SZ, Pfarr- und
Wallfahrtskirche St. Anna: Anna selbdritt,
um 1510

Eine doch eher überraschende Provenienz

soll die spätgotische Anna selbdritt in
Steinerberg besitzen. Stilistisch lässt sie

sich einem süddeutschen Meister aus der
Zeit um 1510 zuweisen. Gemäss Caspar
Langs Kirchengeschichte von 1692 barg
eine Frau während des Bildersturms in
den Niederlanden die Statue aus einem
Misthaufen (Lang, Grund-Riss). Sie

beabsichtigte, das Kultbild auf einer Pilgerreise

ins Kloster Einsiedeln mitzutragen
und dorthin zu schenken. In Steinerberg
erblickte sie dann aber eine der hl. Anna
geweihte einfache Holzkapelle, worauf sie

sich entschied, die Figur dorthin und
nicht nach Einsiedeln zu stiften. Allmählich

wurde die Legende weiter
ausgeschmückt und die Wahl des Ortes
Steinerbergs mit einer Rast bei einer Linde
erklärt, worauf sich die Statue nicht mehr
habe bewegen lassen.

Jedenfalls wurde das neue Kultbild in die
Kapelle übertragen und ersetzte dort das

auf dem Altar ausgestellte bisherige
Anna-Gnadenbild aus dem 14. Jahrhundert.

Die Verehrung nahm immer stärker

zu, sodass sich Steinerberg zu einem
Wallfahrtsort von überregionaler
Ausstrahlung entwickelte. Gefördert wurde
dieser Prozess durch den in den
1570er-Jahren erstellten Erweiterungsbau,

die 1609 gegründete Anna-Bruderschaft,

ein vom Einsiedler Franz Xaver
Schönbächler gestochenes Wallfahrtsbildchen

sowie durch ein 1808 erschienenes

Bruderschaftsbüchlein (Geistliches

Proviantkästlein). Die älteste

der zahlreichen erhaltenen Votivtafeln
stammt von 1669. Um 1710-1715 wurde
die Figurengruppe in die Hauptnische
des neuen Hochaltars eingefügt.
Vermutlich damals entdeckte man auf der
Rückseite des Figurensockels die
Inschrift «Das miraculose Gnaden-Bild der
heil. Anna aus den Niederlanden
hergebracht zur Zeit der Bilderstürmerei
durch eine nach Einsiedeln wallfartende
Person.» Seitdem halten zwei Barockputten

je eine Inschriften-Kartusche mit
dem Provenienzvermerk des Gnadenbildes:

53



«DAS/WUNDERTH/ETI-/GE GNADEN/
BILD» bzw. «St. ANNA/AUS DEN
NIEDERLANDEN».

Literatur:
KAE, B.16/166.8, S. 90r.-90v.; Lang,
Grund-Riss, S. 815; Geistliches
Proviantkästlein; Burgener,
Wallfahrtsorte, S. 381; Rickenbach,
Anna, S. 89-93, 98-99; Nüscheler,
Gotteshäuser Aargau, S. 332-334;
Herkommer, Anna, S. 15-17;
Birchler, Gersau, Küssnach und
Schwyz, S. 722, 725-726, Abb. 483;

Henggeler, Wanderfahrten 2;

Henggeler, Kanton Schwyz, S. 127-
128; Henggeler, Helvetia Sancta,
S. 159-162; Lehner, Steinerberg, S. 5;

Steinegger, Schwyzer Sagen 3,
S. 149-150; Salzgeber, Steinerberg,
S. 196-198, 201; Bote der Urschweiz,
17.7.2003, S. 2; Oberli, Gnadenbilder,
S. 218-219, Abb. 219, 222; Tomaschett,
Kultbilder, S. 210-211; Kälin, Steinerberg,

S. 169-170; Sidler, Heiligkeit
aushandeln, S. 84.

19

Sursee LU: Muttergottes
In seiner 1858 erschienenen Luzerner
Kantonsgeschichte berichtet der Jurist
und Politiker Kasimir Pfyffer von einem
Kultbild, das aus Zofingen AG «geflüchtet»

wurde (Pfyffer, Canton Luzern). In
einem zerfallenen Bildstock vor dem oberen

Tor stand eine Muttergottesfigur, welche

die Witwe Anna Dulliker während
der Reformationswirren nach Sursee in
Sicherheit brachte. Später gelangte die
Statue ins dortige Kapuzinerkloster (nicht
erhalten).

Literatur:
Pfyffer, Canton Luzern, S. 239-240;
Reinle, Volkskundliches, S. 99.

20

Walterswil ZG, Institutskirche:
Pietà, Anfang 16. Jahrhundert

Gemäss einer (erst) seit 1934 nachgewiesenen

Überlieferung wurde eine Pietà
während der Glaubensspaltung in Zürich
in die Limmat geworfen und in Wettingen

angeschwemmt (Birchler, Zug-Land).
Von dort gelangte die Figurengruppe
anschliessend in den alten Badekurort
Walterswil bei Baar, wo sie in der bereits
bestehenden Badkapelle Platz fand. Im 1698

vollendeten Kapellenneubau wurde das

qualitätsvolle spätgotische Vesperbild in
der Mittelnische des linken Seitenaltars

aufgestellt und avancierte zum Gnadenbild.

Die ehemals zahlreichen Votivgaben
vor allem aus dem 19. Jahrhundert zeugen

davon. Gleichsam als Mahnmal der
Rettungsaktion in Wettingen ist über der
Altarnische das Wappen des Zisterzienserklosters

Wettingen angebracht, das

den Altar gestiftet hat. Der Barockaltar
samt Pietà wurde in die 1902-1903 erbaute

heutige Institutskirche übernommen.

Literatur:
Birchler, Zug-Land, S. 409;

Henggeler, Helvetia Sancta, S. 217;

Grünenfelder, Äusseres Amt, S. 103,

105, Abb. 82.

21

Werthenstein LU, Wallfahrtskirche
Unserer Lieben Frau: Pietà, um 1520

Aus bernischem Gebiet soll das spätgotische

Vesperbild in Werthenstein stammen.

Seraphin Kaisersberger, Guardian
des Franziskanerklosters Werthenstein,
erwähnt 1665, dass es 1528 aus der
Muttergotteskapelle Fribach bei Gondiswil
gerettet wurde (Lüthold-Minder,
Helvetia Mariana). Er betont, dass es bereits

in Fribach wundertätig gewesen wäre.

Dort dürfte die Pietà aus Lindenholz für
den 1520 eingeweihten neuen Hochaltar
bestimmt gewesen sein. In Werthenstein
setzte sich dann allmählich die Überlieferung

durch, dass die Rettung dem
Zisterzienserkloster St. Urban zu verdanken sei.

Das Kloster liess neben dem Gnadenbild
angeblich auch liturgische Geräten aus
der ihm unterstellten Wallfahrtskapelle
im oberaargauischen Weiler Fribach in
Sicherheit bringen.
In der unmittelbar vor dem Bildersturm
erbauten Wallfahrtskirche Werthenstein
avancierte die gerettete Pietà anstelle des

bisherigen Gnadenbildes - wohl einer
kolorierten Druckgrafik oder einer Zeichnung

mit der Darstellung der Marienkrö¬

nung - zum Wallfahrtsziel. Gefördert
durch eine bereits 1531 von der Stadt Sursee

gegründete Bruderschaft, nahm die

Verehrung schnell zu, sodass Werthenstein

im 18. Jahrhundert nach Einsiedeln
als zweitwichtigster Wallfahrtsort der
Schweiz galt. Davon zeugen Votivtafeln,
die ab 1580 in die Kirche gestiftet wurden,

sowie ein 1591 errichtetes Pilgerhaus.

1636-1838 existierte sogar ein
Franziskanerkloster, das sich um die

Betreuung der Pilger kümmerte. Gedruckte
Wallfahrtsbilder und die 1759 erstmals in
Buchform erschienenen Wunderberichte
steigerten die Bekanntheit des Ortes
zusätzlich.

Im 1616 eingeweihten Kirchenneubau
fand das Vesperbild als Ankleidefigur auf
dem vor dem Chorgitter errichteten Lieb -

frauenaltar Aufstellung. Diesen Altar stiftete

der französische König Ludwig XIII.
selbst, und kurz darauf (1657/58) liess ihn
der französische Ambassador in Solo-
thurn auf eigene Kosten erneuern. Heute
ist die Lindenholz-Figur in der Mittelnische

des linken Seitenaltars aufgestellt,
den man 1972 aus der Pfarrkirche im
aargauischen Döttingen erwarb.

Literatur:
Lang, Grund-Riss, S. 745; Burgener,
Wallfahrtsorte, S. 138; Zemp, Wallfahrts-
Kirchen, S. 11-12; Estermann,
Grossdietwil, S. 140-142; Nüscheler/
Lütolf, Gotteshäuser Sursee, S. 211;

Bossardt/Müller, Kirchen, S. 494-
495; Müller, Luzerner Sagen, S. 184;

von Moos, Entlebuch und Luzern-Land,
S. 167-168, 177, 193, Abb. 144; Reinle,
Volkskundliches, S. 98-99; Baum,
Luzerner Skulpturen, S. 75-76, Kat. 243,
Abb. 340; Henggeler, Helvetia Sancta,
S. 70-72; Lüthold-Minder, Helvetia
Mariana, S. 143-145; Horat,
Werthenstein, S. 4-5, 8, 19-20, Abb. 17;

Horat, Kunstführer Entlebuch, S. 64-
65; Horat, Amt Entlebuch, S. 378-379,
381, 394-397; Kunstführer Schweiz
1, 2005, S. 260; Kaiser, Werthenstein,
S. 5, 10-11, 27, 31, 38; Wunderlin,
ex voto, S. 61-62, 70; Kaiser,
Wallfahrtsführer, S. 92-93; Sidler,
Heiligkeit aushandeln, S. 86-87, 485.



22
Wikon LU, Benediktinerinnenklosterkirche

Marienburg: Pietà,
wohl um 1370

In der Benediktinerinnenklosterkirche
Marienburg in Wikon steht ein Rokoko-
Altar mit einem ikonografisch ausserge-
wöhnlichen Gnadenbild der Pietà. Über
deren Herkunft orientiert ein in
sorgfaltiger Zierfraktur auf zwei Holztafeln
geschriebenes 42-zeiliges Gedicht, das

Schlossvogt Josef Christoph Pfyffer 1711

in Auftrag gab: «1527. / Merck Auff[,]
mein christ[,] und hör / mich an. Ein
wunder ich will sagen [,] / So Gott an
disem bilt gethan, / Und hat sich zu

getragen, / Als Brittnauw von dem glauben

/ ab gefallen, Wie die blinden, / Dis
bild sie geworfen in ein grab, / das mans
nit mehr soft finden. / Verborgen aber ohn
gebür, / Im grab es nit wolt bleiben, / Und
käme wider selbst herfür [hervor], / all
Unehr zu Vermeiden, / Brittnauw aber ein
lose roth, / Ohn Forcht [Furcht] und Un-
besunen, / das bild zu Einem hon und

spott, / Sie setzten auff ein Brunnen, / bis

das[s] von Brittnauw kam ein weib, / Das

was[s]er heim Zu Tragen. / stantthafft sie

war an seel und leib, / Thut nit lang weiters

fragen[.] / Dis bild sie name mit Andacht,
/ Weil sie Mariam ehrte, / Und hat es bald
alhär [hierher] gebracht, / damit sein spott
auff hörte, / Und hier verehrt wurd nach

gebür, / mit andacht und mit Trauwen, /
Uns s[c]hutz Zu geben für und für, /
Wan[n] wir auff sie bauwen. / Darum[,]
mein Sünder[,] ruofe an, / Mariam Fleis-

sig Ehre, / damit sye dir wol Zu gethan, /
In dir die gnad vermehre, / Auf das[s]
Sich dich von aller gefahr, / beshüte[sic!]

von sind [Sünde] und s[c]handen, / Hier
zeitlich und dort ewig Jahr, / vor strickh
unds Teüffels banden, / Zuo disen endt o

Jungfra[u]w rein, / hat diss erneüweren
las[s]en. / J[unker] S[c]hloss Vogt pfiffer
dir zuo ehr, / und deinem söhn
darneben!,] / Dein huld und gnad in ihm
vermehr[,] / gib ihm das Ewig leben[.]
Amen 1711.» Demnach sei die Figurengruppe

1527 beim Bildersturm im nahen
Brittnau AG in ein Grab geworfen, später
zum Spott auf einen Brunnenstock
gestellt und von dort durch eine pietätvolle
Frau auf die andere Seite der Wigger in

die Kapelle des Landvogteischlosses nach

Wikon gebracht worden. Dort avancierte
die gotische Pietà aus dem 14. Jahrhundert

zu einem Gnadenbild. In den 1770er-

Jahren gelangte sie in die Mittelnische
des neu geschaffenen Rokoko-Altars, der
Johann Baptist Babel zugeschrieben wird.
Dieser graue stuckmarmorne Altar samt
Gnadenbild wurde in die 1965 eingeweihte

Benediktinerinnenklosterkirche
übernommen.

Literatur:
Nüscheler/Lütolf, Gotteshäuser
Willisau, S. 255; Reinle,
Volkskundliches, S. 99; Reinle, Amt
Willisau, S. 221-222, Abb. 196; Baum,
Luzerner Skulpturen, S. 31, Kat. 49, Abb.
65; Henggeler, Helvetia Sancta, S. 75.

23
Wikon LU, Benediktinerinnenklosterkirche

Marienburg: Kruzifixus,
um 1500

Die Klosterkirche Marienburg besitzt
noch ein zweites Beispiel eines «geflüchteten»

Kunstwerks, nämlich einen grossen

spätgotischen Kruzifixus aus Lindenholz

mit modernem Kreuz. Um 1700
brachte man bei den Füssen eine
Barockkartusche an, die zurzeit allerdings nicht
montiert ist. Die mehrfach renovierte
Inschrift lautet: «Zur Zeit des Abfalls warf
man / An einem Ort in Feuersflamme
dies / Kruzifix, weils dauerte hart, wurds
zur / Verehrung hieher gebracht als Jost
Külli-/mann Schlossvogt war.» Demnach
soll die Figur zur Zeit der Glaubensspaltung

ins Feuer geworfen und - vom Feuer
versehrt - gerettet worden sein. Um 1700
fand sie den Weg ins Landvogteischloss
Wikon. Möglicherweise ist der Kruzifixus
identisch mit Kat. 13.

Literatur:
Reinle, Volkskundliches, S. 99; Reinle,
Amt Willisau, S. 222; Baum, Luzerner
Skulpturen, S. 69, Kat. 181, Abb. 281;

Marienburg Wikon, S. 88-89.

24

Witwil bei Beromünster LU, Wendelinskapelle:

Wendelin, wohl 18.
Jahrhundert

In der um 1662 erbauten Wendelinskapelle

im Weiler Witwil bei Beromünster
wird eine Wendelinsfigur aufbewahrt. Sie

soll während der Reformationswirren
entweder aus dem Wynental (Kulm?)
oder aus dem Elsass hierher «geflüchtet»
worden sein. Gegen diese Herkunftslegende

spricht allerdings die stilistische

Datierung der Figur ins 18. Jahrhundert.

Literatur:
Wunderlin, ex voto, S. 70; Mitteilung
Helene Büchler-Mattmann, Beromünster,
18.1.2017.

25
Wollerau SZ, Pfarrkirche St. Verena:
Marientod, um 1450

Die Herkunft der vorreformatorischen
Wollerauer Figurengruppe Marientod aus

der nahen Mutterkirche Richterswil ist
historisch verbürgt. Dort war das Relief
vermutlich Teil eines Seitenaltars, den der
in der Burg Alt-Wädenswil residierende

Johanniterkomtur Johannes Lösel anlässlich

eines Chorneubaus 1450 zu Ehren
der Himmelfahrt Mariens und der «gesel-

schaft, die by iro end warend», einweihen

liess. 1529 hielt die Reformation in
Richterswil Einzug. So befahl Zürich, die



Bilder und Altäre aus der Kirche zu
entfernen und zu verbrennen sowie liturgische

Geräte zu verkaufen. Die Wollerauer

- sie gehörten damals kirchenrechtlich
teils zu Richterswil - verlangten im
selben Jahr 1529 den ihnen zustehenden
dritten Teil aller liturgischer Geräte,
Altargemälde und hölzerner Heiligenfiguren,

was die Zürcher Obrigkeit jedoch
ablehnte. Es gelang ihnen einzig, die

Figurengruppe Marientod in ihre Marienkapelle

zu überführen. Ob dies durch Raub

erfolgte - so eine jüngere Überlieferung -
ist unklar.
Anstelle der heutigen neutralen
Herkunftsbezeichnung «EX RICHTERSWIL»
stand bis mindestens 1745 eine so scharfe

polemische Aussage gegen die «abgefallenen»

Nachbarn, dass sich sogar der
bischöfliche Visitator daran stiess. Noch im
späteren 18. Jahrhundert galt die

Skulpturengruppe in Wollerau als so kostbar,
dass man sie in die Ausstattung des
spätbarocken Kirchenneubaus integrierte.
Seitdem ist sie in die Mittelnische des

linken Seitenaltars eingebaut.

Literatur:
Nüscheler, Gotteshäuser Chur, S. 396,
517; Landolt, Wollerau, S. 64-65;
Müller, Wollerau, S. 206; Ringholz,
Wollerau, S. 50-51; Birchler,
Einsiedeln, Höfe und March, S. 330, Abb.
346; Styger, Richterswil, S. 7;

Henggeler, Kanton Schwyz, S. 140;

Fietz, Bülach, Dielsdorf, Hinwil, Horgen
und Meilen, S. 296; Steinegger,
Schwyzer Sagen 4, S. 191-192; Bamert,
Denkmalpflege 1986, S. 271; Jörger,
Pfarrkirche Wollerau, S. 24;

Tomaschett, Kultbilder;
Kunstführer Schweiz 2, 2005,
S. 437; Buschow Oechslin, Bezirk
Höfe, S. 228, 241-242, Abb. 238, 249;

Winkler, Kirche, S. 80.

Bildnachweise Katalog
1, 3, 5, 7-12, 14-18, 20-25 Michael
Tomaschett, Schwyz.
2 Baum, Luzerner Skulpturen,
Abb. 311-312.
4 Lüthold-Minder, Frauenthal, S. 57.

Bibliografie

Alte Kunst
Alte Kunst der Innerschweiz, Ausstellungskatalog Kunstmuseum

Luzern, Luzern 1936.

Anderes, Lachen
Anderes, Bernhard, Lachen, Basel 1971 (Schweizerische Kunstführer

GSK Nr. 114).

Anderes, Seebezirk
Anderes, Bernhard, Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen

IV: Der Seebezirk, Basel 1966 (Die Kunstdenkmäler der
Schweiz, Bd. 53).

Anderes/Bamert, Lachen
Anderes, Bernhard/Bamert, Markus, Die Pfarrkirche Heilig
Kreuz und die Kapelle im Ried in Lachen, Bern 2011 (Schweizerische

Kunstführer GSK Nr. 892).

Anderhalden, Seelisberg
Anderhalden, Franz, Die Pfarrei Seelisberg; ein geschichtlicher

Versuch, in: Der Geschichtsfreund 9, 1853, S. 54-72.
Bamert, Denkmalpflege 1986

Bamert, Markus, Denkmalpflege im Kanton Schwyz 1985/86,
in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz
78, 1986, S. 253-272.

Bamert, Denkmalpflege 2006

Bamert, Markus, Denkmalpflege im Kanton Schwyz, in:
Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz 98,

2006, S. 193-225.
Baum, Luzerner Skulpturen

Baum, Julius, Die Luzerner Skulpturen bis zum Jahre 1600,
Luzern 1965 (Luzerner Geschichte und Kultur).

Baumann, Votivbilder
Baumann, Ernst, Die Votivbilder des Kantons Uri,
Separatabdruck aus: Gotthardpost, 11.1944.

Baumgartner, Maria Sonnenberg
Baumgartner, Eduard, Maria Sonnenberg, Seelisberg 1948.

Beer, Trub
Beer, Annemarie, Das ehemalige Benediktiner-Kloster Trub
und sein Erbe, unveröff. Lizentiatsarbeit Universität Bern,
2006.

Birchler, Einsiedeln, Höfe und March
Birchler, Linus, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz I:
Einsiedeln, Höfe und March, Basel 1927 (Die Kunstdenkmäler
der Schweiz, Bd. 1).

Birchler, Gersau, Küssnach und Schwyz
Birchler, Linus, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz II:
Gersau, Küssnachjsic!] und Schwyz, Basel 1930 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 2).

Birchler, Zug-Land
Birchler, Linus, Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug I: Zug-
Land, Basel 1934 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 5).

Birchler, Zug-Stadt
Birchler, Linus, Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug II: Zug-
Stadt, Basel 1935 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 6).

Bossardt/Müller, Kirchen
Bossardt, Fritz/Müller, Alois, Katholische Kirchen des Bistums
Basel III: Kantone Luzern und Zug, Ölten 1937.

Bruhin, Nuolen
Bruhin, Meinrad, Plauderei über Nuolen, Lachen 1957.

Buchmüller, Beatenhöhlen
Buchmüller, Gottfried, Beatenhöhlen, Beatenverehrung und
Beatenkirchlein, was sie uns aus alten und neuen Tagen zu
erzählen wissen, in: Berner Zeitschrift für Geschichte und
Heimatkunde 7, 1945, S. 72-89.

Burgener, Wallfahrtsorte
Burgener, P. Laurenz, Die Wallfahrtsorte der katholischen
Schweiz 1, Ingenbohl 1864.

Buschow Oechslin, Bezirk Höfe
Buschow Oechslin, Anja, Die Kunstdenkmäler des Kantons

Schwyz. Neue Ausgabe IV: Der Bezirk Höfe, Bern 2010 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 118).

Durrer, Unterwaiden
Durrer, Robert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Unterwaiden,

Zürich 1899-1928.

56



Estermann, Grossdietwil
Estermann, Melchior, Geschichte der Pfarreien Grossdietwil
und Grosswangen im Kanton Luzern, in: Der Geschichtsfreund

49, 1894, S. 75-232.
Estermann, Rickenbach

Estermann, Melchior, Geschichte der Pfarrei Rickenbach,
Luzern 1882.

Fietz, Bülach, Dielsdorf, Hinwil, Horgen und Meilen
Fietz, Hermann, Die Kunstdenkmäler des Kantons Zürich II:
Die Bezirke Bülach, Dielsdorf, Hinwil, Horgen und Meilen,
Basel 1943 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 15).

Fromme Wallfahrter
Der fromme Wallfahrter nach Mariae Niederrickenbach im
Kanton Unterwaiden nid dem Wald, Zug 1817.

Gasser, Seegemeinden
Gasser, Helmi, Die Kunstdenkmäler des Kantons Uri II: Die
Seegemeinden, Basel 1986 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz,
Bd. 78).

Geistliches Proviantkästlein
Geistliches Proviantkästlein oder kurzer Begriff der löblichen
Bruderschaft der hochgebenedeiten und gnadenreichen heiligen

Grossmutter Anna, so in dem wunderthätigen Steiner
Gnadenberg im Kanton Schwyz aufgerichtet, o. O. 1808.

Gruber, Frauenthal
Gruber, Eugen, Geschichte von Frauenthal, Zug 1966.

Grünenfelder, Äusseres Amt
Grünenfelder, Josef, Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug.
Neue Ausgabe I: Das ehemalige Äussere Amt, Basel 1999 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 93).

Grünenfelder, ehemalige Vogteien
Grünenfelder, Josef, Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug.
Neue Ausgabe II: Die ehemaligen Vogteien der Stadt Zug,
Bern 2006 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 108).

Grünenfelder, Frauenthal
Grünenfelder, Josef, Frauenthal. Zisterzienserinnenabtei
Cham Kanton Zug, Bern 19882 (Schweizerische Kunstführer
GSKNr. 262).

Henggeler, Helvetia Sancta

Henggeier, P. Rudolf, Helvetia Sancta. Heilige Stätten des

Schweizerlandes, Einsiedeln 1968.

Henggeler, Kanton Schwyz
Henggeler, P. Rudolf, Kanton Schwyz, in: Helvetia Christiana.
Bistum Chur II, Kilchberg 1942 (Die Bistümer der Schweiz),
S. 95-153.

Henggeler, Wanderfahrten 1

Henggeler, P. Rudolf, Wanderfahrten und Wallfahrten im
Schwyzerlande, in: Feierstunden. Wochenbeilage des Einsiedler

Anzeiger 25, 1941, Nr. 47, S. 187-188.

Henggeler, Wanderfahrten 2

Henggeler, P. Rudolf, Wanderfahrten und Wallfahrten im
Schwyzerlande, in: Feierstunden. Wochenbeilage des Einsiedler

Anzeiger 25, 1941, Nr. 49, S. 195-196.

Henggeler, Wanderfahrten 3

Henggeler, P. Rudolf, Wanderfahrten und Wallfahrten im
Schwyzerlande, in: Feierstunden. Wochenbeilage des Einsiedler

Anzeiger 25, 1941, Nr. 50, S. 199-200.

Henggeler, Wanderfahrten 4

Henggeler, P. Rudolf, Wanderfahrten und Wallfahrten im
Schwyzerlande, in: Einsiedler Anzeiger, 20.2.1942, S. 5.

Herkommer, Anna
Herkommer, Joseph, Die Verehrung der heiligen Anna in der
Schweiz und am Steinerberg insbesondere, Einsiedeln 1927.

Horat, Amt Entlebuch
Horat, Heinz, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Neue

Ausgabe I: Das Amt Entlebuch, Basel 1987 (Die Kunstdenkmäler

der Schweiz, Bd. 80).

Horat, Kunstführer Entlebuch
Horat, Heinz, Kunstführer Amt Entlebuch, Entlebuch 1983.

Horat, Werthenstein
Horat, Heinz, Wallfahrtskirche Werthenstein LU, Bern 1982

(Kunstführer GSK Nr. 312).

Hub er, Maria Dreibrunnen
Huber, Johannes, Wallfahrtskirche Maria Dreibrunnen bei Wil
SG. Kunst- und Kulturführer, Bronschhofen 1998.

Johannes Salat
Johannes Salat. Reformationschronik 1517-1534. Text 2,
bearbeitet von Ruth Jörg, Bern 1986 (Quellen zur Schweizer
Geschichte NF, 1. Abteilung Chroniken VIII/2).

Jörger, Bezirk March
Jörger, Albert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz.
Neue Ausgabe II: Der Bezirk March, Basel 1989 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 82).

Jörger, Pfarrkirche Wollerau
Jörger, Albert, Die Pfarrkirche St. Verena in Wollerau, Bern
1995 (Schweizerische Kunstführer GSK Nr. 572).

Kaiser, Luthertal
Kaiser, Lothar Emanuel, Luthertal. Kirchen und Kapellen,
Lindenberg 2000.

Kaiser, Niederrickenbach
Kaiser, Lothar Emanuel, Niederrickenbach/Maria-Rickenbach.
Die Wallfahrtskirche «Unsere Liebe Frau im Ahorn». Das
Kloster der Benediktinerinnen, Emmenbrücke 2009.

Kaiser, Wallfahrtsführer
Kaiser, Lothar Emanuel (Hrsg.), Wallfahrtsführer der Schweiz,
Emmen 2013.

Kaiser, Werthenstein
Kaiser, Lothar Emanuel, Wallfahrtskirche Werthenstein.
Geschichte der Pfarrei Werthenstein, Emmenbrücke 2008.

Kälin, Seewen

Kälin, Wernerkarl et al., Unserer Lieben Frau von Seewen,

Schwyz 1961.

Kälin, Steinerberg
Kälin, Martina, Steinerberg: von A wie Anna bis V wie Viktor,
in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz
100, 2008, S. 168-171.

Kapelle Ried
300 Jahre Kapelle im Ried bei Lachen, in: Marchring 23, 1984.

Kunstführer Schweiz 1971

Kunstführer durch die Schweiz 1, Bern 19715.

Kunstführer Schweiz 1, 2005
Kunstführer durch die Schweiz 1, Bern 2005.

Kunstführer Schweiz 2, 2005
Kunstführer durch die Schweiz 2, Bern 2005.

Landolt, Wollerau
Landolt, P. Justus, Geschichte der Orts- und Kirchgemeinde
Wollerau, in: Der Geschichtsfreund 29, 1874, S. 1-139.

Lang, Grund-Riss
Lang, Caspar, Historisch-Theologischer Grund-Riss der alt-
und jeweiligen christlichen Welt 1, Einsiedeln 1692.

Lehner, Steinerberg
Lehner, Hans-Jörg, Zur Baugeschichte der Pfarrkirche
St. Anna von Steinerberg, in: Mitteilungen des Historischen
Vereins des Kantons Schwyz 75, 1983, S. 1-26.

Leimbacher, Riedkapelle
Leimbacher, Elisabeth, Inneres der Lachner Riedkapelle wird
erneuert, in: Neue Einsiedler Zeitung, 10.8.1987, S. 1.

Leuenberger, Sagen

Leuenberger, Walter, Sagen aus Bannwil und Umgebung, o. O.

1954.

Lüthold-Minder, Frauenthal
Lüthold-Minder, Ida, 750 Jahre Abtei Frauenthal 1231-1981,
Frauenthal 1981.

Lüthold-Minder, Helvetia Mariana
Lüthold-Minder, Ida, Helvetia Mariana. Die marianischen
Gnadenstätten der Schweiz, Stein am Rhein 1979.

Lussi, Sörenberg
Lussi, Kurt, Wallfahrtskirche Maria Himmelfahrt in Sörenberg,

Lindenberg 1998.

Lüthold-Minder, Maria-Rickenbach
Lüthold-Minder, Ida, Maria-Rickenbach, Niederrickenbach
1968.

Lütolf, Sagen
Lütolf, Alois, Sagen, Bräuche, Legenden aus den fünf Orten
Lucern, Uri, Schwiz, Unterwaiden und Zug, Luzern 1862.



MARIA-Rickenbach
450 Jahre Maria-Rickenbach. 1529-1979, o. O. 1979.

Marienburg Wikon
Hundert Jahre Benediktinerinnen-Kloster Marienburg Wikon
LU. 1891-1991, Wikon 1991.

Meyer, Seewen

Meyer, André, Alte Kapelle Seewen (Schwyz), Bern 1983

(Schweizerische Kunstführer GSK Nr. 343).

Meyer, Schwyz
Meyer, André, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz.
Neue Ausgabe I: Der Bezirk Schwyz I. Der Flecken Schwyz
und das übrige Gemeindegebiet, Basel 1978 (Die Kunstdenkmäler

der Schweiz, Bd. 65).

Michel, Ried
Michel sen., Kaspar, Die Kapelle im Ried, in: Marchring 5,

1966, Nr. 5, S. 1-4.
Michel, Lachen

Michel sen., Kaspar, Lachen 1: Bilder aus seiner Geschichte,
Lachen 1978.

Müller, Frauenthal
Müller, Aloys, Geschichte des Gotteshauses Frauenthal, Zug
1931.

Müller, Luzerner Sagen

Müller, Kuno, Die Luzerner Sagen. Aus den schriftlichen
Quellen gesammelt und nacherzählt, Luzern 1942 (Luzern.
Geschichte und Kultur, Bd. III.l).

Müller, Wollerau
Müller, R Johann Baptist, Geschichte der Höfe Wollerau und
Pfäffikon, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons

Schwyz 2, 1883, S. 95-211.
Niderberger, Sagen

Niderberger, Franz, Sagen und Gebräuche aus Unterwaiden,
Zürich 19782.

Nüscheler, Gotteshäuser Aargau
Nüscheler, Arnold, Die Gotteshäuser der Schweiz. Bisthum
Constanz. Archidiakonat Aargau. (Dekanat Luzern). Zweithe
Abtheilung, in: Der Geschichtsfreund 45, 1890, S. 285-336.

Nüscheler, Gotteshäuser Chur
Nüscheler, Arnold, Die Gotteshäuser der Schweiz.

Historisch-antiquarische Forschungen 1: Bisthum Chur, Zürich
1864.

Nüscheler, Gotteshäuser Luzern
Nüscheler, Arnold, Die Gotteshäuser der Schweiz. Bisthum
Constanz. Archidiakonat Aargau. (Dekanat Luzern). Dritte
Abtheilung, in: Der Geschichtsfreund 46, 1891, S. 45-107.

Nüscheler/Lütolf, Gotteshäuser Sursee

Nüscheler, Arnold/Lütolf, Konrad, Die Gotteshäuser der
Schweiz. Dekanat Sursee, in: Der Geschichtsfreund 60, 1905,
S. 163-231.

Nüscheler/Lütolf, Gotteshäuser Willisau
Nüscheler, Arnold/Lütolf, Konrad, Die Gotteshäuser der
Schweiz. Dekanat Willisau, in: Der Geschichtsfreund 61, 1906,
S. 221-267.

Oberli, Gnadenbilder
Oberli, Matthias, Vom Kunstwerk zur Reliquie. Gotische
Gnadenbilder in barocker Umgebung, in: Meisterwerke im Kanton
Schwyz I: von der Frühzeit bis zur Gegenreformation, hrsg.

von Markus Riek und Markus Bamert, Wabern/Bern 2004,
S. 218-221.

Pfyffer, Canton Luzern
Pfyffer, Kasimir, Der Canton Luzern, Teil 1, St. Gallen/Bern
1858 (Historisch-geographisch-statistisches Gemälde der
Schweiz, Bd. 3).

Reinle, Amt Hochdorf
Reinle, Adolf, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern VI:
Das Amt Hochdorf. Nachträge zu den Bänden I-V. Kunsthistorischer

Überblick, Basel 1963 (Die Kunstdenkmäler der
Schweiz, Bd. 47).

Reinle, Amt Sursee

Reinle, Adolf, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern IV:
Das Amt Sursee, Basel 1956 (Die Kunstdenkmäler der

Schweiz, Bd. 35).

58

Reinle, Amt Willisau
Reinle, Adolf, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern V:
Das Amt Willisau mit St. Urban, Basel 1959 (Die Kunstdenkmäler

der Schweiz, Bd. 42).

Reinle, Beromünster
Reinle, Adolf, Stift Beromünster, München/Zürich 19712

(Kleine Kunstführer Nr. 670).

Reinle, Volkskundliches
Reinle, Adolf, Volkskundliches in den Luzerner Kunstdenkmälern,

in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 51, 1955,
S. 93-102.

Renaissancemalerei in Luzern
Renaissancemalerei in Luzern 1560-1650, Ausstellungskatalog
Schloss Wyher, Ettiswil, 6.6.-12.10.1986, Luzern 1986.

Rickenbach, Anna
Rickenbach, P. Heinrich, Die Verehrung der heil. Anna in der
katholischen Kirche im Allgemeinen und am Steinerberg
insbesondere, Ingenbohl 1885.

Ringholz, Wollerau

Ringholz, P. Odilo, Beiträge zur Ortskunde der Höfe Wollerau
und Pfäffikon im Kanton Schwyz, in: Mitteilungen des
Historischen Vereins des Kantons Schwyz 21, 1910, S. 1-115.

Ronner, Ex Votos
Ronner, Christel, Ex Votos in der March, in: Marchring 17,

1978, S. 1-46.
Salzgeber, Steinerberg

Salzgeber, P. Joachim, Die Wallfahrtskirche St. Anna am
Steinerberg, in: Maria Einsiedeln 101, 1996, S. 195-201.

Schaller, Sörenberg
Schaller, Friedrich, Sörenberg, in: Gedenkschrift zur
Jahrhundertfeier des Bestehens der politischen Gemeinde Flühli
(Luzern), Schüpfheim 1936, S. 361-411.

Schäppi, Ehrenplatz
Schäppi, Hans, Ehrenplatz in St.-Adrian-Kapelle, in:
Zürichsee-Zeitung Linkes Ufer, 7.4.2004, S. 7.

Sidler, Heiligkeit aushandeln
Sidler, Daniel, Heiligkeit aushandeln. Katholische Reform und
lokale Glaubenspraxis in der Eidgenossenschaft (1560-1790),
Frankfurt/New York 2017 (Campus Historische Studien,
Bd. 75).

Spiegelberger, Ried

Spiegelberger, P. M., Die Kapelle im Ried, in: Schwyzer
Nachrichten, 13.8.1948.

Steinegger, Schwyz
Steinegger, Hans, Schwyz, Ibach, Seewen, Rickenbach kennen
lernen, Schwyz 1996.

Steinegger, Schwyzer Sagen 1

Steinegger, Hans, Schwyzer Sagen 1, Schwyz 1979.

Steinegger, Schwyzer Sagen 3

Steinegger, Hans, Schwyzer Sagen 3, Schwyz 1983.

Steinegger, Schwyzer Sagen 4

Steinegger, Hans, Schwyzer Sagen 4, Schwyz 1985.

Stückelberg, Translationen
Stückelberg, Ernst Alfred, Translationen in der Schweiz, in:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 3, 1899, S. 1-21.

Styger, Richterswil
Styger, Martin, Die Hafengüter bei Richterswil und die Staatsgrenze

zwischen Schwyz und Zürich, in: Mitteilungen des

Historischen Vereins des Kantons Schwyz 38, 1931, S. 1-47.
Tomaschett, Kultbilder

Tomaschett, Michael, Gerettete Kultbilder aus reformierten
Gebieten. Die spätgotische Figurengruppe «Marientod» in der
Pfarrkirche Wollerau, in: Meisterwerke im Kanton Schwyz I:

von der Frühzeit bis zur Gegenreformation, hrsg. von Markus
Riek und Markus Bamert, Wabern/Bern 2004, S. 208-213.

Vokinger, Maria-Rickenbach
Vokinger, Konstantin, Maria-Rickenbach. Kurze Wallfahrtsgeschichte,

Stans 1946.

Vokinger/Scheuber, Kanton Nid dem Wald

Vokinger, Konstantin/Scheuber, Joseph, Kanton Unterwaiden.
Nid dem Wald, in: Helvetia Christiana. Bistum Chur II, Kilchberg

1942 (Die Bistümer der Schweiz), S. 211-224.



von Matt, Votivkunst
von Matt, Hans, Votivkunst in Nidwaiden, Stans 1976.

von Moos, Entlebuch und Luzern-Land
von Moos, Xaver, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern I:
Die Ämter Entlebuch und Luzern-Land, Basel 1946 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 18).

Winkler, Kirche
Winkler, Christian, Die Rolle der Kirche im Alltag, in: Wollerau
1217-2017. Geschichte(n) eines Dorfs, Wollerau 2017,
S. 79-85.

WUNDERLIN, ex VOtO

Wunderlin, Dominik, ex voto. Objekte zum Wallfahrtsbrauchtum

in der Sammlung Dr. Edmund Müller, Beromünster 2008

(Kostbarkeiten aus dem Dolderhaus in Beromünster, Bd. 10).

Würsch, Maria-Rickenbach
Würsch, Jos. Alois, Der fromme Wallfahrter nach Maria-
Rickenbach im Kanton Unterwaiden nid dem Wald, Luzern
1849.

Wymann, Maria Rickenbach

Wymann, Eduard, Zur Wallfahrtsgeschichte von Maria
Rickenbach in Nidwaiden, in: Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte 6, 1912, S. 34-42.
Zemp, Wallfahrts-Kirchen

Zemp, Josef, Wallfahrts-Kirchen im Kanton Luzern, Luzern
1893.


	Zur Reformationszeit in die Zentralschweiz gerettete Holzskulpturen

