
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 171 (2018)

Artikel: Gersau, Innerschweiz und Europa : Kirchenmodelle im Zeitalter der
Reformation

Autor: Kümin, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gersau, Innerschweiz und Europa:
Kirchenmodelle im Zeitalter der
Reformationen
Beat Kümin



«Europa» ist und bleibt ein schillernder Begriff Zum einen

evoziert er einen geographisch definierten Kontinent,
gemeinsame kulturelle Werte und - besonders seit den

beiden Weltkriegen verstärkte - Einigungsbestrebungen;

zum anderen stehen dem jahrhundertealte Rivalitäten

gegenüber, ein erbitterter wirtschaftlicher Wettbewerb

und politische Abgrenzungsversuche.1 Letztere erreichten

einen vorläufigen Höhepunkt im britischen «Brexit»-

Referendum von 2016, manifestieren sich aber auch immer
wieder in der Schweiz, die über bilaterale Vereinbarungen

nationalstaatliche Souveränität mit dem Zugang zum
EU-Binnenmarkt zu verbinden versucht.

Aus historischer Sicht bildet das Christentum ein

prominentes Beispiel für die Koexistenz von Verknüpfungsund

Spannungsmomenten in Europa. Nach einer Kon-

solidierungs- und Missionsphase kam es schon im
Hochmittelalter zu einer ersten Spaltung zwischen einer
westlichen und einer östlichen Variante, d. h. Rom und Byzanz.2

Abgesehen von einigen häretischen Bewegungen, die nur
im Falle der tschechischen Hussiten nach 1415 zu einer
institutionalisierten Alternative führten, erwies sich für
Westeuropa das 16. Jahrhundert als besonders markante

Zäsur. Skizzieren wir kurz die vielfältigen Transformationsprozesse,

die heute oft mit der Pluralform «Reformationen»

überschrieben werden.3 Nach dem Thesenanschlag

Luthers von 1517 geriet zunächst das Heilige
Römische Reich Deutscher Nation, das sich von der Ostsee

bis nach Norditalien erstreckte, in den Strudel religiöser

Konflikte. Die ersten - von insgesamt mehreren hundert

- Einzelterritorien und Reichsstädten bekannten sich

in den 1520er-Jahren zum neuen Glauben, der aber erst

mit dem Augsburger Religionsfrieden von 1555

verfassungsmässige Anerkennung erlangte und sich allmählich
auch nach Skandinavien ausdehnte.4 In Zürich etablierte

sich ab 1523 unter der Führung von Huldrych Zwing-
li eine stärker lebensweltlich ausgerichtete Spielart der

Kirchenreform, die zum Glaubenswechsel mehrerer Orte
und dem ersten europäischen Religionskrieg führte. Das

mit Bern und Freiburg verbündete Genf wurde eine

Generation später zum Zentrum des Calvinismus, der

längerfristig - mit Ausstrahlungen nach Holland, Schottland,

Transsylvanien und schliesslich Nordamerika - die

grösste Dynamik im protestantischen Lager entwickeln
sollte.5 Neben diesen Hauptlinien, die alle die Rechtfer¬

tigung aus dem Glauben und eine anti-päpstliche Einstellung

teilten, sich aber in wichtigen Aspekten wie Abendmahls-

und Prädestinationslehre unterschieden, bildeten
sich vielerorts «radikalere» Strömungen, die spiritualis-
tische Impulse (die Führung durch den inneren Geist),
die bewusste Entscheidung für ein christliches Leben (via
Erwachsenentaufe) sowie die konsequente Absonderung
von der gottlosen Mehrheit (der Verdammten) betonten;
alles Komponenten, welche die sogenannten (Wider-)
Täufer oder Schwärmer unerbittlicher Verfolgung durch
die Obrigkeiten aussetzten.6 England schliesslich ent-
schloss sich - nach dem dynastisch-politisch motivierten
Bruch mit Rom durch König Heinrich VIII. 1534 und
mehreren Richtungswechseln - unter Königin Elisabeth

I. zu einer eigenwilligen «anglikanischen» Verbindung
von calvinistischer Theologie und traditioneller
Kirchenhierarchie.7

Wie die anderen Beiträge zu diesem Band unterstreichen,

gab es auch in der Innerschweiz Anzeichen für die

Verbreitung reformatorischer Ideen und Sympathisanten
der neuen Bewegung. Grossmehrheitlich aber erwies sich

die Region resistent. Im April 1524 bekräftigten die Fünf
Orte in einem Schreiben an Bern «by cristenlicher kir-
chen Ordnung, wie von alter har, und by dem alten waren
cristen rechten glouben ze bliben, ouch dise luterische,

zwinglische, hussische, irrige, verkerte leer in allen un-
sern bieten und oberkeiten uszerrüten, ze weren, ze strafen

und niederzetrucken, so wyt und fer unser vermögen
stat».8 Wurde dies lange mit militärisch-wirtschaftlichen
Interessen, dem Fehlen humanistisch-universitärer Zentren

und einem anti-zürcherischen Reflex erklärt, betont
die neuere Forschung einen geringeren Änderungsdruck.
Während Bürger und Bauern anderswo für grösseren Ein-
fluss auf das religiöse Leben, einen residierenden (und
ausreichend ausgestatteten) Pfarrklerus, «wohlfeilere»

kirchliche Dienstleistungen sowie die Zurückdrängung
des geistlichen Gerichts kämpfen mussten, waren diese

Ziele rund um den Vierwaldstättersee schon weitgehend
verwirklicht und auch der Ruf nach der Predigt des

«befreienden» reinen Evangeliums fiel hier aufweniger fruchtbaren

Boden, weil die Gestaltung von Politik und Alltag
ohnehin in Laienhand lag.9

Wie also passt die Innerschweiz in die sich ständig
differenzierende konfessionelle Landschaft des 16. Jahr-

Dieser Aufsatz beruht auf dem Eröffnungsvortrag der HVZ-Jahrestagung vom Januar 2017. Dessen essayistisch-zuspitzender Stil und Verankerung
in der englischsprachigen Literatur wurden bewusst beibehalten. Ich danke den Teilnehmerinnen für ihre Anregungen sowie dem Bezirksrat von
Gersau für die freundliche Gewährung der Quelleneinsicht und Reproduktionsrechte.

1 Schmale, Geschichte Europas.
2 MacCulloch, History.
3 Cameron, Reformation; Dixon, Reformation; vgl. Lindberg, Reformations und Rublack, Reformations.
4 Dixon, Germany; Grell, Reformation.
5 Gordon, Reformation; Naphy, Calvin; Prestwich, Calvinism.
6 Goertz, Täufer.
7 Marshall, England.
8 Mura LT, Reformation, S. 468.
9 Blickle, Innerschweiz, insbesondere S. 37; vgl. auch Scott, Reformation.

10



hunderts? Was waren eigenständige Elemente und wo

liegen Verbindungslinien zu anderen Gruppen? Im
Folgenden sollen die wichtigsten «Kirchenmodelle» - ein

Sammelbegriff für die charakteristischen Doktrinen und

Organisationsformen bestimmter Glaubensgemeinschaften

- zunächst in idealtypisch-tabellarischer Form
verglichen und die hiesigen Verhältnisse dann an Hand eines

Fallbeispiels näher erläutert werden. Aus der Vielzahl

möglicher Vergleichskriterien sollen die konfessionelle

Grundausrichtung, das relative Gewicht von geistlichen/
weltlichen Prioritäten und der Ort der Machtkonzentration

in den Vordergrund rücken. Dabei gilt es, beträchtliche

methodische Schwierigkeiten zu bedenken. In der
historischen Praxis existierten praktisch keine Reinformen,

sondern immer kontext-spezifische Mischungen -
es kann hier nur um die relative Lokalisierung eines Destillats

auf einem breiten Spektrum gehen. Zudem

repräsentiert auch der Oberbegriff «Innerschweiz» ein
abstraktes Konstrukt mit zahllosen Unterteilungen (in erster

Linie die politische Geographie der Waldstätte) und
kontextuellen Unterschieden (etwa zwischen der Stadt

Luzern und abgelegenen Alpentälern). Getestet werden

soll die These, dass es in dieser Region ein distinktives
Modell des alten Glaubens gab, das als «kommunaler
Katholizismus» bezeichnet werden kann. Dessen

Berücksichtigung lokaler - insbesondere seelsorgerischer,
finanzieller, gerichtlicher und geselliger - Laieninteressen
entschärfte das Konfliktpotential der spätmittelalterlichen
Kirche, reduzierte das Reformationsbedürfnis der Bewohner

und bremste die anderswo beobachteten Klerikalisie-

rungs- bzw. Zentralisierungstendenzen der (gegen-)re-
formatorischen Epoche. Im Gegensatz zum Ansatz von
Peter Blickle tritt hiermit nicht das Scheitern der

Reformation, sondern die Versatilität und Resilienz des alten

Glaubens in den Vordergrund.
Tabelle 1 teilt die hier behandelten Gemeinschaften

in zwei Hauptgruppen: katholisch und protestantisch.

Letztere wurde bereits kurz vorgestellt; erstere differenziert

sich in drei Varianten. Die «spätmittelalterliche» ist
eine zwar durch das kanonische Recht und die Leitlinien
der vorreformatorischen Konzile umrahmte, aber auch

durch starke regionale/soziale Unterschiede geprägte Form

des Katholizismus. Hier begegnet uns eine grosse Bandbreite

von liturgischen Traditionen, diözesanen Kulturen
und Überlappungen mit der Volkskultur (etwa was

Heiligenkult und Sakramentalien betrifft), manchmal bis an
die Grenze der Verunsicherung über die wirklich zentralen

Glaubensinhalte (was z. B. zu Auswüchsen im Ablasswesen

führte). Energisch wurde nur gegen systemgefährdende

«Häresien» wie die Waldenser, Lollarden oder

Hussiten (die alle die Macht der Kirche fundamental in
Frage stellten) vorgegangen.10 «Tridentinisch» sei dagegen

die frühneuzeitliche Homogenisierung des alten Glaubens

durch das gleichnamige Konzil genannt. Dort kam

es zu einer Bestätigung der wichtigsten Doktrinen
(bezüglich von Sakramenten, Rechtfertigung usw.), gleichzeitig

aber auch zu einer Stärkung der Positionen von
Papst und Bischöfen, zu höheren Anforderungen an die

Priesterschaft und einer schärferen Definition orthodoxer

Praktiken (in Abgrenzung zu «abergläubischen» wie

protestantischen Elementen), allerdings mit einer jahr-
zehnte- wenn nicht gar jahrhundertelangen Inkubationszeit,

vor allem nördlich der Alpen und in ländlichen

Gegenden.11 «Innerschweizerisch» schliesslich ist die

Kurzformel für den Katholizismus der uns hier besonders

interessierenden Region, wo das - doktrinär durchaus

linientreue - kirchliche Leben der Aufsicht durch

republikanisch verfasste Korporationen von Gemeinden,
Tälern und Ländern unterstand. Wie wir aus jüngeren
Überblicksdarstellungen wissen, gehörten dazu eine

extensive Volksfrömmigkeit und grosse Investitionen in
Gotteshäuser ebenso wie die weitgehende Marginalisierung
geistlicher Gerichtsbarkeit und die Unterordnung des

lokalen Klerus unter die pfarreilichen und kantonalen

Tab. 1: Konfessionelle Grundausrichtung der untersuchten Glaubensgruppen

Katholizismus Protestantismus

Spätmittelalterlich-pluralistisch Lutherisch

Tridentinisch-homogenisiert Zwinglianisch

Innerschweizerisch-kommunal Calvinistisch

«Anglikanisch»

Täuferisch

10 Das klassische Bild in Huizinga, Middle Ages. Die jüngere Forschung (bilanziert in Kümin/Marshall, Middle Ages) sieht eine Wurzel der
Reformation nicht so sehr in der Unzufriedenheit mit der mittelalterlichen Kirche, sondern eher in einem kaum mehr zu kontrollierenden
Frömmigkeitsboom in Stadt und Land. Ein prominentes Beispiel für diesen «revisionistischen» Standpunkt bietet Duffy, Altars,

u Forster, Revival; Ditchfield, Renewal.

11



* mJ

5S.<vi.<v...S.»1~«v Wft>3»jjy>#^rtU.~« «^- So, I, J CrL,, ßtifel
v. *ft„..Jj3.U v,'.i(.u:„ fifvj...., V. /„..„A,,..,,,;, n:.' „Uil

it, ,,|U.v..3a.m,% S.J V..»»? ^4ü» .VM«C>. s.j/l« v«./'«M... I.,..« &..,«w., J c,
.,«. 1.1,„r ^.. v. X'

jj.Av,js„„ «iJSFsJ«»al
Am »kx/^n/> ^v^St<A v«>»y

•vi'Y",y""/'

Abb. 1 : Hermann von Büttikon

überträgt «Amman und gemein
Kilchgenossen» den Kirchensatz zu
Gersau. Bezirksarchiv, Urkunden
Nr. 12 (1483). (Foto: Autor)

Behörden. Letzteres findet sich ansatzmässig auch in
anderen Kontexten (etwa den deutschen Reichsstädten, wo
der Rat viele Rechte an sich zu ziehen vermochte),
ausserordentlich war um den Vierwaldstättersee dagegen die

Prävalenz der kommunalen Patronate (Abb. 1) und die

Machtfülle ländlicher Gemeinden.12

Die zweite Tabelle vergleicht die Kirchenmodelle in
Hinsicht auf den Vorrang der sakralen bzw. profanen
Sphäre. Natürlich spielten beide überall wichtige, eng
miteinander verknüpfte Rollen und die Allmacht Gottes

wurde nirgends bestritten, aber relativ gesehen dominierte

erstere z. B. in Luthers frühen theologischen Vorstellungen.

Sein Denken kreiste vor allem um das Verhältnis

zwischen Gott und Schöpfung, er gestand dem sündhaften

Menschen keinerlei Einfluss auf das Seelenheil und -
in der Zwei-Reiche-Lehre - den politischen Organen

lediglich eine Schutzfunktion im kirchlichen Bereich zu.13

Die Täufer konzentrierten sich aufdie (immanente)
Wiederkehr Christi und isolierten sich - wie es schon die

Schleitheimer Artikel von 1527 verlangten - wo immer

möglich von der korrumpierenden Welt.14 Im Katholizismus

standen - vor allem seit dem Investiturstreit - Papst

und Klerus hierarchisch über Monarchen und Laien.
Anders lag der Fall im effektiv praktizierten Luthertum, wo
die staatlichen bzw. städtischen Institutionen - ursprünglich

als «Notbischöfe» - alle religiösen Angelegenheiten

regulierten und kirchliche Ressourcen zu ihrem Vorteil
abschöpften. Dasselbe gilt für die Church ofEngland, deren

Ausrichtung stark von den jeweiligen politischen und
finanziellen Landesinteressen abhing, wie auch in der

Innerschweiz, wo die Waldstätte - bei allem Respekt vor ge¬

weihten Personen - eine gegenüber Bischof und Klerus

vergleichbar starke Stellung erreichten. Im Zwinglianismus

und noch stärker im Calvinismus dagegen wurden
Formen der Fusion von geistlicher und weltlicher Macht

getestet: eine gottgefällige Ordnung sollte - wie es

insbesondere das Genfer Konsistorium veranschaulicht - aus

der engen Zusammenarbeit von Pastoren und Magistraten

resultieren. In der Schweizer Reformation spielte die

schriffgemässe Umgestaltung der weltlichen Ordnung eine

deutlich grössere Rolle als im Luthertum, wo die irdischen

Verhältnisse als gottgegeben hingenommen wurden.15

In der dritten Tabelle werden die Verhältnisse an Hand
des Kriteriums «Machtverteilung» unterschieden, d. h. ob

die Entscheidungskompetenzen tendenziell an der Spitze

oder an der Basis der Gemeinschaft konzentriert waren.
Wiederum gilt es zu betonen, dass überall von einer

Mischung auszugehen ist. Einerseits braucht jede Religionsgruppe

gewisse zentrale oder übergeordnete Figuren,
Ideen oder Instanzen, um ein Minimum an Konsistenz

zu sichern; andererseits kann keine ohne lokalen Spielraum

effizient funktionieren. Dennoch: seit jeher - wie
noch heute - gilt der Katholizismus als eine stark vertikal
strukturierte Organisation, deren Lenkung letztlich den

Päpsten (als Stellvertreter Christi), ihrer Kurialverwaltung
sowie gelegentlich durchgeführten Konzilien von höchsten

Würdenträgern zusteht. In der Wittenberger
Reformation ist eine chronologische Schwerpunktverschiebung

zu beobachten: Lagen wichtige Kompetenzen im Bereich

der Predigerberufung, Gottesdienstordnung und

Armenfürsorge anfangs - wie es etwa die von Luther selbst ver-
fasste Ordnung für die sächsische Stadt Leisnig 1523

12 Pfaff, Pfarreileben; Jäggi, Kirche; Waser, Religion. Am Vorabend der Reformation verfügten die Kirch- oder politischen Gemeinden der
Innerschweiz über Nominations- oder Präsentationsrechte auf rund 30 Pfarreien (Pfaff, Pfarreileben, Abb. 58, S. 219), die sie teilweise über

politisch-militärischen Druck (Alpnach, Sachsein, Giswil) und teils via Kauf (Gersau) erworben hatten: Blickle, Innerschweiz, S. 34.
13 McGrath, Reformation.
14 Brüderliche Vereinigung, Art. 4.
15 Burnett/Campi, Companion.

12



Tabelle 2: Relatives Gewicht von geistlichen und weltlichen Prioritäten

Geistlicher Vorrang Weltlicher Vorrang Verschmelzung

Luthertum (2-Reiche-Theorie) Lutherthum (Kirchliche Praxis) Zwinglianismus

Täufertum Church ofEngland Calvinismus

Katholizismus (vor und nach

dem Konzil von Trient)
Katholizismus (Innerschweiz)

Tabelle 3: Ort der Machtkonzentration

An der Spitze Kontextspezifisch An der Basis

Katholizismus (spätmittelalterlich und
nachtridentinisch: Papst, Kurie und

Konzile)

Katholizismus der Innerschweizer Länderorte

(Pfarreien und Landsgemeinden bzw. gewählte

Räte)

Luthertum-Staatskirche (Landesherren) Luthertum-Frühphase (Kirchengemeinden)

Church ofEngland (King-in-Parliament) Calvinismus/Zwinglianismus Täufertum (lokale Bekenntnisgruppen)

illustriert16 - bei den Einzelgemeinden, so gingen sie nach

dem «Schock» des Bauernkrieges meist an (quasi-bischöf-
liche Funktionen ausübende) Superintendenten und letztlich

an die Landesherren über. Die englischen Monarchen

ihrerseits erlangten Mitte des 16. Jahrhunderts die Position

eines supreme head bzw. governor ihrer Kirche, wobei

die gesetzliche Regulierung im Einklang mit der
ungeschriebenen Verfassung durch den King-in-Parliament
in Westminster erfolgte. Am anderen Rand des Spektrums

finden wir die Täufer, deren Betonung des inneren
Geistes vielfache Varianten des Glaubenslebens und die

Ablehnung zentraler Organe förderte. Im Katholizismus

der Innerschweiz waren für die meisten lokalen

Angelegenheiten die Pfarreien und für die Kirchenpolitik der

einzelnen Orte die Landsgemeinden und (gewählten) Räte

zuständig. Stark kontext-abhängig präsentiert sich die

Situation schliesslich in den von der Schweizer Reformation

erfassten Gebieten. Die Bürger von Städten wie Basel,

Bern, Genf, Schaffhausen oder Zürich bzw. der jeweilige
Pfarrklerus hatten relativ direkte Einflussmöglichkeiten
via Räte und/oder Konsistorien;17 für ihre ländlichen

Untertanen war der Hort der Entscheidungsfindung «weiter

weg» (dasselbe gilt übrigens auch für die von Patriziaten

regierten katholischen Stände Luzern und Zug und die

minderberechtigten Regionen von Schwyz). In den

Gemeinen Herrschaften gewährte der 1. Kappeler Frieden

von 1529 den Lokalitäten - in europaweit wohl einzig¬

artiger Weise - einen freien Konfessionsentscheid, in der

Folge aber unterstanden sie der Aufsicht von Landvögten

und Tagsatzung.18 Wo der Calvinismus den Status einer

(verfolgten) Minderheitsreligion hatte, blieben die lokalen

Kongregationen stark aufsich allein gestellt (sie konnten

allenfalls in Genf um Rat/Hilfe ersuchen); wurde ein

höherer Institutionalisierungsgrad erreicht (wie in den

holländischen Provinzen), so erfolgten wichtige
Richtungsstellungen in überregionalen Synoden (etwa in
Dordrecht 1618-19).

Verorten wir die Innerschweizer Verhältnisse noch

etwas genauer. Charakteristisch erscheinen -
frömmigkeitsgeschichtlich - die Totensorge (Beinhäuser,
Jahrzeiten), ein lokal differenzierter Heiligenkult (mit
überspannender Marienverehrung; siehe Abb. 2) und eine

ausgeprägte Werkgerechtigkeit (als Ansporn für persönliches

Engagement). Geistliche wurden als geweihte
Kirchendiener mit unverzichtbaren Funktionen - vor allem

der Spendung von Sakramenten - respektiert und ihre
informellen Sexualbeziehungen bis weit in die frühe Neuzeit

als heils-irrelevant toleriert; die «weltlichen»

Kirchenangelegenheiten (Finanzen, Verwaltung, Lokalgericht,

Priesterberufungen) hingegen oblagen meist Laienvertretern.

Das entlegene diözesane Zentrum von Konstanz

spielte eine marginale Rolle, wichtiger waren Kontakte

mit den regionalen Kommissaren und (in schwerwiegenden

Fällen ab 1586) die Präsenz des päpstlichen Nuntius

16 Lietzmann, Kastenordnung.
17 In Zürich lag die Hauptverantwortung längerfristig beim Rat, in Genf eher bei den Pastoren: Burnett/Campi, Companion, S. 98, 377.
18 Walder, Religionsvergleiche, Bd. 1, no 1; Head, Thurgau.

13



Abb. 2: Die 1709 der Maria-Hilf-Kapelle gestiftete Glasscheibe des

Kirchenvogtes und ehemaligen Seckelmeisters Marzeil Müller verknüpft
den universellen Marienkult mit der Verehrung seines Namens- und

gleichzeitig Gersauer Kirchenpatrons Marzellus (Mitte links, mit Papstkreuz

und Ölzweig). (Foto: Autor)

in Luzern, was gelegentlich zu Kompetenzstreitigkeiten
führte.19 Von den tridentinischen Impulsen begrüsste man
die höheren Anforderungen an den Ortsklerus (evident

etwa in der Beschickung des Collegium Helveticum in
Mailand und des Jesuitenkollegs in Luzern), die

Ansiedelung von Reformorden (besonders Kapuziner) und die

Bestätigung der zentralen Glaubensdoktrinen, nicht aber

die Zementierung des hierarchischen Prinzips und die

Disziplinierung «volkskultureller» Traditionen (vor allem

bezüglich Fest-/Tanzveranstaltungen und magischer
Praktiken).20 Trotz der enthusiastischen Rezeption des Barocks

im Rahmen einer umfassenden Neugestaltung der

Sakrallandschaft kann bei dieser Kombination von Elementen

wohl kaum von einem «typisch-frühneuzeitlichen»
Katholizismus gesprochen werden;21 hier handelt es sich

um ein eigenständiges Modell, das viel stärker basiskirchlich

geprägt war als anderswo in Europa.
Natürlich gab es auch rund um den Vierwaldstätter-

see Missstände, Spannungen und Meinungsverschiedenheiten,22

aber im Grossen und Ganzen hielt man die kirchliche

Organisation für kongenial und erhaltenswert. Daran

konnten weder Zwingiis Predigten in Einsiedeln noch die

Präsenz humanistischen Gedankengutes in Luzern etwas

ändern. Der Stand Obwalden galt als besonders militant,
wie seine schroffe Ablehnung der Einladung zur Zürcher

Disputation von 1523 verdeutlicht. Man wolle sich
weiterhin an den Leitlinien der Vorfahren, Päpste und
Konzilien orientieren, heisst es darin, und glaube nicht, dass

Gott Zwingli eine grössere Gnade erwiesen habe als

«unseren» Heiligen und Märtyrern. «Zu ihm werden wir
Niemand schicken, noch zu Andern seines Gleichen; auch

wollten wir, wenn wir ihn hätten, und sich wahr erfände,

was von ihm geredet wird, demselben den Lohn geben,
daß er es nimmermehr thäte.»23 Durch ihren militärischen

Triumph bei Kappel erwarb sich die Innerschweiz

den Ruf einer uneinnehmbaren Festung, die bedrängten
Glaubensgenossen im Reich Trost spendete. In der Stadt

Görlitz in der Oberlausitz etwa kämpfte der letzte katholische

Bürgermeister Johannes Hass 1534 erfolglos gegen

protestantische «Häresien». In seiner Chronik preist er
die Widerstandskraft der Waldstätte, denen Gott im noch

nicht weit zurückliegenden Religionskrieg beigestanden
sei. «Dorumb Zwinglius zum krieg gesturmet, vnd ist mit
allem seinem anhang mit sechzehn adir siebenzehnn pre-
dicanten, wiedir den alden ort, vnd dieselbigen stete jns
feit zur Schlacht getzogenn. Gote abir hat dem deinen
hauffen des alden orts, stercke vnd gnade vorlihen, das

sie den grossen hauffen Zwinglij vnd seines anhangs, eins

vnd zum andern mit j rem grossen schadenn erleget, aussm

felde gejaget, Zwinglium vnd alle seine Pickardischen pre-
diger, aldo jn der Schlacht, zu tode geschlagenn haben,

also das die streitende hant gotis bei dem alden ort, mech-

tiglich vnd scheinbarlich erkant ist wurdenn. Bleibet also

der aide ort in seiner alden regilion [sie], der Zwinglia-
ner vngeforcht, bisz auf heute.»24

Als distinktives Modell wurde der Innerschweizer
Katholizismus auch kirchenintern wahrgenommen. Kein

Geringerer als der Erzbischof von Mailand, die leuchtende

Reformfigur Carlo Borromeo, identifizierte 1570 die

Verknüpfung von orthodoxen Frömmigkeitsformen mit
Laienkontrolle und geselligen Elementen als definitorischen
Kern: An Festtagen, so berichtete er nach einer Reise durch

19 Jäggi, Kirche, S. 245; Waser, Religion, S. 174; Hersche, Barock, S. 7.
20 Die Anpassungsfähigkeit des gegenreformatorischen Modells betont Sieb er, Volkskulturen.
21 So Jäggi, Kirche, S. 243. Weit über den kunsthistorischen Bereich hinaus verwendet Peter Hersche «Barock» als Epochenbegriff für eine «spezifisch

katholische Gesellschaft und Kultur» des Ancien Régime; in der Schweiz sieht er allerdings gewisse Besonderheiten: Hersche, Barock, S. 4, 16.
22 Ein Streit zwischen Gemeinde und Pfarrer im Muotathal etwa musste vom Schwyzer Rat geschlichtet werden: Jäggi, Kirche, S. 260.
23 Hottinger, Eidgenossen, S. 454.
24 Hass, Rathsannalen, S. 294f. Zu Kontext und Interpretation siehe Christ, Chronicle, S. 13. Hass stilisiert die Waldstätte hier als numerisch klar

unterlegene Partei, um den Sieg noch deutlicher als Gottesurteil zu markieren.

14



die Region, «strömt das ganze Volk zur Kirche.
Bemerkenswert ist die Ehrfurcht und Andacht, womit sie in
den Kirchen stehen, die Männer gesondert von den

Frauen. Die Pietät, die sie in der Fürbitte für die Toten

an den Tag legen, ist wahrlich ohne Beispiel. [Es gibt eine

grosse Zahl von Reliquien] und an manchem Ort sind
die Laien so eifersüchtig darauf, dass sie wollen, dass ein
Schlüssel dazu bei ihnen bleibe Sie hegen einen besonderen

Eifer für das Bekenntnis des katholischen Glaubens

und offene Feindschaft gegen die Ketzer und ihre Nachbarn,

wiewohl sie mit ihnen in den weltlichen Dingen
verbündet sind. [Auf der anderen Seite, ist die] geistliche
Gerichtsbarkeit... beinahe völlig abhanden gekommen
[und die Laien] jagen die Kleriker von den Pfründen nach

ihrem Gutdünken und befehlen ihnen auch in rein
geistlichen Dingen Sie verbringen den grössten Teil der

Zeit mit Essen und Trinken... Brauch ist, zwei und drei
Stunden jedesmal bei der Tafel zu sitzen... und [sie] trinken

zu allen Stunden. Man kann sich vorstellen, was
daraus für Folgen in betreff der Sinnlichkeit sich ergeben

,».25 Lob für die intensive Pflege traditioneller
Frömmigkeitspraktiken und die Immunität gegen den evangelischen

Glauben; Kritik am Vorrang von lokalen

Herrschaftsträgern vor geistlichen Organen - damit vertritt

Borromeo eine Tradition klerikaler Vorbehalte gegen
das Innerschweizer Kirchenmodell, die bis in die Gegenwart

andauert.26

Zur Veranschaulichung der Verhältnisse mag die

«Pfarreirepublik» Gersau dienen, die seit 1332/59 lose

mit den Waldstätten verbündet war, aber zwischen 1390

und 1798 als keinem anderen Territorium zugehöriges
Reichsdorf die weltlichen Herrschaftsrechte in Eigenregie

ausübte.27 Dieser aus einer einzigen Gemeinde bestehende

Mikro-Staat bietet das wohl extremste Beispiel eines

über Jahrhunderte praktizierten kommunalen Katholizismus.

Schon die Hofrechtsurkunde von 1436, die u. a.

die Einrichtung einer Landsgemeindeverfassung
dokumentiert, autorisierten die Kirchgenossen mit einem

eigenen Siegel, das ihren Patron St. Marzellus und die
Umschrift «S[IGILLUM] COMUNITATIS: IN: GERSOW»

zeigt.28 Die autonome Stellung wurde 1418 mit der

Verleihung der Hochgerichtsbarkeit durch König Sigismund
und 1483 mit dem Erwerb des Kirchensatzes, also des

Privilegs der Pfarrerwahl, abgerundet (siehe Abb. 1 oben).

Ansporn mag der Wunsch nach konstanterer Präsenz der

Priester gegeben haben, die sich laut Konstanzer

Investiturprotokollen des 15. Jahrhunderts oft von ihrer Anwe-

senheitspflicht dispensieren liessen.29

In der Folge ist das kommunale Patronat immer wieder

belegt. So notierte Johann Melchior Müller aus Baar

im Taufregister, dass er «a tota Communitate 5. Februarii

1640 in Parochum electum» worden sei.30 Als die Pfarrstelle

im Frühjahr 1652 mehrere Wochen lang unbesetzt

blieb, wurden die Gersauer von den an einer Tagsatzung
in Baden versammelten Waldstätten freundlich daran

erinnert, «daß weillen unser Ehr und Heill ihnen angelegen

ware, unß lang ohne Seelsorger zu sein nit anstendig,
deme gemeinen Volck und der Jugent höchst nothwen-

dig, die Weillen es ohne Seellsorger in Ertheillung der

heilligen Sacrameten, in Werdens und Sterbenß, und
anderen Fortfallenheiten gefährlich und schädlich, alß sollen

wier unß mögligister maßen befleißen, vmb einen
Pfahrherren vmb sehen, und da wier aber nit einen zu
belieben erfahrnen bekommen könte[n], einmahl einen
auff ein Zeit annemmen, biß wir ein tauglicheren erfahren

und an stellen möchten».31 Bei einer späteren Vakanz

im Jahre 1678 bewarben sich dagegen mehrere Kandidaten

auf einmal, jeweils mit einem Empfehlungsschreiben
ihrer bisherigen Arbeitgeber: Dr. Johann Jakob Schneider

wurde vom Luzerner Schultheissen am Rhyn unterstützt,

Valentin Heinrich vom Rat von Ägeri, doch die

Gersauer Kirchgenossen wählten schliesslich Dominik
Zimmermann aus Unterwaiden.32 Wie anderswo in der

Region - etwa Zug oder Uri - wurden neuen Geistlichen

zudem seit dem 15. Jahrhundert sogenannte Span- oder

Bestallungsbriefe (effektiv Arbeitsverträge) vorgelegt.
Diese verdeutlichen, dass der Klerus den Gemeinden

rechenschaftspflichtig war.33 Einzelbestimmungen bezogen
sich auf die regelmässige Abhaltung von Gottesdiensten,
die gewissenhafte Spendung von Sakramenten,

Ortsansässigkeit, Beachtung der lokalen Bräuche und viele

weitere Aspekte. Zudem war die Anstellung - im
markanten Gegensatz zu «regulären» katholischen
Gepflogenheiten - befristet. Laut einer Formulierung von
1726/62 solle der Pfarrer «alle Jahr widerum umb die

Pfruond bitten und anhalten, so er selbe ferners begerth

25 Oechsli, Quellenbuch, S. 461-469.
26 Jecker, Altar. In einem Interview zitierte der heutige Generalvikar der Diözese Chur, der Kirchenrechtler Martin Grichting, einen deutschen

Bischof, der die (demokratisch verfassten) Schweizer Katholiken als «die Pest Europas» bezeichnet haben soll: Tages Anzeiger (Fernausgabe vom
1.4.2008), S. 3.

27 Der reichsunmittelbare Status wurde durch den 1390 erfolgten Abkauf aller feudalen und gerichtlichen Rechte erreicht. Zu Ursprung und
Entwicklung des Landes Gersau generell siehe Müller, Unikum, und Kümin, Pfarreirepubliken.

28 Bezirksarchiv, Urkunden, Nr. 9 (abgebildet in Kümin, Villages, Fig. 1).
29 Kümin, Pfarreirepubliken, Fn. 57 (1418); Bezirksarchiv, Urkunden, Nr. 12 (1483); Erzbischöfliches Archiv, HA 105: Protocollum

Proclamationum et Investiturarum, f. 64 (1437); HA 107, f. 35r (1470), 48r (1471) und weitere Einträge in den Jahren 1479-1481, 1488-1489, 1492.
30 Pfarreiarchiv, Pfarreibuch Nr. 3, f. lOv (1640).
31 Bezirksarchiv, Bücher, Stiftsurkundenbuch [im Folgenden: UKP], S. 292 (1651-1652).
32 Ebd., Briefe 1500-1700, Nr. 35 (1678). Bei umstrittenen Wahlen erfolgte die Stimmabgabe, wie wir aus dem 18. Jahrhundert wissen, «geheim» in der

Sakristei, wo ein Kaplan den Prozess überwachte; sonst entschied eine offene Pfarreiversammlung im Kirchenschiff: ebd., UKP, S. 322 (1774).
33 Blickle, Innerschweiz, S. 33 (Stadt Zug 1426/61, dazu ein ländlicher Beleg aus Andermatt 1481).

15



zu versechen, und solle das alle zeit umb Sant Andresen

Tag beschechen». Im Gegenzug garantierten die

Kirchgenossen dem Pfarrer sein Gehalt, die üblichen
Stolgebühren und angemessenen Respekt, «damit wir samtlich

in guter Ruhe, Liebe, Frieden und Einigkeit leben [und]
unser Stand und Wesen im guten Regieren und erhalten

mögen ohne alle Gefahr».34

Im Grossen und Ganzen gelang dies recht gut, oft
gewinnt man den Eindruck, dass die Beziehungen zu den

Geistlichen von Hochachtung und Wärme geprägt waren.
Als Johann Marzell Schöchli, Sohn des Landammanns

Josef Franz, 1774 nach zwölfjährigem Wirken starb,
vermerkte es der Schreiber «mit höchstem Bedauren aller

landt leüthen».35 Einen Riesenkonflikt gab es allerdings
in den 1720er-Jahren, weil sich Josef Anton Müller aus

Schwyz wie ein «normaler» katholischer Würdenträger
benahm und die kommunalen Vorschriften als

unverbindlich einstufte, obwohl er sie bei seinem Amtsantritt
akzeptiert hatte. Die Gemeinde beklagte sich zunächst

beim bischöflichen Kommissar Johann Josef Sager über

häufige Absenzen, ungenügende Beichtgelegenheiten und

mangelnden Respekt gegenüber den weltlichen Behörden.

Dies bewirkte wenig. 1721 berieten die Pfarreiversammlung

und ein - wie immer bei wichtigen Entscheiden

verdreifachter - Rat über das weitere Vorgehen,
worauf man die Weiterbeschäftigung Müllers von der

Einhaltung aller Verpflichtungen und der Rücknahme seiner

Neuerungen abhängig machte; sonst würde man sich

direkt in Konstanz beschweren. Tatsächlich ersuchten

«LandtAmmann vnd Rath auch gemeine Landtleüth vnd
Collatores zu Gersauw» den dortigen Generalvikar kurz
darauf um eine formelle Amtsenthebung, weil «wir nach

allzu groß getragener Gedult vnd Langmüethigkeit, die

stolze Widerspännigkeit vnserß wohlehrw. H. Pfarheren

nicht lenger ertragen können», allerdings nicht ohne die

Versicherung, «je vnd allezeit alß getreüwe vnd gehor-

samme Kinder der heil. Catholischen Kirche» verbleiben

zu wollen.36 Es brauchte allerdings weitere fünfJahre und

eine Warnung des Ingenbohler Kommissars, dass Gersau

Müller bald «propria authoritate» entlassen würde, bis

ihn der hohe Geistliche Rat des Bistums 1726 endlich

absetzte, woran auch ein Appell an den Nuntius nichts mehr

ändern konnte.37

Trotz extensiven Laienrechten im Bereich von
Priesterwahlen und Pfarreiverwaltung - wofür die Gemeinde

Jahr für Jahr eigene Fabrik-, Seelen-, Armen-, Kapellen-,
Pfarrhelfer- und sogar Pfrundgut-Vögte bestellte38 - waren
die Gersauer also nicht anti-kirchlich eingestellt, sondern

akzeptierten die geistliche Autorität diözesaner und päpstlicher

Behörden. Weitere Beispiele liefern Visitationen,
der Festkalender und die Ehegerichtsbarkeit. Als 1512

Veruntreuungsgerüchte aufkamen, konnte eine Konstanzer

Untersuchungskommission in Gersau Einblick in die

betreffenden Akten nehmen und bilanzieren, dass alle

Ländereien und Kapitalien des Pfarrbenefiziums vorhanden

bzw. korrekt angelegt waren und der Priester die ihm

gebührenden Einkünfte erhielt.39 1586 dokumentierte eine

Klerusvisitation noch weitgehend mittelalterliche Verhältnisse.

Wie viele seiner Kollegen in der Region hatte der

Gersauer Pfarrer keine höhere Ausbildung genossen und

er lebte im Konkubinat.40 Langfristig zeigte die katholische

Reform jedoch Wirkung: zweihundert Jahre später

galt sein einheimischer Nachfolger, Johann Balthasar

Camenzind, als gewissenhafter Priester mit einem moralisch

einwandfreien Lebenswandel. Für die Gemeinde

boten Besuche hochrangiger Geistlicher zudem willkommene

Gelegenheiten für religiöse Dienstleistungen. Am
14. Oktober 1721 etwa holten Gersauer Delegierte einen

Konstanzer Auxiliarbischof in Brunnen ab. Ein erster

Bootshalt diente der Weihe eines Kapellenaltars, dann

ruderte man weiter zur Pfarrkirche im Dorfzentrum, wo
der Prälat mehreren Jugendlichen die Firmung spendete,

bevor er am Abend zurück in Brunnen den Schwyzer
Behörden übergeben wurde.41 Als bei den Gersauer

Landesvätern - in geradezu frühaufklärerischer Weise -
Bedenken gegen die wirtschaftlichen Nachteile von nicht

weniger als 52 Feiertagen pro Jahr aufkamen, handelten

sie ebenfalls nicht eigenmächtig, sondern ersuchten

Nuntius Federico Borromeo 1663 um Dispensation von
elf nicht offiziell vorgeschriebenen Festen (darunter die-

34 Bezirksarchiv, PF: Sammlung der Pfrundbriefe [im Folgenden: PF], Nr. 43: «Pfruond=Brieff, für das Landt zu Gersauw. Anno Domini 1762».
35 Bezirksarchiv, UKP, S. 321.
36 Die Episode ist dokumentiert ebd., Briefe, 1700-1800, Nrn. 29 (Zitat), 30-33, 35, 39.
37 Erzbischöfliches Archiv, HA 223: Geistlicher Rat (1725-1727), S. 240-241 (11. Juli 1726); vgl. Bezirksarchiv, Briefe 1700-1800, Nr. 41

(12. Juli 1726), und ebd., UKP, S. 300-301 (Appellation).
38 Zusammen betreuten diese Ende des 18. Jhs. ein Kirchenkapital von über 10 000 Gulden, das zwei- bis dreimal so hoch war wie der «weltliche»

Staatsschatz von ca. 4000 Gulden: vgl. Pfarreiarchiv, Kirchenvogtrechnungsbuch, und Bezirksarchiv, Kirchenbücher, mit Bezirksarchiv,

Seckeimeisterrechnungen.
39 Bezirksarchiv, Urkunden, Nr. 19: Pfrundrechnung (1512).
40 Jäggi, Kirche, S. 259.
41 Staatsarchiv Schwyz, Archiv 1, Akten 1, 577.006, Nr. 50-52: Bistum Konstanz, Visitationen (1785); ebd., 574.006, Nr. 50: Bistum Konstanz,

Visitationsberichte (1721).

16



jenigen für die HL Martin, Ulrich und Verena).42 1734

wiederum überwies das Land einen komplexen, die

Burgerfamilien Camenzind und Rigert betreffenden

Scheidungsfall an das Diözesangericht.43

Von Reformationsbemühungen (im evangelischen

Sinn) fehlt im Land jede Spur, vielmehr nahm es gemäss

seinen Bündnisverpflichtungen auf der Seite der Waldstätte

an den Kappeler Kriegen teil.44 Die in Papsturkunden

des späten 12. Jahrhunderts erstmals erwähnte
Pfarrkirche wurde immer wieder mit grossem Aufwand an

wechselnde Bedürfnisse angepasst: 1489 halfen eidgenössische

Beiträge bei der Errichtung von Turm und Chor,45

1618 musste das ganze Gotteshaus ersetzt werden, 1655

erfolgte eine Renovation, 1737 eine Erweiterung, 1770

eine vom Rokoko-Stil geprägte Auffrischung der

Innenausstattung und 1806-1812 investierte das Land hohe

Geldsummen und extensive Frondienste in einen etwas

weiter vom Ufer entfernten Neubau.46 Ab dem ausgehenden

16. Jahrhundert erfuhr die Sakrallandschaft eine

weitere Differenzierung. In Richtung Brunnen entstand

1570 die Maria-Hilf Kapelle als Sühneleistung für einen

«Kindlimord», so jedenfalls laut der in Johann Leopold
Cysats «Beschreibung deß Beru(e)hmbten Lucerner= oder

4. Waldsta(e)tten Sees» von 1661 erstmals belegten
Überlieferung.47 1661 folgte die Büöl-Kapelle am Weg zur
landeseigenen Hinrichtungsstätte am See, offiziell als letzte

Betgelegenheit für zum Tode Verurteilte, im Alltag eher

als Anflehungsort für die Hl. Apollonia (weshalb das kleine

Gotteshaus im Volksmund bald «Zändweechappeli»

genannt wurde).48 Unter der Federführung von Ratsherr

und Kirchenvogt Marzeil Müller wurde 1683 schliesslich

für die Sennen die Josefskapelle auf dem Käppeliberg
gebaut, die bald Mess-/Jahrzeitstiftungen und Ablassprivilegien

anzog, aber auch ernsthafte Spannungen zwischen

Müllers Erben und der Gemeinde um die Unterhaltspflicht
verursachte.49

Wie aber gestaltete sich das religiöse Leben der Laien;

führte ihre extensive Kontrolle zu einer Erosion zentraler

Glaubensinhalte und einer Erstarkung unorthodoxer
Praktiken? Auch dies scheint nicht der Fall gewesen zu

sein. In ihrer Selbstdarstellung identifizierte sich die

Gemeinde immer stark mit dem Katholizismus. So formulierte

Landschreiber Anton Nigg in der ersten

Turmkugelchronik von 1655; «W[an] nun sach möchte sein, daß

diser brief wurde ehröfjnet] werden von unseren Nach-

komentten, so wellendt die selbigerzitt inwoner dis lands

gott den allmechtigen für uns Jezige inwoner bitten auch

für alle stiffier undt guottdätter dis gotzhuses mitt eine-

rem allgemeinen Christlichen gebätt das [er] uns alle unser
sündt undt missetatth aller gnädiggist verziehen welle.

[Möge auch dieses] landt in dem wahren Cathollischen

glauben [und in seinen] allten von gott gegebnen freiheit-

ten... aler gnädiggist erhalten wärdefn]».50 Die Hoffnung
auf Fürbitten nachfolgender Generationen und die

Distanzierung von «falschen» (d. h. zwinglianischen)
Bekenntnissen klingen aufrichtig und werden von anderen

Quellen gestützt. Früheste Belege für - wahrscheinlich

an mittelalterliche Traditionen anknüpfende - Jahrzei-

tenstiftungen datieren aus dem späten 16. Jahrhundert,
das erste erhaltene Buch von 1627 (Abb. 3).51 In vielerlei
Hinsicht liess man sich vom barocken Zeitgeist mitreis-

sen; nicht nur im Kirchenbau, auch in Bezug auf neue

Frömmigkeitsformen wie Massenwallfahrten. Zur
Eindämmung der chronischen Überschwemmungsgefahr
richtete die Gemeinde etwa 1640 eine jährliche Prozession

zur St.-Anna-Kirche in Steinerberg ein, an der laut

einer später erlassenen Vorschrift «aus jedem Haus eine

erwachsene Person» teilzunehmen hatte.52 Wie überall in
der Region - ja im katholischen Konfessionsraum generell

- vervielfachten sich die Bruderschaften, sei es zur
Pflege bestimmter Devotionen (wie das Rosenkranzbeten

und die Marienverehrung) oder für den spirituellen

42 Nigg, Pfarrherren, S. 110. Eine weitere Reduktion um 22 Feste erfolgte 1779 mit der Erlaubnis des Bischofs von Konstanz, nachdem das

entsprechende Gesuch der «liberae Regionis et Reipublicae Gersau» vom Luzerner Kommissar Städelin unterstützt worden war:
Erzbischöfliches Archiv, A16/91, Nr. 1 (Petition), 2 (Städelins Empfehlungsschreiben, inkl. Zitat) und 3 (Bewilligung von Bischof Maximilian
Christoph von Rodt). Mit diesen frühen Reduktionsbemühungen gehörte das ländliche Gersau - wie übrigens auch mit seiner Seidenindustrie - zur
katholischen Avantgarde; anderswo finden sich ähnliche Schritte erst im späten 18. Jahrhundert und dann oft gegen den Widerstand bäuerlicher
Schichten: Hersche, Barock, S. 10.

43 Erzbischöfliches Archiv, HA 152: Liber Sententiarum (1712-1735), S. 587.
44 «Die Gersawer sollen sich an der Schlacht zu Sempach wie auch in dem Religions=Krieg zu Cappel darvon sie etwas Wort=Zeichen haben gar wol

gehalten haben»: Steiner, Schweitzer-Land, S. 404.
45 Bezirksarchiv, UKP, S. 275; vgl. auch ebd., Urkunden, Nr. 14.
46 Zu Baugeschichte und Ausstattung generell Tomaschett, Gersau. Gestühl, Taufstein, Kanzel und Seitenaltäre aus der kurz nach 1800

abgebrochenen Kirche sind heute in Lauerz zu besichtigen. Generell war in der katholischen Schweiz der «Bau von neuen Pfarrkirchen nicht von
oben verordnet, sondern von der Bevölkerung getragen», dies auch zur «Selbstdarstellung der Einwohner»: Hersche, Barock, S. 13. Demgemäss
musste «der größte Teil des... notwendigen Geldes [oft mehrere 10000 Gulden] von den Kirch- oder den politischen Gemeinden als Kollektiv,
bzw. von den Pfarreigenossen aufgebracht werden»: Hersche, Basis, S. 158.

47 Cysat, Beschreibung, S. 235f., samt Abbildung der Mordtat: Kupferstich «q» zwischen S. 110-111. Das spätere kirchliche Leben, darunter eine

lokale Wallfahrt, dokumentieren Bezirksarchiv, PF, Maria-Hilf Urkunden 1700-1752 (S. 43, 61f. usw.), und ebd., Kirchenbücher, Rechnung
Buch für das Kapeigestift bey Mariahilf, 1791-1798.

48 Steinegger, Sagen, S. 62.
49 Mitte des 18. Jahrhunderts lehnte die Gemeinde definitiv jede Verantwortung ab: Bezirksarchiv, PF, S. 65-68.
50 Wiget, Turmkugel, S. 168.
51 Camenzind, Quellen, S. 22; Pfarreiarchiv, Pfarreibuch Nr. 1, Jahrzeitbuch (1627). Den Stiftern wurde in der Regel bei vier Gelegenheiten mit

Gottesdiensten und Glockengeläut gedacht: an der Beerdigung, nach einer Woche, am Dreissigsten und an der Jahrzeit: Bezirksarchiv,
Urkunden, Nr. 43: Pfrundbriefvon 1726/62.

52 Bezirksarchiv, UKP, S. 601.



s m - ZRimir tm

- -4IHHHH

«» VcUl & éiiï&L
\ vvÄi -A .«••

\-v~\ v, »r'V,.^

f*?f >*rf, y
\ t—\ W^*«

vA V«
v^=*

W~*
v^nrfr^f

> G L

Abb. 3: Der Beginn des Monats Januar im Gersauer Jahrzeitbuch von
1627, wonach am 2.1. dem früheren Landammann Walther Rigert,
seiner Gattin Elsa und ihrem Sohn Hans zu gedenken ist: Pfarreiarchiv,
Pfarreibuch Nr. 1, S. 8; der Pfarrer musste dessen Einträge
wöchentlich verkünden «wie auch auff den Montag die Gedächtnis für
Stiffter und Guatthäter der Pfarrkirchen» halten: Bezirksarchiv, PF,

Nr. 43 von 1726/62, Art. 6. (Foto: Autor)

Zusammenhalt einzelner Gruppen (Schützen, Sennen,

Zunftmeister) in der Pfarrrei.53 Die klerikale Sorge um
moralischen Niedergang stiess bei Landsgemeinde und
Rat ebenfalls auf Resonanz: entsprechende Argumente

inspirierten nicht nur die bereits erwähnte Reduktion der

unter der Woche zu observierenden Ruhetage, sondern

auch die Einrichtung eines monatlichen «Seelen-Sonntages».

Nach Absprachen mit dem Pfarrer, Franz Justus von
Flüe, sowie dem Ordensoberen Rochus Abyberg in

Schwyz, kamen so am 7. Januar 1727 erstmals zwei

Kapuzinerpater ins Land, um die Bewohner mit zusätzlichen

Beichtgelegenheiten und Predigten zu erbauen. Im
Flerbst 1773 folgte eine von grossen Menschenmassen

besuchte Missionsveranstaltung unter einem Holzkreuz
auf dem Kirchhof.54

Natürlich wurde den erhöhten sittlichen Ansprüchen
der katholischen Reformer nicht immer Genüge getan55

und bestimmte Aspekte des Pfarreilebens - wie etwa die

starke Reliquienverehrung - mögen aus «aufgeklärter»
Sicht grenzwertig erscheinen. In der Frühen Neuzeit
jedoch war Letztere beim höheren Klerus kaum weniger
stark verbreitet als im Volk. So zertifizierte ein päpstlicher

Legat 1588, dass ein Gersauer Messgewand einst von
dessen (antiken) Pfarreipatron Marzellus getragen worden

war, genauso wie die Kirche noch 1770 die Echtheit
des Kreuzfragmentes der Pfarrei bestätigte.56

Als Bilanz lässt sich festhalten, dass die Innerschweiz

ein im europäischen Vergleich aussergewöhnlich stark

laikal und basiszentriertes Kirchenmodell praktizierte,
das im Spätmittelalter geformt worden war und in der
Frühen Neuzeit nur selektiv an die tridentinischen
Vorgaben angepasst wurde. Es handelt sich damit nicht um
eine «typische», sondern regional-spezifische
Ausgestaltung des katholischen Barock-Zeitalters. Die auch

anderswo zu beobachtende Kommunalisierung des vor-
reformatorischen religiösen Lebens - Stichworte:

Kirchenpflegschaft, Stiftungswesen, Aufsicht über den Niederklerus

- gipfelte hier auf einem Niveau, das sonst nur
selten erreicht wurde.57 Der «Extremfall» Gersau

verdeutlicht die klare Aufgabenteilung zwischen sakraler

(Doktrin/Sakramente) und profaner Sphäre

(Verwaltung/Rechtsprechung). Im Gegensatz zu klerikalen
Befürchtungen, die sich insbesondere aus der Erosion der

geistlichen Gerichtsbarkeit und einer lebhaften
Geselligkeitskultur speisten, bewirkte dies jedoch kein Abweichen

von fundamentalen Glaubensinhalten; vielmehr erschien

die Volksfrömmigkeit auch einem Beobachter wie Carlo

Borromeo als äusserst intensiv und «Häresie»-resistent.

Sakramente, Fürbitten, Heiligenkult, Kirchenbau-/
schmuck, Totensorge - alle dies blieb in der ganzen
Region tiefverwurzelt. Wie in Gersau standen etwa auch in
der schwyzerischen Pfarrgemeinde Steinen Katholizismus

und politische Freiheit in einer symbiotischen Beziehung:
«Gott gebe unnserenn Nachkomenden Glückh, Sägen,

53 Jäggi, Kirche, S. 262f.; Waser, Religion, S. 175-177; spezifisch zu Gersau: Müller, Sennenbruderschaft.
54 Nigg, Pfarrherren, S. 110f.; Bezirksarchiv, PF, S. 128 (die Seelensonntage wurden von 40 Stiftungen und einem Ablass alimentiert). Das Interesse

an qualitativ hochstehender Katechese belegen auch die (kostspieligen) Einladungen an auswärtige Prediger anlässlich von Kirchweihfesten und
Marzellustagen: siehe z. B. die Ausgaben für Transport, Beherbergung und Ehrengabe im Rechnungsjahr 1729-1730: Bezirksarchiv, LS 1:

Landseckelbuch, f. 24r.
55 Schwyz beschwerte sich 1612 bei Gersau über die vielen Landstreicher an seiner Kirchweih (Krütli/Kaiser, Abschiede, S. 1102), und wegen eines

Tanzvergehens wurde ein Burger 1773 auf eine Wallfahrt geschickt (Bezirksarchiv, RB 2: Das 2. Ratserkanntnisbuch, S. 106).
56 Bezirksarchiv, Urkunden, Nr. 27, und Nigg, Pfarrherren, S. 109 (1588); Staatsarchiv, Archiv 1, Akten 1, 582.019, Nr. 179 (1770).
57 Etwa noch im Bündnerland: Saulle Hippenmeyer, Graubünden; beträchtliche Kommunalisierungstendenzen gab es z. B. auch in deutschen

Reichsstädten und -dörfern, der Kirchspielföderation von Dithmarschen oder in englischen Pfarreien: Kümin, Pfarreirepubliken; Duffy, Altars,
vor allem Kapitel «Corporate Christians».

18



Gnadt unndt Crafft, das Sye die Wahre, Cahtolische
allein Selligmachende Religion erhalten, schützen und schirmen,

auch ire Freyheit und Landt in Ruehen und Freuden

genießen mögen. Amen.»58

Rückblickend betrachtet entschärfte die institutionalisierte

Laienaufsicht über Priesterernennungen und deren

Amtsführung die verbreiteten Krisensymptome des

spätmittelalterlichen Katholizismus, so dass die Region sich

bei der Proliferation alternativer Modelle im 16. Jahrhundert

nicht so sehr gegen die Reformation sondernfür den

Verbleib beim lokalen Herkommen entschied. Etwas mehr

Innerschweiz hätte wohl auch anderswo die Attraktivität
einer protestantischen Umgestaltung vermindert bzw. eine

ortsgerechtere Umsetzung der Konzilsreformen befördert

- und würde vielleicht sogar der heutigen Kirche nicht
schlecht anstehen.

Anschrift des Verfassers:

Prof. Dr. Beat Kümin

Department of History
University of Warwick

Coventry CV4 7AL, U.K.

Bibliografie

Quellen

Bezirksarchiv
Bezirksarchiv Gersau, Briefe, Bücher, Kirchenbücher, Sammlung

der Pfrundbriefe, Seckeimeisterrechnungen und
Urkunden.

Brüderliche Vereinigung
Brüderliche Vereinigung etzlicher Kinder Gottes siben Artickel
betreffend, [Worms], 1527 [Münchner Digitale Bibliothek:
http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00027178/image_l,
Zugriff 8.1.2018],

Camenzind, Quellen
Camenzind, Damian, Geschichte der Republik Gersau, nach
urkundlichen Quellen, Einsiedeln 1863.

Cysat, Beschreibung
Cysat, Johann Leopold, Beschreibung deß Beru(e)hmbten
Lucerner= oder 4. Waldsta(e)tten Sees, Luzern 1661.

Erzbischöfliches Archiv
Erzbischöfliches Archiv, Freiburg i.B., A 16: Schweiz, Specialia
Pfarreien; HA: Amtsbücherselekt der alten Bistümer.

Hass, Rathsannalen

Magister Johannes Hass, Bürgermeister zu Görlitz, Görlitzer
Rathsannalen, hrsg. v. E. E. Struve, Bd. 3 (1521-1542), Görlitz 1870.

Horat/Inderbitzin, Steinen
Horat, Erwin/Inderbitzin, Peter, Die Turmkugel-Dokumente
der Pfarrkirche Steinen, in: Mitteilungen des Historischen Vereins

des Kantons Schwyz 95, 2003, S. 149-172.

Krütli/Kaiser, Abschiede
Krütli, Josef Karl/Kaiser, Jacob (Hrsg.), Die Eidgenössischen
Abschiede aus dem Zeiträume von 1587 bis 1617 (Amtliche
Sammlung der altern eidgenoessischen Abschiede, Bd. 5, Abt.
la), Luzern 1872.

Lietzmann, Kastenordnung
Lietzmann, Hans (Hrsg.), Die Wittenberger und Leisniger
Kastenordnung (1522/1523), Bonn 1907 [Internet Archive:
https://archive.org/details/diewittenberger001uthgoog, Zugriff
8.1.2018],

Oechsli, Quellenbuch
Oechsli, Wilhelm (Hrsg.), Quellenbuch zur Schweizergeschichte,

Zürich 19012, S. 461-469.
Pfarreiarchiv

Pfarreiarchiv Gersau, Kirchenvogtrechnungsbuch und Pfarr-
reibücher.

Staatsarchiv
Staatsarchiv Schwyz, Archiv 1, Akten 1, Kirchliches/Pfarreien
und Bistum Konstanz, Visitationen/Visitationsberichte.

Steinegger, Sagen
Steinegger, Hans, Schwyzer Sagen aus den Bezirken Gersau
und Küssnacht, Schwyz 1983.

Steiner, Schweitzer-Land
Steiner, Johann Kaspar, Germano-Helveto-Sparta: Oder Kurtz-
deütliche Grund-Zeichnung Dess Alt-Teutschen Spartier-
Lands, Das ist Schweitzer-Land, Zug 1684.

Walder, Religionsvergleiche
Walder, Ernst (Hrsg.), Religionsvergleiche des 16. Jahrhunderts,
2 Bde., 3. Aufl., Bern 1974.

Wiget, Turmkugel
Wiget, Josef (Hrsg.), Die Turmkugel-Dokumente der
Pfarrkirche Gersau, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des

Kantons Schwyz 76, 1984, S. 161-75.

58 Turmkugel-Dokument von 1664, verfasst von Landschreiber Carl
Betschart: Horat/Inderbitzin, Steinen, S. 157.

Literatur

Blickle, Innerschweiz
Blickle, Peter, Warum blieb die Innerschweiz katholisch?, in:
Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz 86,

1994, S. 29-38.
Burnett/Campi, Companion

Burnett, Amy Nelson/Campi, Emidio (Hrsg.), A Companion
to the Swiss Reformation, Leiden/Boston 2016.



Cameron, Reformation
Cameron, Euan, The European Reformation, Oxford 1991.

Christ, Chronicle
Christ, Martin, The Town Chronicle of Johannes Hass: History
Writing and Divine Intervention in the Early Sixteenth Century,

in: German History 35, 1/2017, S. 1-20.

Ditchfield, Renewal

Ditchfield, Simon, Catholic Reformation and Renewal, in: P.

Marshall (Hrsg.), The Oxford Illustrated History of the
Reformation, Oxford 2015, S. 152-185.

Dixon, Germany
Dixon, C. Scott, The Reformation in Germany, Oxford 2002.

Dixon, Reformation
Dixon, C. Scott, Contesting the Reformation, Oxford 2012.

Duffy, Altars
Duffy, Eamon, The Stripping of the Altars: Traditional Religion

in England C.1400-C.1580, New Haven 20052.

Forster, Revival
Forster, Marc R., Catholic Revival in the Age of Baroque,
Cambridge/New York 2001.

Gordon, Reformation
Gordon, Bruce, The Swiss Reformation, Manchester 2002.

Görtz, Täufer
Görtz, Hans-Jürgen, Die Täufer. Geschichte und Deutung,
München 19882.

Grell, Reformation
Grell, Ole P. (Hrsg.), The Scandinavian Reformation: From
Evangelical Movement to Institutionalisation of Reform,
Cambridge 1995.

Head, Thurgau
Head, Randolph, Fragmented dominion, fragmented Churches:
The institutionalization of the Landfrieden in the Thurgau
1531-1610, in: Archive for Reformation History 96, 2005,
S. 117-144.

Hersche, Basis

Hersche, Peter, Die soziale und materielle Basis des «gewöhnlichen»

barocken Sakralbaus, in: Frühneuzeit-Info 6, 1995,
S. 151-171.

Hersche, Barock
Hersche, Peter, Gesellschaft und Kultur des Barock in der
katholischen Schweiz, in: Geschichte - Kultur - Gesellschaft:

Historische Gesellschaft Luzern, Jahrbuch 29, 2011, S. 3-16.
Hottinger, Eidgenossen

Hottinger, J. J., Geschichte der Eidgenossen während der Zeiten

der Kirchentrennung, 1. Abt., Zürich 1825.

Huizinga, Middle Ages

Huizinga, Johan, The Waning of the Middle Ages. A Study of
the Forms of Life, Thought and Art in France and the Netherlands

in the XIVth and XVth Centuries, London 1924.

Jäggi, Kirche
Jäggi, Stefan, Religion und Kirche im Alltag, in: Historischer
Verein des Kantons Schwyz (Hrsg.), Die Geschichte des Kantons

Schwyz, Zürich 2012, Bd. 3, S. 243-271

Jecker, Altar
Jecker, Urs, Risse im Altar. Der Fall Haas, oder woran die
katholische Kirche krankt, Zürich 1993.

Kümin, Pfarreirepubliken
Kümin, Beat, Kirchgenossen an der Macht. Vormoderne
politische Kultur in den «Pfarreirepubliken» von Gersau und
Dithmarschen, in: Zeitschrift für historische Forschung 41,
2/2014, S. 187-230.

Kümin, Villages
Kümin, Beat, Rural Autonomy and Popular Politics in Imperial
Villages, in: German History 33, 2/2015, S. 194-213.

Kümin/Marshall, Middle Ages

Kümin, Beat /Marshall, Peter, Church and People at the Close

of the Middle Ages, in: B. Kümin (Hrsg.), The European World
1500-1800: An Introduction to Early Modern History, London

20183, S. 91-100.

Lindberg, Reformations

Lindberg, Carter, The European Reformations, Oxford 1996.

20

MacCulloch, History
MacCulloch, Diarmaid, A History of Christianity. The First
Three Thousand Years, London 2009.

Marshall, England
Marshall, Peter, Reformation England 1480-1642, London
20122.

McGrath, Reformation
McGrath, Alister, Reformation Thought, Oxford 20124.

Müller, Sennenbruderschaft
Müller, Albert, Zur Geschichte der Sennenbruderschaft und
Sennengesellschaft Gersau, in: Nigg, Robert (Hrsg.), 400 Jahre
Sennenbruderschaft, Sennengesellschaft Gersau, Gersau 1993,
S. 5-44.

Müller, Unikum
Müller, Albert, Gersau. Unikum in der Schweizer Geschichte,
Baden 2013.

Muralt, Reformation
Muralt, Leonhard von, Renaissance und Reformation, in:
Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 1, Zürich 1972,
S. 389-570.

Naphy, Calvin
Naphy, William G., Calvin and the Consolidation of the Genevan

Reformation, Manchester 1994.

Nigg, Pfarrherren
Nigg, Gustav, Verzeichnis der Pfarrherren der Kirche St.
Marzellus Gersau, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des

Kantons Schwyz 87, 1995, 109-114.

Pfaff, Pfarreileben
Pfaff, Carl, Pfarrei und Pfarreileben, in: Historischer Verein
der V Orte (Hrsg.), Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft,

Ölten 1990, Bd. 1, S. 203-82.
Prestwich, Calvinism

Prestwich, Menna (Hrsg.), International Calvinism, 1541—

1715. Oxford 1985.

Rublack, Reformations
Rublack, Ulinka (Hrsg.), The Oxford Handbook of the Protestant

Reformations, Oxford 2016.

Saulle Hippenmeyer, Graubünden
Saulle Hippenmeyer, Immacolata, Nachbarschaft, Gemeinde
und Pfarrei in Graubünden 1400-1600, 2 Bde., Chur 1997.

Scott, Reformation
Scott, Tom, The Communal Reformation between Town and

Country, in: Ders. (Hrsg.), Town, Country and Regions in
Reformation Germany, Leiden 2005, S. 57-75.

Schmale, Geschichte Europas
Schmale, Wolfgang, Geschichte Europas, Wien/Köln/Weimar
2001.

Sieber, Volkskulturen
Sieber, Dominik, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe,

sakramentale Magie. Volkskulturen in Luzern 1563-1614,
Basel 2005.

Tomaschett, Gersau
Tomaschett, Michael, Die Pfarrkirche St. Marcellus in Gersau,
Bern 2013.

Waser, Religion
Waser, Andreas, Religion und Kirche: Der alleinseligmachende
katholische Glaube, in: Kanton Nidwaiden (Hg.), Geschichte
des Kantons Nidwaiden, 2 Bde., Stans 2014, Bd. 1, S. 173-181.


	Gersau, Innerschweiz und Europa : Kirchenmodelle im Zeitalter der Reformation

