
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 166 (2013)

Artikel: Der Einfluss der historischen Rechtsschule auf die Innerschweizer
Politik am Beispiel des Staatsmanns Philipp Anton von Segesser (1817-
1888)

Autor: Becchi, Paolo / Bacher, Mike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Einfluss der historischen Rechtsschule auf die
Innerschweizer Politik am Beispiel des Staatsmanns

Philipp Anton von Segesser (1817-1888)*

Paolo Becchi/Mike Bacher

Der vorliegende Aufsatz basiert auf einem Referat, welches am 15.1a.2011 an der Lorand-Eötvös-Uni-
versität Budapest (Ungarn) gehalten und 2012 in einem dortigen Sammelband «Aktuelle Aspekte der

Rechtshistorischen Forschung» Junge Ungarische Rechtshistoriker 6) publiziert wurde. Der
vorliegende Text stellt eine Erweiterung dieses Referats dar.



1. Einleitung 233

2. Wesentliche Merkmale der historischen Rechtsschule 234

2.1 Die Bedeutung der historischen Rechtsschule 234

2.2 Volksgeist als prägendes Element 235

2.3 Die Aufgabe des Juristenstandes 236

2.4 Symbiose zwischen Theorie und Praxis 239

3. Die historische Rcchtsschule in der Innerschweiz 239

3.1 Das rechtshistorische Umfeld in der Eidgenossenschaft 239

3.2 Philipp Anton von Segesser 241

3.3 Christliche Elemente im Denken Savignys und Scgcssers 243

3.4 Ein Luzerner «Kodifikationsstreit» 245

3.5 Einfluss der Rechtsvorstellung auf die Politik 246

4. Fazit 248

Bibliografie 250

232



i. Einleitung

Mit dem Ausbruch der französischen Revolution 1789 und den anschliessenden

turbulenten Jahrzehnten kamen nicht nur Staaten, sondern ganze politische
und wissenschaftliche Weltbilder ins Wanken. Besonders stark betraf dies die
Rechts- und Staatswissenschaft, die mitten hinein in den Strudel zwischen Revolution

und Restauration gerissen und auf der ein Grossteil der anschliessenden
Grabenkämpfe ausgetragen wurde.

Als Beginn dieser neuen Epoche der Rechtswissenschaft gilt dabei der
berühmte «Kodifikationsstreit» von 1814/15. Anstoss dazu gab der Heidelberger
Professor Anton Friedrich Justus Thibaut (1772-1840), der eine einheitliche
Kodifikation, also ein einheitliches Gesetzeswerk, für ganz Deutschland anstrebte.
Ganz im Banne des naturrechtlichen Denkens des 18. Jahrhunderts, welches die
Vernunft als obersten Massstab des Rechts erhob, wäre eine solche Kodifikation
eine Neu-Schöpfung eines Gesetzgebers gewesen. Sie wäre den Postulaten der
Liberalen nach zentralistischer Staatsführung, rechtlicher Gleichheit und
Abschaffung der bisherigen Rechtsvorstellung entgegen gekommen. Gegen eine
solche Vorstellung wandte sich aber der in Berlin lehrende Professor Friedrich
Carl von Savigny (1779-1861). Allerdings kritisierte er diese Konzeption nicht nur,
sondern entwarf ein Gegenmodell und erschuf damit gleichsam die gesamte
deutsche Rechtswissenschaft neu - die sogenannte historische Rechtsschule.
Diese vertrat die Auffassung, dass das Recht nicht einfach durch einen Gesetzgeber

quasi «erfunden» werden könne, sondern historisch mit einem Volk
entsteht, wächst und sich aus diesem herausdifferenziert. Dadurch könne es auch
kein rein abstraktes Naturrecht geben, welches für alle Völker und Zeiten
dasselbe sei, sondern das Recht ist eng mit dem Volk verwurzelt, welches dieses

formt. Zentraler Gedanke dabei ist der «Volksgeist»: Die gemeinsamen
Uberzeugungen, (Rechts-) Anschauungen und Werte eines Volkes, welche hinter dem
Gesetz stehen.

In diesem Beitrag soll versucht werden, einen spezifischen Aspekt der Wir-
kungsgeschichtc der historischen Rechtsschule in der Innerschweiz darzustellen,
indem wir den Bezug anhand des Luzerner Staatsmannes Philipp Anton von
Segesser rekonstruieren. Nachdem wir uns zunächst mit einigen Merkmalen der
historischen Rechtsschule, insbesondere aus den Werken Friedrich Carl von
Savignys, auseinandersetzen, soll auf die nähere Rezeption in der Innerschweiz

übergegangen werden, wo die Ähnlichkeiten und Unterschiede in den

Akzentuierungen zwischen Savigny und Segesser verglichen werden. Es ist hierbei zu
bemerken, dass dieser Beitrag weniger eine Gegendarstellung, sondern eine

Ergänzung zum 1972 im Geschichtsfreund publizierten Aufsatz von Mtiller-
Büchi über «Segesser als Rechtshistoriker»1 darstellt. Die Herausgabe des Seges-

ser'schen Schriftwechsels und neuere Forschungen zu Savigny haben zu neuem

Quellenmaterial geführt, welches eine Präzisierung und auch Akzentuierung des

bisherigen Kenntnisstands erlaubt.

1 Müllf.r-Büchi, Segesser als Rechtshistoriker.

233



2. Wesentliche Mermale der historischen Rechtsschule

2.1 Die Bedeutung der historischen Rechtsschule

In der Geschichte der europäischen Rechtswissenschaft nimmt die von
Friedrich Carl von Savigny begründete historische Rechtsschule einen wichtigen
Stellenwert ein.2 Sic bildet den fulminanten Wechsel von der Abkehr des

naturrechtlichen Denkens hin zu einer neuen Epoche rechtswissenschaftlicher
Forschung. Denn nachdem Savigny zunächst in seiner später erschienenen juristischen

Methodenlehre von 1S02 noch im Gesetz die ursprüngliche Quelle allen
Rechts sah, musste seine Konzeption in dem Augenblick eine tiefgehende
Veränderung erfahren, in dem er - zuerst in der Schrift «Vom Beruf unserer Zeit für
Gesetzgebung und Rechtswissenschaft» (1814) - nicht mehr das Gesetz, sondern
die gemeinsame Rechtsüberzeugung des Volkes, nämlich den Volksgeist, als die

ursprüngliche Quelle allen Rechts ansah.

Zu den Hauptverdiensten Savignys und der von ihm mitbegründeten historischen

Schule zählt die Umstellung des Schwerpunktes der Rechtswissenschaft

von der Gewinnung abstrakter Rechtsprinzipien auf die Untersuchung der
konkreten geschichtlichen Realität des Rechts. Damit ist zugleich eine stärkere Betonung

der geschichtlichen Funktionalität des Rechts im sozialen Leben der
verschiedenen Völker verbunden, auch ein neuer Ansatz zu einer Verbindung des

Rechts, nicht mehr wie bei den Naturrechtlern zu einem abstrakten Begriff des

bürgerlichen bzw. politischen Zustandes, sondern zur geschichtlichen Realität.
Diese neue Rechtsauffassung ist nicht mehr dichotomisch (Naturzustand vs.

bürgerlicher bzw. politischer Zustand), sondern evolutionistisch geprägt.
Für diese Auffassung der Verbindung des Rechts mit der gesellschaftlichen

Wirklichkeit der verschiedenen Völker ist die Theorie von der Analogie
zwischen Recht und Sprache, für die Lehre Savignys und die historische Rechtschu-
lc insgesamt entscheidend. Die Ursprünge dieser Denkensart sind vor allem in
Herders Geschichtsphilosophie zu finden. Es ist nämlich Johann Gottfried Herder

(1744-1803), der besondere Aufmerksamkeit auf die Sprache richtet. Vor allem
die Sprache drückt den kulturellen Charakter eines Volkes aus. Interessant ist in
dieser Hinsicht seine Polemik gegen die Uberlagerung einer universalen toten
Sprache, des Lateinischen, auf die verschiedenen Nationalsprachen, sowie diejenigen

gegen die abstrakte, rationale, für die Philosophie und die Wissenschaften

typische Sprache, in Verteidigung der poetischen Sprache, die am Ursprung der
verschiedenen Kulturen gefunden werden kann. Herders Polemik richtet sich
insbesondere gegen den allgemeinen Anspruch der Aufklärung, denn jede Epoche

und jedes Volk hat einen eigenen Wert.3 Diese geschichtsphilosophischen
Ideen haben einen Einfluss auf Savignys Begriff der Rechtsentstehung gehabt.

2 Die Bibliographie über Savigny und die historische Rechtsschule ist enorm. Statt einer Aufzählung sei

hier auf eine Arbeit hingewiesen, in der Savigny und die historische Rechtsschule in ihrem historischen

Kontext dargestellt werden: Becchi, German Legal Science.
3 Siehe dazu: Becchi, Kulturwissenschaft, S. i69ff.

234



2.2 Volksgeist als prägendes Element

In seinem berühmten Kodifikationsstreit gegen Thibaut kommt Savignys
Hervorhebung des geschichtlichen Bewusstseins besonders zum Ausdruck: Das
Recht ist ein Produkt der Geschichte und nicht mehr etwas Künstliches (ein
Gerüst der Vernunft, wie die Naturrechtler behauptet haben). Es beginnt und
entwickelt sich ebenso mit der Geschichte eines Volkes wie auch andere
gesellschaftliche Phänomene.

«Wo wir zuerst urkundliche Geschichte finden, hat das bürgerliche Recht schon einen bestimmten
Character, dem Volk eigenthümlich, so wie seine Sprache, Sitte, Verfassung. Ja diese Erscheinungen
haben kein abgesondertes Daseyn, es sind nur einzelne Kräfte und Thätigkeiten des einen Volkes, in
der Natur untrennbar verbunden, und nur unsrer Betrachtung als besondere Eigenschaften erscheinend.

Was sie zu einem Ganzen verknüpft, ist die gemeinsame Überzeugung eines Volkes, das gleiche

Gefühl innerer Nothwendigkeit, welches allen Gedanken an zufällige und willkührliche Entstehung

ausschliesst.»4

Es gibt also kein Recht, das für alle Zeiten und Orte, also für alle Völker,
dasselbe sei. Das Recht ist ein Produkt der konkreten und besonderen Geschichte
eines Volkes. Es gibt nur noch besondere Rechte, die sich von Volk zu Volk
unterscheiden, und das wesentliche Merkmal, das ein Volk als Ganzes verbindet,
ist seine gemeinsame Uberzeugung; kurz: Der «Volksgeist».

Befassen wir uns zunächst mit der Idee des Volksgeistcs. Nach Savigny lebte
das positive Recht «in dem gemeinsamen Bewusstsein des Volkes»*. Aber jenes
Recht ist nicht das Ergebnis eines willkürlichen Vertrags von mehreren einzelnen

Willen, gerade umgekehrt ist es der in allen Einzelnen gemeinschaftlich
lebende und wirkende Volksgeist, welcher das positive Recht erzeugt. Savigny
bezeugt dabei den zentralen Gedanken der geistigen Gemeinschaft, die überall
dort zu finden sei, wo Menschen zusammenleben.

«In der That finden wir überall, wo Menschen zusammenleben, und soweit die Geschichte davon

Kunde gibt, dass sie in einer geistigen Gemeinschaft stehen, die sich durch den Gebrauch derselben

Sprache sowohl kund gibt, als befestigt und ausbildet. In diesem Naturganzen ist der Sitz der
Rechtserzeugung....»6

Somit stammt der Volksgcist aus dem gesamten Volk, nicht aus den Einzelnen;

er ist die Seele jenes lebendigen Organismus, welcher das Volk ist. Wenn er
auch nicht zufällig oder auf Grund willkürlicher Vereinbarung entsteht, hat er
dennoch «eine unsichtbare Entstehung». Und zwar entsteht es aus dem Gefühl
innerer Notwendigkeit:

4 Savigny, Vom Beruf, S. 219.
* Savigny, System, S. 14. Der Begriff «positiv» besitzt innerhalb der Rechtswissenschaft die Bedeutung

des gesetzten, d.h. von Menschen gemachten Rechts. Im Gegensatz dazu stehen Rechtsauffassungen,

welche das Recht aus ausser- oder überpositiven Kriterien herleiten, etwa das Naturrecht oder

göttliches Recht.
6 Savigny, System, S. i9ff.

235



«Dieses Gefühl spricht sich am bestimmtesten aus in der uralten Behauptung eines göttlichen
Ursprungs des Rechts oder der Gesetze; denn ein entschicdnerer Gegensatz gegen die Entstehung
durch Zufall oder menschliche Willkür lässt sich nicht denken.»7

Nicht nur gibt es etwas Unsichtbares in unserer Vergangenheit, sondern auch
in unserer Zukunft. Zwar treffe es zu, dass die europäischen Nationen
grundsätzlich vielfältig sind, aber alle werden durch ein unsichtbares Band geeint,
nämlich der «gemeinsame christliche Glaube, aber das letzte Ziel dieser Bewegung

ist unseren Augen verborgen». Der Bezug auf das Christentum ist nicht
zufällig. Zwar gibt es für Savignv eine allgemeine Aufgabe, die jedes einzelne
Volk auf ihre besondere Weise in der Geschichte realisieren muss, aber diese

allgemeine Aufgabe hat ihre Wurzel im Christentum.

«Jene allgemeine Aufgabe allen Rechts nun lässt sich einfach auf die sittliche Bestimmung der menschlichen

Natur zurückführen. So wie sich dieselbe in der christlichen Lebensansicht darstellt; denn das

Christenthum ist nicht nur von uns als Regel des Lebens anzuerkennen, sondern es hat auch in der
Tat die Welt umgewandelt, sodass alle unseren Gedanken, so fremd, ja feindlich sie demselben scheinen

mögen, dennoch von ihm beherrscht und durchdrungen sind.»**

So sieht Savigny, jedenfalls auf die europäischen Völker bezogen, das

Christentum als eine wichtige Grundlage für die Erforschung des Volksgeistes, also
der spezifischen Überzeugungen und (Rechts-) Anschauungen, an. Wir werden
diesen Ansatz weiter unten genauer erörtern.9

2.j Die Aufgabe des Juristenstandes

Wenden wir uns hier aber den weiteren Konsequenzen aus Savignys Konzeption

der historischen Genese des Rechts zu. Wenn es also wahr ist, dass für ihn
das Recht seinen Ursprung in den Sitten und Gebräuchen - und damit auch in
der Religion - hat, und deshalb Recht und Volk ursprünglich eine Einheit bildeten,

so bedeutet dies auch, dass dieser Umstand nur für die erste Phase seiner

Entwicklung gilt. Indem sich das Volk aber weiterentwickelt, entwickelt sich
auch ein Teil des Volkes, der sich (ausschliesslich) mit dem Recht beschäftigt,
und so entstand der Juristenstand. Dieser Zustand ist aber ein eigentümlicher
Organismus, da er ein doppeltes Leben führt: Auf der einen Seite ist das Recht
Teil des ganzen Volkes (der Bezug Recht - Volk bleibt); dies bildet das «politische

Element». Auf der anderen Seite ist das Recht eine Wissenschaft in den
Händen der Juristen. Das wiederum wird als «technisches Element» bezeichnet.
In diesem Gedanken findet sich nun die Vorstellung eines dem Gesetze und
Gewohnheitsrecht gleichgestellten Juristenrechts, die seither aus dem deutschen
Rechtsdenken nicht mehr herauszudenken ist.

Savigny hat diese Idee systematisch in seinem ersten Band des System des

beutigen römischen Rechts (1840) weiterentwickelt.

7 Savigny, System, S. 15.

8 Savigny, System, S. 53b

9 Im Kapitel 3.3.

236



«Es liegt in dem natürlichen Entwicklungsgang der Völker, dass bei fortschreitender Bildung einzelne

Thätigkeiten und Kenntnisse sich absondern, und so den eigenthümlichen Lebensberuf besonderer

Stände bilden. So auch wird das Recht, ursprünglich Gemeingut des gesamten Volkes, durch die
sich mehr verzweigenden Verhältnisse des thätigen Lebens dergestalt ins Einzelne ausgebildet, dass es

durch die im Volk gleichmässig verbreitete Kenntnis nicht mehr beherrscht werden kann. Dann wird
sich ein besonderer Stand der Rechtskundigen bilden, welcher, selbst Bestandtheil des Volkes, in
diesem Kreise des Denkens die Gesammtheit vertritt. Das Recht ist im besonderen Bewusstsein dieses
Standes nur eine Fortsetzung und eigenthümliche Entwicklung des Volksrechts. Es führt daher
nunmehr ein zweifaches Leben: seinen Grundzügen nach lebt es fort im gemeinsamen Bewusstsein des

Volkes, die genauere Ausbildung und Anwendung im Einzelnen ist der besondere Beruf des
Juristenstandes.»10

Die Rechtswissenschaft bekommt demnach eine wesentliche Funktion für das

Rechtsleben: Auf der einen Seite ist sie der notwendige Repräsentant des
Volkswillens, soweit er sich in Gewohnheit und Gesetz darstellt; auf der anderen Seite
aber bearbeitet die Rechtswissenschaft das Produkt des Gesetzes- und
Gewohnheitsrechts und vermittelt seine Umsetzung in die Rechtspraxis, ihre Konkretisierung

im Volksleben. Die Rechtswissenschaft wird so zur Garantin des

Rechtssystems - im Sinne von Savignys Ideal einer sich geschichtlich
entwickelnden Vernunft. Im Gegensatz zur aufklärerischen Wissenschaft der
Gesetzgebung" spricht Savigny von einer Wissenschaft der Juristen. Erstcre würden
ihre Systematik der Geschichte aufzwingen und auf diese Weise deren ständige
Entwicklung lähmen. Demgegenüber ist die Wissenschaft stets nach der Suche

einer «Wahrheit» - welche sich freilich nie vollständig und für immer finden
lässt. Die Wissenschaft aber ist sich der Tatsache bewusst, dass das Recht aus
dem vielfältigen und freien Ausdruck menschlichen Verhaltens entsteht. Wie
schon im Beruf\ so misst Savigny auch im System der Rechtswissenschaft höchste

Bedeutung bei und hält sie - neben der Gewohnheit und den Gesetzen - für
eine dritte Rechtsquelle. Besondere Aufgabe der Rechtswissenschaft als solche
ist es, jenes System herauszubilden, deren Teil sie selbst ist. Obwohl das blosse

wissenschaftliche Recht als solches nicht direkt neues Recht erzeugt; in dem

Augenblick, in dem es (das wissenschaftliehe Recht) sich in der Praxis reflektiert,
trägt es zu seiner Veränderung bei.

«Theoretisch nenne ich hier jede rein wissenschaftliche Forschung, mag sie nun auf Feststellung des

Textes der Quellen, oder auf Erklärung derselben, oder auf ihre Verarbeitung zu Resultaten eines

Rechtssystems, oder auf die innere Vollendung dieses Systems gerichtet sein. Dadurch wird kein

neues Recht erzeugt, sondern nur das vorhandene Recht zu reinerer Erkenntnis gebracht, und insofern

kann diese Arbeit zunächst nicht unter die Rechtsquelle gezählt werden. Dennoch nimmt sie als

eine grosse Autorität eine ähnliche Natur an.«12

Denn obgleich es für jeden möglich ist, diese eigentümliche Autorität in Frage

zu stellen, ist es auch nicht nur ganz selbstverständlich, sondern auch (und vor
allem) im Interesse der Rechtssicherheit, ihr zu folgen, wenn sie sich als gut

10 Savigny, System, S. 45.

" Siehe z.B. Filangieri, La Scienza della legislazione. Vgl. dazu Becchi/Bacher, Die richterliche Begrün¬

dungspflicht.
12 Savigny, System, S. 87L

237



begründet erweist. Nach Savigny kann also in diesem «relativen» Sinn «selbst
eine theoretische Arbeit unter die Rechtsquellen gezählt werden, indem derselben

unter jenen Bedingungen eine gewisse wohlbegründete Herrschaft
zugeschrieben werden muss».11

Aber für Savigny beschränkt sich die Tätigkeit der Juristen nicht auf die «reine
wissenschaftliche Forschung». Das wissenschaftliche Recht selbst hat auch eine

praktische Komponente,

«... welche nicht auf den Inhalt der Quelle für sich beschränkt ist, sondern zugleich das Verhältniss
dieses Inhalts zu dem lebendigen Rechtszustand, in welchen sie eingreifen sollen, also den Zustand
und das Bedürfniss der neueren Zeit, ins Auge fasst.»14

Diese praktische Komponente der Tätigkeit der Juristen hat wissenschaftlichen

Charakter, produziert gleichzeitig aber das Recht selbst. Sic wirkt nicht
als blosse wissenschaftliche Autorität, wie die theoretische Arbeit, sondern sie

«schliesst in Wahrheit neugebildetes Recht in sich».u
Die Methode für diese komplexe wissenschaftliche Tätigkeit, welche also

theoretischer und gleichzeitig praktischer Natur ist, kann keine andere als eine

historisch-systematische sein. Denn die Wissenschaft muss sich nach Savigny
bemühen, den spezifischen «inneren Zusammenhang, welcher alle Rechtsinstitute

und Rechtsregeln zu einer grossen Einheit verknüpft»16, zu entdecken. Die
ordnenden Prinzipien des Systems sollen also induktiv von der geschichtlichen
Erkenntnis der Fakten gewonnen werden. Diese Fakten haben aber keinen
Erkenntniswert an sich, sondern der Erkenntniswert liegt in dem historischen
Prozess, den sie dokumentieren. In der Feststellung und der Erkenntnis der Fakten

erfolgt die Erkenntnis des Volkgeistes, der sich in diesen Fakten enthüllt. Als

Hauptaufgabe bleibt für Savigny die Vielfältigkeit der historischen Fakten zu
einer Einheit zu bringen. Diese Einheit wird aber erst mit der Anwendung einer

systematischen Methode erreichbar, so dass der Bezug auf die Geschichte nicht
die ganze Methode der Bearbeitung des Rechts ausschöpft. Um dieses System
wissenschaftlich zu beobachten, muss der Rechtswissenschaftlcr also den inneren

Zusammenhang der historischen Fakten innerhalb der Rechtsbegriffe in
seine Bestandteile zerlegen und eine systematische Ordnung herstellen. Dank
dem kann die innere Verwandtschaft der einzelnen Rechtsbegriffe miteinander
aufgezeigt und das dem Recht innewohnende System erkannt, systematisiert und

gemäss der historischen Genese weiter ausgebaut werden.17

'3 Savigny, System, S. 89.

14 Savigny, System, S. 90.
'3 Savigny, System, S. 95.
16 Savigny, System, S. 214.
17 Savigny, System, S. XXXVI.

238



2.4 Symbiose zwischen Theorie und Praxis

Ziel der wissenschaftlichen Bemühungen Savignys war die Überwindung der
Kluft zwischen Theorie und Praxis, wie sie durch die naturrechtliche Schule
entstanden war, und Savigny als «das Hauptübel unseres Rechtszustandes»'8
betrachtet. Die schöpferische Kraft der Rechtswissenschaft muss nicht über das
vorhandene Gewohnheits- und Gesetzesrecht hinweg ein neues, bloss auf der
abstrakten Vernunft begründetes Recht konstruieren, sondern sie muss sich eher
als ergänzender Faktor der spontanen Entwicklung des Rechts durch das
konkrete und natürliche Volksleben dieser Entwicklung anpassen. Hierin hegt auch
das konservative Moment, das der historischen Rechtsschule innewohnt. Dennoch

konnte die Konzeption der Geschichtlichkeit des Rechts auch im Sinne
einer Innovation verstanden werden. Sich auf die Geschichte zu stützen, bedeutet

keineswegs, sich alleine auf das Vergangene zu richten, sondern sich der
Tatsache bewusst zu werden, dass sich das Recht in einem fortwährenden Prozess
der Anpassung und der Erneuerung befindet. Geschichtlichkeit des Rechts
bedeutet somit keine reaktionäre Sichtweise, und die Rechtswissenschaft soll
nicht aufgefasst werden «als werde in ihr die aus der Vergangenheit hervorgegangene

Rechtsbildung als ein Höchstes aufgestellt». Vielmehr ist wichtig, dass «der
lebendige Zusammenhang erkannt werde, welcher die Gegenwart an die Vergangenheit

knüpft, und ohne dessen Kenntniss wir von dem Rechtszustand der
Gegenwart nur die äusseren Erscheinungen wahrnehmen; nicht das innere
Wesen begreifen»'9.

3. Die historische Rechtsschule in der Inni rsceiweiz

j.i Das rechtshistorische Umfeld in der Eidgenossenschaft

Auf besonders fruchtbaren Boden, wenn auch mit einiger Verspätung, sticss

die historische Rechtsschule auf dem Gebiet der Schweizerischen Eidgenossenschaft,

namentlich im Gebiet der Innerschweiz. Um nachzuvollziehen, weshalb
die Schule gerade hier ab den iSaoer-Jahren mit ihrer reichen Wirkung begann, sei

ein kurzer Abstecher in die Schweizer Rechtsgeschichte gestattet. Als einleitende

Bemerkung sei darauf hingewiesen, dass das Verhältnis der (deutschsprachigen)
Eidgenossenschaft zur Rechtswissenschaft bis ins 19. Jahrhundert ein ambivalentes

blieb. Während sich dieses bis zum Schwabenkrieg 1499 nicht wesentlich von
anderen Gebieten nördlich der Alpen unterschied, veränderte sich dieses Verhältnis

im 16. Jahrhundert. Während das im n. Jahrhundert wiederentdeckte Römische

Recht in seiner römisch-kanonistischen Form des «Gemeinen Rechts» (ius

commune) in ganz Kontinentaleuropa prägend wurde, stellte die Eidgenossenschaft

eine Ausnahme dar. Hier wurde das mittelalterliche Rechtsverständnis -

18 Savigny, System, S. XXV.
19 Savigny, System, S. XIVf.

239



eine Kompilation aus Standes-, Territorial- und Herrschaftsrechten - sowie die

entsprechenden Institutionen weitergeführt.20 Konsequenz war, dass eine vom
restlichen Europa in vielen Bereichen getrennte Rechtsentwicklung bestand, welche

bis ins 19. Jahrhundert faktisch eine nahtlose Fortsetzung der mittelalterlichen
Rechtszustände darstellte, welche nur in geringem Masse vom Gemeinen Römischen

Recht beeinflusst war.2' Allerdings muss bemerkt werden, dass - entgegen
der älteren Forschung - auch in der Innerschweiz durchaus Beeinflussungen
durch das römische Recht erfolgten.22 Diese konnten sowohl noch aus den
mittelalterlichen Rechtszuständen herstammen, aber auch erst im Laufe der Neuzeit
rezipiert worden sein.2-1 In bestimmten Territorien innerhalb der Eidgenossenschaft,

wie etwa im Gebiet der geistlichen Herrschaft Engelberg, scheint sogar das

gemeine römische Recht - analog zu den anderen Gebieten des heiligen Römischen

Reiches - subsidiär gegolten zu haben. Darauf lässt jedenfalls der Beizug
von gelehrten Juristen und die ausdrückliche Anerkennung des kaiserlichen
Rechts durch die Verleihung des entsprechenden Schwertes schliessen.24 Auch in
anderen (geistlichen) Zentren, etwa der Fürstabtei Einsiedeln, war die gelehrte
Rechtswissenschaft vertreten.25 Im Vergleich aber mit weiten Teilen Kontinentaleuropas

waren diese Rezeptionen vergleichsweise gering.
Mit den liberal-radikalen Bewegungen im Rahmen der Regeneration wurden

in der Schweiz in rascher Folge 1833/34 die Universitäten Zürich und Bern
gegründet, sowie die alte Universität Basel neu organisiert. Damit bestanden nun
plötzlich drei Rechtsfakultäten, die programmatisch den Anschluss an die
allgemeine Deutsche Rechtswissenschaft sicherstellten. Angesichts der komplexen
und «ungelehrten» Rechtssituation in der Schweiz, welche nur durch das
historische Wachsen des Rechts nachvollzogen werden konnte, stellte die historische
Rechtsschule das geradezu ideale theoretische System, und die eidgenössischen
Rechtszustände ein archetypisches Modell dar, um in gemeinsamer Symbiose
von Theorie und Praxis den Rechtszustand zu erforschen.2'' Schnell kristallisierten

sich namentlich in Basel und Zürich bedeutende Rechtswissenschaftler heraus,

die anhand ihrer Forschungen unter dem Leitbild der historischen Rechtsschule

internationale Anerkennung fanden. An erster Stelle steht dabei der
Zürcher Friedrich Ludwig von Keller (1799-1860), einer der frühen Savigny-Schü-
ler in Berlin und einer der ersten, der in der Schweiz den Boden für die historische

Rechtsschule vorbereitete. Er wurde 1S46 auf Puchtas Lehrstuhl nach Berlin
berufen.27 Ebenfalls von grosser Bedeutung waren etwa Vater und Sohn Andreas

20 Elsener, Die Jurisprudenz, S. 46.
21 Segesser, Die Monarchie und die Republik, S. 13.

22 Vgl. Elsener, Die Jurisprudenz, S. 103.

23 Beispiel sind etwa verschiedene römischrechtliche Artikel im Obwaldner Landbuch von 1524/25. Siehe

dazu Bacher, Recht, S. 55.

24 Liertz, Talrecht, S. 13-22.
25 Elsenf.r, Die Jurisprudenz, S. 55ff.
26 Vgl. die Überlegungen bei Bachofen, Besprechung, S. 962.
27 Georg Friedrich Puchta (1798-1846) war ein Freund und der Nachfolger Savignys, der 1842 auf Savig-

nys Lehrstuhl nach Berlin berufen wurde, nachdem er vorher in Erlangen, München, Marburg und

Leipzig gelehrt hatte.

240



Heusler (1802-1868 respektive 1834-1921) und Johannes Schnell (1812-1889) aus
Basel, sowie der Zürcher Johann Caspar Bluntschli (1808-1S81), der in München
und Heidelberg lehrte, und der Glarner Johann Jakob Blumer (1819-1875). Hierbei

ist für die Schweizer Juristen des 19. Jahrhunderts praktisch durchgängig zu
konstatieren, dass sie sich in besonderem Masse politisch engagierten und nicht
selten zu Wortführern und Strategen ihrer politischen Gruppierungen avancierten,

wie dies bei von Keller und Segesser der Fall war. Dies scheint sowohl ein
Charakteristikum jener Zeit überhaupt (man denke an die Frankfurter
Nationalversammlung - spöttisch als «Professorenparlament» bezeichnet), wie auch der
Verhältnisse in der Schweizer Rechtslandschaft im Besonderen zu sein.lS

j.2 Philipp Anton von Segesser

Die meisten Schweizer Rechtshistoriker dieser Epoche ragten mehr durch die

Anwendung der Methodik der historischen Rechtsschule denn durch deren

Weiterentwicklung hervor. Allerdings gab es auch Wissenschaftler, welche diese

Grundlagen nicht nur in ihren Forschungen angewendet, sondern darüber hinaus

auch rechtsphilosophisch weiterentwickelt haben. Als wichtigster Vertreter
dieser Richtung muss der Luzerner Philipp Anton von Segesser von Brunegg
(1817-1888) angesprochen werden, der als einer der bedeutendsten Staatsmänner
der Eidgenossenschaft im 19. Jahrhundert gilt. Segessers Wirken wurde im
Allgemeinen bereits breit erforscht und um seine Person rankt sich eine Vielzahl von
Biographien und Publikationen. Doch gerade aufgrund der Fokussierung auf

Segesser als Politiker und Historiker geriet sein rechtsphilosophisches Wirken
weitgehend in Vergessenheit.29 Dabei ist vorauszuschicken, dass Segesser selber
auch Savigny-Schüler war. Nach Studien in Heidelberg und Bonn zog er -
zunächst entgegen des Rates seines bisherigen Mentors, Chorherr Joseph Widmer

- bewusst auf das Wintersemester 1839/40 nach Berlin, um bei Savigny zu
studieren.,c Bereits im Vorfeld hatte er sich darauf vorbereitet, ihn auch persönlich

kennenzulernen.31 In einem Brief an seine Eltern vom 23. November 1839

schildert Segesser die erste persönliche Kontaktnahme mit Savigny. Zunächst
wurde er durch Savigny am 3. November 1839 in dessen Haus sehr kühl empfangen.

Nachdem er ihm aber die beiden Vorstellungsschreiben aushändigte, änderte

sich dessen Ton plötzlich und Savigny wurde

« Vgl. die interessante Bemerkung des Münchner Historikers Heinrich von Sybel an J.C. Bluntschli:

«Ich [Sybel] bin zu 4/7 Professor und 3/7 Politiker. Sic [Bluntschli] sind umgekehrt zu 4/7 Politiker

und zu 3/7 Professor» (Bluntschli, Denkwürdiges II, S. 309).

19 Bereits 1923 stellte kleiner zutreffend fest: «In der Schweiz hat lange Zeit der Parteiführer Segesser dem

Historiker und Schriftsteller im Licht gestanden» (Fleiner, Philipp Anton von Segesser, S. 185).

30 Secesser, Erinnerungen, S. 34b
51 Zu diesem Zweck liess er sich zwei Vorstellungsschreiben von Chorherr Josef Widmer (1779-1844) und

Dekan Georg Sigrist (1788-1866) ausstellen, die er Savigny bei seinem ersten Besuch übergab; vgl. Con-

zemius, Briefwechsel, Bd. 9, S. 341.

241



«plötzlich ein ganz anderer Mann; kehrte sich mit grösster Artigkeit zu mir, und drükte seine Freude

aus, wiedereinmal etwas von diesen beiden Herren zu vernehmen und erkundigte sich mit Theilnah-
me nach ihren Schicksalen. Nachdem er nun die Briefe durchgegangen, gab er mir einen der besten
Pläze in seinem Collegium, und unterhielt sich, was bei ihm eine höchste Seltenheit sein soll, über eine
halbe Stunde mit mir über die politischen und religiösen Zustände der Schweiz und gieng in der

Artigkeit soweit, mir beim Abschied selbst den Mantel anziehn zu helfen,

Donnerstag, den 21t. ging ich nach der Stunde zu ihm aufs Sprechzimmer und bat ihn, da ich über einige

Sachen gern mit ihm sprechen wollte, um eine Audienz. Er bestellte mich auf Abend halb sieben

in sein Haus, wohin ich mich denn auch, nachdem ich durch ein Glas Liquer meinen Gast erheitert
und gestärkt hatte, begab. Ich wurde sogleich in sein Cabinet geführt, und da behielt er mich anderhalb

Stunden lang, und sprach mit einer Offenheit und Freundlichkeit mit mir, die mich in Erstaunen

setzte; denn der Mann steht so hoch, dass ihm selten ein junger Mensch nahe kommen kann, wie ich
höre.»52

Dieses freundschaftliche Verhältnis scheint das ganze Semester über angedauert

zu haben. Neben rechtlichen wurden zwischen den beiden auch politische
Fragen, etwa zur Jesuitenberufung besprochen, wie Segesser seinen Eltern am 9.
März 1840 mitteilte.M Uberhaupt war Segesscr von der Vorlesung Savignys begeistert,

wie er wiederholt an Familie und Bekannte, etwa seinem Berner Freund
Eduard von Wattenwyl (1820-1874) am 10. November 1839, mitteiltet

«Savignys Vorträge, die seit mehreren Tagen begonnen haben, sind wirklich ganz ausgezeichnet durch
Klarheit und Schönheit des Vortrags, so wie durch wissenschaftliche Tiefe und Eleganz; (...).»55

Es erscheint daher nicht verwunderlich, dass Segessers Rechtsdenken
nachweislich stark von Savigny beeinflusst wurde. Bereits seit dem Ende seiner
Studienzeit entwickelte er daher eine Konzeption, die zwar an der positiv-historischen

Genese anknüpfte, allerdings darüber hinaus einen prägnanten
eschatologischen Einschlag besass. So legte er bereits im ersten Band seines

Hauptwerkes, der Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Lucern (1850-1858, in
vier Bänden publiziert) zunächst folgendes dar:

«Aller pragmatischen Behandlung der Geschichte müssen zwei Grundbegriffe als Unterlage dienen,
weil in ihnen auch alles wahrhaft menschliche Leben sich wesentlich bewegt und gestaltet - Religion
und Recht. Unterschieden von jedem anderen organischen Naturgebilde lebt das menschliche Individuum

ein zweifaches Leben : ein inneres, geistiges, dessen Mittelpunkt die Gemeinschaft mit Gott,
dem Urquell alles Geistes - das religiöse Princip im Denken und Wollen - bildet, und ein äusseres

gesellschaftliches, dessen unterscheidender Character eben in der Begränzung durch die Mitexistenz
anderer menschlicher Individuen liegt.»56

Damit nahm er das organische Wachstum des Rechts getreu den Ideen Savignys

auf, betrachtete es allerdings als vorwiegend formelles Element. Um aber ein

gesamtes, zusammenhängendes Verständnis des Rechts zu erreichen, war für ihn
zwingend notwendig, auch die dahinter stehende Geisteshaltung einzubeziehen

32 Conzemius, Briefwechsel, Bd. 9, S. 392.
33 Conzemius, Briefwechsel, Bd. 9, S. 468.
34 Vgl. Conzemius, Briefwechsel, Bd. 9, S. 410-415.
35 Conzemius, Briefwechsel, Bd, 9, s. 377.
36 Segesser, Rechtsgeschichte I, S. III.

242



- die Religion. Diese stellt sozusagen den geistigen Hintergrund des in Urkunden

und Landbüchern vorhandenen Rechts dar. Namentlich für den Kanton
Luzern, sein konkretes Untersuchungsobjekt, eröffnete sich ein reiches Feld,
indem sich durch den Einbezug religiöser Vorstellung die Rechtsgenese umfassender

darstellen und nachvollziehen Hess, als dies durch eine rein rechtsquellen-
orientierte Untersuchung hätte geschehen können. Dadurch wurde es ihm auch
möglich, den konkreten «Volksgeist» hinter dem Gesetz zu erforschen. Denn
«jene religiöse Überzeugung aller Zeiten und aller Völker aber bildet» nach seiner

Auffassung, «den letzten, geistigen Grund des objectiven, formellen
Rechts»."

j.j Christliche Elemente im Denken Savignys und Segessers

Die bisherige Forschung nahm an, dass der Einfluss des religiösen Elements
in Segessers Rechtsvorstellungen - das unbestritten durch Leopold von Ranke
(1795-1886) und Ferdinand Walter (1794-1879) gefördert wurde - ihn auch zugleich
von der historischen Rechtsschule, jedenfalls von Savignv, entfremdet habe.38

Dieses Urteil mutet etwas gar apodiktisch an, wenn wir uns die oben behandelten

Aussagen Savignys vergegenwärtigen.39
Aus diesen ergibt sich klar, dass die Verbindung Recht - Christentum auch im

Denken Savignys eine tragende Rolle spielte. Die folgende Begriffsjurisprudenz
respektive Pandektenwissenschaft freilich, welche sich an rein formalen Begriffen

orientierte, nahm allerdings hiervon natürlich keine Kenntnis, weshalb in der
weiteren Rcchtscntwicklung des 19./20. Jahrhunderts dieses Element praktisch
ganz verloren ging.49 Vor dem Hintergrund einer neuen Untersuchung Rückerts
über «Religiöses und Unreligiöses bei Savignv» tritt uns gar ein (protestantischer)

Savigny entgegen, welcher der Weltanschauung und Gedankenwelt eines

(katholischen) Segessers äusserst nahe steht. Diese Gemeinsamkeit dürfte nicht
zufällig sein; Savigny war seit seiner Landshuter Wirkungszeit (1S08-1S10) eng mit
dem (katholischen) Regensburger Bischof Johann Michael Sailer (1751-1S32)

befreundet, der ihn auch wesentlich in Glaubensfragen prägte.4' Gleichzeitig
wurde Segesser bereits von seiner Jugend an durch elterliche Bekannte, die sich

dem Sailer-Kreis zurechneten, geprägt. Es war gerade einer der bedeutendsten

Sailcr-Schüler, der Luzerner Chorherr und Professor Joseph Widmer, der 1S3S

dem jungen Segesser riet, seine Studien bei Walter in Bonn und Savigny in Ber-

37 Segesser, Rechtsgeschichte I, S. IV.
38 Vgl. Müller-Büchi, Segesser als Rechtshistoriker, S. 292.
39 Savigny, System des heutigen Römischen Rechts, S. 15,53 f.
40 Schon Beck stellte fest, dass sich bereits unter Georg Friedrich Puchta eine «spekulative Richtung»

entwickelte, die sich von der historischen Methode Savignys abwandte und diese nur noch als

«historischen Faltenwurf» benutzte, tatsächlich aber versuchte, eine «eigenständige Dogmatik des geltenden

Rechts» zu konstruieren (Beck, Friedrich Ludwig von Keller, S. m).
41 Vgl. den Brief Savignys an Sailer vom 18.11.1819, abgedruckt in: Rückert, Religiöses und Unrcligiöses,

S. 58.

243



lin fortzusetzen.42 Sein Leben lang betonte Segesser, dass «seine» Form der
Katholizität wesentlich auf den Einfluss der Sailer-Schüler zurückzuführen sei.4'

Anhand der persönlichen Korrespondenz rekonstruiert Rückert, dass Savig-
nv gerade im Glaubensbereich den Dualismus zwischen dem «Innen» (etwa als

inneres Zeugnis im Glauben oder inneres Gemüt) und dem «Aussen» (etwa als

äusserliche Macht oder Gesetz) besonders betonte.44 Uberzeugend zeigt er auf,
dass für Savignv dieses Verhältnis nicht nur für seine juristischen Schriften
überhaupt einen prägenden Einfluss besitzt, sondern geradezu Savignys Denken als

das Verhältnis «zwischen Gott in uns und in der Kirche, zwischen Staat und
Kirche»45 repräsentiere. Wie nahe stehen nun diese Gedanken den obigen aus Seges-

sers Rechtsgeschichtel Es ist bemerkenswert, dass Segesser gerade diesen Gedanken

Savignys aufgriff und ihn in seiner Rechtsgeschichte weiterentwickelte. In
diesem Zusammenhang ist auch der Dualismus Staat - Kirche zu sehen, der ein

Angelpunkt für Segessers politisches Denken und Handeln darstellt. Als katholischer

Politiker, der ultramontanistischen Strömungen ebenso fern stand wie
antiklerikalen Bestrebungen, propagierte er - namentlich in seiner Schrift Am Vorabend

des Conciliums (1S69) - eine grundsätzliche Trennung von Kirche und Staat;

allerdings nicht auf Grundlage der klassischen liberalen Tradition, sondern im
Sinne einer gegenseitigen Kompetenzteilung, um in positiver Hinsicht eine «freie
Kirche in einem freien Staat» zu ermöglichen.46 Segesser griff in provokanter
Weise bewusst dieses berühmte Zitat des italienischen Ministerpräsidenten
Camillo Benso Graf von Cavour (1810-1S61) auf, um es mit einem neuen
Bedeutungsinhalt zu füllen. Ihm ging es nicht um eine Unterordnung oder ein
Ausschluss der Kirche gegenüber dem Staat, sondern um deren faktische Freiheit und
Gleichrangigkeit. Nur darin sah er eine Möglichkeit, dass die (katholische) Kirche

auch künftig ihre Selbstständigkeit und Unabhängigkeit bewahren könne.

Uberhaupt besass Segcsser seit seiner Studienzeit ein sehr differenziertes Bild
katholischer Politik. Tief in der katholischen Weltanschauung verwurzelt, stand

er einer rein «katholischen Politik» ablehnend gegenüber. Vielmehr arbeitete er
bewusst auf das Zusammenwirken aller konservativen Kräfte, d.h. auch derjenigen

protestantischer Konfession.47 Dementsprechend gehörte er während des

Kulturkampfs zu den (wenigen) einigenden Stimmen, welche sich innerhalb des

kirchentreuen Lagers für eine deeskalierende, interkonfessionelle Politik einsetzten.

Trotz der mitunter auch äusserst kritischen Voten innerhalb der katholischen

Kirche - etwa der Ablehnung des Anspruchs «der Unfehlbarkeit des Papstes

in Glaubenssachen»48 im Vorfeld des I. Vatikanischen Konzils - blieb

42 Ursprünglich riet ihm Widmer noch von einem Wechsel von Bonn nach Berlin zu Savigny ab. Als sich

Segesser allerdings entschlossen zeigte, unterstützte er ihn in diesem Vorhaben: Conzemius,
Briefwechsel, Bd. 9, 196 f., 392.

43 Segesser, Erinnerungen, S. 14.
44 Rückert, Religiöses und Unreligiöses, S. 62ff.
45 Rückert, Religiöses und Unreligiöses, S. 68.

46 Segesser, Am Vorabend, S. 49ff.
47 Vgl. Altermatt, Ghetto, S. 92.
48 Segesser, Am Vorabend, S. 33.

244



Segcsser allerdings auch auf politischem Boden der Kirche treu. Entsprechend
nahm er im Zuge der Abspaltungsbewegung durch altkatholische Gruppierungen

eine ablehnende Haltung gegen dieselben ein und konnte, bedingt durch
seine realpolitische Haltung, die Wirren des Kulturkampfes weitgehend aus dem
inneren Leben Luzerns heraushalten. Für eine umfassende Würdigung Segessers
als Politiker «zwischen den Fronten» des Kulturkampfs sei hier besonders auf
Conzemius verwiesen.49

3.4 Ein Luzerner «Kodifikationsstreit»

In seiner Haltung gegenüber Kodifikationen lässt sich nun Segcsscrs Nähe zu
Savigny besonders erahnen. Im Gegensatz zu anderen Schweizer Anhängern der
rechtshistorischen Schule, welche teilweise sogar ihre historischen Arbeiten als

Vorbereitung für künftige Kodifikation verstanden, blieb Segesser zeitlebens ein

Gegner der Idee, wonach sich das Recht einzig auf eine Kodifikation, dem
verkörperten subjektiven Willen eines Gesetzgebers, zu stützen habe. Demgegenüber

vertrat er die Ansicht, dass das Recht grundsätzlich Ausfluss einer objektiven

Rechtsentwicklung sei, die fest im Volk verankert zu sein habe. Besonders
klar tritt diese Haltung zu Beginn seiner bereits erwähnten Rechtsgeschichte
Luzerns hervor, wo er feststellt:

«Nicht der Staat macht das Recht, sondern das Recht macht den Staat. Daher auch das Recht - und
in ihm der Staat - das Princip steter Fortentwicklung, das historisch-genetische Princip, welches den

bloss logischen Formalismus ausschliesst, das Princip einer Entwicklung, auf der mit Bewusstsein

anerkannten Grundlage des durch den göttlichen Willen und Weltplan in der Geschichte Gewordenen».*0

Dieses betont transzendentale Denken unterscheidet ihn auch von Savigny
und unterstreicht seine Originalität.

Segessers Haltung in der Kodifikationsfrage ist auch insofern bemerkenswert,
als er bereits 1S3S als 21-jähriger Student in Heidelberg, also noch bevor er mit
Savigny in Berlin in Kontakt kam, über seinen damaligen Lehrer (und «Symbol»
der Kodifikations-Anhänger) Thibaut feststellte, dass dieser

«ein völlig positiver Mensch sei, der keine über den hausbackenen Verstand herausgehende Untersuchung

bringt, und das Historische, mit dem er seine Institutionen überladet, auf die geistloseste,

langweiligste Art herdiktiert.''"

Diese kodifikationskritische Haltung bewahrte er auch später in seiner politischen

Tätigkeit. Besonders auffällig ist dies im Kampf mit seinem Luzerner

49 Conzf.mius, Demokrat, S. 64ff.
50 Segesser, Rechtsgeschichtc I, S. IV.
51 Müller, Briefe, S. 8; Conzemius, Briefwechsel, Bd. 9, S. 129. Persönlich, d.h. als Mensch, achtete Seges¬

ser allerdings Thibaut und änderte auch noch im Verlaufe des Semesters seine Meinung über dessen

Lchrstil. So äussert er sich am 25.3.1839 seinen Eltern gegenüber sehr positiv über dessen Vorträge:

Conzemius, Briefwechsel, Bd. 9, S. 213.

245



Widersacher Kasimir Pfyffer (1794-1875) zu sehen.'2 Pfyffer hatte (1820/21) ebenfalls

bei Thibaut und Zachariae in Heidelberg studiert. Im Gegensatz zu Seges-

scr wurde er ein begeisterter Anhänger der Idee eines abstrakten, allumfassenden
Rechts. Im Laufe seiner Tätigkeit als Regierungsrat und Grossratspräsident
schuf Pfyffer praktisch innerhalb von zwei Jahrzehnten ein ganzes Arsenal von
Kodifikationen für den Kanton Luzcrn über sämtliche Rechtsgebiete hinweg.
Höhepunkt war das Bürgerliche Gesetzbuch für den Kanton Luzern, welches
wesentlich durch das Österreichische Allgemeine Bürgerliche Gesetzbuch

(ABGB) und dem Bernischen Civil-Gesetzbuch beeinflusst wurde.'3 Gegenüber
dieser Kodifikationswelle stellte Scgcsscr lapidar fest, dass «das neue, auf sehr

vollständige Gesetzgebung beruhende Recht in das Volksbewusstsein [nicht] tief
eingedrungen»'4 sei. Allerdings ist dabei zu bemerken, dass Segesser, nachdem er
1871 im Anschluss an den Wahlsieg seiner Konservativen Partei in die Luzerner
Regierung berufen wurde, diese Kodifikationen nicht einfach aufhob, sondern
als Produkt einer historischen Entwicklung weiterhin in Geltung beliess und nur
geringfügige Korrekturen anbrachte."

j.j Einfluss der Rechtsvorstellungen auf die Politik

Von besonderem Interesse ist allerdings Segessers Haltung zur Bundesverfassung.

Gerade hier betonte er das organische, bewahrende Element Savignys
besonders, wenn er feststellt:

«Gerade weil ich der historischen Rechtsschule angehöre, welche jeden spätem Rechtszustand aus

dem frühem hervorgehen lässt und ihrer Natur nach konservativ, weder stabil noch revolutionär ist,

musste ich Demokrat sein. Und so ist die Demokratie in diesen Gemeinwesen, deren einem auch

ich angehöre, nicht nur theoretisch, sondern auch historisch begründet.»^

*2 Obschon Pfyffer und Segesser sich weltanschaulich und rechtswissenschaftlich diametral unterschie¬

den, scheinen sie sich gegenseitig geachtet und respektiert zu haben. Dies geht bereits aus dem ersten
Brief Segessers vom 30.11.1844 an Pfyffer hervor, indem er festhält: «Mögen auch meine politischen
Ueberzeugungen denjenigen entgegengesetzt sein, die Sie in Ihrem öffentlichen Leben mit einer
charakterfesten Konsequenz an den Tag legen, die auch ich anerkenne; so liegt dennoch in der Wissenschaft

ein Punkt der Vereinigung, auf welchen die Zerrissenheit der politischen Zustände ihren
Einfluss niemals erstrecken sollte.» Entsprechend antwortete ihm Pfyffer am 14.12.1844: «Sie können auch

meinerseits überzeugt sein, dass meine politischen Ansichten mit keiner persönlichen Abneigung

gegen Andersdenkende begleitet sind, was ich bei aller Gelegenheit an den Tag gelegt zu haben glaube.

Wenn alle Leute in diesem Geiste handelten, manches würde besser stehen.» Conzemius,
Briefwechsel, Bd. 1, S. 273, 286.

53 Huber, Privatrecht IV, S. 191.

54 Segesser, Rechtsgeschichte IV, S. 763.
55 «Wir begannen unsere Wirksamkeit nicht damit, diese nun einmal gesetzlich bestehende umzuwerfen

sondern wir hielten es für unsere Aufgabe, den Übergang aus der alten in die neue Ordnung der

Dinge möglichst leicht zu machen; wir wollten nicht eine Reaktion, sondern eine Verbesserung der

Zustände, die wir bekämpft hatten» (Segesser, Fünfundvierzig Jahre, S. 454). Für die Veränderungen

am Luzerner Bürgerlichen Gesetzbuch (BGB) zwischen 1841 und 1912 siehe Schmid, Pfyffer, S. 128-136.

56 Segesser, Reden, S. XXXIIIf.

246



Allerdings erkannte Segesser die Gefahren einer reinen Mehrheitsdemokratie,
in der eine machtbewusstc Mehrheit schrankenlos über die Minderheit(en)
verfügt; ein Szenario, das in den Jahrzehnten nach dem Sonderbundkrieg 1847 an der
Tagesordnung war. Die Grenze einer solchen «totalitäre(n) Demokratie»57 sah er
nun ebenfalls in der Geschichte begründet, nämlich durch die föderalistische
Struktur der Schweiz. Die Entwicklung der Eidgenossenschaft als organisch
gewachsener Zusammenschluss von einzelnen Staatswesen (Kantonen), einem über
fünf Jahrhunderte dauernden Prozess, und die verschiedenen Kulturen innerhalb
dieses Organismus drängten geradezu auf die Bildung eines Staatenbundes, wie
dies während des Ancien Regimes und der Restauration der Fall war. In Folge
der Niederlage im Sonderbundkrieg 1847 war die Schweizerische Eidgenossenschaft

allerdings als Bundesstaat umgestaltet worden. Für Segesscr war nun die
Schaffung eines solchen Bundesstaates die «Kreierung eines neuen politischen
Körpers, welcher bis zum Jahr 184S dem schweizerischen Staatsrecht völlig
fremd»'8 war. Die Logik der historischen Rechtsschule aber zwang ihn, um nicht
vollends als Reaktionär abgestempelt zu werden - wie dies seinem Freund Karl
Ludwig von Haller (1768-1854) geschah - die Bundesverfassung von 1848 doch
als Folge einer historischen Entwicklung anzuerkennen. Aus diesen Überlegungen

heraus formulierte er den grundlegenden Gedanken seiner politischen
Zielsetzung:

«Der Charakter einer konservativen Politik besteht nicht darin, sprungweise rückwärts zu gehen,
sondern gerade darin, auf der Grundlage des Bestehenden zu bauen, die Legalität des Bestehenden

anzunehmen als eines Produktes der Zeit und einer, wenn nicht innerlich, so doch formell berechtigten

Entwicklung».59

Dieser Gedanke leitete auch seine praktische politische Tätigkeit. Augenfällig
wird dies in den Verfassungskämpfen 1872/74: Nachdem die liberal-radikalen
Kräfte, die sich durch antiklerikale und zentralistische Programmsetzungen
auszeichneten, in der Eidgenossenschaft um 1870 neuen Auftrieb erhielten,
beabsichtigten sie die Totalrevision der Bundesverfassung von 1848 nach ihren
Vorstellungen. Für zahlreiche Konservative stellten diese Bestrebungen ein Dilemma
dar, da sie sich aufgrund ihrer prinzipiellen Ablehnung der Bundesverfassung
nicht zu einem Schulterschluss mit den gemässigt liberal-konservativen Kräften
durchringen konnten, die sich, allerdings mit Berufung auf die Verfassung von
1S4S, ebenfalls gegen die zentralistischen Bestrebungen zur Wehr setzten. Anders
aber Segesser: Dank des obigen Gedankens war es ihm möglich, sich 1872 und

*7 Unter der totalitären Demokratie verstand er die «autoritäre Demokratie», die «auf der dem Grundsatz,

der Staatsomnipotcnz in der Hand der Volksmehrheit (beruhe)» und Kraft ihrer Mehrheit
keinerlei Rücksichten auf Minderheiten, namentlich in religiöser oder kultureller Hinsicht, nimmt
(Segesser, Reden, S. XXXVIII). Es erscheint denkbar, dass Segessers Begriff der «autoritären Demokratie»

durch Alexis de Tocquevilles Konzeption der «Tyrannei der Mehrheit» beeinflusst sein könnte.

Uberhaupt stellt auch Conzemius einige Parallelen im Denken zwischen Segesser und de Tocque-
ville fest: Conzemius, Demokrat, S. 120.

58 Segesser, Reden, S. XXV.
59 Segesser, Fünfundvierzig Jahre, S. 453.

247



1874 Abstimmungskampf gegen die Totalrevision der Bundesverfassung zu
stellen und sich auf diejenige von 1848 zu berufen, obschon er sie ursprünglich
bekämpft hatte.60 Kritikern, die ihm diesen «Widerspruch» zum Vorwurf machten,

setzte er die realpolitischcn Überlegungen der historischen Rechtsschule

entgegen, wodurch es ihm möglich wurde, jeweils auf dem Boden des Bestehenden

gegen weitere, geschichtswidrigc und willkürliche Eingriffe zu kämpfen. Es

sei an dieser Stelle erwähnt, dass seine Argumentation bereits von seinen Zeit-
und Parteigenossen oft nicht nachvollzogen werden konnte.6' Erst die Einbettung

Segessers in die Gedankenwelt der historischen Rechtsschule erlaubt uns,
seine Gedanken und damit seine zuweilen überraschenden Konsequenzen zu
verstehen.62 Seine obige Definition einer konservativen Politik freilich wurde
bereits von seinen Zeitgenossen direkt rezipiert und bildet bis heute den leitenden

Gedanken in der Tradition des politischen Konservativismus.63

4. Fazit

Damit kommen wir nun zu einem kurzen Fazit: Segesscr selber blieb als Symbol

und zugleich weltanschaulicher Festiger der Innerschweizer Konservativen
bis in die Gegenwart im Bewusstsein seiner Partei präsent. Gerade aber diese

Betonung Segessers als Staatsmann verdeckte seine originelle Stellung als einer
der bedeutendsten Schweizer Juristen. Dies mag auch der Grund sein, weshalb
sein Ansatz zur Weiterentwicklung der historischen Rechtsschulc keine oder
kaum Resonanz innerhalb der weiteren Wissenschaft fand. Dies, obschon dieser

Ansatz sich in wesentlichen Teilen mit den persönlichen Auffassungen Savignys
deckt.

Als wichtiges Element erfährt das bereits bei Savigny vorhandene Verhältnis
von Kirche und Staat in politischer und rechtlicher Hinsicht bei Segesser eine

60 Bereits am 2.2.1856 hatte er anlässlich einer Rede im Nationalrat betont, dass seine Kritik in Bezug auf
den seit 1847/48 hängigen Landesverratsprozess gegen die damaligen Führer des Sonderbundes «nichts

mit der Legitimität der gegenwärtigen Bundesbehörden zu thun (habe); auch ich stehe kraft der neuen
Institutionen auf diesem Platze (...)» (Segesser, Reden, S. 100).

61 Etwa vom Obwaldner Ständerat und Bundesrichter Nicolaus Hermann (1818-1888), der 1872 darüber

spottete.
62 An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass vermutlich nicht wenige politisch tätige Juristen, teil¬

weise Schüler Segessers, an der Wende des 19./20. Jahrhunderts ebenfalls aus ihrer Nähe zur historischen

Rechtsschule heraus zur Gedankenwelt Scgcssers gewisse Bezüge besassen. Beispielhaft hierfür
ist etwa der Obwaldner Landammann, Nationalrat und Ständerat Theodor Wirz (1842-1901), der sich

der germanistischen Richtung der historischen Rechtsschule zurechnete, wie aus seiner Eröffnungsrede

zur 44. Jahresversammlung des «Historischen Vereins der V alten Orte» in Sarnen hervorgeht
(«Obwaldner Volksfreund» Nr. 42 vom 16.10.1886 und Nr. 43 vom 23.10.1886). Allerdings stehen

Forschungen über den geisteswissenschaftlichen Hintergrund Innerschweizer Juristen noch weitgehend
aus.

63 Vgl. die Definition des Landammanns Carlo Schmid anlässlich der Appenzeller Landsgemeinde vom
25.4.2010: «Der Konservative ersetzt Bestehendes nicht durch Neues, sondern durch besseres Neues»
und des Obwaldner Landammanns Alexander Höchli (1927-2013) vom 29.5.2010: «Konservative Politik
bedeutet, das Gute zu bewahren, bis man etwas Besseres hat».

248



tiefgehende Bearbeitung und Würdigung. In der Grundannahme einer Rechtskultur,

welche auch über die volksspezifischen Besonderheiten hinaus eine wichtige

Verwurzelung im Christentum zeigt, sind sich beide nicht nur weitgehend
einig, sondern Segesser erweist sich als einer der wenigen Schüler Savignys
überhaupt, der diesen Aspekt aufgriff. Segessers Konzeption des Rechts enthält sogar
eine tiefergehende Komponente, indem er das historisch gewachsene Recht
eschatologisch begreift, wonach «alles Recht mit seinem letzten, ethischen Grunde

in der Religion [wurzelt]». Damit entwickelte er Savignys Gedanken zum
Verhältnis Christentum und historisch gewachsenes Recht weiter und kam zur
obigen Konzeption, die er entsprechend umzusetzen verstand, und die gleichzeitig

seine Originalität hervorhebt; auch gegenüber den ursprünglichen Gedanken
Savignys.

Auf breite Resonanz stiess Segessers Anwendung der historischen Rechtsschule

auf der politischen Ebene. Als weltanschaulicher Anführer der
Innerschweizer Konservativen wirkten seine Ideen massgeblich auf die Staatsvorstel-
lungen künftiger Generationen mit, namentlich im Bereich der theoretischen
Konzeption des Föderalismus und des Konservativismus. Letzterer Zug
erscheint dabei nicht bloss zufällig, sondern deutet auf den tieferen Grund, welcher

der historischen Rechtsschule eigen ist; das organische Wachstum des

Rechts. Ein Wesenszug, der auch andere politisch tätige Rechtswissenschaftler,
nicht zuletzt auch den prcussischcn Minister Savignv der 1840er Jahre, prägte.64

Aus diesen kurzen Ausführungen sei damit darauf hingewiesen, dass die
historische Rechtsschule nicht nur eine rechtswissenschaftliche Dimension
besitzt, sondern gerade in der Schweiz prominent am politischen Diskurs
teilhatte und in diesem Gebiet eine neue und vielleicht auch ungeahnte Blüte fand.

Anschrift der Verfasser:
Prof. Dr. Paolo Bccchi
Mike Bacher, MLaw
Universität Luzern
Lehrstuhl für Rechts- und Staatsphilosophie
Frohburgstrassc 3

6002 Luzern

64 Zur Kontroverse über die politische Haltung Savignys siehe u.a. Mohnhaupt, Quaderni, S. 35iff., und

Rückhkt, Der unbekannte Savignv, S. 6t 1. hur die Zeit der Restauration wird Savignys grundsätzlich
konservative Haltung allerdings kaum ernsthaft in Zweifel gezogen.

249



Bibliografie

Altermatt, Ghetto
Altermatt, Urs, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der nationalen

Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-1919, Freiburg 19953.

Bacher, Recht

Bacher, Mike, Das Recht in den Sagen Obwaldens, Halle (Saale) 2011 Signa Ivris 9).

Bachofen, Besprechung
Bachofen, Johann J., Besprechung Friedrich Ludwig von Kellers «Semestrium ad M. Tullium Cicero-
nem libri sex», in: Schneider, Robert (Hrsg.), Kritische Jahrbücher für Deutsche Rechtswissenschaft

12, 1842, S. 961-1007.

Becchi, Kulturwissenschaft
Becchi, Paolo, Die Ursprünge der Kulturwissenschaft in Deutschland und ihre Wirkung auf die

geschichtliche Rechtswissenschaft, in: Senn, Marcel/Puskäs, Daniel (Hrsg.), Rechtswissenschaft als

Kulturwissenschaft?, Stuttgart 2007, S. 169-175.

Becchi, German Legal Science

Becchi, Paolo, German Legal Science: The Crisis of Natural Law Theory, the Historicisms, and

«Conceptual Jurisprudencc», in: Pattaro, Enrico et al. (Hrsg.), A History of the Philosophy of Law
in the Civil Law World, 1600-1900, Dordrecht/FIeidelberg/London/New York 2009, S. 185-224.

Becchi/Bacher, Die richterliche Begründungspflicht
Becchi, Paolo/Bacher, Mike, Die richterliche Begründungspflicht. Eine Errungenschaft der Aufklärung,

in: Bommer, Felix/Berti, Stephen V. (Hrsg.), Verfahrensrecht am Beginn einer neuen Epoche,
Zürich/Basel/Genf 2011 (Luzerner Beiträge zur Rechtswissenschaft 53), S. 205-224.

Beck, Friedrich Ludwig von Keller
Beck, Alexander, Friedrich Ludwig von Keller, in: Schulthess, Hans (Hrsg.), Schweizer Juristen der
letzten hundert Jahre, Zürich 1945, S. 107-133.

Bl.untschli, Denkwürdiges
Bluntschli, Johann C., Denkwürdiges aus meinem Leben, Bd. 1-3, Nördlingcn 1884.

Conzemius, Demokrat
Conzemius, Victor, Philipp Anton von Segesscr 1817-1888. Demokrat zwischen den Fronten, Einsiedeln

1977.

Conzemius, Briefwechsel, Bd. 1

Conzemius, Victor (Hrsg.), Briefwechsel Philipp Anton von Segesser, Bd. 1 (1840-1848), Zürich/Ein-
siedcln/Köln 1983.

Conzemius, Briefwechsel, Bd. 9

Conzemius, Victor, (Hrsg.), Briefwechsel Philipp Anton von Segesser, Bd. 9 (1827-1841), Freiburg i.Ü.
2011.

Elsener, Die Jurisprudenz
Elsener, Ferdinand, Die «Jurisprudenz» in der Stiftsbibliothek Einsicdeln vom 16. bis ins 18. Jahrhundert,

in: Der Geschichtsfreund 111, 1958, S. 36-104.

Filangieri, La Scienza della legislazione
Filangieri, Gaetano, La Scienza della legislazione, Neapel 1780-1788.

Fleiner, Philipp Anton von Scgesser

Fleiner, Fritz, Philipp Anton von Segesscr, in: Freie Vereinigung Gleichgesinnter Luzern. Festschrift,
Zürich 1923, S. 182-185.

Huber, Privatrecht
Huber, Eugen, System und Geschichte des schweizerischen Privatrechts, 4 Bde., Basel 1885-1894.

Lifrtz, Talrecht

Licrtz, Lorenz, Das Engelberger Talrecht: Eine Rechtsgeschichtlichc Studie, Engelberg 1906.

Mohnhaupt, Quaderni
Mohnhaupt, Heinz, Quaderni Fiorentini per la storia del pensiero giuridico moderno su Federico
Carlo di Savigny 9, 1980, S. 351-355.

25°



Müller, Briefe

Müller, Anton, Briefe aus Philipp Anton von Segessers Studienzeit, in: «Civitas». Monatsschrift des

Schweizerischen Studentenvereins 6,1950-51, S. 176-185.

Müller-Büchi, Segesser als Rechtshistoriker
Müller-Büchi, Emil F.J., Segesscr als Rechtshistoriker. Seine Stellung innerhalb der historischen
Rechtsschulc und das Verhältnis zu Ranke, in: Der Geschichtsfreund 125,1972, S. 281-332.

Nörr, Savignys philosophische Lehrjahre
Nörr, Dieter, Savignys philosophische Lehrjahre: ein Versuch, Frankfurt a.M. 1994.

Rückert, Der unbekannte Savigny
Rückert, Joachim, Der unbekannte Savigny. Offene und verdeckte Lücken unserer Savigny-Kennt-
nis, in: Savigny-Studien, Frankfurt am Main 2011 (Savignyana 9), S. 3-15.

Rückert, Religiöses und Unreligiöses
Rückert, Joachim, Religiöses und Unreligiöses bei Savigny, in: Savigny-Studien, Frankfurt am Main
2011 (Savignyana 9), S. 55-75.

Schmid, Kasimir Pfyffer
Schmid, Annemarie, Kasimir Pfyffer und das Bürgerliche Gesetzbuch für den Kanton Luzern
(1831-1839), Bern i960.

von Savigny, Beruf
von Savigny, Friedrich C., Vom Beruf unserer Zeit für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft (1814),

in: Politik und Neuere Legislationen. Materialien zum «Geist der Gesetzgebung», Frankfurt am Main
2000 Savignyana 5), S. 215-300.

von Savigny, System

von Savigny, Friedrich C., System des heutigen Römischen Rechts, Bd. 1, Berlin 1840.

von Segf.sser, Rechtsgcschichte

von Segesser, Philipp A., Rechtsgcschichte der Stadt und Republik Luzern, Bd. 1-4, Luzern 1850-1858.

von Segesser, Die Monarchie und die Republik
von Scgesser, Philipp A., Die Monarchie und die Republik, in: Europa und Amerika, Luzern 1866

(Studien und Glossen zur Tagesgeschichtc).

von Segf.sser, Am Vorabend

von Scgesser, Philipp A., Am Vorabend des Conciliums, Basel 1869 (Studien und Glossen zur
Tagesgeschichte).

von Segesser, Reden

von Segesser, Philipp A., Reden im schw. Nationalrathe und staatsrechtliche Abhandlungen 1848-1878,

Bern 1879 (Sammlung kleiner Schriften, Bd. 3).

von Segesser, Fünfundvierzig Jahre

von Scgesser, Philipp A., Fünfundvierzig Jahre im Luzernischen Staatsdienst, Bern 1887 (Sammlung
kleiner Schriften, Bd. 4).

von Segf.sser, Erinnerungen
von Scgesser, Philipp A., Erinnerungen, Luzern 1891.

251




	Der Einfluss der historischen Rechtsschule auf die Innerschweizer Politik am Beispiel des Staatsmanns Philipp Anton von Segesser (1817-1888)

