
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 165 (2012)

Artikel: Volkstümliches Fest, Verstorbenengedenken, vaterländischer Diskurs

Autor: Heinzer, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volkstümliches Fest, Verstorbenengedenken,

vaterländischer Diskurs.

Die Sempacher Gedenkfeier vom ausgehenden
18. bis zum ausgehenden 19. Jahrhundert

Andre Heinzer



Die Feier als Totenmemoria 177

Politik und Tugendsame in den Ehrenpredigten 179

Die Organisation der Gedenkfeier 187

Zusammenfassung 193

Bibliografie 195

174



Nach der bei Sempach geschlagenen Schlacht manifestierte sich alsbald der
Wille der städtisch-luzernischen Bürgerschaft, das Ereignis an regelmässig
abzuhaltenden Gedenktagen zu feiern. Wie das im Konkreten geschehen sollte, blieb
weitgehend offen: Als einzigen Akt der geplanten Feierlichkeiten nennt der
Luzerner Stadtschreiber Nikiaus Schulmeister eine Almosenabgabc. Die bei den
Franziskanern öffentlich ausgestellten feindlichen Fahnen sollten ihrerseits den

Sieg zwar beständig sichtbar machen, waren aber offenbar nicht für weitergehende

symbolische Handlungen im feierlichen Rahmen vorgesehen.1
Als Gründe für die Errichtung eines Feiertags nennt Schulmeister implizit den

Schlachtensieg selber, das Bedürfnis an eine stete Erinnerung an diesen und die
ob des Sieges empfundene Dankbarkeit gegenüber Gott. Oder, abstrakter
ausgedrückt: Religiös «richtige» Verhaltensweisen, die Wahrnehmung als eigenständige

Gruppe und der Wille, diese mit den ewig wiederkehrenden Feiertagen zu
unterfüttern, waren den Luzernern Motivation für die Errichtung des Feiertages.2

Dabei bot die wiederkehrende Beschäftigung mit dem Sieg jeweils Gelegenheit,

Stärke und Selbstbewusstsein des Gemeinwesens in Erinnerung zu rufend
Und die Totenmemoria? Dieser kam unmittelbar anschliessend an die Schlacht

in Luzern offenbar nur im privaten Rahmen, nämlich im Stiften von Jahrzeiten
für Schlachtgefallene durch Familienangehörige Bedeutung zu. Demgegenüber
stand im kollektiven Umfeld die Ereigniserinnerung im Vordergrund.4 Anders
verhielt es sich in habsburgischcn Landen, wo rund 25 Jahre nach der Schlacht der

1 StALU COD 3655, fol. 221% gedruckt u.a. in SSRQ LU Bd. 1, S. 136-137, Nr. 52; vgl. auch Hugener,
Totengedächtnis, S. 223-238; vgl. auch den Beitrag von Rainer Hugener in diesem Band. Tatsächlich
berichtet Schulmeister von den «cives», die den Willen zur Abhaltung von Feierlichkeiten «volunt et
constituerunt». Von einer Aktion des städtischen Rates ist dagegen nirgends die Rede.

Neben dem Gedächtnis für die jeweiligen Schlachtgefallenen werden Gottes «grosse gnad» und die

«gross getaten» der in den Schlachten involvierten Vorfahren auch vom Landammann, dem Rat und
den Landleutcn von Uri bei der Errichtung eines kollektiven Jahrzeittages 1489 genannt. Ähnlich sprechen

die Schwyzer von der gottgegebenen «victoria» bei Morgarten, der sie seit dem beginnenden 16.

Jahrhundert mit einem allgemeinen Feiertag gedenken wollten, FIenggeler, Schlachtenjahrzeit, S. 7,

64; zum kollektiven Gedächtnis Assmann, Gedächtnis, vor allem S. 35 ff.; Assmann, Religion, S. 15-20.
Theorien von Friedrich Nietzsche, Sigmund Freud und Maurice Halbwachs weiterentwickelnd,
beschreibt Assmann die Funktion des kollektiven Gedächtnisses primär darin, eine kollektive Identität

zu vermitteln. Für das kollektive Gedächtnis bezeichnend sind die Dominanz gesellschaftlicher
Werte und seine Anfälligkeit für politisierte Erinnerungsformen. Geschichte dient hier der Einschwö-

rung auf gemeinsame politische Ziele, wobei der politische Totenkult, wie Assmann explizit bemerkt,
eine bedeutsame Rolle spielt. Erinnerte Geschichte alimentiert im Weiteren das sogenannte kulturelle

Gedächtnis, das im Gegensatz zum kommunikativen Gedächtnis regelmässig mit weit zurückliegenden

Fixpunkten operiert. Vergegenwärtigungen haben oft Fcstcharaktcr mit dem Ziel, über die

Erinnerung an die Geschichte die Gruppenidentität zu konsolidieren.
3 Ähnliche Gründe dürften dafür ausschlaggebend sein, dass spätmittclalterlichen Schlachten historio-

grafisch hauptsächlich von den Siegerparteien aufgearbeitet wurden: «Die Sieger schreiben die

Geschichte.», vgl. dazu Clauss, Kriegsniedcrlagen, S. 140 f. Der umgekehrte Fall, «Geschichte wird von
den Siegern vergessen», kommt freilich auch vor, wie der englische Historiker Peter Burke bemerkt,
vgl. Assmann, Erinncrungsräumc, S. 138 f., die in diesem Zusammenhang auf die Delegitimicrungsauf-
gabe als eine neben anderen Aufgaben des Funktionsgedächtnisses hinweist.
Vgl. Graf, Schlachtcngedcnkcn, S. 65, der als Ursprung von Schlachtengcdenktagen deutscher Städte
das Gedenken an die Toten festhält.

175



Die 1841 gemalten «Eidgenossen bei der Leiche Winkelrieds» von Ludwig Vogel gehören wohl zu den

bekanntesten Winkelrieddarstellungen. Das Ölgemälde wurde in der Folge öfters reproduziert, so auch für
den vorliegenden Druck, der 1886 angefertigt wurde, MS RMS 0990.

Neffe Leopolds III., Herzog Friedrich IV., eine singulare Jahrzeitstiftung zu einer
kollektiven Gedenkfeier erweiterte und dadurch ebenso das Gedenken an die
Schlacht wie die Erinnerung an die eigentlich rechtmässige Herrschaft Habsburgs
wach hielt. Erst nach der Niederlage bei Arbedo 1422 zog Luzern nach, verordnete

erstmals einen kollektiven Gedenktag für Schlachtgefallenc, um 1501 im Nachgang

an den für die eidgenössische Identitätsbildung wichtigen Schwabenkrieg
eine umfassende Schlachtjahrzeitverordnung vorzulegend

Totengedenken und Ereigniserinnerung blieben dann mindestens im
ausgehenden 18. Jahrhundert und praktisch während des gesamten 19. Jahrhunderts
zwei zentrale Anliegen der Sempacher Jahrzeitfeiern. Obwohl grundsätzlich
verschieden - hier das andachtmässige Totengedenken, dort das an martialische
Vorstellungen geknüpfte gemeinsame Erinnern an Kampf und Heldenmut der
Vorväter - Hessen sich die beiden Aspekte auch in einem komplementären Verhältnis
zueinander darstellen. Am sinnenfälligsten ausgedrückt ist diese Verschränkung
wohl in den verschiedenen Bilddarstcllungen vom Opfertod Winkelrieds:
Heldentum und Tod fallen dort in eins, und dem Betrachter werden gleichzeitig das

Vorbild des Helden wie die Notwendigkeit, seiner im Gedächtnis der christlichen
Gemeinschaft zu gedenken, vor Augen geführt.

* Vgl. dazu Hugener, Totengcdcichtnis, S. 225-230.

176



Im Weiteren darf auch nicht ausser Acht gelassen werden, dass das Totengedenken

an sich genauso wie der ausgangs des 14. Jahrhunderts festgesetzte Feiertag

von einer Gemeinschaft getragen wurde und somit seinerseits für kollektive
Identitätsbezüge landesherrschaftlichcr, bündnisrelevanter, staatlicher oder
konfessioneller Art instrumentalisiert werden konnte.6 Der aus der Dynastie Habsburg

stammende König Friedrich III. etwa besuchte im Anschluss an seine

Krönung in Aachen zum Reichsoberhaupt das Grab seines Grossvaters Herzog
Leopold III. im Kloster Königsfelden, um unter anderem im gemeinsamen
Gedenken an die Toten von Sempach den vorländischen Adel stärker an das

Haus Osterreich zu binden.7 Ähnliche Funktionen besass die kollektive Toten-
memoria auf der «anderen» Seite, derjenigen der Eidgenossen: Dort eignete dem
Gedenken an die in Schlachten gewaltsam zu Tode gekommenen Vorfahren ein
heilsgeschichtlichcr Aspekt, der sich zur Veranschaulichung einer gewachsenen
Schicksalsgemeinschaft bestens instrumentalisieren Hess.8

Die Feier als Totenmemoria

Den Zweck der Feier, Jahrzeithaltung, kollektive Ereigniserinnerung oder
eine Mischform von beiden, interpretierten die an den Gedenkfeiern auftretenden

Ehrenprediger in jeweils unterschiedlicher Weise. Franz Bernhard Göldlin,
damals Stiftspropst zu Beromünster, erachtete 1808 die Feier in erster Linie als

eine Stiftung der eidgenössischen Ahnväter zur «Seelen-Ruhe der Freunde und
Feinde zum Lob und Dank Gottes».9 Wohl ebenfalls zunächst das Totengeden-
ken im Sinn hatte zwölf Jahre später der Pädagoge und Escholzmatter Pfarrer
Franz Josef Stalder, als er das «Andenken der entschlafenen Helden» betonte.
Dieses Andenken, so Stalder, solle hier an der Gedenkfeier, in «stiller Andacht
und Anbetung der göttlichen Vorsehung» gefeiert werden.10 Nichts mehr von
stiller Andacht wissen wollte dagegen der Ehrenprediger von 1831, der Surseer
Dekan und Wolhuser Pfarrer Georg Sigrist. Er betrachtete die Feier als vaterländisches

Fest und rückte an die Stelle der entschlafenen Helden das kleine,
kämpferische Volk, das der Welt sagt, was es vermag." Ebenfalls primär vaterländischer

Art war die Feier in der Wahrnehmung von Joseph Georg Staffelbach,
Pfarrer von Meierskappel und Ehrenprediger 1868. Er plädierte für einen Erinne-
fungstag zu Ehren der «denkwürdigen Schlacht, welche Freiheit und Unabhängigkeit

unseres Vaterlandes auf Jahre hinaus entschied».12

6

Vgl. Assmann, Gedächtnis, S. 63.
7 Krieb, Totengedenken, S. 83-85.

Hugener, Gefallene Helden, S. 15-26. Anhand der Schlacht am Stoss und des Schlachthclden Uli
Rotach beschreibt Hugener beispielhaft die jeweils unterschiedlichen Bedeutungszuweisungen, die
solchen Ereignissen und Ereignisträgern im Rahmen künftiger Uberlieferungsbildung zukamen.
Festrede 1808; zu Franz Bernhard Göldlin Hörsch/Bannwart, Pfarr- und Weltklerus, S. 161 f., Nr. 314.

10 Festrede 1820; zu Franz Josef Stalder Hörsch/Bannwart, Pfarr- und Weltklerus 1700-1800, S. 390 f., Nr.
928.

Festrede 1831; zu Georg Sigrist SKZ 1866/22, S. 26 f., 31, 39,177-179, 211-213, 219-222, 252 f., 319-321.
Festrede 1868; zu Georg Staffelbach SKZ 1892/17, S. 135; Vaterland, 20. April 1892.

177



Während nun die Ehrenprediger den Gedanken an das Vorbild der Ahnväter

gerne nach ihrem Weltbild formten oder an zeitgenössische Umstände anpass-
ten, eignete dem Aspekt des rituell-religiösen Totengedenkens ein eher statischer
Charakter. Beim Totengedenken ging es um die Pflicht der Nachkommen, das

Andenken an den Verstorbenen aufrechtzuerhalten und im Gebet auf dessen

Heilsmehrung im Jenseits hinzuwirken. Wesentlich war die Namensnennung
des Verstorbenen, denn dadurch wurde dieser unter den Lebenden gegenwärtig;
dies nicht nur in emotioneller und kognitiver Hinsicht, sondern bis zum
ausgehenden 18. Jahrhundert auch als Rechtssubjekt mit sozialem und rechtlichem
Status.^ Wie wichtig für das Gedenken überdies der Aspekt der Gemeinschaft war,
hat die Forschung schon hinlänglich herausgearbeitet.'4

Bei der Schlachtjahrzeit oder - im individuellen Rahmen - der Jahrzeit
handelte es sich um die spezifische Form des Totengedenkens, genauer um eine

Seelgerätstiftung an die Kirche zugunsten von bestimmten Verstorbenen.1' Ihren
Ursprung hatten die Jahrzeitstiftungen im ausgehenden Hochmittelalter,
beginnenden Spätmittelalter, also in einer Zeit starker Jenseitsorientierung. Entscheidend

für die Etablierung der Jahrzeit war die theologische Entwicklung des

Fegefeuers: 1274 vom Konzil von Lyon zum Dogma erklärt und ein gutes halbes

Jahrhundert später von Papst Benedikt XII. (1334-1342) definitiv ausformuliert,
verwarf es die Idee von einem allgemeinen Zwischenzustand der Toten. An dessen

Stelle trat das individuelle Gericht unmittelbar nach dem Tod, welches die

Guten bei Gott im Himmel, die Bösen in der Hölle und die Unvollkommenen
zunächst im purgatorium sein Hess. Erst nach erfolgter Reinigung der noch un-
verbüssten Sünden fanden dann auch diese Aufnahme in die himmlische
Gemeinschaft.

Das Fegefeuer offenbarte den Laien deutlich die Notwendigkeit der
Seelenheilvorsorge; das bereits seit dem Frühmittelalter entwickelte, differenzierte und
tarifierbare Bussensystem zeigte diesbezügliche Möglichkeiten auf.'6 Wichtig
!3 Oexle, Memoria, S. 385; vgl. auch Assmann, Gedächtnis, S. 60-63; Assmann, Erinnerungsräume, S. 15 f.,

33-38. Damit ein entscheidender Aspekt des Totengedenkens, die dauerhafte Erinnerung der Lebenden,

umgesetzt werden kann, muss das gedachte Objekt vom Erfahrungsgedächtnis der Zeitzeugen in
das kulturelle Gedächtnis der Nachwelt übertragen werden (vgl. Anm. 3). Das kulturelle Gedächtnis

ist anders als das lebendige Erfahrungsgedächtnis mediengestützt, indem es auf Denkmäler, Gedenkstätten,

Museen und Archive zurückgreift.
14 Neben anderen zitiert Assmann, Gedächtnis, S. 63, den Memoriaforscher Karl Schmidt, der das Toten¬

gedächtnis paradigmatisch als ein Gedächtnis, «das Gemeinschaft stiftet», erachtete. Wollasch,
Verbrüderung, S. 215-232, verweist auf klösterliche societates und fraternitates des Früh- und Hochmittelalters,

die Mönche wie Laien, Herrscher und Arme umfassten. Sie boten Gewähr für eine

Gemeinschaftszugehörigkeit über den Tod hinaus. Im ausgehenden Hochmittelalter wurden die
monastischen Verbrüderungen zunehmend von städtischen Bruderschaften abgelöst. Die wesentlichen

Elemente, das Totengedenken und Sorge für die lebenden Armen, blieben indessen dieselben.
15 Ubersichten zu Entwicklung und Ausgestaltung der Totenmemoria sowie zum Stiftungswesen bieten

Arnold Angenendt, Toten-Memoria, S. 79-198; Lusiardi, Stiftung, S. 47-70.
16 Zu diesem Aspekt vgl. z.B. Wehrli-Johns, Fegefeuer, S. 47-58; Tremp, Buchhaltung, S. 123. Angenendt,

Toten-Memoria, S. 158-161, verweist für die Entwicklung der Fegefeuerlehre auf den Einfluss Papst

Gregors des Grossen. Unter anderem führte dieser das Beispiel eines im Läuterungsfeuer büssenden,

davon alsbald aber wieder wegen zu Lebzeiten erbrachten Almosen- und Gebetsleistungen erlösten
Diakons an. Lusiardi, Familie, S. 366 f., weist in diesem Zusammenhang auf die Predigttätigkeiten von

178



war dabei der Einsatz von Kapital: Nur wer solches aufbringen konnte, war in
der Lage, über eine Stiftung das Schicksal seiner Seele im Jenseits zu beeinflussen.

Indem der Stifter nun eine Schenkung tätigte, erhielt er nach seinem Ableben

ein Anrecht auf eine Leistung der noch Lebenden. Eine solche Leistung war
seit dem 13. Jahrhundert in zunehmendem Mass die Abhaltung eines Jahrtages
für den Verstorbenen. Dieser beinhaltete als zentrales Element die eingangs
erwähnte individuelle Totenmesse, die bereits Papst Gregor der Grosse (590-604)
empfohlen hatte, die den Laien aber lange Zeit nur in beschränktem Mass zugute

gekommen war. Jetzt, im späten Mittelalter, konnten die Stifter ihre Jahrzeiten

auch viel individueller gestalten. Dabei beinhalteten die Jahrzeitfeiern je nach
Stifterwillen verschiedene liturgische und karitative Elemente, namentlich die
Abgabe von Almosen an Bedürftige. Sie begannen optional mit einer Vigil,
einem Vorabendgottesdienst, und schlössen, wenn der Stifter dies so wollte, eine
spätere Seelmesse mit ein.

Politik und Tugendsame in den Ehrenpredigten

Hatten so Gedenkfeiern an sich wichtige seelsorgerische Funktionen zu
erfüllen, kam dieser Aspekt in den Sempacher Ehrenpredigten vergleichsweise
wenig zum Ausdruck; vielleicht deshalb, weil dieses Feld schon ausreichend von
den liturgischen Verrichtungen für die Toten abgedeckt oder das «Totengedenken»,

da zu ritualisiert und resistent gegenüber zeittypischen Umständen von
vermeintlich aktuelleren Themen in den Hintergrund gedrängt worden war.
Nebst persönlichen Präferenzen der Ehrenprediger entscheidend war hier
wohl auch, dass die Festveranstalter von ihren Rednern in erster Linie einen Beitrag

zum Wohl des profanen Gemeinwesens - dem Staat oder der Nation -
erwarteten.

Dieser Anspruch äusserte sich zunächst im Zuge der vaterländischen Aufklärung

ab ca. der Mitte des 18. Jahrhunderts - zu einer Zeit, als gebildete Eliten mit
Verve auf ein verstärktes gemeineidgenössisches Bewusstsein hinarbeiteten.'7
Dabei engagierten sich vorab die zahlreichen patriotischen und überkonfessionellen

Gesellschaften, welche unermüdlich auf die verklärte Hcldcnzeit mit
ihrem beispielhaften eidgenössischen Gemeinsinn verwiesen. Schlachtjahrzeiten
irn Besonderen sollten nach den Vorstellungen der aufgeklärten Patrioten eine
überregionale, vaterländische Ausprägung erhalten und so eine eidgenössisch

Bettelorden hin. Diese veranschaulichten gut, wie Stifter von Gedenkfeiern Schutz vor der Wiederkehr

der Fegefeuerseelen erhofften, ganz abgesehen davon, dass solche Stiftungen auch jenseitige Vorteile,

etwa die Anrechnung der Memoria als gutes Werk oder die Fürsprache der erlösten Seelen,

intendierten. Den merkantilen Aspekt solcher spätmittelalterlichen Stiftungen, die geprägt waren von
der Vorstellung, dass Höllen- und Fegefeuerängste nach Kaufmannsart durch möglichst grosszügige
Stiftungen obsolet würden, beschreibt neben vielen anderen Hamm, Religiosität, S. 335-352. Die diese

rechenhafte Praxen bisweilen wertende Geschichtsforschung wird schon seit längerem durch menta-
litäts- und sozialgeschichtliche Argumente relativiert, so etwa bei Angenendt, Toten-Memoria, S. 198;

Pfaff, Pfarrei, S. 269 f.
'7 Fankhauser, Dornacher Schlachtfeiern, S. 344-350.

*79



integrative Wirkung entfalten.18 Diesen Erwartungen entsprachen an der Gedenkfeier

in Sempach mindestens jene Ehrenprediger, die mit dem feu sacre vaterländisch

Missionierender den Fokus ihrer Ausführungen ganz und gar auf
guteidgenössische Tugenden legten: Freiheit, Vaterland, Fleldenmut allenthalben,
wohingegen die Ritter Österreichs in ihren Reden eher schlecht wegkamen. Den
eidgenössisch-österreichischen Gegensatz brachte 1785 etwa der Luzerner
Theologieprofessor Joachim Braunstein auf den Punkt: «Dort stampfen racheschnaubende,

herausfordernde Menschenwürger [Österreicher]; da stehen sich vertheidigen-
de, zu den äussersten Mitteln gezwungene Bürger [Eidgenossen],Solche
Ehrenprediger kannten ihren Johannes Müller somit bereits, bevor dieser seine

«Geschichten der Schweizerischen Eidgenossenschaft» überhaupt vollendet hatte.

Nach den obrigkeitlichen Wünschen an die Ehrenprediger zu urteilen, ging es

während der Helvetik in nationalem Sinn weiter: Die Redner sollten sich durch
echten Patriotismus auszeichnen und ihre Predigten unter anderem dem Thema
«Freiheit» widmen;20 keine Spur jedoch von kämpferischen Reden, von
möglichen Winkelriedstaten wider die französischen Truppen, die im Frühjahr 1798

in schweizerisches Gebiet einmarschiert waren und Ende April Luzcrn besetzt

hatten; und «Freiheit» als Predigtthema, obwohl es nach dem französischen
Einmarsch in die Schweiz Freiheit nach alteidgenössischcm Vorbild nicht mehr gab

- ein Widerspruch, könnte man meinen. Zieht man aber den umfassenden
Freiheitsbegriff der französischen Revolution in Betracht, die viel zitierte liberte,
wird klar, was Freiheit hier meinte: die soziale und politische Freiheit der Untertanen

gegenüber den aristokratischen Regimes, die Gleichheit aller, ungeachtet
ihrer ständischen Herkunft. Dafür liess sich auch der Freiheitskampf der
Eidgenossen bei Sempach gebrauchen.21

So pointiert waren die Anforderungsprofile an die Prediger im Anschluss an
die Helvetik nicht mehr: Zwar wünschten die Festveranstalter - ungeachtet ihrer
politischen Couleur - nach wie vor ein gewisses Mass an vaterländischem Eifer.
Andererseits verlegten sie sich immer mehr auf allgemeine Charakteristika, auf
die Tugendhaftigkeit, die Beredsamkeit oder den Scharfsinn eines Predigers, auf

18 Suter, Winkelried, S. 96-126. Suter nennt als einen der eifrigsten Fürsprecher für helvetisches Gedankengut

im katholischen Bereich den bereits bekannten Schüpfheimer Pfarrer Franz Joseph Stalder

(1757-1833). Er war es, der 1796 die Feiern zu «gemeineidsgnössischen Vergnügen» erweitert haben

wollte.
'9 Joachim Braunstein, Festrede an der Schlachtfeier in Sempach 1785; zu Joachim Braunstein Wicki,

Staat, S. 296, 466; vgl. auch Suter, Winkelried, S. 120; unter anderem zur zeitgenössischen
bildlicharchitektonischen Fokussierung auf den eidgenössisch-habsburgischen Gegensatz bei der Schlachtkapelle

vgl. den Beitrag von Rainer Hugener in diesem Band.
20 StALU AKT 22/118.

21 Zu den Sempacher Gedenkfeiern während der Helvetik vgl. Suter, Winkelried, S. 155-164. Suter belegt
anhand eines Schreibens des helvetischen Ministers der Künste und Wissenschaften Philipp Albert
Stapfer an das Direktorium, welche Bedeutung die helvetische Zentralregierung nationalen Festen
und insbesondere vorbildlichen Heldentaten beimass. Gerade in dieser Beziehung hatte die Schweiz

im Unterschied zu Frankreich einiges zu bieten; ähnlich Bernet, Luzern, S. 772-780, der als Zweck der

an den Gedenkfeiern mit viel Bombast zelebrierten Heldengeschichten auch die Legitimation
helvetisch-nationaler Ziele nennt; dazu auch Marchal, Gebrauchsgeschichte, S. 84-87.

180



Eigenschaften also, welche wohl viele nur einigermassen ambitionierte Geistliche

mit sich brachten."
Und die Ehrenprediger dieser Zeit? Sie kamen den Anforderungen der

Festveranstalter weitgehend nach. Der Hochdorfer Leutpriester und Sextar Jost
Bernhard Häfliger beispielsweise predigte im Sinn der helvetischen Behörde,
wenn er 1798 davon sprach, man wolle jetzt «patriotisch gärtnern».2^ Häfliger
traute dem Fortbestand der noch jungen republikanischen Ordnung indessen
nicht recht und mahnte zur Mässigung. Auch die alten Eidgenossen hätten sich
lange Zeit in Geduld geübt, bevor sie zur Schlacht schritten, Racheakte hätten sie

gänzlich vermieden. Nach Häfliger verkörperten die Ahnväter beispielhaft jene
Tugenden, die ein republikanisches Gemeinwesen brauchte: Vaterlandsliebe und
eben ein gemässigtes Wesen. Noch weiter gehend, attestierte der Prediger den
alten Eidgenossen sogar, sie hätten das sanfte Christentum verkörpert; ein eher
konstruierter Bezug, wenn man sich die Flellcbarden schwingenden kriegerischen

Harste vor Augen führt.
Die Unrast der Zeit im Nachgang der französischen Revolution widerspiegelt

auch die Rede des an der Gedenkfeier mehrfach predigenden, bereits bekannten
Escholzmatter Pfarrers Franz Josef Stalder ein Jahr später.24 Staldcr beurteilte die
Revolution als «segensreiches Übel», das notwendig gewesen wäre, um die alte

untaugliche Staatsform zu beseitigen. Vor allem die Ungleichheit zwischen
Patriziern und einfachem Volk müsstc weg, denn der erste Staatsmann und der
Schafhirte seien Brüder mit gleichen Rechten. Was es jetzt brauche, sei Einigkeit,
Opfersinn des Einzelnen für das Gemeinwesen und ein klares Bekenntnis für
eine republikanische Verfassung. Wenig erstaunlich Hess Stalder die alten
Eidgenossen diesen Tugenden Paten stehen: «Erinnert euch der Väter Thaten!»

Weniger aufgeregt predigte Franz Bernhard Göldlin neun Jahre später von der

Bedeutung des Schlachtfeldes als - modern ausgedrückt - symbolträchtiger
Erinnerungsort der Eidgenossenschaft:2' Von hier sei «die Nazional-Bchauptung
des eidgenössischen Bundvereins herzuleiten». Anders als seine Predigerkollegen
im ausgehenden 18. Jahrhundert verzichtete Göldlin auf breite patriotische und
republikanische Ausführungen, sondern pries im Gegenteil das Ende der helveti-

" StALU AKT 22/118.
23 Festrede 1798; zu Jost Bernhard Häfliger vgl. Hörsch/Bannwart, Pfarr- und Weltklerus 1700, S. 177 f.,

Nr. 355; vgl. auch Suter, Winkelried, S. 158.

24 Franz Josef Stalder, Festrede an der Schlachtfeier in Sempach 1799; vgl. auch Suter, Winkelried, S.

160 f., 240 f. Die rund 20 Jahre später von Stalder gehaltene Rede war im Vergleich zu dieser in ihren

Aussagen wesentlich zurückhaltender. Suter vermisst in der Rede von 1820 den 1799 geäusserten
«revolutionären Überschwang», ein Umstand, den er den veränderten - ruhigeren - politischen Gegebenheiten

zuschreibt. Stalders Rede, so Suter, ist denn auch typisch für die patriotisch-religiösen, aber

politisch weitgehend ambitionslosen Reden dieser Zeit.
25 Festrede 1808; vgl. auch Suter, Winkelried, S. 124, 237 f. In früheren Reden hatte Göldlin seine politi¬

schen Ansichten stärker in die Predigten eingebracht. An der Jubiläumsfeier 1786 etwa hatte er mit
dem Verweis auf die Notwendigkeit zur Aufrechterhaltung der althergebrachten Rechte eine dezi-
diert antirevolutionäre Haltung geäussert. Göldlin, eher konservativ ausgerichtet, stand aufklärerischen

Ideen generell kritisch gegenüber und hatte als Patrizier gewiss wenig übrig für Forderungen
nach ständischer Gleichheit; vgl. dazu auch Marchal, Geschichtsbild, S. 18; zum «Erinnerungsort»
Kreis, Erinnerungsorte, vor allem S. 7; vgl. auch den Beitrag von Georg Kreis in diesem Band.

181



sehen Ordnung als «Wiederherstellung» der Eidgenossenschaft. Darüber hinaus
betonte er überdurchschnittlich stark den religiösen Aspekt der Feier und unterstrich

die Notwendigkeit festen Gottvertrauens. Hier vor allem und in einem
besonderen Edelmut ortete er denn auch die Tugendsame der Altvorderen: Nicht
nur, dass diese nach vollbrachtem Sieg auf Verfolgungen verzichtet hätten, sie

hätten beim Abzug des Leichnams Leopolds überdies Geleit gegeben und christliche

Versöhnung mit dem Feind zelebriert. Im Totengedenken, sinnbildlich in
der Kapellstiftung ausgedrückt, hätten sie sodann gleichermassen der eigenen
Schlachtgefallenen wie der Toten der Feinde gedacht. Die Gegenwart, so Göld-
lin, verspreche glückliche Verhältnisse, «wenn wir den Geist und die Grundsätze

unserer Väter nicht verläugnen, sondern mit der Weisheit paaren, welche die
Rücksichten auf die Verhältnissen [siel] der Zeiten erheischen um wieder ein
kraftvolles und angesehenes Volk zu werden, sey nothwendig, nach den Sitten
der biedern Väter im Leben mässig und arbeitsam zu werden, durch christliche
Sitten-Einfalt der Vermögens-Mittelmässigkeit zu Hülfe zu kommen, jede
Gattung von Ungerechtigkeit, von Wucher, von Sitten-Verderbnis zu meiden ...»

Anhand dieser drei genannten Beispiele wird deutlich, wo bei der Erinnerung
an das Schlachtereignis die Geistlichen ihre Zuhörer vor allem «abholten»: bei den

Tugenden der Ahnväter. Dabei spielte es keine Rolle, wie die politischen Verhältnisse

zur Zeit der Predigt beschaffen waren. Das ahnväterliche Vorbild zog sowohl
in revolutionären Zeiten wie der Helvetik um 1800 als auch in den nachfolgenden,
restaurativen Jahrzehnten. Das Dankbare am Tugendbegriff war und ist ja gerade
seine vielseitige Instrumentalisierbarkeit: Tugend steht im Zusammenhang mit
Einigkeit, mit Mässigung, mit Entschlossenheit, mit christlicher Nächstenliebe etc.

Tugend braucht es sozusagen in jeder Lebenssituation. Der Griff der Ehrenprediger

zur ahnväterlichen Tugend zwecks pädagogischer Anschauung war deshalb

naheliegend.26 Man darf auch nicht vergessen: An der Jahrzeitfeier sprachen bis in
die i86oer-Jahre vorwiegend Leute aus dem Klerus, die standesgemäss auch einen

kirchlich-pastoralen Auftrag zu erfüllen hatten. Aspekte der Moraltheologie und
damit die Bezugnahme auf die Tugend, so inflationär diese aufscheinen mag,
gehörten somit gewissermassen standardmässig zum seelsorgerischen Argumenta-
rium dieser Redner. Mit viel Tugend angerührte Predigten wirkten darüber hinaus
in herrschaftlichem Sinn, indem sie auf die Hebung sittlicher Standards zielten und
letztlich zum Gedeihen des Gemeinwesens beitrugen.

16 Marchal, Gebrauchsgeschichte, S. 89-95,I05-I07> bespricht den grossen Umfang der Schlachtenerzäh¬

lungen in den Schulbüchern aus der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Die dort dargestellten tapferen

und tugendhaften Helden waren als starke moralische Vorbilder für die unterrichtete Jugend
konzipiert. Dabei wurde das gängige Bild des Alten Eidgenossen und insbesondere dessen

Tugendhaftigkeit im Vergleich zu den Vorstellungen der Aufklärung mehr und mehr auf dessen

kriegerische Tüchtigkeit reduziert. Oftmals fungierte dieses Bild für eine von ausserstaatlichen Personen
und Institutionen weiter gepflegte nationale Idee, die sich unter anderem vom Bild der Alten
Eidgenossen nach der Darstellung des Historikers Johannes von Müller alimentierte. Auch ohne grosse
politisch-nationale Ambitionen, sondern mehr sittlich-moralisch argumentierend, nahmen Reden,
wie das nachfolgende Beispiel von Ehrenprediger Georg Sigrist zeigt, gerne Bezug auf die Ahnväter
in ihrer martialischen Ausprägung. Bei der Rede von Franz Bernhard Göldlin 1808 war dies noch
kaum der Fall gewesen.

182



I&34 fertigte der deutsche Historienmaler Alfred Rethel eine Zeichnung, welche die Eidgenossen beim
Gebet vor der Schlacht zeigt. Nicht frei von spätromantischer Verklärung veranschaulicht das Bild gut die

Zeitgenössische Vorstellung von der besonderen Tugendhaftigkeit der Alten Eidgenossen, SAS RMS 1507.

Als der bekannte liberale Wolhuser Pfarrer Georg Sigrist 1831 und 1838 die

Ehrenpredigt hielt, nahm auch er Bezug auf das ahnväterlichc Vorbild.2? Dabei
kam er ins Schwärmen und äusserte den Wunsch «an der edlen Gesinnung, am
Streben, Kampfe und Ruhme eurer Antheil zu haben. Es ist sichtbar jener
Wunsch: <wäre uns vergönnt mit ähnlicher That unserer irdischen Laufbahn ein

würdiges Andenken zu gebenb» Wiederum begegnet hier die ahnväterliche,
diesmal kampferprobte Tugend, welche Sigrist wie schon die anderen Ehrenprediger

vor ihm der Gegenwart zur Nachahmung empfahl. Dabei ist anzunehmen,
dass er wie auch die meisten anderen Ehrenprediger des späten 18. und 19.
Jahrhunderts für die in den Predigten verwendeten historischen Bezüge aus den

Populären «Geschichten der Schweizerischen Eidgenossenschaft» des Schaff-
hauser Historikers Johannes von Müller schöpften. Wie kein anderer hatte jener
seine Schaffenskraft in den Dienst der nationalen Geschichtsschreibung gestellt
und dabei die Einheit aller Eidgenossen, die vergessenen Bünde, die
ausserordentlichen Tugenden der Väter und natürlich auch die selbstlose Tat des «Ritters
Arnold Strutthan von Winkelried» als Elemente der gemeineidgenössischen
Geschichte herausgearbeitet.28 Im Bewusstsein dieser kollektiven Vergangenheit
und den vaterländischen Charakter der Gedenkfeier befürwortend, vermied
Sigrist dennoch explizite politisch-nationale Stimmungsmache. Stattdessen
bewegte er sich in dieser politisch relativ ruhigen Zeit auf thematischen Allge-

17 Festrede 1831,1838; vgl. auch Suter, Winkelried, S. 242-244.
78 Zu Johannes von Müller vgl. u.a. Marchai., Gebrauchsgeschichte, S. 81 f., 205-207.

183



meinplätzen, ausgedrückt beispielsweise im ahnväterlichen Vorbild, das Sigrist
nur in der Absage an die Genusssucht - namentlich an «die fast allgemein
verbreitete leidenschaftliche Neigung zu geistigen Getränken» - in eine konkrete
Verhaltensanweisung umbrach; anders der Prediger von 1848, der Schüpfheimer
Pfarrer Melchior Elmiger. Ihm oblag im Anschluss an die Sonderbundswirren
die delikate Aufgabe, die Luzerner wie überhaupt das Vaterland zu Einigkeit
aufzurufen.29 Zu diesem Zweck bemühte er - wenig erstaunlich - die Ahnväter
von Sempach, deren Taten er zu einem Appell für Einigkeit, für Eintracht im
Vaterland stilisierte. Dazu bräuchte es aber auch Vertrauen und Gehorsam
gegenüber der neuen liberalen Regierung, die eine schwierige Aufgabe zu bewältigen

hätte. Immerhin vermittelte diese Botschaft die Zuversicht, dass alles gut
komme, wenn man sich nur richtig verhalte.

Noch ein Jahr zuvor war von einer vergleichbaren Zuversicht nichts zu spüren

gewesen. Stattdessen malte der damalige Ehrenprediger, Pfarrer Jodok Häf-
liger aus Luthern, ein düsteres Bild seiner Zeit:'0 «Die stets und gleichsam täglich
sichtbar wachsende Armuth und Verschwendung zur Kleidcrpracht und
Genusssucht, die zunehmende Sittenlosigkcit und kalte Gleichgültigkeit in Reli-
gionssachcn, der freche Uebermuth des Unrechtes, des Korn-, Geld- und
Gültenwuchers, der immer frecher sich kundgebende Ungehorsam, Verläumdung,
Lästerung, Spott und Elohn gegen geistliche und weltliche Obern» seien augenfällig

und allgegenwärtig. Wie wohltuend, so Eläfliger, hob sich davon die Zeit
der Altvorderen ab, als das «Volk gottesfürchtig, bieder und glücklich; die Sitten
einfach; die Freiheit gerecht und gross, und der Name der Schweizer auswärts
weit und breit berühmt, hochgeehrt und gefürchtet war». Eläfligers laudatio
temporis actae widerspiegelt die Befindlichkeit des katholisch-konservativen
Blocks innerhalb der Eidgenossenschaft, der politisch stark in die Defensive
gedrängt war.'1 Tagespolitische Vereinnahmungen der eidgenössischen Frühzeit
lagen nahe: dort das goldene Zeitalter, hier der «Zerfall der Schweiz», «Frevel
aller Art, Aufruhr, Revolution, Bürgerkrieg, Mord und Brand», «Feinde von
Innen oder Aussen». Diese Themen waren in verschiedenen Varianten schon

von den unmittelbar vor Häfliger auftretenden Ehrenpredigern aufgegriffen
worden und sind bezeichnend für die seit der Helvetik politisch akzentuierteste
Predigttätigkeit an der Sempacher Gedenkfeier.'2

29 Festrede 1848; zu Melchior Elmiger SKZ 1889/12-14, S. 90-93, 99-101,107-109; vgl. auch Suter, Winkel-
ried, S. 347, der in der Versöhnung eine der Grundaussagen der an den Sonderbundskrieg anschliessenden

Gedenkfeiern erkannte.
3° Festrede 1848; zu Jodok Häfliger SKZ 1868/44, S. 399.
3' Zur Befindlichkeit des katholisch-konservativen Blocks vor dem Sonderbundskrieg etwa Moos,

Sonderbund, S. 103; Moos, Dimensionen, S. 21-44; zu den politischen Ereignissen im Vorfeld des

Sonderbundskrieges u.a. Bossard-Borner, Spannungsfeld, S. 247 ff.
32 Suter, Winkelried, S. 244-247. 1845 zog der Ehrenprediger Joseph Rudolf Ackermann, Pfarrer in

Emmen und Freund von Nikiaus Wolf sowie des ermordeten Joseph Leu, Parallelen vom früheren

rachedurstigen «aargauisch-habsburgischen Österreich» zum gegenwärtigen Aargau als feindliches

Heerlager, damals ein Graf von Ochsenstein, jetzt ein Herr Ochsenbein an der Spitze der Feinde. 1846

lobte Ehrenprediger Christophor Fuchs, Theologieprofessor in Luzern, die Tugenden der Feinde von
1386, die «nicht wie Räuber und Mordbrenner nächtlich in's Land fielen», dabei offensichtlich die Frei-
scharenzüge abqualifizierend.

184



Das abschliessende Bild des Volksschauspiels vermittelt einen plastischen Eindruck vom grossartigen
Gepräge der Jubiläums-Gedenkfeier von 1886, SAS 0601.

Die nach Beendigung des Krieges 1848 dann erstmals von Pfarrer Elmiger
vorgegebenen Predigt-Schlagworte Einigkeit und Eintracht im Zeichen nationaler
Versöhnung wurden in der Folge wiederholt und programmatisch vorgebracht.
Der Luzerner «Kleinstadtpfarrer» Melchior Schürch etwa verwies 1858 zu diesem
Zweck für einmal nicht auf das Beispiel der Ahnväter, sondern schöpfte aus der
älteren und jüngeren nationalen Geschichte.^ 1856 und 1857 hätte eine geeinte
Schweiz dem mächtigen Preussen bei dessen Forderungen am ehemaligen
Fürstentum Neuenburg die Stirn geboten, während der Franzoseneinmarsch von 1798

doch eindeutig auf die mangelnde Einigkeit zurückzuführen sei. Als einer der
wenigen Ehrenprediger unterliess es Schürch aber auch nicht, den Anwesenden
den Anlass des Totengedenkens in Erinnerung zu rufen. Von politischen
Absichten vielleicht nicht ganz frei, stellte er in diesem Bereich ebenfalls den
Aspekt der Versöhnung in den Vordergrund: Die am Sempacher Jahrzeittag
geäusserte Fürbitte um die ewige Ruhe und Freude, so Schürch, gälte nämlich für
alle, also für Freund und Feind, die auf dem Schlachtfelde gegeneinander
gekämpft hätten.

Diesen Bemühungen liberal-unitarischer Kreise um nationale Einigkeit eignete
eine gewisse Ambivalenz. Einerseits waren sie notwendig, um dem jungen

Bundesstaat die nötige umfassende Akzeptanz zu vermitteln. Andererseits haf-

33 Festrede 1858; zu Melchior Schürch Bossard-Borner, Spannungsfeld, S. 705.

185



tete an ihnen bisweilen auch der Charakter der lässig demonstrierten noblen
Geste, die ohne das Bewusstsein des erreichten Sieges im Krieg nicht denkbar

gewesen wäre. Es erstaunt denn auch nicht, dass die konservativen Kräfte der
Sonderbundskantone, die den Bundesstaat ja nicht gewollt hatten, solchen

Einigungsgesten zunächst eher ablehnend gegenüberstanden.34
Zum grossen nationalen Schulterschluss kam es dann an der 500-Jahr-Jubi-

läumsfeier von 1886, als sich Unitaristen und Föderalisten, Reformierte und
Katholiken, Liberale und Konservative die Hände reichten. Die Wichtigkeit des

Anlasses unterstrichen die eingeladene Festprominenz sowie die riesigen
Dimensionen der Feier mit einem nationalen Volksfest inklusive der Verherrlichung

Winkelrieds als Höhepunkt. Dadurch erhielt der Anlass ein sakral-nationales

Gepräge mit einer immensen Ausstrahlung. Festbesucher sprachen vom
«Gnadenort Sempach» oder von einer «grossen nationalen Wallfahrt».» Gemessen

an dieser Aura unerhörter Nationalität lesen sich die Festreden beinahe
trivial: Nationalrat Josef Zemp bemühte die bekannten Elemente Freiheit und
Gerechtigkeit, und auch Ehrenprediger Leonhard Haas brachte wenig Originelles,

wenn er aus dem teuer erkämpften Sieg der Altvordern die Pflicht zur
sittlichen Lebensführung ableitete. Bundespräsident Adolf Deucher schliesslich
verschränkte sein Plädoyer für nationale Einigkeit mit tagespolitischen Themen.
Handlungsbcdarf ortete er vorab in den Bereichen Handel und Industrie, in der

Zollpolitik oder in einer gut organisierten Wehrpflicht, die sich natürlich
besonders gut für Bezugnahmen auf die alten Kriegerheere eignete: «Nicht auf
alten Pergamentbriefen oder neuen Zusicherungen der Mächtigen Europas
beruht die Fortdauer und Selbständigkeit unseres Schweizerbundes, sondern auf
einem eisernen Grund, der da ist unser gutes Schwert, und auf der blank und
unversehrt gehaltenen Rüstung unseres Volksgeistes!»36

In seiner Bezugnahme auf den «Volksgeist» äusserte Deucher die Vorstellung,
dass die vielzitierte Tugendhaftigkeit der Ahnväter eine unverbrüchliche,
nationenimmanente Eigenschaft der Schweizer sei.37 War von ihm bisweilen auch
nicht viel zu spüren, liess er sich jederzeit reaktivieren, sofern sich die gegenwärtige

Generation nur richtig verhalte: patriotisch-republikanisch nach den
Vorstellungen der Helvetik, gottesfürchtig nach dem Vorschlag des konservativen
Sonderbundspredigers Jodok Häfliger, national-einigend, sofern es nach den
bundesstaatstreuen liberalen Ehrenpredigern ab der Mitte des 19. Jahrhunderts
ging. Was so nach vorweggenommenen holistischen Konzepten oder Anleihen

34 Marchal, Gebrauchsgeschichte, S. 100, nennt als Beispiele das als «Nationalfest» gedachte Zürcher
Bundesjubiläum von 1851 sowie das Bundesjubiläum der Berner 1853, welche jeweils von verschiedenen

Kantonen des ehemaligen Sonderbundes boykottiert wurden. Suter, Winkelried, S. 335-337, verweist
zusätzlich auf den Versuch der Nidwaldner Geistlichkeit, 1861 das eidgenössische Schützenfest in
Stans zu verhindern.

35 Marchal, Geschichtsbild, S. 41-52; Suter, Winkelried, S. 353-360; vgl. auch Marchal, Gebrauchsge¬
schichte, S. 103.

36 Festrede 1886; zu Adolf Deucher FILS Bd. 3, S. 666 f.; zu Josef Zemp Altermatt, Zemp, S. 8-17; zu
Leonhard Haas HLS Bd. 6, S. 5.

37 Zu Deuchcrs Bezugnahme auf den «vaterländischen Gemeinsinn» oder den «Volksgeist» vgl. Mar¬

chal, Geschichtsbild, S. 43.

186



aus der Blut- und Bodenideologie des 20. Jahrhunderts klingt, war stattdessen die
jeweils Zeitgenosse Interpretation der populären «Geschichten der schweizerischen

Eidgenossenschaft» des Historikers Johannes von Müller und was die

gegenwärtigen Generationen daraus lernen sollten.

Die Organisation der Gedenkfeier

Uber die Organisation der Sempacher Jahrzeitfeier zur Mitte des 19.
Jahrhunderts berichtet unter anderem Joseph Bölsterli, Pfarrer in Sempach zwischen
1845 und 1878.J8 Seinen chronikalischen Aufzeichnungen zufolge umfasste die
Jahrzeitfeier um die Mitte der i86ocr-Jahre unter anderem die Ehrenpredigt,
das Verlesen des Schlachtbriefes und das Totengebet, das Hochamt und
den abschliessenden Gräberbesuch. Dazu kamen nach dem eigentlichen kirchlichen

Feierakt die Verteilung von Almosen an die versammelten Armen und
das anschliessende Mahl der Eliten, das mit Gesang, Toasten und Musik untermalt

war.»
Manche dieser Elemente dürfte es bereits seit den Anfängen der Jahrzeitfeier

m Sempach im auslaufenden 16. Jahrhundert gegeben haben. Die Verfassung des

Schlachtbriefes wird für das Jahr 1577 angenommen, und auch eine Ehrenpredigt
ist wenigstens für das Jahr 1623 bekannt.40 Wichtig war den Festveranstaltern die
Anwesenheit von möglichst vielen Klerikern. So schrieb der Sempacher Leut-
priester und Chorherr von Beromiinster Jakob Widmer im ausgehenden 16.,

beginnenden 17. Jahrhundert, man hätte zu den kirchlichen Ämtern der Sempacher

Jahrzeit möglichst viele Priester von Beromünster, Sursec und anderen
umliegenden Orten aufgeboten.41 Quantität an Jahrzeittagen brauchte es zum
einen, um die Chancen auf Heilsmehrung der an der Feier gedachten
Schlachtgefallenen zu verbessern, zum anderen steigerte sich dadurch das Prestige der
Veranstaltung.42 Diesen Aspekt betonte die Luzerner Obrigkeit nochmals 1592,

SAS Pfarrchronik Sempach 1841-1878, fol. 35 f.; zur Organisation der Gedenkfeier im Generellen vgl.
auch Liebenau, Schlacht, S. 459-466; Pfäffli, Schlachtjahrzeitfeier, S. 171-173; zur Organisation der
Feier im Ancien Regime vgl. den Beitrag von Rainer Hugener in diesem Band.

39 Zum Zweck der Almosenvergabungen bei der Totenmemoria vgl. u.a. Angenendt, Toten-Memoria,
S. 140-142, 196-198. Der Zusammenhang zwischen Almosenspenden und Sündenvergebung war
allgemeines christliches Gedankengut und an verschiedenen Stellen des Alten und Neuen Testaments
verbürgt. Frühmittelalterliche Schenkungsurkunden nehmen auf diesen Zusammenhang auch explizit
Bezug. Im Vordergrund der Vergabung stand somit nicht der Besitzverzicht zugunsten der Armen,
sondern der zur Sühne anrechenbare karitative Akt.

40 Vgl. dazu den Beitrag von Rainer Hugener in diesem Band.
41 Bölsterli, Geschichte, S. 84, aus dem Tagebuch Widmers zitierend: «Man hat vor zitten so vil priester

ghan, als man von Münster, Sursecw und anderen umbligendcn flecken bekommen mögen ...»; vgl.
auch Liebenau, Schlacht, S. 461.

42 Zum Aspekt gesteigerter Heilssicherheit durch Quantität z.B. Glauser, Barfiisserkloster, S. 68:

Instruktiv ist die Luzerner Messordnung von 1413, welche für die drei Stadtkirchen pedantisch
arrangierte, zeitlich gestaffelte Messabfolgen vorsah. Dadurch war es den Leuten ermöglicht, möglichst viele
Messen nacheinander zu besuchen. Dieser quantitative Aspekt manifestierte sich auch in einer Eingabe

des Sempacher Lcutpriesters Joseph Bölsterli an die Luzerner Regierung von 1855 bezüglich einer

187



als sie das Kollegiatstift Bcromünster dazu anhielt, es solle zur Sempacher
Gedenkfeier regelmässig eine Abordnung aus seinen Pfründnerreihen delegieren.

Zur Hebung der Klerikerfrcquenzen an der Feier verordnete der Luzerner
Rat überdies ein jahrzeitentypisches Präsenzgeld von 20 Gulden für jeden
anwesenden Priester.«

Als dann in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts aufklärerisch-vaterländische

Kreise die Feier in nationalem Sinn zu prägen versuchten, blieb dies nicht
ohne Auswirkungen auf die Organisation. Der bedeutendste Luzerner Aufklärer,

Joseph Anton Felix von Balthasar, war seit 1775 als Säckelmcister seines Standes

für die Organisation der Feier verantwortlich.44 Seiner Initiative dürfte es

zuzuschreiben sein, dass seit den i78oer-Jahren die Ehrenpredigten in gedruckter
Form einem breiteren Publikum zugänglich wurden. Doch erst mit der Feier

von 1783, als mehrere Offiziere der überkonfessionellen Flelvetisch-militärischen
Gesellschaft in Sempach anwesend waren, erfuhr der Gedenktag die von den
vaterländischen Aufklärern so sehr gewünschte überregionale Resonanz, auch

wenn diese doch eher eine bescheidene blieb.
Im 19. Jahrhundert wurde die staatliche Organisation der Feierlichkeiten

zunächst beibehalten: Spätestens zu diesem Zeitpunkt war sie stark standardisiert

und mit einem akribischen Programm unterlegt.4' Danach wählten Vertreter

der Regierung Ende Mai den Ehrenprediger, «damit dieser Zeit habe sich darauf

vorzubereiten». Bereits am Vorabend der Gedenkfeier begab sich der

Ehrenprediger zusammen mit dem Säckelmeister als abgeordnetem Ehrengesandten

des Staates und einem Staatsweibel nach Sempach. Dort wurde die
Delegation beim Gasthaus Krone vom Sempacher Leutpriester, dem Frühmesser,
dem Guardian des Kapuzinerklosters Sursec und allfälligen weiteren anwesenden

Geistlichen, sodann Mitgliedern des Bezirksgerichts und des Stadtrates in
Empfang genommen, bevor man anschliessend zum Nachtessen überging. Am
darauf folgenden Tag begab man sich morgens zur Schlachtkapelle, der
Ehrengesandte des Standes Luzern mit Hut und Degen in Front. Dort stiess unter
feierlicher Begrtissung die Gesandtschaft des Kollegiatstiftes Bcromünster
hinzu. Es folgte in gewohnter Weise die Abhaltung der Rede, das Verlesen des

Schlachtbriefes und die Rezitation der Gefallenenliste der «Schweizer sowohl» -
und darauf legten die Festvcranstalter Wert - «als die der Feinde, deren Gedächt-
nisfeyer man begeht», alles auf dem «Felde». Requiem, Lob, Hochamt und die
Intonation des «Libera» aus der Begräbnisliturgie fanden dann in der Kapelle

Änderung beim Almosenvertcilmodus an der Sempacher Gedenkfeier. Statt die Almosen an die vielen

nach dem Gottesdienst sich sammelnden Bettler - nach Bölsterli meist auswärtiges Gesindel - zu
verabreichen, sollte der für die Almosen reservierte Betrag der Gemeinde oder Armenpflege Sempach
zukommen. Die Regierung indessen lehnte dieses Ansinnen ab, damit argumentierend, dass erstens
eine uralte Tradition und zweitens die gerade durch die Präsenz der Armen verursachte grosse
Menschenmenge im Sinne einer usanzgetreuen Jahrzeitfeicr beibehalten werden solle, StALU AKT 32/142.

43 Vgl. dazu den Beitrag von Rainer Hugener in diesem Band; zur Bedeutung von Präsenzgcldcrn und

weiteren materiellen Belohnungsmechanismen für die Bewahrung transpersonaler Sinngehalte am

Beispiel mittelalterlicher Kanonikerinstitute vgl. u.a. Marchal, Kanoniker, S. 81 f.
44 Zu Joseph Anton Felix von Balthasar Wicki, Staat, S. 495.
45 StALU AKT 22/118.

188



selber statt.46 Beim anschliessenden Umgang um die Kapelle schritt der Klerus
traditionsgemäss voran, gefolgt vom Ehrengesandten mit den Standesfarben «und
dann die übrigen zu Paar und Paar der Reihe und der Rangordnung nach». Damit
war der kirchliche Festakt beendet und man ging zum weltlichen Teil, der Festtafel,

über. Auch hier folgte die Ordnung einem strengen Schema mit dem
Ehrengesandten in der Tischmitte. Ihn flankierten rechts der Ehrenprediger und links
der das Hochamt haltende Chorherr, «die übrigen», so das Tischordnungskonzept,

«der Rangordnung nach». Beendigt wurde der Anlass jeweils in der Mitte
des Nachmittags. Eine Protokollnotiz der zuständigen Amtsstelle von 1852

vermerkte dazu lapidar «um 3 Uhr oder 4 Uhr fort» und meinte damit wahrscheinlich

den geordneten Rückzug der Luzerner Delegation aus Scmpach hinaus.47

Obwohl standardisiert, erfuhren die Feierlichkeiten - je nach Umständen -
auch flexible Anpassungen. Die Zusammensetzung der staatlichen Delegation
beispielsweise veränderte sich mit den Verfassungswandeln und der jeweiligen
Beamtenorganisation: So begleiteten 1852 anstelle des früheren Ehrengesandten
ein Regierungsrat, der Ratsschreiber, der Oberschreiber und ein Ordnungsoffizier

Ehrenprediger und Standesweibel nach Sempach. Rangfolgen und
Tischordnungen mussten entsprechend angepasst werden. Neue, nicht in jedem Fall
staatlich angeregte Festelemente kamen dazu, etwa die Teilnahme von Tag-
satzungsdclegationen jeweils dann, wenn Luzern als Vorort die Tagsatzung
präsidierte, die Rede eines Lyzeumsschülers ab 1845 °der die Teilnahme studentischer

Gruppierungen seit den i82oer-Jahren.4S 1854 sodann redimensionierte die

46 Das «Libera» beschreibt die Schweizerische Kirchenzeitung als «Wechselgesang und nach Text und
Melodie von mächtiger Wirkung; manches darin erinnert an das Dies irae. Text: <Errette mich, o Herr,
vom ewigen Tode an jenem Tage des Schreckens, wenn die Himmel erbeben und die Erde, da du
kommen wirst, um zu richten die Erde durch Feuer. V. Zittern ergreift mich und Furcht, wenn der

Tag der Rechenschaft kommt und des Zornes; R. Wo die Himmel erbeben und die Erde. V. Jener Tag,
ein Tag des Zornes voll schweren Kummers und Armseligkeit; Tag der Strenge und erschrecklich bitter;

R. Da du kommen wirst, um zu richten die Erde durch Feuer>», SKZ 1892/28, S. 219 f.
47 StALU AKT 32/141.
48 Die erste am offiziellen Feierakt vorgetragene Rede eines Nicht-Geistlichen, diejenige des Philoso¬

phiestudenten Joseph Duret von 1845, liegt ebenfalls im Druck vor, Festrede 1845; zum nachmaligen
Bischofskanzler, Stiftspropst und Vaterland-Mitinitianten Duret Bossard-Borner, Spannungsfeld, S.

704; zur Teilnahme studentischer Gruppierungen Boesch, Zofinger, S. 75 f. Boesch verweist auf das

vaterländische Gepräge des Vereins. Sehr schön kommt dieses beim nachmaligen Vereinsmitglied,
Arzt und Politiker Robert Jakob Steiger zum Ausdruck, als er sich 1819 anlässlich eines Besuches auf
dem Schlachtfeld äusserte: «Wie heilig muss nicht Jedem jener Kampfplatz seyn, wo viele Gebeine

unserer Väter ruhen ...» (StALU PA 377/13); zur wesentlichen Bedeutung des Zofingervereins für die

patriotische Jugendbewegung und dessen Begeisterung für die vaterländische Geschichte vor allem

von Johannes von Müller Marchal, Gebrauchsgeschichte, S. 90; Fankhauser, Dornacher Schlachtfeiern,

S. 351. Die Teilnahme der Studenten am Sempacher Gedenktag blieb nicht ohne Kritik. Der
Sempacher Leutpriester Pfarrer Joseph Bölsterli monierte 1859 in einer Eingabe an die kantonale
Studiendirektion insbesondere deren Abseitsstehen vom «regulären» Feierakt: An der Predigt würden
die Studenten nur vereinzelt Anteil nehmen, der grösste Teil dagegen in der Volksmenge «herumlungern».

Nach Beendigung der Predigt zögen sie dann zu einer der Kapelle nahen Scheune, um ihren

eigenen Redner zu hören. Dieses Jahr, 1859, hätten sie sich bereits von Anfang an bei der Scheune
versammelt und so die Festpredigt mit ihrer Geräuschkulisse gestört. «Dem Uebelstande» wollte Bölsterli

mit der Vorverlegung der studentischen Spezialfeier vor neun Uhr und deren Durchführung
beim Festplatz selber abhelfen. Damit, so Bölsterli, würden nicht nur Störungen vermieden, sondern

189



Regierung den Anlass, indem sie die vorabendliche Anreise der Luzerner
Gesandtschaft nach Sempach aus dem Programm strich.49

1866 erfolgte dann eine grundlegende Neuorganisation der Gedenkfeier.

Angeregt wurde diese durch die Luzerner Gemeinnützige Gesellschaft. Sie skizzierte

1865 in einem Schreiben an die Regierung einen Vorschlag, den zwei Jahre

zuvor bereits die liberal-radikale Zeitung «Der Eidgenosse» vorgebrachte hatte:

aus der Sempacher Jahrzeitfeier ein grosses vaterländisches Volksfest zu machen.
Nach der Einschätzung der Gemeinnützigen Gesellschaft entsprach die Feier in
ihrer herkömmlichen Form nämlich in keiner Weise der Bedeutung des

Schlachtgeschehens. Namentlich bemängelte sie die Beschränkung auf eine

kirchliche Feier, die geringe, höchstens regionale Strahlkraft sowie das elitäre

Gepräge beim Festmahl, von dem das Volk weitgehend ausgeschlossen war. Die
Gemeinnützige Gesellschaft legte auch gleich einen Organisationsentwurf bei,
der vor allem auf mehr Volkstümlichkeit beruhte. Gesangsvereine, Schützengesellschaften,

aber auch Delegationen aus den Urkantonen sollten der Feier mehr

Bedeutung verleihen. Anstelle einer bescheidenen Standesdelegation, so die Idee
der Gemeinnützigen Gesellschaft, sollte der Luzerner Regierungsrat dem Anlass

künftig in corpore beiwohnen; dies, nachdem drei Jahre zuvor die Regierung
ihrerseits beschlossen hatte, der Würde des Anlasses gemäss neben dem Vorsteher

des Departements für äussere Angelegenheiten zusätzlich den Luzerner
Schultheissen zur Gedenkfeier abzuordnen. Im Weiteren wünschte die Gesellschaft

vor allem aus vaterländisch-erzieherischen Gründen eine stärkere Einbindung

der Jugend mittels der Festteilnahme von Schülern. Diese sollte allerdings
recht moderat ausfallen, ansonsten man Gefahr laufe, dass «das Fest der Männer»

gestört werde. Den eigentlichen Festakt wollte die Gesellschaft in einen
kirchlichen und einen bürgerlichen Teil aufteilen. Vorgeschlagen wurde ein

Feldgottesdienst beim neu errichteten Winkclriedstein und ein anschliessendes

bürgerliches Fest in einer noch zu errichtenden Festhiitte, wo gesungen, getoastet,

gesprochen und auf eigene Kosten getafelt werden sollte.50

Unserem Gewährsmann Joseph Bölsterli zufolge lockte die erste nach neuem
Programm ausgerichtete Feier 1866 «eine nie dagewesene Menschenmenge von
allenthalben herbei».5' Bölsterli selber hatte die neue Organisation unterstützt,
indem er die Vorzüge eines Feldgottcsdienstes beim Winkclriedstein gegenüber
den Ämtern in der Schlachtkapelle - notabene einer Baute Österreichs an jener
Stelle, wo Herzog Leopold verstorben war - hervorgehoben hatte. Beim
Winkelriedstein trat 1866 erstmals auch ein Vertreter der weltlichen Behörde als Red-

den Studenten überdies die Ehre geboten, das beim Festplatz ebenfalls schon frühzeitig anwesende

Volk «zu sammeln und zu erbauen», StALU AKT 32/143.

4' StALU AKT 32/141. Begründet wurde das angepasste Konzept damit, «die Festauslagen zugleich auf
ein der republikanischen Einfachheit des Festes und den gegenwärtigen Finanzverhältnissen des Staates

entsprechenden Maas zu reduzieren». Noch immer belasteten die hohen finanziellen Aufwendungen

der Sonderbunds- und Nachkriegszeit die Staatskasse. Die liberale Regierung sah sich zu entsprechender

Masshaltung genötigt, konnte aber das angestrebte Ziel, die Festauslagen auf insgesamt 800

Franken zu beschränken, nicht einhalten.
50 StALU AKT 32/145; RR 157, fol. 449.
5' SAS Pfarrchronik Sempach 1841-1878, fol. 111 f.

190



ner an einer Jahrzeitfeier auf. Mit diesem künftighin fixen Programmbestandteil
griff die Festorganisation eine Anregung wiederum des «Eidgenossen» auf, der
sich schon früher für die Rede eines Regierungsvertreters zum Lob der Schlacht-
hcldcn stark gemacht hatte.'2

Für die Gedenkfeiern der Folgejahre berichtet Joseph Bölsterli von gut
besuchten Veranstaltungen im volkstümlichen Stil.'3 Erst 1875 kam es zu einem
Wandel beim Charakter der Feierlichkeiten, nachdem die konservative Regierung

beschlossen hatte, das neun Jahre zuvor eingeführte Volksfest wieder
abzuschaffen. Im Konkreten hatte sie eine Beschränkung der Jahrzeitfeier auf das

kirchliche Gedächtnis sowie den Verzicht einer Ansprache durch einen
weltlichen Festredner und den Gebrauch der Festhütte verfügt.'4 Bölsterli bcrichtet-
für dieses Jahr denn auch von einer recht bescheidenen «offiziellen» Veranstaltung

mit zunächst dem üblichen kirchlichen Fest und einem anschliessenden
Mahl für bloss elf Leute. Umso höher gingen die Wogen bei einer Konkurrenz-
Veranstaltung der liberalen Opposition, die ungeachtet des Rcgierungsratsbe-
schlusses eine Gedenkfeier im volkstümlichen Stil organisiert hatte. Mit Musik
und Fahnen zog die Menge «festlich hinauf, um beim Winkelried-Dcnkmahl
Lieder zu singen und einen Vortrag von Herrn Alt Regicrungsrath Wapf
anzuhören. Diese Vereine zogen in die Festhütte, welche mehr als gefüllt wurde. Hier
gings lebhaft zu! Die Toaste galten nicht der Ehre der Kirche und der Regierung.»

Abschliessend bemerkt Bölsterli leicht missfällig: «Besser, die Regierung
überwache auch das Hüttenfest, als dass jeder Zügel schiessen gelassen werde.»"

Mit der ParallelVeranstaltung war genau das eingetroffen, was die konservative

Regierung mit ihrer Rückbesinnung auf eine schlichtere Gedenkfeier hatte
verhindern wollen: Der Anlass wurde zum Schauplatz parteipolitischer Manifestation.

Der Regierung blieb nichts anderes übrig, als ein Jahr später, 1876, das

mittlerweile offenbar fest verankerte Volksfest wieder zu beleben.'6 Beeinflusst
wurde dieser Entscheid auch durch einen Antrag der Scmpacher Gemeinde- und
Korporationsräte, die sich beide wegen einer genügenden Auslastung der ja
eigens wegen der Jahrzeitfeiern erbauten Festhütte für die «grosse» Feier stark
machten.'7

52 Suter, Winkelried, S. 352 f., 400-402. Die erste «weltliche» Rede, die zusammen mit der Ehrenpredigt
zur Drucklegung beauftragt wurde, war diejenige von Philipp Anton von Segesser 1871. Noch ein Jahr

zuvor hatte die Regierung bloss die Ehrenpredigt für den Druck bestimmt, StALU RR 166, fol. 30, RR
168, fol. 70.

5J SAS Pfarrchronik Sempach 1841-1878, fol. 131,161,171,182,192,197.
54 StALU RR 175, fol. 634.
55 SAS Pfarrchronik Sempach 1841-1878, fol. 202; zu Anton Wapf Bossard-Borner, Spannungsfeld, S. 648.

Wapf hatte bereits 1867 als Vertreter der damals noch liberalen weltlichen Behörde an der Gedenkfeier

gesprochen und dabei die familiär-sozialen Verdienste Winkclricds hervorgehoben.
56 StALU RR 177, fol. 673. Der Beschluss des Luzerner Regierungsrates vom 2. Juni 1876 lautete dahin¬

gehend: «Die offizielle Feier der Sempacherschlacht-Jahrzeit sei dieses Jahr im Allgemeinen wieder in
der nämlichen Weise zu begehen wie in den Jahren 1867-1874.»

57 StALU AKT 32/145, RR 162, fol. 659. Die Errichtung einer Festhütte für 1000 Personen war bekannt¬
lich bereits im Konzept der Gemeinnützigen Gesellschaft von 1865 vorgesehen. Die Umsetzung gelang

vorerst nicht, denn trotz des neuen volkstümlichen Charakters der Feier blieb es bezüglich des

Festessens, so der Bericht des Regierungsrates, 1866 noch «beim Alten». 1867 kam dann «durch Entgegen-

191



Sympathien der konservativen Regierung für die schlichte Gedcnkfeiervarian-
te blieben indessen bestehen. Deutlich wird dies in der Einschätzung des

Konservativenführers Philipp Anton von Segesser, der 1879 die Sempachcr Gedenkfeier
durchwegs als ein kirchliches Jahrzeitfest wahrnahm.'8 Beeinflusst wurde diese

Elaltung durch parteitaktischc Überlegungen, die unter anderem auf die Förderung

einer innerparteilichen kollektiven Identität abzielten. Massgeblichen Anteil
hierbei hatte eine umfassende kirchlich-religiöse Lebensführung, worin dem
Gebet eine wesentliche Bedeutung zukam. Der um 1832 aus lockeren
Gebetszusammenkünften entstandene Gebetsverein orientierte sich stark an Religiosität,
welche ihrerseits von den politisch aktiven, konservativen Vereinsmitgliedern in
die luzernischc Tagespolitik eingebracht wurde. Als Galionsfigur dieser auf
Religiosität ausgerichteten Politik gilt der Luzerner Grossrat Joseph Leu von Ebcrsol

(1800-1845): Er hielt mit anderen konservativen
Miträten während der Sessionen jeweils
Bruderschaftsgebete ab, die quasi im Nebeneffekt das

konservative Gemeinschaftsgefühl stärkten.'9 Auf
die Sempacher Gedenkfeiern übersetzt, passten
diese konservativen Gebetsgemeinschaften gut zu
der Gemeinschaft der im Gedenken an die

Schlachtgefallenen versammelten Anwesenden.
Auch diese waren zum Gebet aufgerufen, damit
sie den Zweck der jahrzeitenechten Totenmemoria
und letztlich der Heilsmehrung erfüllen. Insofern
erscheint es nur als logische Fortführung einer

religiös geprägten kollektiven Identität, wenn die
Konservativen noch in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts der schlichten Jahrzeitfeier gegenüber

dem Volksfest den Vorzug gaben.
So unterschiedlich die Ansätze über die «richtige»

Ausgestaltung der Gedenkfeier sein mochten,

so einig war man sich ob deren Durchführung

an sich: Nie wurde während des späten 18.

und 19. Jahrhunderts - im Unterschied zum 20.

Jahrhundert - an der Notwendigkeit einer
Gedenkfeier gezweifelt. Das lag wohl kaum
daran, dass es zu diesem Zeitpunkt kritische gei-

kommen der Korporationsvcrwaltung von Sempach die Erstellung einer provisorischen Festhütte zu
Stande, in welcher gegen Bezahlung seitens der Gäste ein einfaches Mittagessen genossen, und das

Mahl mit Musik, Gesang und Reden gewürzt wurde». Dieses Element sollte beibehalten werden,
zumal das Volksfest unterdessen derart beliebt geworden war, «dass es ohne grosse Unzufriedenheit

zu erregen, nicht mehr in die früheren engen und unpopulären Schranken zurückgedrängt werden
kann». Für diese Zwecke genügte das sturmanfällige Provisorium der Festhütte allerdings nicht, weshalb

sich die Korporationsverwaltung Sempach im Spätjahr 1868 anerbot, mit finanzieller Unterstützung

des Kantons eine «ständige» Hütte zu errichten.
58 Philipp Anton von Segesser, Festrede an der Schlachtfeier in Sempach 1879; Suter, Winkelried, S. 351 f.
59 Bossard-Borner, Spannungsfeld, S. 22 f.; zu Joseph Leu ebenda, S. 215.

Joseph Leu (1800-1845) war Grossbauer

und Mitbegründer des Gebetsvereins.

Wie kein anderer personifizierte

er jene konservativen Kräfte,

für die unter anderem religiös-kirchliches

Gedankengut als Richtschnur

in allen Lebensbereichen identitäts-

stiftend wirkte.
Zentral- und Hochschulbibliothek

Luzern, Sondersammlung.

192



stige Strömungen dekonstruktivistischer Art noch nicht gab. Stattdessen licss das

Selbstverständnis der tonangebenden Bürgerschicht grundsätzliche Zweifel an
der Gedenkfeier schlicht nicht zu. Eine wichtige Rolle spielte dabei die Tradition,

denn eine derart ruhmreiche Tradition abreissen zu lassen, wäre aus bürgerlicher

wie aus politischer Optik unerhört gewesen, zumal der pädagogische und
integrative Nutzen der Gedenkfeier ungeachtet der jeweiligen politischen,
ökonomischen oder sozialen Zeitumstände durchaus ausgewiesen war.

Zusammenfassung

Es liegt nahe, hinter den Akteuren, die Schlachten-Gedenkfeiern begehen,
dieselben zu vermuten, die in der Regel «die Geschichte schreiben», nämlich die

Sieger. Zur Veranschaulichung des gemeinschaftlichen Selbstbewusstseins oder
als symbolträchtige Veranstaltung mit identitätsstiftendem Charakter inszeniert

- der Gedenktag an das Ereignis implizierte für die obsiegende Seite unter anderem

auch einen Nutzen für das bonum commune. Im Fall des Sieges bei Sempach
können Nutzniessungsabsichtcn dieser Art zunächst vor allem aus dem
vielzitierten Passus im Luzerner Bürgerbuch, «ut ista dies perpetue feriatur ...»,
vermutet werden.

Obwohl es die Schlacht verloren hatte, pflegte aber auch Habsburg schon bald
nach der Schlacht kollektive Erinncrungsfeiern: diejenigen an seine Schlachtgefallenen,

die nebst der konkreten Fleilsmehrung für die Verstorbenen auch
politische Absichten beinhalteten. Diese Form des Erinncrns entdeckten die Stadt
Luzern und mit ihr die Eidgenossen erst verzögert.

Seit Ende des 18. Jahrhunderts liegen für die Sempachcr Gedenkfeier gedruckte

Fassungen der jeweils gehaltenen Festreden vor. Dabei handelte es sich
zunächst ausschliesslich um Ehrenpredigten von Geistlichen, beeinflusst vom
Auftrag der festverantwortlichen Luzerner Regierung und verfasst unter dem
Eindruck der gerade herrschenden politischen, ökonomischen oder sozialen
Verhältnisse. Den sinnstiftenden Rahmen boten dem Anlass gemäss das Ereignis
der Schlacht und hier namentlich die ahnväterliche Tugendhaftigkeit, welche die

Ehrenprediger den versammelten Festbesuchern immer wieder als Vorbild vor
Augen führten. Einmal im Sinne einer hervorragenden Wehrbereitschaft
verstanden, das andere Mal als eine besondere christliche Lebensführung interpretiert,

wurde der Topos vielseitig und unabhängig von den jeweiligen zeitlichen
Umständen verwendet. Demgegenüber hing der Umfang von politischen Aussa-
geabsichtcn stark davon ab, ob der Geistliche in politisch besonders bewegten
oder umgekehrt eher ruhigen Zeiten sprach. Spitzen an politischen Aussagen
brachten die Helvetik und das Vorfeld des Sonderbundskriegs, während die

Ehrenpredigten der Restauration und der Regeneration vergleichsweise wenig
politisch waren.60 Bemerkenswert ist die in den Predigten wiederholt vertretene
fi° Dieser Befund wird etwas verzerrt durch die Überlieferungssituation: Während für Restauration und

Regeneration nur knapp ein Drittel der Reden greifbar ist, sind die meisten Reden der Helvetik und

vor allem der Sonderbundszeit überliefert.

193



politische Forderung nach eidgenössischer Einigung. Dahingehend hatten
bereits verschiedene Ehrenprediger im Rahmen der von aufklärerisch-vaterländischen

Kreisen getragenen nationalen Bewegung im letzten Viertel des 18.

Jahrhunderts plädiert. Die Ehrenprediger der Helvetik legten nach, desgleichen die
Redner im Anschluss an den Sonderbundskrieg, die mit Versöhnungsvoten die

nun bundesstaatlich verankerte Einigung bei der unterlegenen Seite zu verinnerlichen

versuchten. Die eigentliche Totenmemoria war in den Ehrenpredigten
dagegen nur schwach präsent. Möglicherweise wurde nach Meinung mancher
Ehrenprediger dieses für Jahrzeitfeiern an sich konstitutive Element - und um
eine Jahrzeitfeier handelte es sich bei der Sempacher Gedenkfeier seit dem
ausgehenden Mittelalter ja - schon hinlänglich bei den liturgischen Verrichtungen
für die Toten behandelt.

Zur Ehrenpredigt kam 1866 neu die Rede eines Vertreters der weltlichen
Behörde hinzu. Dies, nachdem die radikale Zeitung «Der Eidgenosse» und die
Luzerner Gemeinnützige Gesellschaft eine Neukonzeption der Gedenkfeier im
volkstümlichen Stil angeregt hatten. Das Volksfest setzte sich in der Folge durch,
Restaurierungsversuche blieben Episode. Im Vergleich zu früher jetzt aufwendiger

inszeniert und für eine grössere Besucherschaft konzipiert, präsentierte sich
die Gedenkfeier nunmehr in jener Gestalt, wie sie im Wesentlichen noch im frühen

21. Jahrhundert Bestand hatte. Die Totenmemoria - weiterhin in der eigentlichen

Liturgiefeier konzentriert - blieb dabei eher Nebensache. Somit hatte sich
der Kreis zur ursprünglich wohl eher ereignisorientierten Gedenkfeier spätestens

zu diesem Zeitpunkt wieder geschlossen.

Anschrift des Verfassers:
Dr. des. Andre Fleinzer
Staatsarchiv Luzern
Schützenstrasse 9

Postfach 7853

6000 Luzern 7

194



ßlBLIOGRAFIE

Altermatt, Zemp
Altermatt, Urs, Bundesrat Josef Zemp - ein Porträt, in: Hartmann, Alois, Josef Zemp. Ein Bundesrat
schafft den Ausgleich, Schüpfheim 2008, S. 8-17.

Angenendt, Toten-Memoria
Angenendt, Arnold, Theologie und Liturgie der mittelalterlichen Toten-Memoria, in: Schmid,
Karl/Wollasch, Joachim (Hrsg.), Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens

im Mittelalter, München 1984 (Münstersche Mittelalter-Schriften Bd. 48), S. 79-198.

Assmann, Erinnerungsräume
Assmann, Aleida, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses, München

1999.

Assmann, Gedächtnis

Assmann, Jan, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen

Hochkulturen, München 1992.

Assmann, Religion
Assmann, Jan, Religion und kulturelles Gedächtnis, München 2000.

Bernet, Luzern
Bernet, Paul, Luzern zur Zeit der Helvetik, Luzern 1993.

Boesch, Zofinger
Boesch, Gottfried, Die Luzerner Zofinger und die Schlachtfeier von Sempach, in: 150 Jahre Zofingia
Luzern 1820-1970, Immensee 1970, S. 75-92.

Bölsterli, Geschichte

Bölsterli, Joseph, Urkundliche Geschichte der Pfarrei Sempach als solcher bis auf unsere Tage, in: Der
Geschichtsfreund Bd. 15,1859, S. 1-106.

Bossard-Borner, Spannungsfeld
Bossard-Borner, Heidi, Im Spannungsfeld von Politik und Religion. Der Kanton Luzern 1831 bis 1875,

Basel 2008 (Luzerner Historische Veröffentlichungen Bd. 42).

Clauss, Kriegsniederlagen
Clauss, Martin, Kriegsniederlagen im Mittelalter. Darstellung - Deutung - Bewältigung,
Paderborn/München/Wien/Zürich 2010 (Krieg in der Geschichte Bd. 54).

Fankhauser, Dornacher Schlachtfeiern

Fankhauser, Andreas, Die Dornacher Schlachtfeiern und Schlachtjubiläen, in: Gedenkschrift 500 Jahre
Schlacht bei Dornach 1499—1999, Solothurn 1999 (Jahrbuch für solothurnische Geschichte Bd. 72), S.

34i—391-

Festrede
Reden zur Sempacher Schlachtjahrzeit, hrsg. vom Luzerner Regierungsrat, Luzern 1784-1961.

Glauser, Barfüsserkloster
Glauser, Fritz, Das Barfüsserkloster Luzern von der Gründung bis 1600, in: Glauser, Fritz/Hegglin,
Clemens (Hrsg.), Kloster und Pfarrei zu Franziskanern in Luzern. Geschichte des Konvents (vor 1260

bis 1838) und der Pfarrei (seit 1845), Luzern/Stuttgart 1989 (Luzerner Historische Veröffentlichungen
Bd. 24), S. 23-81.

Graf, Schlachtengedenken
Graf, Klaus, Schlachtengedenken im Spätmittelalter. Riten und Medien der Präsentation kollektiver
Identität, in: Altenburg, Detlev/Jarnut, Jörg/Steinhoff, Hans-FIugo (FIrsg.), Feste und Feiern im
Mittelalter. Paderborner Symposium des Mediävistenverbands, Sigmaringen 1991, S. 63-69.

FIamm, Religiosität
Hamm, Berndt, Religiosität im späten Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbrüche, Normierungen,
Tübingen 2011 (Spätmittelalter, Flumanismus, Reformation Bd. 54).

FIenggeler, Schlachtenjahrzeit
Flenggeler, Rudolf (Hrsg.), Das Schlachtenjahrzeit der Eidgenossen, nach den innerschweizerischen
Jahrzeitbüchern, Basel 1940 (Quellen zur Schweizer Geschichte Bd. II/3).

HLS

Flistorisches Lexikon der Schweiz, Bde. 1-10, Basel 2002-2011.

J95



FIörsch/Bannwart, Pfarr- und Weltklerus
Mörsch, Waltraud/Bannwart, Josef, Luzerner Pfarr- und Weltklerus 1700-1800, Luzern/Stuttgart 1998

(Luzerner Historische Veröffentlichungen Bd. 33).

Hugener, Gefallene Helden

Hugener, Rainer, Gefallene Helden. Gesellschaftliche Wirkkraft und politische Instrumentalisierung
von mittelalterlichen Schlachttoten, in: traverse 2008/2, S. 15-26.

Hugener, Umstrittenes Gedächtnis

Hugener, Rainer, Umstrittenes Gedächtnis. Habsburgisches und eidgenössisches Totengedenken
nach der Schlacht bei Sempach, in: Peter Niederhäuser (Hrsg.), Die Habsburger zwischen Aare und
Bodensee, Zürich 2010 (Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich Bd. 77), S. 223-238.

Kreis, Schweizer Erinnerungsorte
Kreis, Georg, Schweizer Erinnerungsorte. Aus dem Speicher der Swissness, Zürich 2010.

Krieb, Totengedenken
Krieb, Steffen, Vom Totengedenken zum politischen Argument. Die Schlacht bei Sempach (1386) im
Gedächtnis des Hauses Habsburg und des südwestdeutschen Adels im 15. Jahrhundert, in: Carl,
Horst/Kortüm, Hans-Henning/Langewiesche, Dieter/Lenger, Friedrich (Hrsg.), Kriegsniederlagen.
Erfahrungen und Erinnerungen, Berlin 2004, S. 69-88.

Liebenau, Sempach
Liebenau, Theodor von, Die Schlacht bei Sempach. Gedenkbuch zur fünften Säcularfeier, Luzern 1886.

Lusiardi, Stiftung
Lusiardi, Ralf, Stiftung und Seelenheil in den monotheistischen Religionen des mittelalterlichen Europa.

Eine komparative Problemskizze, in: Borgolte, Michael (Hrsg.), Stiftungen in Christentum,
Judentum und Islam vor der Moderne, Berlin 2005, S. 47-70.

Lusiardi, Familie

Lusiardi, Ralf, Familie und Stiftung im Mittelalter. Einige komparative Bemerkungen zum
christlichabendländischen Kulturkreis, in: Huschner, Wolfgang/Rexroth, Frank (Hrsg.), Gestiftete Zukunft im
mittelalterlichen Europa (Festschrift für Michael Borgolte), Berlin 2008, S. 353-373.

Marchal., Geschichtsbild
Marchai, Guy P., Geschichtsbild im Wandel 1782-1982. Historische Betrachtung zum Geschichtsbe-
wusstsein der Luzerner im Spiegel der Gedenkfeiern zu 1332 und 1386, Luzern 1982.

Marchal, Kanoniker
Marchal, Guy P., Die Welt der Kanoniker. Das Institut des weltlichen Kollegiatstifts unter
historischanthropologischer Sicht, in: Lorenz, Sönke/Auge, Oliver (Hrsg.), Die Stiftskirche in Südwestdeutschland:

Aufgaben und Perspektiven der Forschung, Leinfeld-Echterdingen 2003 (Schriften zur
südwestdeutschen Landeskunde Bd. 35), S. 73-84.

Marchal, Gebrauchsgeschichtc
Marchal, Guy P., Schweizer Gebrauchsgeschichte. Geschichtsbilder, Mythenbildung und nationale
Identität, Basel 2006.

Moos, Sonderbund

Moos, Carlo, Fragen an den Sonderbund, in: Der Geschichtsfreund Bd. 149,1996, S. 83-103.

Moos, Dimensionen
Moos, Carlo, Dimensionen eines Bürgerkriegs. Für eine Neubewertung des Geschehens um den

Sonderbund, in: Studer, Brigitte (Hrsg.), Etappen des Bundesstaates. Staats- und Nationenbildung der
Schweiz, 1848-1998, S. 21-44.

Oexle, Memoria
Oexle, Otto Gerhard, Memoria und Memorialbild, in: Schmid, Karl/Wollasch, Joachim (Hrsg.),
Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter, München 1984

(Miinstersche Mittelalter-Schriften Bd. 48), S. 384-440.

Pfaff, Pfarrei
Pfaff, Carl, Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spätmittelalterlichen Kirchengeschichte, in:
Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft Bd. 1, Ölten 1990 (Jubiläumsschrift 700 Jahre Eidgenossenschaft),

S. 203-282.

196



Pfäffli, Schlachtjahrzeitfeier
Pfäffli, Hansjörg, Die Sempacher Schlachtjahrzeitfeier, in: Thommen, Heinrich (Hrsg.), Die Schlacht

von Sempach im Bild der Nachwelt, Luzern 1986, S. 171—173.

SAS

Stadtarchiv Sempach.
SKZ

Schweizerische Kirchenzeitung, Luzern 1832-1847; Kirchenzeitung für die katholische Schweiz, Solo-

thurn 1848-1852; Katholische Kirchenzeitung der Schweiz, Solothurn 1853/54; Schweizerische Kirchenzeitung,

Solothurn i855ff.

SSRQ LU
Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. 3: Die Rcchtsquellen des Kantons Luzern, Teil 1:

Stadtrechte, Bd. 1-3: Stadt und Territorialstaat Luzern, bearb. v. Guy P. Marchai u. Konrad Wanner,
Basel 1998-2005.

StALU
Staatsarchiv Luzern.

Suter, Winkelried
Suter, Beat, Arnold Winkelried, der Heros von Sempach. Die Ruhmesgeschichte eines Nationalhelden,

Stans 1977 (Der Geschichtsfreund, Beiheft Bd. 17).

Thommen, Sempach

Thommen, Heinrich (Hrsg.), Die Schlacht von Sempach im Bild der Nachwelt. Katalog zur Ausstellung

im Stadthaus und Ochsentor in Sempach aus Anlass des Jubiläums 600 Jahre Schlacht bei Sempach

- 600 Jahre Stadt und Land Luzern, Luzern 1986.

Tremp, Buchhaltung
Tremp, Ernst, Buchhaltung des Jenseits. Das Buss- und Ablasswesen in der Innerschweiz im späten
Mittelalter, in: Der Geschichtsfreund Bd. 143, 1989, S. 103-144.

Vaterland
Das Vaterland, Luzern 1871 ff.

Wehrli-Johns, Fegefeuer

Wehrli-Johns, Martina, «Tuo daz guote und lä daz übele». Das Fegefeuer als Sozialidee, in: Jezler,
Peter (Hrsg.), Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter (Ausstellungskatalog zu einer

Ausstellung des Schweizerischen Landesmuseums), Zürich 1994, S. 47-58.

Wicki, Staat

Wicki, Hans, Staat, Kirche, Religiosität. Der Kanton Luzern zwischen barocker Tradition und

Aufklärung, Luzern/Stuttgart 1990 (Luzerner Historische Veröffentlichungen Bd. 26).

Wollasch, Verbrüderung
Wollasch, Joachim, Die mittelalterliche Lebensform der Verbrüderung, in: Schmid, Karl/Wollasch,
Joachim (Hrsg.), Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter,

München 1984 (Münstersche Mittelalter-Schriften Bd. 48), S. 215-232.

197




	Volkstümliches Fest, Verstorbenengedenken, vaterländischer Diskurs

