
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 164 (2011)

Artikel: Schwören im alten Luzern

Autor: Wanner, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwören im alten Luzern

Konrad Wanner



Einleitung 183

1. Eid und Gelübde 185

2. Promissorische Eide im 13. und frühen 14. Jahrhundert 188

a) Eide für Grund und Gerichtsherren 188

b) Kommunale Eide 190

c) Luzerner Eide für die Herzoge von Osterreich 193

3. Eid- und Ratsherrschaft, 14. und 15. Jahrhundert 195

a) Rats und Richtereide 195

b) Eid- und Obrigkeit - das Eidgebot 197

c) Amts und Berufseide in der Stadt 200

d) Regelmässige Eiderneuerungen, Huldigungen auf der Landschaft 203

4. Entgegengesetzte Tendenzen, 15. und frühes 16. Jahrhundert 205

a) Skrupel, Aufkommen der Eidtafeln 205

b) Eid und Inquisitionsprozess 207

5. Kulmination und verstärkte Skrupel, 2. Hälfte 16. Jahrhundert 208

a) Die Schwörtage auf dem Lande 208

b) Die Jahrestage in der Stadt 214

c) Promissorische Eide, Eidbücher 218

d) Eide und Verordnungen 221

e) Eide vor Gericht 223

f) Skrupel 226

6. Schwören im 17. und 18. Jahrhundert 229

Schluss 232

Bibliografie 235

Gedruckte Quellen 235

Literatur 237

182



Einleitung

Die nachfolgenden Ausführungen sind bei der Erarbeitung von Band 4 der
Luzerner Stadtrechtsquellen1 entstanden. Dieser Band enthält die frühneuzeitlichen

Versionen des Geschworenen Briefes und der Eidbücher der Stadt Lu-
zern. Der Geschworene Brief, eine Sammlung von Strafrechtsbestimmungen,
welche als Garanten des innerstädtischen Friedens galten, wurde im alten Luzern
mit dem Bürgereid zweimal im Jahr neu beschworen. Die Eidbücher überliefern
eine grosse Zahl von Eiden und beschworenen Verordnungen für Klein- und
Grossräte, Inhaber städtischer Amter und Berufsstände. In vielen Fällen waren
diese Texte die einzigen Vorschriften, die es für die entsprechenden Behörden,
Ämter und Berufsstände überhaupt gab. Man könnte die Eidbücher deshalb als
eine - wenn auch rudimentäre - Sammlung des zeitgenössischen öffentlichen
Rechts bezeichnen. Sowohl der Geschworene Brief als auch das Eidbuch - gleich
übrigens wie das Stadtrechtsbuch, die dritte grosse Sammlung luzernischen
Rechts - erfuhren im Verlaufe der Jahrhunderte markante inhaltliche Veränderungen:

Vom Geschworenen Brief, der in der Mitte des 13. Jahrhunderts zum
ersten Mal erstellt worden war, wurden bis zum 18. Jahrhundert immer wieder
neue Versionen angefertigt. Das Eidbuch, dessen älteste Fassung von ca. 1477

stammt, Hessen die Luzerner Behörden im 16. Jahrhundert immer wieder mit
Zusätzen versehen und unterzogen es dann in den 1580er und 1590er Jahren einer
grundlegenden Revision.

Nicht nur die materiellen Inhalte der beiden Rechtssammlungen und ihr
Wandel, sondern auch die Form, d.h. der Eid selbst, verdient unser Interesse.
Gehen wir von einer sehr allgemeinen Definition aus, so war der Eid immer
dasselbe: eine Anrufung Gottes und/oder der Heiligen als Beweis für die Wahrhaftigkeit

einer Aussage (assertorischer Eid) oder als Beweis für die Aufrichtigkeit
eines Versprechens (promissorischer Eid). Doch die weiteren Anschauungen
über den Eid, seien sie rechtlicher, theologischer und sonstiger Art, waren und
sind, wie ein vielbeachtetes Buch von Paolo Prodi zeigt,2 ebenfalls dem historischen

Wandel unterworfen. Als Motor dieses Wandels sieht Prodi den Antagonismus

zwischen kirchlicher und weltlicher Gewalt bzw. den Gegensatz
zwischen religiösem und herrschaftlichem Denken. Nach seiner Auffassung waren
die Veränderungen in der Wahrnehmung des Eids nicht nur ein Ergebnis dieser
Kräfte, sondern lösten auch ihrerseits eine gewisse Dynamik aus.

Bei meinem Versuch einer regionalen Geschichte des Schwörens kann es freilich

höchstens punktuell darum gehen, Prodis Hypothesen nachzuvollziehen.
Denn Prodi bewegt sich mit seinen Untersuchungen vor allem auf der Ebene der
grossen europäischen Monarchien, der römischen Kurie, allenfalls der Bistümer
und der italienischen Stadtstaaten. Darüber hinaus verfolgt er im Wesentlichen
einen gcistesgeschichtlichcn Ansatz und stützt seine Argumentation vor allem

1

SSRQ LU 1/4.
2 Sakrament der Herrschaft. - Eine übersichtliche Präsentation der Hauptthesen: Prodi, Eid in der

europäischen Vcrfassungsgcschichtc.

183



auf die Schriften mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Theologen, Philosophen
und Juristen ab, während ich die gelebte Praxis in unserem Raum ins Auge fasse.

Dazu kommt, dass ich lediglich den Zeitausschnitt vom 13. bis zum 18. Jahrhundert

behandeln kann, während Prodi eine Gesamtschau bietet, welche vom
Altertum bis zur Gegenwart reicht.

Die Quellen zum Thema setzen in unserer Region im 13. Jahrhundert ein, zu
der Zeit, in der die Gesellschaft anfing, den für das Spätmittelalter und die frühe
Neuzeit typischen korporativen Charakter anzunehmen, und in welcher der Eid
beziehungsweise der beschworene Vertrag als rechtlicher Kitt der Gesellschaft
zunehmend an Bedeutung gewann.3 Die nun beginnende, bis zum 18. Jahrhundert

reichende Epoche kennzeichnet Prodi als Periode, in der die weltlichen
Mächte, welche daran waren, sich zu Staaten zu entwickeln, den Eid
vereinnahmten, ihn ihrer Deutung unterwarfen und instrumentalisierten. Vorangegangen

war - wenn wir Prodi folgen - eine seit der Gregorianischen Reform (zweite
Hälfte des 11. Jahrhunderts) andauernde Phase, in der Kanonisten und

Theologen sich des Eides bemächtigt hatten. Durch ihre Ausdeutungen habe der
Eid einen Teil seines archaischsakramentalen Charakters eingebüsst - der Eigenschaft,

durch die der Schwörende in unmittelbaren Kontakt zur angerufenen
Gottheit trat. In seiner nun gewissermassen theologisch domestizierten Gestalt
sei der Eid erst richtig zu einem «Bindemittel» für die Verträge geworden, welche

die korporativen Gesellschaften des Spätmittelalters und der frühen Neuzeit
zusammenhielten.

Im schweizerischen und luzernischen Rahmen kann ich für die Zeit vom 13.

bis zum 18. Jahrhundert an zwei ältere rechtshistorische Arbeiten anknüpfen.4
Die Autoren dieser Arbeiten interessierten sich für die Anfänge der Eidkritik
und für die Bemühungen zur Eindämmung des Schwörens in der frühen Neuzeit

sowie für die Reaktionen, welche diese Bemühungen im 19. Jahrhundert
hervorriefen. Wie es scheint, stand die frühneuzeitliche Eidkritik am Anfang der
Entwicklung, welche dazu geführt hat, dass in der Schweiz heute die vor Gericht
geschworenen Eide verschwunden sind und ausserhalb der Gerichtssäle nur
noch in Ausnahmefällen Eide geleistet oder Gelöbnisse abgelegt werden.' Die
Argumente, mit denen diese Entwicklung vorangetrieben wurde, haben sich freilich

seit der Frühneuzeit ins Gegenteil verkehrt: Im 19. und 20. Jahrhundert
haben die Ablehnung von religiöser Vereinnahmung sowie die Skepsis gegenüber

den mit dem Schwören verbundenen religiösen Vorstellungen - welche ja
auch mit einem modernen Verständnis der christlichen Botschaft nicht so leicht
unter einen Hut zu bringen sind - die Hauptrolle gespielt. Vorher waren es gerade

enges religiöses Denken und die Furcht vor einer rächenden Gottheit gewesen,

welche für Skrupel und Ablehnung verantwortlich waren.
Am meisten Aufsehen erregte bei den Rechtshistorikern das frühe Verschwinden

des Beweiseides (oder Haupteides): des vor Gericht von den Parteien ge-

3 Dazu auch: Kolmer, Promissorische Eide; Holenstein, Seelenheil.
* Meyer, Eid; Spoerry, Verschwinden. - Vgl. auch Luminati, Eidgenossenschaft und Eid; Soliva, Eid.
3 Hödel, Politischer Eid.

184



schworenen Eides, der eine Beweisführung im eigentlichen Sinne ersetzte oder
ungenügende Beweisführungen komplettierte. Der Haupteid war in den Kantonen

Zürich und Luzern - sowie wahrscheinlich in den meisten übrigen Kantonen

- schon vor dem 19. Jahrhundert weitgehend in Vergessenheit geraten. Die
in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts an deutschen Universitäten ausgebildeten

Schweizer Juristen fassten sein Fehlen als Mangel auf und postulierten seine

Wiedereinführung. Während die Forderung im Kanton Zürich abgewiesen wurde,6

setzte sie sich im Kanton Fuzern durch. Noch in der kantonalen
Zivilprozessordnung von 1913 wurde das Institut des Haupteids weiter ausgebaut.7

Wie wir sehen werden, waren es nicht nur die Eide vor Gericht, sondern auch
die promissorischen Eide, welche in der frühen Neuzeit auf religiöse Skrupel
stiessen. Wahrscheinlich erzielten die Skrupel in der Schweiz tatsächlich eine

grössere Wirkung als in anderen Ländern, denn in der Schweiz fehlte - soweit es

die Eide betrifft - das Gegengewicht zum religiösen Denken. Dieses Gegengewicht

wurde in Deutschland und anderswo von den an den Universitäten gelehrten

gemeinrechtlichen Anschauungen gebildet. In der Schweiz fanden
gemeinrechtliche Anschauungen vor dem 19. Jahrhundert nur geringe Resonanz, da das

Land damals noch kaum über Juristen mit Universitätsabschluss verfügte.8
Die konfessionellen Besonderheiten spielten bei den Skrupeln keine entscheidende

Rolle. Zwar hat man im 19. Jahrhundert versucht, mit Bezug auf Zürich -
wo nicht nur der Haupteid, sondern auch der Zeugeneid unbekannt war - die
Reformation als Erklärung für das Phänomen heranzuziehen,' doch hat schon
damals Anton Philipp von Segesser darauf hingewiesen, dass der Haupteid im
katholischen Luzern ebenfalls schon lange vor dem 19. Jahrhundert seine Bedeutung

verloren hatte.10 Darüber hinaus wissen wir inzwischen, dass in Zürich die
kritische Beschäftigung mit dem Thema des Schwörens erst einige Zeit nach der
Reformation einsetzte und nicht vor der Mitte des 17. Jahrhunderts spürbare
Ergebnisse zeitigte."

1. Eid und Gelübde

Bereits im 13. Jahrhundert - in der Zeit, in der unsere Quellen einsetzen -
musste man nicht notwendigerweise einen Eid leisten, um einer Aussage oder
einem Versprechen eine besonders feierliche und speziell verbindliche Gestalt zu
geben. Man konnte auch zu dem Mittel eines nichtreligiösen Gelübdes greifen.
Dass dieses Mittel zur Verfügung stand und gebraucht wurde, hängt wohl mit
der von Prodi beschriebenen Geschichte des Schwörens im Früh und Hoch-

6
Spoerry, Verschwinden, S. uf., 63-69.

7 Meyer, Eid, besonders S. 84-143.
8

Spoerry, Verschwinden, S. 49h - Vgl. z.B. Schott, Bartcle und Baldele.
9 von Orelu, Studien, S. 39, 43h
10 Rechtsgeschichtc 4, S. i68f. - Der Band erschien im gleichen Jahr 1858 wie die Arbeit von Orelli, durch

welche der zürcherische Eidverzicht unter Rechtshistorikern internationale Bekanntheit erlangte.
" Spoerry, Verschwinden, S. 6off. Vgl. Sigg, Finanzwesen, S. 160-174; Bütikofer, Pietismus, S. 456-486.

185



mittelalter zusammen: Entweder scheute man den Eid wegen seiner - damals

noch mehr als später - als übermächtig empfundenen religiösen Implikationen,
oder man folgte einfach den Ratschlägen von Kirchenleuten, welche sich bemühten,

die Verwendung des Eides zu kanalisieren und für besonders wichtige Dinge
zu reservieren.

Die gängigste Form nichtreligiöser Gelübde waren Aussagen und
Versprechungen, welche «bei Treue» geschahen oder bei denen man, wie es in den Quellen

heisst, «seine Treue» bzw. «seine Treue an Eides statt» gab. Wie die Luzerner

Klein- und Grossräte im Jahre 1431 ausdrücklich in einem Urteil festhielten,
bestand zwischen einfacher «Treue» und «Treue an Eides statt» kein
Unterschied.1* Wer ein solches Gelübde ablegte, hob weder die Schwurfinger noch rief
er Gott oder die Heiligen an, er berührte keine Reliquien und schuf auch sonst
keinen Bezug zur sakralen Sphäre, sondern besiegelte sein Versprechen oder
seine Aussage einfach mit Handschlag oder - falls es vor Gericht geschah - durch
die Berührung des Gerichtsstabes.13 Nichtsdestoweniger setzte der Gelobende
seine Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit und Glaubwürdigkeit zum Pfand. Bei Fehlverhalten

drohten scharfe Sanktionen: Ehrverlust, Absetzung von Ämtern und dazu
hohe Geldbussen.

Manche Dinge wurden auch einfach mit Handschlag geregelt, ohne dass dabei

von «Treue» die Rede war - nicht nur bei Abschluss von Geschäften, sondern
z.B. auch wenn zwei Bürger handgreiflich aneinander gerieten und ein dritter
Frieden gebot. Die Streitenden reichten dann dem dritten Bürger die Hand und
zeigten damit an, dass sie das Friedensgebot akzeptierten.14 Verstiess später einer
der Streithähne gegen den auf diese Weise eingegangenen Frieden, so entrichtete
er eine hohe Busse. Anders als beim Bruch eines mit mehr Förmlichkeiten
eingegangenen Gelübdes blieb jedoch seine Ehre intakt.

Versprechen «bei Treue» gab man - in Luzern und andernorts - vielfach dann,

wenn man privatrechtliche Verpflichtungen einging, etwa wenn man sich zur
Bezahlung einer Schuld oder zur Einhaltung von Zahlungsfristen verpflichtete,
bei güterrechtlichen Regelungen zwischen Ehegatten1' und in ähnlichen Fällen.
Solche Gelöbnisse konnten vor Gericht geschehen, aber auch anderswo, mit
Zeugen oder ohne Zeugen. So vernehmen wir aus einem Urteil von 1436, dass ein
Luzerner einem andern Luzerner auf der Spreuerbrücke (wohl beim Flanieren)
«sin trüw geben hette, umb ein frowen nit ze werbennc.»"5

Doch wurden Gelübde bei «Treue» nicht nur von Privatpersonen bei
privatrechtlichen Geschäften geleistet, sondern sie wurden auch bei der Erledigung
öffentlicher Angelegenheiten abgelegt. Geradezu stereotyp kehren Hinweise auf
Gelübde in den Urkunden wieder, welche über die Einsetzung freiwilliger

" SSRQ LU 1/2, Nr. 157.

'3 Nach Luzerncr Recht war der Bruch eines Versprechens «an den Stab» mit dem Bruch eines Verspre¬
chens «bei Treue an Eides statt» gleichzusetzen: SSRQ LU 1/2, Nr. 347, Art. 6. Vgl. SSRQ LU 1/3, Nr.
339, Art. 98.

14 SSRQ LU 1/4, Nr. 3, Kap. 11 mit Bemerkung. Vgl. ebenda Nr. 4, Kap. 11.

' SSRQ LU 1/1, Nr. 9, Art. 50; SSRQ LU 1/2, Nr. 28.

'< SSRQ LU 1/2, Nr. 243.

186



Schiedsgerichte berichten. Bei diesem Verfahren leisteten zwar jeweils die
Schiedsrichter einen Eid, die Parteien hingegen verpflichteten sich in der Regel
«nur» mit einem Gelöbnis, das von den Schiedsrichtern gesprochene Urteil
einzuhalten.1? Besonders bemerkenswert sind die Fälle, in denen grundherrliche
und andere lokale Amtleute auf der Landschaft anstelle von Amtseiden Gelübde
leisteten. So hält der Twingrodel des Twings Zell aus dem Jahr 1598 fest'8: ein vpn
der Twinggemeinde neu gewählter Vierer «sol dem thwingherren in die handt
loben, den nutz deß dorffs ze fürderen unnd den schaden zewenden.» Ein
Gelöbnis an Eides statt anstelle eines Amtseides war für die Vierer von Dagmersel-
len vorgesehen, nicht näher spezifizierte Gelöbnisse für die Vierer und die Wei-
bel von Buchs (Gde. Dagmersellen) und die Vierer von Gettnau. Die Vierer des

Twings Altbüron mussten «an den stab an eidsstatt loben», während die
Gemeinde offenbar einen Eid leistete.19

Die Mitglieder des Luzerner Rats gingen im 13. und anfangs des 14. Jahrhunderts

beim Erlass neuer oder erneuerter Vorschriften zusätzlich zu ihren Amtseiden

Gelübde «bei Treue» oder «bei Treue an Eides statt» ein. Sie verpflichteten
sich damit, die beschlossenen oder bestätigten Normen jeweils bei der

Urteilsfindung in konkreten Streitfällen einzuhalten. Die im «Ältesten
Ratsbüchlein» - einer zwischen 1315 und 1321 hergestellten Sammlung von
Ratsbeschlüssen aus dem 13. und frühen 14. Jahrhundert - überlieferten Rechtssetzungen

waren offenbar alle mit solchen Gelübden verknüpft. Zumindest wird dies
in der zeitgenössischen Einleitung behauptet.20

Wie das «Älteste Ratsbüchlein» zeigt, war das Ablegen von Gelübden in der
Zeit um 1300 ein gängiges Verfahren. Sonst bleibt die Geschichte der nichtreligiösen

Gelübde weitgehend im Dunkeln. Auch lässt sich die Frage, welches Ausmass
das Leisten von Gelübden in unserer Region je erreichte, kaum beantworten.
Dies liegt weniger an der relativ dünnen Überlieferung von privatrechtlichen
Verträgen (bei denen die nichtreligiösen Gelübde ja am häufigsten zur Anwendung
kamen), als vielmehr daran, dass die spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen
Quellen häufig den Unterschied zwischen Eiden und nichtreligiösen Gelübden
verwischen. Die Wörter «Gelübde», «Gelöbnis» und «geloben» können - wie in
der modernen Sprache - für beides stehen. Selbst dann, wenn das scheinbar
eindeutige Wort «Eid» fällt, tauchen manchmal Zweifel auf. Ein instruktives Beispiel
ist der in zwei Versionen überlieferte Beschluss der Luzerner Klein- und Grossräte

vom Januar 1579, in dem es um die Entlastung von Angeklagten durch
sogenannte Reinigungseide geht.21 In beiden Versionen ist von Eiden und der Gefahr

17 Ein Beispiel aus dem Jahre 1457, in dem es ausdrücklich heisst, dass in die Hand gelobt wurde: SSRQ
LU 2/2 (Willisau) 2, Nr. 31, (S. 85 Z. 37L). Ein Fall von 1393, in dem «mit guten trüwen an eines geswor-
nen eides stad gelopt und verheissen» wurde: SSRQ AG 2/10 Freie Ämter 3), Nr. 259a.

18 StALU URK 171/2464.
19 SSRQ LU 2/2 (Willisau) 1, Nr. 95 (S. 390 Z. 40, S. 392 Z. 19, S. 393 Z. 16, S. 396 Z. 47ff.).
20 SSRQ LU1/1, Nr. 9, Einleitung S. 27 Z. 30L): «Diz ist der rat ze Lucerne uberein komen, das si diz

went han unt richten [...], bi trüwe an eides stat.» - Entsprechende Formeln bei einzelnen Artikeln:
ebenda Art. 16, S. 230, 240.

21 SSRQ LU 1/4, Nr. 4, Kap. 5, Bemerkung 2 (die gleiche Quelle wie unten, Kap. je, bei Anm. 199).

187



von Meineiden die Rede, in beiden Versionen wird die Reinigung jedoch auch als

ein Geschehen «an eidts statt» bezeichnet. Man fragt sich, ob es in solchen Fällen
nicht üblich war, zwar von Eiden zu reden, sich aber dann, wenn der Eid wirklich

fällig wurde, mit einem Gelöbnis an Eides statt zu begnügen.

2. Promissorische Eide im 13. und frühen 14. Jahrhundert

a) Eide für Grund- und Gerichtsherren

Als in unserer Gegend im 13. und frühen 14. Jahrhundert die ersten Stadt- und
Landgemeinden entstanden, die ersten Bürgereide geleistet und die ersten Bünde
beschworen wurden, waren Eide, welche der Verfestigung politischer
Ordnungsstrukturen dienten, sicherlich nichts Neues. Könige, Herzoge, geistliche
und weltliche Grund- und Gerichtsherren, Vögte sowie Inhaber sonstiger Rechte

dürften zumindest hin und wieder Treue und Gehorsamseide gefordert haben,
sei es von ritterlichen Lehensnehmern, von Richtern, herrschaftlichen Amtleuten

oder von der einfachen Bevölkerung. Unklar ist allerdings, wie weit die
spärlichen und zerstreut überlieferten Quelleninformationen über entsprechende
Eidesleistungen verallgemeinert werden dürfen. Ganz besonders gilt dies mit
Bezug auf die Eide der einfachen Bevölkerung.

Die Quellen aus dem 13. und frühen 14. Jahrhundert, auf denen unsere Kenntnisse

beruhen, stammen in der Regel aus den Archiven geistlicher Grundherren.
Sie zeigen abhängige Bauern, gelegentlich auch Städter, welche ihre Huldigung

Eidesleistung) im Rahmen der grundherrlichen Gerichtsorganisation, der

sogenannten Twinggerichte, vollzogen. Offenbar stand der Eid in Zusammenhang

mit den Gerichtsversammlungen, an denen alle erwachsenen Männer
teilzunehmen hatten." Diese Gerichtsversammlungen wurden von den geistlichen
Grundherren zusammen mit den Inhabern der Vogteirechte durchgeführt. Den
Einwohnern des Twingbezirks - allen oder einigen von ihnen - fiel die Aufgabe
zu, über das örtliche Recht auszusagen oder, wie es in den Quellen heisst, das

Recht zu «offnen» oder zu «weisen». Das Recht war in der Regel noch nicht
schriftlich fixiert und musste von Fall zu Fall durch die Befragung lokaler
Gewährsleute festgestellt werden.Die Aussagen wurden beschworen oder
erfolgten «bei dem Eid», den die Gewährsleute dem Grundherrn bereits geleistet
hatten. Grundherrliche und sonstige herrschaftliche Besitzansprüche, Abgaben
und Dienstforderungen galten als Teil des lokalen Rechts und wurden wie das

übrige Recht im Gericht «geöffnet». Auf diese Weise konnten die Verpflichtung
auf das lokale Recht und die eidliche Bindung an die Herrschaft als ein untrennbares

Ganzes verstanden werden.
Mit den Eidforderungen der weltlichen Grundherren mag es sich gleich oder

ähnlich verhalten haben, doch wissen wir nichts darüber. Ebenso undurchsichtig

" Holenstein, Huldigung, S. 147-216; Ders. Seelenheil, S. ijff.
Dazu jetzt: Teuscher, Erzähltes Recht, S. 73-98.

188



ist, in welchen Fällen nicht nur den Grundherren, sondern auch den Kirchenvögten
und den Inhabern sonstiger Vogteirechte Eide geleistet wurden. Dass die

Vögte Eide verlangten, würde man schon deshalb erwarten, weil sie in mancherlei
Hinsicht die Vorgänger der sich entwickelnden luzernischen Staatlichkeit

waren, deren Eidforderungen ausser Zweifel stehen. Keine schlüssige Antwort gibt
es ferner auf die Frage, ob nicht bereits im 13. Jahrhundert einzelne Rechtansprüche

- gewissermassen Splitter der umfassenden Ansprüche der Grundherren und
Vögte - als Basis für Eidforderungen dienen konnten. In Quellen aus dem 15.

Jahrhundert und der Folgezeit ist gelegentlich von Huldigungen die Rede, welche
aufgrund solcher Einzelrechte (z.B. der Leibeigenschaft)2« verlangt wurden.

Zu den Mutmassungen, welche darauf hinauslaufen, dass möglicherweise mehr
Eide geschworen wurden als die Quellen erahnen lassen, gesellen sich Zweifel, die
in die Gegenrichtung weisen: War es im 13. Jahrhundert an den Twinggerichten
wirklich allgemein üblich, sämtliche Teilnehmer in die Rechtsweisung einzubinden?

Und war es wirklich erforderlich, dass alle erwachsenen Männer, welche in
der Grundherrschaft lebten, dem Grundherren einen Eid leisteten?

Die Frage stellt sich gerade auch im Fall des elsässischen Klosters Murbach
und seiner luzernischen Propstei «im Hof», welches uns besonders interessiert.
Aus dem Bereich ihrer Twinggerichte sind eine ganze Reihe von Hofrechten
überliefert, welche aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts oder sogar noch aus
dem 13. Jahrhundert stammen und zu den ältesten derartigen Aufzeichnungen
zählen, welche wir in unserer Region besitzen. Nach diesen Quellen waren es
nicht einfache Mitglieder der Gerichtsgemeinden, welche das herrschaftliche
Recht öffneten, sondern die grundherrlichen Amtleute (Meier, sogenannte
Kellner).2' Im Gericht «uf den Stafeln» (d.h. auf der Treppe vor der Luzerner
Hofkirche), das unter anderem für Appellationen aus andern Twinggerichten der
Grundherrschaft zuständig war, gab es zwölf «Stuhlsässen», deren Aufgabe es

war, die Rechte des Klosters Luzern zu «behaben» (- aufrechtzuerhalten).26 Die
Stuhlsässen werden in diesen Quellen als freie Leute charakterisiert, welche
zusammen mit dem Abt von Murbach, dem Propst von Luzern und dem Vogt
(beziehungsweise mit deren Vertretern) das Gericht bildeten. Ohne Zweifel
handelte es sich bei ihnen um Amtleute des Klosters, in der Regel vermutlich um
Bürger der Stadt.

Direkte Hinweise auf Eide, welche in den murbachisch/luzernischen Höfen
von der Gesamtheit der Gerichtsleute geschworen worden wären, sind, soweit
ich sehe, nirgends überliefert. Dokumentiert sind hingegen - allerdings erst

24 Beispiele: SSRQ LU 2/2 (Willisau) 1, Nr. 43, Bemerkungen 3,16 (S. 146,149). - Zur Leibeigenschaft als
Splitter umfassenderer Herrschaftsrechte: Sablonier, Leibherrschaft, S. iS3ff.

*' So z.B. das Hofrecht von Emmen: «Es sol ouch ein meiger offenen des hofs recht» (ed. Schneller, in:
Der Geschichtsfreund 6, S. 66-70 Grimm, Weisthümer 4, S. 371-374). Hofrecht von Malters: «Und sol
den ein keiner offnen des hofes recht» (cd. Schneller, in: Der Geschichtsfreund 4, S. 67-72 Grimm,
Weisthümer, 4, S. 375-379). Hofrecht von Stans: «Jtemund so man an dz gericht kunt, so sol ein ammen
ofnen oder einer der hoflütten der eiltesten, ob es der amman nüt es wol künde offnen, was des hofes
recht ist» (ed. Schneller, in: Der Geschichtsfreund 20, S. 172-175 Grimm, Weisthümer 4, S. 431 ff.).

26 SSRQ LU 1/1, Nr. 7, Art. 6: «[...], die behatten dem gotzhus sin recht.» Vgl. ebenda Nr. 63, Art. 6.

189



durch eine Quelle aus den 1430er Jahren oder aus der Zeit danach - die
promissorischen Eide der klösterlichen Amtleute.27 Zu diesen zählten ausser den Meiern

und Kellnern auf der Landschaft auch die Inhaber der sogenannten Hofämter

(z.B. der neun Fischereiämter, zweier Kochämter, des Brauamts). Die
Eidesformel enthält eine Passage über das Aufrechterhalten der grundherrlichen
Rechte.28 Nahm der Amtmann sein Amt nicht in eigener Person wahr, so forderte

man von seinem Vertreter keinen Eid, sondern begnügte sich mit einem
Versprechen an Eides statt.

Auch in der Überlieferung anderer geistlicher Grundherrschaften findet sich

gelegentlich etwas, das Zweifel an der Vorstellung aufkommen lässt, das Offnen
sei Aufgabe sämtlicher Insasssen der Twinge gewesen. Ein Beispiel sind die

Offnungen des Dinghofs Erlinsbach (im Bereich der heutigen Gemeinden Erlinsbach

AG und Erlinsbach SO) über die Rechte des Klosters Einsiedeln: Nach
dem Wortlaut einer ersten, 1331 entstandenen Fassung wären es einfach «die

hoflüte» - also scheinbar alle Hofleute - gewesen, welche das Offnen besorgt
hätten, und dies «bi dem eide, so si dem [...] gotzhus getan hant.» In einer rund
20 Jahre jüngeren Fassung wurden diejenigen, welche öffneten, hingegen als die

«geswornen hofflüte» bezeichnet.29 Gab es also neben den «geschworenen»
Hofleuten noch solche, welche keinen Eid geleistet hatten und dem Gericht nur als

Zuschauer beiwohnten? Die Frage stellt sich umso mehr, als der Ausdruck
«Geschworener» ja auch als Sammelbegriff für die Inhaber lokaler Amter auf
dem Lande diente.'0

Wo es allgemeine Eide der Twinginsassen gab, wurden diese bei Erreichen der

Volljährigkeit geschworen und später nur dann wiederholt, wenn auf der Seite

der Herrschaft ein Wechsel eintrat (Erbgang, Verkauf, Wahl eines neuen Abts
und dergleichen mehr). Geradezu als Teil eines Übergangsritus beim Eintritt ins
Erwachsenenalter erscheint der Eid im Hofrecht von Ligschwil (Gemeinde
Hochdorf), das 1299 aufgezeichnet wurde, als das Kloster Beinwil den Hof dem

Kloster Einsiedeln abtrat: «Jeder, der volljährig wird, soll dem Abt schwören.
Und der Abt soll ihm befehlen, eine Ehefrau zu nehmen.»'1

b) Kommunale Eide

Gemeindeeide Bürgereide) sind so alt wie die Gemeinden selbst. Mit ihnen

bekräftigten die Bewohner einer Stadt oder eines Gebiets den Vertrag, mit dem

sie sich als Gemeinden konstituierten, und unterstellten sich dem kommunalen
Recht. Für einige Städte unseres Landes, z.B. Zürich und Bern, werden solche
Schwüre durch Quellen aus dem 13. und dem beginnenden 14. Jahrhundert be-

27 SSRQ LU 1/2, Nr. 220, Art. 36-38, 41.
28 «[...] dem gotzhus sin rechtung und gewonheit behaben nach des gotzhus recht [...]»
2? SSRQ AG 2/2, Nrn. 76, 79 (S. 144,153).

3° Idiotikon 9, Sp. 2108-2114, besonders Sp. 2109h

y QW 2/2, S. 59: «Swele ze sinen tagen kumet, der sol dem abte hulde tun. Und sol in der abbet twin-

gen, daz er ein wib nemme.»

190



zeugt.32 Ähnliche Eide leisteten zur gleichen Zeit auch bereits die Einwohner der
Innerschweizer Länderorte.33

In Luzern war der Bürgereid wohl von Anfang an in erster Linie ein Eid auf
den Geschworenen Brief. Dieser wurde, soweit wir wissen, 1252 zum ersten Mal
ausgestellt und beschworen. Seine Beschwörung beendigte damals einen blutigen
internen Konflikt. Mit dem Brief legten sich die Bürger auf eine Reihe von
strafrechtlichen Bestimmungen fest, deren Durchsetzung sie dem Rat übertrugen.
Damit sollten weitere Fehden innerhalb der Stadtmauern verhindert und der
Stadtfrieden gesichert werden. Zwar verpflichteten sich die Bürger mit dem
Gemeindeeid nicht nur, den Geschworenen Brief aufrecht zu erhalten, sondern
auch, das übrige Stadtrecht, die städtischen «Freiheiten» Privilegien) und

guten Gewohnheiten zu schützen, doch hatten wohl jeweils die meisten Schwörenden

nur eine undeutliche Vorstellung davon, was mit den letzteren Punkten

gemeint war, während der Geschworene Brief stets vor der Eidesleistung vorgelesen

wurde.
Von den überlieferten Versionen des Geschworenen Briefes stammen zwei

noch aus der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts.34 Eine Reihe von weiteren

Bearbeitungen ist in der Zeit vom 15. bis 18. Jahrhundert entstanden.3' Bei der

Herstellung all dieser Fassungen erfuhr der Brieftext zahlreiche Erweiterungen
und Modifikationen, doch blieb er stets in erster Linie eine Sammlung von
strafrechtlichen Normen. Lediglich bei der Revision von 1489 wurden neun Artikel
eingefügt, welche man im modernen Sinn als «politisch» bezeichnen könnte.
Fünf dieser Artikel betrafen die Kompetenzen des Rats bzw. das Verhältnis
zwischen Gemeinde und Rat. Sie kehren in den späteren Bearbeitungen wieder,
während die übrigen vier Artikel, in denen es um das Reislaufen sowie um die
Annahme von Pensionen und Geschenken auswärtiger Potentaten ging, bereits
nach wenigen Jahren wieder aus dem Brief gekippt wurden.36

Vom eigentlichen Bürger- oder Gemeindeeid, d.h. von der Formel, mit welcher

der Eid auf den Geschworenen Brief und das Stadtrecht geleistet wurde, ist

hingegen keine Version aus dem 13. Jahrhundert überliefert. Die älteste Fassung,
die wir besitzen, stammt aus den 1420er Jahren,37 aus einer Zeit also, in der sich
seit dem 13. Jahrhundert vieles verändert hatte und Luzern längst ein eidgenössischer

Ort und eine freie Reichsstadt war. Ausser der Verpflichtung auf den

Geschworenen Brief und auf das Stadtrecht enthielt die Formel damals lediglich
eine allgemeine Treueverpflichtung («Nutz und Ehre der Stadt befördern») und

31 Nämlich in der angeblich 1218 von Kaiser Friedrich II. erlassenen, sicher noch im 13. Jahrhundert ent¬

standenen «Goldenen Handfeste» der Stadt Bern (MGH Urkunden Friedrichs II. Teil 3, D. 439; vgl.

SSRQ BE 1/1 und 1/2,2. Aufl., S. 22, Art. 52) sowie im Zürcher Richtebrief, von dem Textversionen aus

der Zeit um und nach 1300 überliefert sind (SSRQ ZH NF I/1/1, S. 67f., ioöf., 142h; vgl. S. 45,35,57 und

öfter).
33 Der Eid, den die Landleute von Schwyz dem Land schwören, wird 1339 erwähnt (QW 1/3, Nr. 275).
34 Die älteste Fassung (diejenige von 1252) ist verloren. Vgl. SSRQ LU 1/1, Nrn. 3-5.
33 SSRQ LU 1/1, Nr. 107; SSRQ LU 1/2, Nrn. 206, 218, 345; SSRQ LU 1/3, Nrn. 116, 317, 318; SSRQ LU 1/4,

Nrn. 1-8.
36 SSRQ LU 1/3, Nr. 317a, Art. 3—5; Nr. 318, Art. 38,39, 41-43. Vgl. ebenda, Einleitung S. XXXI.
37 SSRQ LU 1/1, Nr. 273b.

191



die Verpflichtung, dem Rat gehorsam zu sein. Daran änderte sich auch im
weiteren Verlauf des 15. und 16. Jahrhunderts kaum etwas.'8

Anzumerken ist, dass die Bürger sich mit dem Gemeindeeid nicht auf die

Einhaltung materieller Normen festlegten, sondern darauf, Rechtsbrüche mit den im
Stadtrecht beziehungsweise im Geschworenen Brief vorgesehenen Sanktionen

zu ahnden:'9 Wer einen Mitbürger tötete, beging zwar einen Rechtsbruch, aber
keinen Eidbruch. Meineidig wurden hingegen der Rat und die übrigen Bürger,
wenn sie den Delinquenten nicht nach den Vorschriften des Geschworenen Briefes

bestraften.
In Luzern und in vielen anderen Städten war es im 14. Jahrhundert und in der

Zeit danach üblich, dass der kommunale Eid von den Bürgern gemeinsam in kurzen,

regelmässigen Zeitabständen erneuert wurde - in den meisten Fällen jährlich,

in Luzern sogar halbjährlich. Die regelmässige Wiederholung und die damit
verbundene Ritualisierung des Vorgangs trugen sicherlich dazu bei, den
Gemeindeeiden eine besondere Aura zu verleihen, und verhalfen vielleicht den Bürgern

zu einem jährlich oder halbjährlich wiederkehrenden Gemeinschaftserlebnis.

Unklar ist allerdings, ob und wie weit die regelmässige Erneuerung der
Bürgereide bereits im 13. Jahrhundert üblich war. Soweit ich sehe, sind dafür in der

heutigen Schweiz keine direkten Belege aus dem 13. Jahrhundert ausfindig zu
machen. Der entsprechende Hinweis im Luzerner Schwörbrief vom Januar 132s40

scheint das älteste Zeugnis für solche Eidwiederholungen zu sein.4' Ich möchte
deshalb nicht ausschliessen, dass - in Luzern und anderswo - die regelmässige

Erneuerung der Bürgereide sich erst im 14. Jahrhundert durchsetzte und ein

Ergebnis der Kämpfe um die innerkommunale Ordnung war, welche im 14.

Jahrhundert so gut wie überall stattfanden. Dass Stadtgemeinden auch ohne
regelmässige Erneuerung der Bürgereide auskommen konnten, zeigt das Beispiel von
Bern - immerhin eine der am frühesten bezeugten Stadtgemeinden der heutigen
Schweiz und darüber hinaus die erfolgreichste. In Bern wurde nämlich die
regelmässige Neubeschwörung der Bürgereide entweder gar nie eingeführt oder sie

wurde bereits im 14. Jahrhundert wieder abgeschafft.42

38 Im 17. Jahrhundert kam eine erweiterte Formel auf. Vgl. SSRQ LU 1/4, Nr. 4, Beilage 1, Kap. 1 und Nr.
6, Kap. 50.

39 Die Bürger banden sich, «den geswornen brief ze richten.» Mit Bezug auf das Stadtrecht, die Freihei¬

ten und guten Gewohnheiten wurde das Verb «halten» verwendet. Dieses ist im Sinne von «aufrecht

erhalten» zu verstehen.
40 SSRQ LU 1/1, Nrn. 15a: «[...] als wir och ellü iar zwurent sweren ze der Capelle, so man ze Lutzern

einen rat setzet [...]»
41 Allerdings gibt es Sachverhalte, welche als indirekte Hinweise darauf gewertet werden könnten, dass

regelmässige Eiderneuerungen bereits im 13. Jahrhundert stattfanden. So nimmt Gerber (Gott ist Burger,

S. 121-126; ders., Politisches Leben S. 225L) an, die jährliche Neubeschwörung des Bürgereids habe

sich zwingend aus der jährlichen Neubesetzung der Amter ergeben. Diese scheint in Bern tatsächlich

bereits im 13. Jahrhundert praktiziert worden zu sein - zumindest war sie in der «Goldenen Handfeste»

vorgesehen (MGH Urkunden Friedrichs II. Teil 3, D. 439; vgl. SSRQ BE 1/1 und 1/2, 2. Aufl., S.

42, Art. 7).
42 Gerber, Gott ist Burger, S. 124L

192



c) Luzerner Eide für die Herzoge von Österreich

Man könnte sich durchaus vorstellen, dass der Gemeindeeid in der Mitte des

13. Jahrhundert noch weitere Elemente enthielt, welche später gestrichen wurden:

Treue und Gehorsam gegenüber den klösterlichen Stadtherren und deren

Vögten, den Herren von Rothenburg.4' Der Abt von Murbach und das Kloster
im Hof erhoben zu dieser Zeit noch Anspruch auf die niederen Gerichtsrechte
in der Stadt, den Twing und Bann. Die Städter galten als Eigenleute des Klosters
und hatten wohl zu dem bereits erwähnten Gericht «uf den Stafeln» vor der
Hofkirche zu erscheinen.44 Die Herren von Rothenburg waren zusammen mit
der Stadtgemeinde Aussteller des Geschworenen Briefs. Bevor der Brief zum
ersten Mal ausgestellt wurde, hatten sie wahrscheinlich in der Stadt über Leib
und Leben gerichtet. Danach bezogen sie noch immer eine jährliche Steuer sowie
einen Anteil an den verhängten Bussen.4'

Sollten die Luzerner im 13. Jahrhundert tatsächlich den klösterlichen Grundherren

und den Vögten Eide geleistet haben, so fanden diese am 31. Mai 1292 mit
der Huldigung für Herzog Albrecht von Osterreich, den nachmaligen römischen

König, ihre Fortsetzung. Im Jahr zuvor hatte Albrechts Vater, der inzwischen

verstorbene König Rudolf I., für seine Söhne die Rechte des Abts von
Murbach an der Stadt erworben.46 Bei der Huldigung weilte Albrecht persönlich
in der Stadt. Die Luzerner - vermutlich die ganze Stadtgemeinde - schworen,
Albrecht und seinem unmündigen Neffen Johannes die Treue zu halten. Im
Gegenzug bestätigte der Herzog den Luzernern die Rechte, die sie unter den
Äbten von Murbach genossen hatten.4" In den folgenden Jahrzehnten könnte es

zu weiteren derartigen Huldigungen in Anwesenheit eines Herzogs gekommen
sein. Wie die Quellen anderer «österreichischer» Städte zeigen, blieben
Schwurzeremonien bei Aufenthalten habsburgischer Fürsten während des ganzen 14.

Jahrhunderts und darüber hinaus üblich.48 Allerdings erlebten die Luzerner nach
dem Tode Albrechts I. (1308) wohl nur noch selten den Besuch eines Herzogs.49

43 Ein doppelter Eid, der sowohl die Rechte der Stadtgemeinde als auch die Rechte des oder der Stadt¬

herren berücksichtigte, entspräche nicht nur dem Eid, den die Luzerner später den Herzogen von
Österreich leisteten (siehe unten), sondern z.B. auch dem ältesten Bürgereid der Reichsstadt Bern, mit
dem sich die Schwörenden im ersten Teil gegenüber der städtischen Rechtsgemeinschaft und im zweiten

Teil gegenüber Kaiser und Reich banden (Gerber, Gott ist Burger, S. 123).

44 SSRQ LU 1/1, Nr. 8, Art. 1, 3.

« SSRQ LU 1/1, Nr. 8, Art. 10-14. Vgl. HU 1, S. 2i8f.
46 Dazu kamen die Rechte der ausgestorbenen Herren von Rothenburg. Diese können jedoch auch erst

im Verlaufe der 1290er Jahre an die Habsburger gelangt sein. Vgl. Glauser, Herrschaft Österreich, S.

30, 32ff.
47 QW 1/2, Nrn. 7, 8. Vgl. Glauser, Luzern 1291, S. 3iff.
48 Dass bei solchen Anlässen jeweils die Gesamtgemeinde huldigte (und nicht etwa nur der Rat oder eini¬

ge andere Vertreter der Stadt), kommt in den Quellen nicht immer und manchmal nur undeutlich zum
Ausdruck. Eine unmissverständliche Aussage findet sich z.B. in der Urkunde Herzog Friedrichs IV. für
die Stadt Baden AG vom 24. August 1411. Danach waren es «der rat und die burger gemainleich, reich und

arm,» welche dem persönlich anwesenden Herzog den Eid leisteten (SSRQ AG 1/2, Nr. 30).
49 Soweit ich sehe, gibt es keine Quellenhinweise, welche einen Aufenthalt eines österreichischen Herzogs

in Luzern nach 1308 bezeugen.

193



Zu einer weiteren Eidesleistung der Luzerner Stadtgemeinde für die Herzoge
von Osterreich kam es in Zusammenhang mit den nach wie vor etwas rätselhaften

Schwurbriefen von 1328 und 1330, welche offenbar in Zusammenhang mit
einem Konflikt zwischen der Stadt und Hartmann von Ruoda, dem österrei-
schen Vogt von Rothenburg, entstanden.'0 Den ersten dieser Briefe liess ein Teil
des Rats errichten, den zweiten der ganze Rat und den dritten schliesslich die

ganze Stadtgemeinde. Der Eid, den die Mitglieder der Gemeinde ablegten, wird
im dritten Brief zitiert. Mit ihm verpflichteten sich die Schwörenden unter anderem

zur Aufrechterhaltung der Rechte der Stadt sowie zur Aufrechterhaltung
der Rechte der Herzoge von Österreich. Die Vermutung liegt nahe, dass die Formel

nicht für diesen Anlass völlig neu geschaffen wurde, sondern dass sie dem
Eid entsprach, den die Gemeinde zu dieser Zeit bei den halbjährlichen
Schwurzeremonien leistete.'1

Regelmässig wiederholte Eidesleistungen auf die Herzoge von Österreich
dürften erst recht für die Mitglieder des Rats üblich gewesen sein. Dies zeigt eine
Urkunde Herzog Ottos vom 14. September 1334." Darin bestätigte der Herzog
unter anderem das seit langem übliche Verfahren bei der Ratswahl (gegenseitige
Wahl der Ratshälften), behielt aber seinem Vertreter, dem österreichischen
Landvogt in Rothenburg, ein Bestätigungsrecht vor. Der Landvogt musste in die
Stadt gebeten werden. Wenn er die Wahl guthiess, schwor die neu gewählte
Ratshälfte «vor dem vogt», dem Herzog und der Stadt «ir reht ze behaltenn, als

ez von alter herchomen ist,» und bekräftigten damit die aus den Schwurbriefen
von 1328 und 1330 bekannte doppelte Verpflichtung auf das Stadtrecht und das

Recht der Herzoge.
Aus den Quellen späterer Jahrhunderte wissen wir, dass die Vereidigung des

Rats jeweils im Rahmen der halbjährlichen Gemeindeversammlung in der St.

Peterskapelle stattfand, bei der die Gemeinde den Eid auf den Geschworenen
Brief leistete. Es ist denkbar, wenn auch nicht sicher," dass das gleiche Verfahren
bereits in den 1330er Jahren üblich war. Dies würde dann wohl bedeuten, dass der
österreichische Vogt bei der Eidesleistung der Gemeinde ebenfalls zugegen war -
eine Schlussfolgerung, welche zur Vermutung passt, dass nicht nur der Ratseid,
sondern auch der Gemeindeeid, mit dem sich die Bürger auf den Geschworenen
Brief verpflichteten, einen Passus über Rechte der Herzoge enthielt.

Wie konsequent der Regelung von 1334 nachgelebt wurde, ist freilich unklar.
Spätestens zur Zeit des Sempacherkrieges dürfte man aufgehört haben, die Eide
auf die Herzoge von Österreich zu wiederholen. In dieser Zeit wurden
wahrscheinlich die formalen Änderungen am Geschworenen Brief vorgenommen,
welche bewirkten, dass der Brief nicht mehr ein Vertrag zwischen der Stadt und

i" SSRQ LU 1/1, Nrn. 15,18.
51 Dass die halbjährliche Erneuerung des Eides auf den Geschworenen Brief bereits damals üblich war,

geht ja ebenfalls aus den Schwurbriefen von 1328 und 1330 hervor. Vgl. oben, Kap. 2b.
*2 QW 1/3, Nr. 69.

" Man wird auch die Möglichkeit in Betracht ziehen, dass die Vereidigung des Rats erst im späteren 14.

Jahrhundert in die Gemeindeversammlung verlegt wurde, als der Bruch mit der österreichischen
Herrschaft neue Formen der Legitimation nötig machte.

194



den Herren von Rothenburg (bzw. deren Rechtsnachfolgern, den Herzogen von
Osterreich) war, sondern ein Vertrag zwischen dem Luzerner Rat und der
Luzerner Stadtgemeinde.54

Dass nach der Erlangung der Reichsfreiheit im Jahre 1415 der Eid auf den
Geschworenen Brief mit einem Eid auf König Sigmund oder auf das Reich
verbunden worden wäre, erscheint als unwahrscheinlich. Die überlieferte Fassung
des Bürgereids aus den 1420er Jahren erwähnen König und Reich mit keinem
Wort. Wenn es je eine Huldigung der Luzerner Stadtgemeinde für den König
gab, dürfte sie am ehesten bei Sigmunds Besuch am 29., 30. und 31. Oktober 1417

stattgefunden haben. Doch berichten Quellen nichts darüber.55 Vermutlich wurde
die Huldigung von einer der Ratsgesandtschaften vorgenommen, welche in

diesen Jahren zu den wechselnden Aufenthaltsorten des Königs reisten.'6 Nach
dem Empfinden der Luzerner Obrigkeit, deren Herrschaftsbereich nach 1415 auf
allen Seiten an andere eidgenössische Territorien angrenzte, dürften schon bald
die Eide auf die eidgenössischen Bünde, welche im 15. Jahrhundert einige Male
mit festlichem Aufwand erneuert wurden,'7 an die Stelle der Treueide für Herzoge

und Könige getreten sein.

3. Eid und Ratsherrschaft, 14. und 15. Jahrhundert

a) Rats- und Richtereide

Dass die Mitglieder des Rats nicht zusammen mit der Gemeinde schworen,
sondern ihren eigenen Ratseid leisteten, geht zweifellos vor die österreichische
Zeit zurück. Den ersten Hinweis auf die Existenz des Ratseids liefert ein Satz im
Geschworenen Brief, der bei der Herstellung der zweiten überlieferten Fassung
dieser Urkunde - d.h. in der Zeit zwischen den 1250er und den 1280er Jahren - in
den Text eingefügt wurde.'8 In diesem Satz wird das Fällen von Urteilen durch
den Rat mit der Formel «sich uf sinen eit erkennen» umschrieben. Diese und
ähnliche Formeln wurden auch in der Folgezeit benützt, um Entscheidungsvorgänge
im Rat zu umschreiben.® Im 13. Jahrhundert bestand die Hauptaufgabe des Rats
darin, über die Delikte zu richten, welche im Geschworenen Brief aufgeführt
waren. Diese Gerichtsfunktion setzte einen Eid voraus. Ohne Eid hätten die
Urteile keine Akzeptanz gefunden.60 Die Tatsache, dass «si ir gerichte (- Prozesse)

bi eide richtent,» war 1337 den Luzerner Räten Grund genug, auf nachteiliges
Gerede über die Gerechtigkeit ihrer Urteilssprüche eine Geldstrafe zu setzen.6'

» SSRQ LU 1/1, Nr. 107b.
» SSRQ LU 1/1, Nr. 156.

i6 Schuler-Alder, Reichsprivilegien, S. 36 und passim; SSRQ LU 1/1, Nr. 291, Bemerkung 2.
57 Dazu jetzt: Sieber, Eidleistungen und Schwörtage, S. 42-52.
'8 SSRQ LU 1/1, Nr. 5, Art. 12. Vgl. ebenda S. 14 Bemerkung 5.

" SSRQ LU 1/1, Nr. 16, Art. 5; Nr. 26; Nr. 36, Art. 6; Nr. 39, Art. 1, 2 und öfter.
60 Scheyhing, Eide, S. I47ff. und passim.
61

SSRQ LU 1/1, Nr. 20, Art. 3.

195



Anfänglich enthielt der Ratseid wohl nicht mehr als das, was in der Urkunde
Herzog Ottos genannt wird: die Verpflichtung zur Aufrechterhaltung des Stadtrechts

(d.h. des Geschworenen Briefs) und der Rechte der Stadtherrschaft. Nach
der österreichischen Zeit entfiel der Passus über die Rechte der Stadtherren. Aus
einer Quelle von 1414 vernehmen wir, dass die Räte nun auch schworen, Rechtsbrüche,

von denen sie Kenntnis hatten, zur Anzeige zu bringen («leiden»)/2 Die
erste komplett überlieferte Eidesformel stammt aus den 1420er Jahren.6' Danach
und nach allen jüngeren Aufzeichnungen machten die bereits erwähnten Punkte
den grössten Teil des Inhalts aus: Bewahrung des Stadtrechts, guten Gewohnheiten

und des Geschworenen Briefs sowie das Erstatten von Anzeigen. Dazu kam
die Pflicht, an den Ratssitzungen teilzunehmen, «schuldig geben», d.h. sich bei
Abstimmungen bzw. Umfragen auf ein «ja» oder «nein» festzulegen, die
Geheimhaltungspflicht sowie die allgemeine Treuepflicht («Nutz und Ehre» der
Stadt befördern, Schaden abwenden).

Während der Gemeindeeid spätestens seit dem 15. Jahrhundert vom Rat
entgegengenommen wurde, war umgekehrt die Gemeinde nie Adressat des Ratseids.

Anfänglich schworen die Räte wohl ausschliesslich den Stadtherren oder
deren Vertretern. Später wurde jeweils der Eid jeder Ratshälfte vom Vorsitzenden

(Ratsrichter) der anderen Ratshälfte vorgesprochen und entgegengenommen/t
Dieses Prozedere lag umso näher, als ja auch jede Ratshälfte die Mitglieder

der anderen Ratshälfte wählte. Freilich waren die Räte, selbst wenn sie
gegenüber der Gemeinde keine eidliche Verpflichtung eingingen, in der Praxis
keineswegs von dieser unabhängig und fanden sich z.B. damit ab, dass manche
ihrer Entscheidungen der Gemeinde zur Bestätigung vorgelegt und in einzelnen
Fällen sogar von dieser aufgehoben wurden.6'

Zu Beginn des 14. Jahrhunderts waren die beiden Ratshälften noch die einzigen

Behörden der Stadtgemeinde. Der Schultheiss wurde zu dieser Zeit von den
Herzogen von Osterreich eingesetzt und leistete diesen seinen Eid - vermutlich
einen allgemeinen Treueeid, den er aufgrund seiner Dienstverpflichtung und/
oder in seiner Eigenschaft als Lehens- und Pfandnehmer schuldete.66 Nachdem
der Rat Ende 1328 oder 1329 die Wahl des Schultheissen an sich gerissen hatte,67
wurde das Amt stets mit Mitgliedern des Rats besetzt und wandelte sich allmählich

zu der Spitzenposition im Rat. Seit dem Ende des 14. Jahrhundert wechselte
der Amtsinhaber jährlich. Spätestens damals dürfte es üblich geworden sein, dass

er vor Vertretern des Rats einen besonderen Amtseid leistete.68 Ähnliches gilt
vom sogenannten Ammann, der die Interessen des Klosters im Hof vertrat.
Auch er gehörte schon früh dem Rat an. Im 15. Jahrhundert wurde das Amt

62 SSRQ LU 1/1, Nrn. 100.
6' SSRQ LU i/i, Nrn. 275a.
64 Vgl. unten, Kap. 5b (bei Anm. 160).
65 SSRQ LU 1/1, Nr. 9, Art. 243; Nr. 20, Art. 1, 2.
66 Scheyhing, Eide, S. n8f.
67 SSRQ LU 1/1, Nr. 17.
68 Die älteste noch vorhandene Aufzeichnung der Eidesformel stammt erst von 1474: SSRQ LU 1/3, Nr.

116b, Art. 3.

196



abwechselnd mit dem Schultheissenamt jeweils für ein Jahr wahrgenommen, bis
es dann um oder nach 1456 aufgehoben wurde.6' Zusätzlich zum Ratseid schwor
der Ammann vermutlich den Eid der klösterlichen Amtleute.

Als weiteres Organ entstand im Verlaufe des 14. Jahrhunderts der Grosse Rat,
die sogenannten Hundert. Sein Eid, dessen älteste überlieferte Fassung zu
Anfang der 1420er Jahre aufgezeichnet wurde,70 deckte sich inhaltlich mit demjenigen

des Kleinen Rats. Er enthielt jedoch einen weiteren Punkt: Die Grossräte
verpflichteten sich zum Gehorsam gegenüber dem Kleinen Rat.

b) Eid und Obrigkeit - das Eidgebot

Der Gemeindeeid war nicht nur Basis für die autonome Rechtspflege des
städtischen Rats, sondern schuf für den Rat auch die Möglichkeit, den Mitgliedern

der Gemeinde «bei dem Eid» Befehle zu erteilen. Diese «Eidgebote» waren
in manchen Fällen wohl so etwas wie Interpretationen des geleisteten Gemeindeeids,

nachträgliche Hinweise darauf, wie der Eid im Einzelnen konkret umzusetzen

sei. Häufig gingen die Eidgebote jedoch weit über das Interpretieren hinaus,

waren vielmehr einseitig verfügte Zusätze. In diesen Fällen bezog sich die
Wendung «bei dem Eid» einfach darauf, dass der Bürgereid die Gemeindemitglieder

zu Gehorsam gegenüber dem Rat verpflichtete.
Solche Eidgebote erliess der Luzerner Rat spätestens seit Beginn des 14.

Jahrhunderts. Dies zeigen die Ratsbeschlüsse aus dem 13. und frühen 14. Jahrhundert,
welche das bereits erwähnte «Älteste Ratsbüchein» überliefert. Schon damals
richtete der Rat die Eidgebote sowohl an einzelne Gemeindemitglieder als auch
an die ganze Gemeinde. Wendete er sich an einzelne Gemeindemitglieder, so
konnten die Eidgebote inhaltlich aus Vorschriften bestehen, welche in später
entstandenen Amts- oder Berufseiden wiederkehren, die zusätzlich zum Bürgereid

geschworen wurden.7' War die ganze Gemeinde Adressat von Eidgeboten, so
nahmen diese die Gestalt von Rechtssetzungen an, welche nicht - wie es sonst
häufig geschah - mit der Androhung einer Geldbusse für Zuwiderhandelnde
(z.B. «bei zehn Schilling») verknüpft wurden, sondern in denen die Formel «bi
dem eide» an die Stelle der Bussandrohung trat.7'

Auch nachdem im 15. Jahrhundert zahlreiche Amts- oder Berufseide formuliert

worden waren, blieb das Eidgebot eine der gängigen Formen, in die der Rat
seine Anordnungen goss. Die Befehle «bei dem Eid» bezogen sich nun zwar oft

69 Das Verhältnis zwischen dem Gotteshaus und der Stadt wurde 1456 mit dem «Propst Schweigerschen
Brief» neu geregelt, nachdem das einstige Benediktinerkloster in ein Chorherrenstift umgewandelt
worden war. Vgl. SSRQ LU 1/3, Einleitung, S. XXV.

70 SSRQ LU 1/1, Nr. 230a.
71 Dies zeigt sich z.B. bei den Eiden der Torschlüssler (d.h. derjenigen, welche die Schlüssel zu den

Stadttoren in ihrer Obhut hatten): Die im 15. Jahrhundert aufgezeichneten Versionen ihres Eids
(SSRQ LU 1/2, Nr. 163b; SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 47) entsprechen mutatis mutandis einem Eidgebot

im «Ältesten Ratsbüchlein» (SSRQ LU 1/1, Nr. 9, Art. 250).
72 SSRQ LU 1/1, Nr. 9, Art. 151,154,186.

197



auf Passagen in den Amts- oder Berufseiden, welche tatsächlich eine entsprechende

konkrete Verpflichtung enthielten, doch erliessen die Räte daneben noch

immer - und vermutlich in grösserem Ausmass als zuvor - Eidgebote, welche

lediglich auf den allgemeinen Verpflichtungen des Bürgereids beruhten. Zu diesen

letzteren zählen die Eidgebote, welche für sämtliche Einwohner der Stadt

galten/3 aber auch solche, welche sich an Gruppen richteten, für die es mit
Sicherheit nie einen speziellen Eid gab, z.B. an die Hundehalter, an die Benützer
eines bestimmten Brunnens oder an die Büchsenschützen, welche in der Nähe

der Stadt auf Vogelpirsch gingen.?* Dasselbe gilt für das Eidgebot bei der

Schuldbetreibung, das den Schuldner zwang, zurückgehaltene Pfänder dem Gläubiger
herauszugeben.?' Auch gegenüber ihren Ratskollegen erliessen die Klein- und

Grossräte gelegentlich Vorschriften, welche bei dem Eid einzuhalten waren.?6

Soweit diese Eidgebote Kleinräte betreffen, bleibt unklar, was ihre Grundlage

war, denn die Kleinratseide enthielten keine Gehorsamsverpflichtung. Auf der

Landschaft scheint das Aussprechen von Eidgeboten im 15. Jahrhundert vor
allem Sache der Landvögte gewesen zu sein. Diese dürften jeweils bei Bedarf auf

das Mittel des Eidgebots zurückgriffen haben, um obrigkeitliche Forderungen
und Vorschriften durchzusetzen.??

Das Gegenstück zum Eidgebot war das Beteuern und Verheissen «beim Eid»,

mit dem man sich in der Regel wohl ebenfalls auf den geleisteten Bürger-,
Hintersassen- oder Untertaneneid bezog. Diese Form des eindringlichen
Versichere und Versprechens dürfte bereits im 15. Jahrhundert durch zu häufigen
Gebrauch entwertet gewesen sein und verkam in der Folge zur Redensart.

Die häufige Verwendung des Eidgebots zeigt, dass die Luzerner Räte durchaus

- auch wenn ihr Herrschaftsbereich klein war - zu weltlichen Mächten zählten,

welche im Spätmittelalter das Schwören zu instrumentalisieren vermochten.?8

Der Anspruch der Räte auf eine besondere Zuständigkeit für Eide dürfte
sich mehr oder weniger automatisch daraus ergeben haben, dass die meisten Eide

zuhanden der städtischen Obrigkeit geschworen wurden, deren Vertreter jeweils

- wie es in unseren Quellen heisst - den Eid «gaben», d.h. den Schwörenden

gegenüberstanden und die Eidesformel vorsprachen. Offenbar galt unangefoch-

Ti Häufig ging es dabei um die Pflicht, Anzeige zu erstatten («leiden»). Nach sämtlichen Fassungen des

Gemeindeeids hätte diese Pflicht lediglich in Zusammenhang mit politischen Verschwörungen und

ähnlichen Delikten gegolten. Doch in den Rechtssetzungen wurde sie nicht selten auch dann, wenn es

dabei um andere, alltäglichere Vergehen ging, der gesamten Einwohnerschaft «bei dem Eid»

aufgebürdet. Beispiele: SSRQ LU 1/3, Nrn. 60, 72,84,90; Nr. 97a, Art. 9; Nr. 97b, Art. 13; Nrn. 147, i49d, 161,

162 und öfter. - Beachte besonders SSRQ LU 1/3, Nr. 10 (1463): In diesem einen Fall fühlten sich die

Räte und Hundert bemüssigt, eine (allerdings wenig überzeugende) Begründung für die Anzeigepflicht

zu geben.
7t SSRQ LU 1/3, Nr. 106; Nr. 240, Art. 2; Nr. 309.

7! SSRQ LU 1/3, Nr. 339, Art. 54.
7® So etwa Vorschriften, welche das Fernbleiben von den Ratssitzungen, vorzeitiges Verlassen des Rats,

Zwischenrufe u. dgl. betrafen oder den Einzug der für diese Vergehen verhängten Bussen regelten:

SSRQ LU 1/3, Nr. 266; Nr. 339, Art. 126; Nr. 340, Art. 29.

77 So z.B. SSRQ LU 1/2, Nr. 342b, Art. 1; SSRQ LU 1/3, Nrn. 26, 94.
78 Dazu Prodi, Eid in der europäischen Verfassungsgeschichte.

198



ten die Meinung, wer einen Eid entgegennehme, könne auch davon entbinden.
Dies ging so weit, dass die Klein- und Grossräte 1443 den Stadtschreiber Egloff
Etterlin von einer im Zorn gegenüber seiner Ehefrau ausgestossenen Drohung
«entbanden», an die er die Worte «by dem eid, so er der statt und dem rat getan
hette,» angefügt hatte. Später nahmen die Räte einen Artikel in das Stadtrecht
von ca. 1480 auf, der solches «verschwören» zwischen zerstrittenen Eheleuten
pauschal für nicht wirksam erklärte.7'

In die Zuständigkeit der weltlichen Behörden - d.h. der Räte und allenfalls der
Gerichte - fiel es auch, jeweils darüber zu entscheiden, ob ein Meineid vorlag
oder nicht. Diese Kompetenz war umso wichtiger, als die Feststellung eines
Eidbruchs für den Schuldigen unweigerlich den Verlust der Ehre nach sich zog. Der
Verlust der Ehre ihrerseits beraubte ihn der Fähigkeit, ein öffentliches Amt
auszuüben, und nahm ihm die Möglichkeit, vor Gericht Eide zu leisten. Ehre wurde
praktisch mit Eidfähigkeit gleichgesetzt. Die enge Verquickung von Eid und
Ehre zwang die weltlichen Machthaber geradezu, sich mit Eidbrüchen
auseinanderzusetzen, und machte es ihnen unmöglich, das Sanktionieren solcher
Vergehen den Beichtvätern und geistlichen Gerichten zu überlassen, welche ja
eigentlich für religiöse Delikte zuständig waren.

Allerdings waren die Luzerner Räte sowohl beim Feststellen von Meineid als
auch mit Bezug auf die Höhe der dafür verhängten Strafen eher zurückhaltend.
Als Eidbruch werteten sie vor allem falsche Schwüre vor Gericht80 sowie Vergehen

gegen ihre Vorschriften, wenn sie in diesen ausdrücklich angekündigt hatten,

dass Nichtbeachtung als Meineid behandelt würde.81 Gleich wie Meineid
bestraften die Räte seit dem letzten Drittel des 15. Jahrhundert zunehmend auch
das Ignorieren von obrigkeitlichen Eidgeboten. Anfänglich wurde die Meineidsstrafe

in Zusammenhang mit einzelnen Eidgeboten angedroht,82 später galt sie
generell für die Nichtbeachtung obrigkeitlicher Eidgebote.8' Bei sonstigen
Verstössen Hessen die Räte und Richter den Aspekt des Meineids häufig unberücksichtigt,

z.B. wenn die Verstösse sich gegen Verordnungen richteten, zu deren
Einhaltung die Angeklagten sich mit Amts- oder Berufseiden verpflichtet hatten.
Todesstrafen kamen zwar vor,8* doch in der Regel war der Ehrverlust der
gravierendste Teil der Strafe. Darüber hinaus verhängten die Räte oder Richter
Verbannungsstrafen und Geldbussen. Alkoholkranke, welche geschworen hatten,

79 SSRQ LU 1/3, Nr. 339, Art. 13 mit Anm. 1. - In der Stadtrechtsfassung von 1588 wurde der Artikel
wiederholt. Zusätzlich heisst es dort, in solchen Fällen seien die Eheleute «urnb derglychen verreden
oder verschwören» zur Beichte anzuhalten (SSRQ LU 1/5).

Vgl. SSRQ LU 1/1, Nr. 35.
81

SSRQ LU 1/1, Nr. 23, Art. 1 (1343); Nr. 36 Art. 4 (1371) und öfter.
82

SSRQ LU 1/3, Nr. 60, Art. 1; Nr. 309; Nr. 339, Art. 154.
83 SSRQ LU 1/4, Nr. 3, Art. 31 mit Bemerkung 2. Eine entsprechende Verfügung wurde bereits im Sep¬

tember 1505 erlassen (StALU RP 9 fol. 2ojr). Die Androhung findet sich auch in den sogenannten
Instruktionen für die Landschaft (vgl. unten, Kap. ja, Anm. 131).

81 So wurde am 31. Januar 1425 ein gewisser Hänsli Schaffer alias Hänsli von Weggis wegen Eidbruchs
dazu verurteilt, geschwemmt zu werden (StALU RP 4 fol. 77V; vgl. Kiem, Urkunden, S. 255, Nr. 34). Die
Todesstrafe scheint jedoch nicht ausgeführt worden zu sein (SSRQ LU 1/2, Nr. 371, Bemerkung 2).

199



nicht mehr zu trinken, und dann ihren Eid brachen, konnten mit zwei Tagen im
Turm bei Wasser und Brot und einer Geldbusse davonkommen.8' Ähnliche
Nachsicht erfuhren manchmal Leute, welche bereits wegen eines Meineids oder

wegen eines andern Delikts zu einer Verbannungsstrafe verurteilt worden waren,

«aus der Stadt» oder «aus Stadt und Land» geschworen hatten und sich dann

doch wieder in Luzern oder im luzernischen Territorium erwischen Hessen. In
solchen Lällen beschränkten sich die Räte nicht selten darauf, die Verurteilten

erneut zu vertreiben, häufig mit der Drohung, sie im Wiederholungsfall dem

Henker zu übergeben, manchmal auch unter der Auflage, den Meineid zu beichten.

Erstaunlicherweise kam es sogar vor, dass Eidbrüchigen ein weiteres Mal der

Eid abverlangt wurde, der sie von Stadt und Land fern halten sollte.86

c) Amts- und Berufseide in der Stadt

Der Rat beschränkte sich nicht lange darauf, die Einhaltung seiner Vorschriften

«bei» dem Bürgereid einzufordern. Spätestens seit Beginn des 14. Jahrhundert
liess er auch spezielle promissorische Eide aufzeichnen, welche Einzelpersonen
oder Gruppen zusätzlich zum Bürgereid zu schwören hatten. Diese Eide konnten

dann durch weitere Bestimmungen ergänzt werden, welche wiederum «bei

dem Eid» einzuhalten waren.
So verpflichteten sich bereits vor 1321 die Weinschenken und Salzhändler

durch Eide zur Bezahlung des Ungelds, die Salzkrämer zur Einhaltung der

vorgeschriebenen Gewinnmarge, die Weinhändler zum Befolgen der von den
städtischen Weinverkostern erlassenen Anordnungen und die Walker zur Einhaltung

der bisher üblichen Arbeitsmethoden.8? Zu Beginn der 1360er Jahre

schworen die Luzerner Schiffleute, keine Vierwaldstättersee-Fische auszuführen,

und die Salzimporteure, ihr Salz nur in Luzern zu verkaufen. Der
Waffenhandwerker Hartmann, der 1362 mit der Gewährung eines Darlehens und einer

jährlichen «Subvention» dazu gebracht wurde, sich in Luzern niederzulassen,

schwor, mindestens 10 Jahre in Luzern zu bleiben.88

Wenn der Rat Aufgaben an seine eigenen Mitglieder delegierte, forderte er
zunächst keine zusätzlichen Eide. Doch änderte sich dies im Verlaufe des 14.

Jahrhunderts, in dem Luzern - gleich wie die meisten anderen Stadtgemeinden
in der heutigen Schweiz - zahlreiche innere Konflikte durchlebte.8" Der erste

Zusatzeid von Behördenmitgliedern, von dem unsere Quellen berichten, ist
derjenige einer Kommission, welche der Rat und die Gemeindeversammlung in den

8* Etwa im Fall des Schneiders Stoffel Hagenberg, StALU RP 15 fol. 2i2r (9. April 1540).

86 StALU RP 15 fol. 246V (21. Juli 1540), ebenda fol. 2Öjr (20. September 1540), fol. }6yr (26. September 1541).

In einem weiteren derartigen Urteil heisst es hingegen, der Angeschuldigte sei «nit der eren wert,»
dass man ihn noch einmal schwören lasse (ebenda fol. ii4r, 6. Februar 1540).

87 SSRQ LU 1/1, Nr. 9, Art. 212, 238, 255, 257.
88 Ebenda Nr. 32, Art. 5, 6; Nr. 33 Art. 7.

Wanner, Ratsherrschaft, S. 7ff. und passim.

200



Jahren um 1340 einsetzten.?0 Die Kommission sollte Hausbesitzern und Bauherren

in strittigen Fragen Anweisungen erteilen. Ihre fünf Mitglieder verpflichteten
sich mit dem Eid, nach Vernunft und Billigkeit («als si ir Bescheidenheit

wiset») ihr Bestes zu tun und sich nicht bestechen zu lassen.

Der eigentliche Wendepunkt dürfte 1383 erreicht worden sein. Damals stellten
die Hundert - wohl im Zuge einer heftigen Auseinandersetzung - eine Reihe von
Forderungen an den Kleinen Rat, denen dieser schliesslich nachgab. Unter anderem

legte man damals fest, dass diejenigen, welche mit dem Einziehen von Zöllen,

Ungeld und sonstigen Einkünften der Stadt oder mit einem anderen Amt
betraut würden, bei den Heiligen zu schwören hätten, ihre Aufgaben mit Treue
und Wahrhaftigkeit zu besorgen.?1 Die Floskel «mit truwe und mit warheit umb
ze gonde» erscheint dabei zum ersten Mal in einer der überlieferten Luzerner
Eidesformeln. Sie blieb in den folgenden Jahrzehnten zusammen mit «sin bestes
und wegstes ze tunde» (ihr Bestes geben) der Hauptinhalt der Eide von Amtleuten,

denen Eigentum der Stadt anvertraut wurde.?2

Für die Zeit ab 1416 stehen uns mehr Quellen zur Verfügung als für die Zeit
davor.?? Dieser Tatsache verdanken wir es wohl, dass aus den Jahren vor und
nach 1420 zahlreiche weitere Eide auf uns gekommen sind. Dabei handelt es sich
sowohl um Eide von Berufsleuten und Inhabern kleiner städtischer Ämter wie
auch um Eide von Amtleuten, welche Mitglieder des Kleinen und Grossen Rats
waren.

In der Regel bezogen sich die Eide der Berufsleute und Inhaber kleiner Ämter
konkret auf spezielle Pflichten, deren Einhaltung leicht zu überprüfen waren.
Häufig wurden sie wohl aus gegebenem Anlass formuliert und aufgezeichnet.
War der gleichen Gruppe von Schwörenden schon bei anderer Gelegenheit ein
Eid auferlegt worden, so konnten die beiden Eide in eine Formel zusammengebracht

werden, doch geschah dies manchmal mit Verzögerung.?? In dem einen
oder andern Fall summierten sich diese Einzelpunkte schon früh zu langen Reihen

auf. So beschworen die Fischer bereits in den ersten Jahren des 15. Jahrhunderts

eine relativ umfangreiche und detaillierte Fischverkaufsverordnung.?' Eine

90 SSRQ LU 1/1, Nr. 21, Art. 4.

" SSRQ LU 1/1, Nr. 43, Art. 3.
92 Nichts anderes als diese beiden Punkte beschworen 1389 die Mitglieder der Kommission, welche mit

dem Einzug einer ausserordentlichen Steuer befasst war (SSRQ LU 1/1, Nr. 53a, Art. 3), und 1419 der
Säckelmeister (ebenda, Nr. 187).

93 Grund dafür ist der Amtsantritt des Stadtschreibers Heinrich Golz alias Bicgger am 1. Juli 1416. Golz
baute die Ratsprotokollführung erheblich aus und führte weitere Verbesserungen im Kanzleiwesen
ein. Vgl. SSRQ LU 1/1, Einleitung, S. XLIXff., LXff.; Wanner, Ratsprotokolle, S. 381-388.

94 Dies zeigt sich z.B. beim Eid der sogenannten Weinzieher, der Männer, welche die Weinfässer in die
Keller brachten. Diese hatten seit 1394, d.h. seit der Einführung des «Bösen Pfennigs», zu schwören,
nur noch Wein einzukellern, der den Einziehern des Bösen Pfennigs gemeldet war. Einige Jahre später,

um 1400, kam der Eid hinzu, keine Weinfässer anzurühren, welche ohne Erlaubnis über den See

ausgeführt werden sollten. Diese zweite Verpflichtung wurde zunächst separat aufgezeichnet und erst
in den folgenden Jahren mit der ersten zusammengefügt (SSRQ LU 1/1, Nr. 56, Art. 6; Nrn. 64c, 121,

274c).
95 SSRQ LU 1/1, Nr. 74c (besonders Art. 12).

201



kaum viel kürzere Verkaufsordnung, auf die ebenfalls ein Eid abgelegt wurde,
existierte spätestens 1416 für die Krämer, welche mit Salz, Getreide, Gemüse und
andern Lebensmitteln handelten.'6 Es ist bezeichnend, dass es dabei um
Berufsgruppen ging, auf deren Verhalten die städtische Bevölkerung im Alltag besonders

empfindlich reagiert haben dürfte.
Ganz andere Inhalte wiesen dagegen die «politischen» Eide auf, d.h. die

bereits erwähnten Eide des Schulthcissen, der Klein- und Grossräte, die Eide der
Inhaber wichtiger Ämter sowie der an den Jahrestagen geschworene Eid der
Gemeinde. Bei diesen fehlten die konkreten Einzelvorschriften, dafür enthielten
sie allgemeine Verpflichtungen, welche mit sich häufig wiederholenden Formeln
und Phrasen ausgedrückt wurden.

Dazu zählen etwa die Treueversprechen «der statt nutz und ehr fürdren,»
«schaden warnen und wenden» oder die bereits erwähnten Floskeln «mit truwe
und mit warheit umb ze gand» und «sin bestes und wegstes ze tunde.» In den

Eiden für Ämter, bei denen richterliche Funktionen im Vordergrund standen

(Schultheiss, Kleinrat, Ratsrichter, Gerichtsweibel Richter) und Landvögte),
verwendete man Wendungen, welche den Grundsatz der Gleichbehandlung aller

Bürger ausdrücken: «gemeiner» unparteiischer) Richter für Arme und Reiche,
niemandem «zu lieb noch zu leid» handeln, sich weder von «fründschaft noch

vyndschaft» noch gar durch «miet oder mietwan» Geldzahlung oder Erwartung

von Geschenken) beeinflussen lassen. Solche Forderungen, welche sich an
den mittelalterlichen Herrscher- und Richteridealen orientieren, ergänzte man
häufig mit der Wendung, der Schwörende habe sich von Eid und Ehre leiten zu
lassen («als in sin cid und ere wist») - d.h. er solle sich so verhalten, wie man es

von ihm erwartete -, oder mit der Floskel, er habe sein Amt pflichtgetreu und
ohne Hinterlist («trüwlich und ungefarlich») zu führen. Solche grundsätzlich
und allgemein gehaltenen Formulierungen Hessen dem freien Ermessen und dem

gesunden Menschenverstand des Schwörenden viel Raum, brachten aber auch

einen Appell an das Gewissen ins Spiel, der um so mehr Bedeutung erlangte, je
schwerer sich von aussen erkennen Hess, in welchem Masse der Amtsträger im

Alltag tatsächlich die beschworenen Grundsätze beachtete.

Längerfristig blieb keine dieser Wendungen auf die Eide einer bestimmten

Gattung von Ämtern beschränkt, sondern wurde in andere Eide übernommen,

wo immer es als sinnvoll erschien. Gelegentlich kehren sie auch in Eiden wieder,
welche sonst aus konkreten Einzelauflagen bestanden. So findet sich die Forderung,

niemandem «zu Heb noch zu leid» zu handeln, bereits 1425 im Eid der

Weinverkoster, um 1477 'n den Eiden der Weinschätzer, des Amtmanns, der die

Hohlmasse kontrollierte, des Aufsehers über die Krämer, des Fass-Besieglers,
des Aussätzigen-Beschauers sowie der Scherer und Bader, welche bei Verdacht
auf Aussatz Meldung zu erstatten hatten.'? Zur Gleichbehandlung von Arm und
Reich verpflichteten sich 1429 und 1438/1439 der Waagmeister, 1471 die Steuerein-
zieher und um 1477 die Hebammen sowie wiederum die Aussätzigen-Beschau-

* SSRQ LU 1/1, Nr. 118a (besonders Art. 13).

97 SSRQ LU 1/1, Nr. 302; SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 20, 48, 79.1, 80, 84, 93.

202



er.'8 Inhaltlich waren die beiden Formeln in all diesen Fällen durchaus plausibel
und sinnvoll.» Es ist anzunehmen, dass sie gleich wie die konkreten Vorschriften

den Eiden jeweils einzeln und aus guten Gründen beigefügt worden waren.

d) Regelmässige Eiderneuerungen, Huldigungen auf der Landschaft

Setzten sich bei den Bürgereiden die regelmässigen Eiderneuerungen spätestens

im 14. Jahrhundert durch, so gilt dies nicht ohne weiteres auch für andere
Eide. Wiederholungen bereits geleisteter Eide in festen zeitlichen Abständen
waren sonst zunächst nur in den Bündnisverträgen zwischen Westschweizer
Städten vorgesehen.100 Entsprechende Klauseln fügte man seit der Mitte des 14.

Jahrhunderts auch in die Bundesbriefe ein, an denen Luzern und die
Innerschweizer Länderorte beteiligt waren.101 Die meisten dieser Neubeschwörungen
sollten jeweils alle zehn Jahre stattfinden, in der Westschweiz sah man seit den

1340er Jahren gelegentlich auch Abstände von nur fünf Jahren oder sogar von nur
einem Jahr vor. In Wirklichkeit fanden die Eiderneuerungen allerdings in
unregelmässigen Abständen statt - zumindest soweit es die «eidgenössischen» Bünde
der Zentral- und Ostschweiz betrifft.102

Bei den Eiden, welche im 14. Jahrhundert auf dem Lande den österreichischen
Herzogen sowie den sonstigen adligen und kirchlichen Grund-, Leib-, Vogt-
und Zwingherren geleistet wurden, waren regelmässige Erneuerungen nicht
üblich. Als der Berner Rat 1349 den Gotteshausleuten von Interlaken die jährliche

Wiederholung ihrer Eide vorschrieb, war dies noch eine Ausnahme. Bern
reagierte damit auf einen Versuch der Gotteshausleute, sich als mehr oder weniger

selbständige Schwurgemeinschaft zu konstituieren und ein Bündnis mit den
Unterwaldnern einzugehen.I03 Die regelmässige Erneuerung von Untertaneneiden

wurde wohl in der ganzen deutschsprachigen Schweiz erst von den
eidgenössischen Orten gefordert, nachdem sie die Territorialherrschaft an sich gezogen

hatten. Die eidgenössischen Orte richteten die Forderung zunächst vor
allem an die in Abhängigkeit geratenen Städte, z.B. an Thun oder an die Städte
im Aargau. Die Einwohner dieser Städte hatten ihre Eide in Abständen von fünf
oder zehn Jahren zu wiederholen.10« In den ländlichen Gegenden scheint selbst

'8 SSRQ LU 1/2, Nrn. 104, 285; SSRQ LU 1/3, Nr. 93, Art. 2; Nr. 338, Art. 26, 38,55, 85.

» Im Fall der Hebammen etwa ging es, wie jüngere Quellen zeigen, um Fälle, in denen die Hebammen
gleichzeitig zu mehr als einer Geburt gerufen wurden.

100 So bereits im «ewigen» Bündnis zwischen Bern und Freiburg im Uechtland von 1243 (Ruser, Akten 1,

Nr. 3). Eine Zusammenstellung von Verträgen mit Neubeschwörungsklauseln bereits bei Meyer,
Bildung der Eidgenossenschaft, S. J3f., Anm. 120.

101 Erstmals im Zürcher Bund von 1351. In den Bünden der drei Waldstätte (1291,1315) und im Luzerner
Bund (1332) waren Eidcrncucrungcn kein Thema.

102 Sieber, Eidleistungen und Schwörtage, S. 42-32.
105 SSRQ BE 2/6, Nrn. 52,54,55 QW 1/3, Nrn. 809, 816, 818).
104 Im Fall von Thun datiert eine solche Vorschrift bereits von 1323 (SSRQ BE 2/11,1, Nr. 13a und Nr. 13b,

Art. 11). Den Städten im Aargau wurden nach der Eroberung im Jahre 1415 entsprechende Verpflichtungen

auferlegt: SSRQ AG 1/1, Nr. 28 (Aarau); SSRQ AG 1/2, 2. Teil, Nr. 10 (Brugg), etc.

203



Bern - das in der Territorialpolitik stets allen anderen voraus war - die regelmässige

Huldigung bei Amtsantritt eines Landvogts erst in der zweiten Hälfte des 15.

Jahrhunderts durchgesetzt zu haben.10'

Die Luzerner Behörden dürften sich nach dem Erwerb des Territoriums in
den Jahrzehnten vor und nach 1400 zunächst darauf beschränkt haben, überhaupt
Eide einzufordern, und gingen erst nach und nach dazu über, regelmässige

Eiderneuerungen zu verlangen. Dies zeigen die Akten zum Streit um die Huldigung
der Vogtleute von Weggis und Vitznau, der praktisch mit dem Erwerb dieser

Vogtei durch die Stadt im Jahre 1380 ausbrach und danach während rund 200 Jahren

immer wieder aufflackerte: Die Weggiser, welche wohl beabsichtigt hatten,
die Vogtei über ihre Gemeinde selbst zu erwerben, liessen sich 1380 erst nach der

Einkerkerung eines Teils ihrer Gemeindemitglieder dazu bewegen, einen Eid zu
leisten. 1433 bekämpften sie erneut (oder immer noch?) das Vorhaben der städtischen

Obrigkeit, die jungen Männer der Gemeinde nach Vollendung des 14.

Altersjahrs - d.h. bei Erreichen der Volljährigkeit - schwören zu lassen. Vor
einem eidgenössischen Schiedsgericht, das neben zahlreichen anderen strittigen
Punkten auch diese Frage behandelte, begründeten sie ihre Weigerung damit,
dass sie den Vorbesitzern der Vogtei, den Herren von Hertenstein, nie einen Eid
geleistet hätten. Das Argument liess sich offenbar nicht widerlegen. Die Vertreter

der Stadt wandten deshalb lediglich ein, nach der Zeit der Hertensteiner hätten

ihnen die Weggiser stets geschworen, wenn sie i4jährig wurden. Später, 1458

und 1463, bemühten sich die städtischen Behörden, ihre Forderung auf andere

Weise zu legitimieren. Sie wandten sich an den Abt des Klosters Pfäfers, das bis

1378 die grundherrlichen Rechte und andere damit verbundenen Rechte in Weggis

(unter anderem die Twingherrschaft) besessen hatte. Der Abt bestätigte ihnen

zusammen mit einigen weiteren Zeugen, dass in der Vergangenheit alle Leute,
welche - wo auch immer - in einen grundherrlichen Hof oder in eine Vogtei des

Klosters gehörten, dem Abt, seinen Amtleuten oder Vögten Eide geleistet
hätten.101" Ob diese Aussage auf solidem Wissen beruhte, darf freilich bezweifelt
werden.

1463 ging es der Luzerner Obrigkeit nicht mehr nur um einmalige Eidesleistungen,

sondern bereits auch um die periodische Wiederholung der Eide.
Damals drang sie aber bei den eidgenössischen Gesandten, welche als Schiedsrichter

fungierten, nur mit der ersten Forderung durch. Die Gesandten urteilten,
die jungen Weggiser hätten zwar bei Erreichung des 14. Altersjahrs «liplich zu

gott und den heiligen» zu schwören, der Stadt «von der vogtye und der gericht-
ten wegen gehorsam ze sinde,» doch wer einmal geschworen habe, dürfe danach

«sin leptag» nicht zu weiteren Eiden gezwungen werden.
Mit der Forderung, die Huldigung jährlich oder zumindest alle zwei Jahre

(d.h. bei Amtsantritt eines neuen, jeweils für zwei Jahre gewählten Vogts) zu
wiederholen, sahen sich die Weggiser bereits 1466 erneut konfrontiert.107 Irgend-

,0! Holenstein, Huldigung, S. 242b
106 SSRQ LU 2/1 (Weggis), Nrn. 15, 28 (besonders Nr. 28b, Art. 18; Nr. 28c, Art. 1.3, 2.9; Nr. 28d, Art. 1,13);

Nrn. 34a, 34b.
107 SSRQ LU 2/1 (Weggis), Nr. 34c.

204



wann setzte sich die regelmässige Eiderneuerung sowohl in Weggis als auch im
übrigen luzernischen Territorium durch. Doch waren zweifellos die
Auseinandersetzungen noch nicht abgeschlossen, als die Luzerner Klein- und Grossräte

am 3. Januar 1498 entschieden, dass die Bewohner der Ämter von nun an jedes
Jahr am gleichen Tag («uff ein tag») den Vögten ihre Eide wiederholen sollten
und dass sie zu den Schwörveranstaltungen in Wehr und Waffen zu erscheinen
hätten («jederman mit sim hämisch und werinen da sin»).108 Zumindest in Weggis

dauerte der Widerstand weiter an. Noch am 19. Oktober 1576 mussten der
Ammann und weitere Honoratioren («fürgesetzte») von Weggis sich vor den

Luzerner Rat zitieren lassen, weil die Bewohner des Amts sich am letzten
Schwörtag geweigert hatten, «den eid wie andre empter alle zwey jar zethund,»
und daran festhielten, dass «wöllcher ein mal gschworen, der selbig sin leben

lang nit meer ze schwören schuldig sin solle.»109

Wie weit die Eidesformeln der einzelnen Ämtern sich jemals voneinander
unterschieden, ist fraglich. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts schworen die
Einwohner der Städte Sempach und Sursee, des Fleckens Beromünster und des Landes

Entlebuch nach eigenen Formeln. Die übrigen Amter verwendeten eine
einheitliche Eidesformel, welche bereits das in den Jahren um 1477 entstandene erste
Luzerner Eidbuch überliefert.110 Der Text besteht zu einem Teil aus Wendungen,
welche die Treuepflicht gegenüber der Stadt Luzern zum Ausdruck bringen
(Nutz und Ehre befördern, Schaden warnen und wenden), zum andern Teil aus
konkreten Einzelvorschriften, bei denen es wie im Geschworenen Brief der Stadt
in erster Linie um die Wahrung des Friedens geht: nicht autorisierte Gefangennahmen

zu verhindern, Streitende zu trennen und dabei ein verbindliches
Friedensgebot auszusprechen, keine fremden Gerichte anzurufen, bei Anzeichen

von Widerstand, Verschwörungen oder Verabredungen zum Nachteil der Stadt

unverzüglich Anzeige zu erstatten, der Obrigkeit und dem Vogt gehorsam zu
sein, ohne Bewilligung der Obrigkeit keinen Solddienst zu nehmen.111

4. Entgegengesetzte Tendenzen, 15. und frühes 16. Jahrhundert

a) Skrupel, Aufkommen der Eidtafeln

Bedenken und Mahnungen zu Vorsicht beim Schwören gab es im spätmittelalterlichen

Europa nicht nur bei den Anhängern radikaler religiöser Bewegungen,

sondern auch bei unauffälligen Katholiken.112 Dass in Luzern derartige

,o8 StALU RP 8 fol. 103V. Vgl. von Segesser, Rechtsgeschichte 2, S. 233.

I0> SSRQ LU 2/1 (Weggis), Nr. 59a. Vgl. ebenda Nr. 48.

1.0 SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 13; SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Art. 13. - Zum speziellen Fall von Beromünster

vgl. EGLOFF, Herr in Münster, S. 108-121.
1.1 Dieser letztere Punkt wurde 1485, auf dem ersten Höhepunkt der Auseinandersetzungen zwischen

«Pensionenherren» und freien Reisläufern, unter drakonische Strafen gestellt und separat beschworen

(SSRQ LU 1/3, Nr. 253).

Prodi, Sakrament der Herrschaft, S. 3o;ff.

205



Skrupel nicht unbekannt waren, zeigt eine seit 1432 bezeugte Vorschrift, bei

deren Erlass die Klein- und Grossräte offensichtlich davon ausgegangen waren,
dass Schwören der Seele abträglich sein könnte und kompensiert werden müsse:

Wer vor Gericht einen Eid schwor oder jemand andern zu einem Eid nötigte,
hatte sechs Heller zu spenden, welche der Richter dem Spital, dem Aussätzigen-
haus oder armen Leuten als Almosen zuwies."3

Ein weiteres Indiz dafür, dass mit der Vermehrung der Eidesleistungen im 15.

Jahrhundert auch die Skrupel wuchsen, ist die Einführung der sogenannten
Eidtafeln. Diese Tafeln waren in der frühen Neuzeit in der ganzen deutschsprachigen

Schweiz und darüber hinaus bei beiden Konfessionsparteien in zahllosen

Fassungen verbreitet. Es handelte sich dabei wohl um grosse, plakatartige
Papierblätter, eventuell um beschriftete Holztafeln, welche man an geeigneten

Orten an die Wände nagelte oder klebte. Im Text, der mancherlei Abwandlungen

erfuhr und von dem es längere und kürzere Versionen gab, ging es stets

darum, die Schwörenden zu Wahrhaftigkeit zu ermahnen. Wie mir scheint,

kamen die ausführlichsten Fassungen dem ältesten Wortlaut am nächsten. In diesen

wurde jeweils zunächst die Symbolik der Finger an der Schwurhand erläutert.

Im Hauptteil wurde der Meineid - in Anspielung auf die Sakramente der

katholischen Kirche - als Absonderung aus der Gemeinschaft der Christen,
Verzicht auf die Barmherzigkeit Christi in der Stunde des Todes, Verzicht auf das

Sühneopfer Christi und als Selbstverdammung im Hinblick auf den Jüngsten

Tag gedeutet. Den Abschluss bildeten einige gereimte Verse, die vor den Folgen

von Meineid warnten.
Die ältesten, ausführlichen Versionen des Textes dürften noch im 15. Jahrhundert,

spätestens zu Beginn des 16. Jahrhunderts entstanden sein.1"» Eine solche

Version ist auch in Luzern überliefert. Der Text befand sich auf einer Tafel, welche

- wie Renward Cysat, Luzerner Stadtschreiber zwischen 1575-1614, auf dem

Rande einer von einem Kanzleimitarbeiter hergestellten Kopie notierte - ungefähr

im Jahre 1460 im Rathaus angebracht worden sein soll.11' Cysat ist zwar dafür

bekannt, dass er sich bei manchen seiner Datierungen täuschte, doch muss er die

Tafel gekannt haben. Man wird zumindest annehmen dürfen, dass sie zu seiner

Zeit Merkmale eines beträchtlichen Alters aufwies und vielleicht tatsächlich

noch im 15. Jahrhundert entstanden war."6

"> SSRQ LU 1/2, Nr. 169, Art. 3; Nr. 210, Art. 1; SSRQ LU 1/3, Nr. 339, Art. 90.
114 Eine in Mellingen erstellte Fassung wird mit «ca. 1500» datiert (SSRQ AG 1/6, S. 34if-, Nr. 57). Der Text

ist mit der Fassung im ältesten Appenzeller Landbuch (SSRQ AI/AR 1, Nr. 1) nahe verwandt. Allerdings

stammt dieses Landbuch nicht, wie häufig angenommen worden ist, von 1409. Es ist zwar möglich,

dass ein Teil der Texte einem verlorenen, um 1409 entstandenen Landbuch entnommen wurde,

der überlieferte Band wurde aber frühestens in den 1530er Jahren angelegt. Vgl. Nathalie Büsser, ebenda,

Einleitung, S. XXVIIIf., XXXI-XXXVII.
"5 StALU PA 585/3. Cysats Notiz lautet: «Geschriben uß der tafel uff dem rathuß, so dahin gsetzt ung-

farlich a.o 1460.» - Vgl. unten, Kap. 5f (bei Anm. 214).

1,6 Möglicherweise glaubte Cysat Grund zur Annahme zu haben, dass die Tafel bei oder nach dem Umbau

des Rathauses angebracht wurde, der in den Jahren um 1460 stattfand. Vgl. Reinle, Kunstdenkmäler

LU 3, S. 4.

206



b) Eid und Inquisitionsprozess

Man könnte sich vorstellen, dass bei Strafprozessen im 15. Jahrhundert weniger

häufig geschworen wurde als in den Jahrhunderten davor. Grund für diese

Vermutung ist das Aufkommen des sogenannten Inquisitionsverfahrens.117 Dieses

löste bekanntlich im spätmittelalterlichen Europa den archaischen
Akkusationsprozess ab, der ohne Untersuchung Inquisition) ausgekommen war. Als
bewiesen hatte gegolten, worauf die Parteien einen Eid zu leisten imstande waren.

Beim Inquisitionsverfahren ging der Gerichtsverhandlung eine Untersuchung

voraus, welche darauf abzielte, ein Geständnis zu erreichen, wodurch sich
die Parteieide erübrigten. Aus heutiger Sicht war das Verfahren barbarisch, weil
man nötigenfalls die Folter einsetzte, um ein Geständnis zu erlangen.

Es gibt keinen Zweifel daran, dass solche Untersuchungen im 15. Jahrhundert
in Luzern praktiziert wurden. Für das Verfahren, bei dem der sogenannte
Ratsrichter, der Vorsitzende des Kleinen Rats, zusammen mit einigen Kleinräten den
gefangenen Delinquenten im Turm verhörte und danach dem Ratskollegium
über die Ergebnisse der Untersuchung berichtete, sind seit den 1420er Jahren
Vorschriften überliefert."8 Dass bei den Verhören gefoltert wurde, zeigen
zumindest Quellen aus der Zeit seit den 1480er Jahren."'

Allerdings ist fraglich, in welchem Masse die Einführung des Inquisitionsverfahrens

tatsächlich die Zahl der geleisteten Eide verminderte. In gravierenden
Fällen - denjenigen, welche man dann im 16. Jahrhundert als «malefizisch»
bezeichnete - war im 13. und 14. Jahrhundert nur selten wirklich über Schuld oder
Unschuld des Angeklagten entschieden worden. Nach einem Totschlag oder
nach einer schweren Körperverletzung flohen die Täter aus der Stadt, und häufig

liess man ihnen wohl Zeit und Gelegenheit zur Flucht. Die Vorschriften des
Geschworenen Briefs setzen diesen Verlauf des Geschehens sogar als Normalfall
voraus.120 Zweifellos trug er dazu bei, weitere Todesfälle und Racheaktionen zu
vermeiden. Zwar führte man jeweils auch in Abwesenheit des Angeklagten ein
Verfahren durch, Reinigungscidc kamen aber dann nicht in Frage.

Bei weniger schwerwiegenden Delikten, z.B. bei Raufhändeln zwischen
Bürgern, kam auch noch im 16. und 17. Jahrhundert das Untersuchungsverfahren nur
beschränkt zur Anwendung. Auf die Folter scheint man in solchen Fällen
verzichtet zu haben. Stattdessen leisteten die Parteien nach wie vor Eide. Darüber

"7 Vgl. z.B. Pahud de Mortanges, Rechtsgeschichte, S. 121-128.
"8 SSRQ LU 1/1, Nr. 200; SSRQ LU 1/2, Nr. 45.

So z.B. SSRQ LU 1/3, Nr. 249 (1485). 1485 stellten die Klein- und Grossräte erstmals einen ständig
anwesenden Scharfrichter an. Im Anstellungsdekret (SSRQ LU 1/3, Nr. 268) wurde deutlich gesagt, dass das

Foltern zu den Aufgaben des Scharfrichters gehörte. Vorher hatte man für Hinrichtungen den Henker

von Zürich kommen lassen. Ob dieser jeweils auch als Folterknecht fungierte, ist ungewiss. In den
Erlassen von 1416 und von ca. 1480, die seine Entschädigung regelten (SSRQ LU 1/1, Nr. 115; SSRQ LU
1/3, Nr. 187), werden verschiedene Arten der Hinrichtung aufgeführt, aber von Foltern ist nicht die
Rede.

,!0 SSRQ LU 1/1, Nrn. 4 und 5, jeweils Art. 3.

207



hinaus sahen die Stadtrechtsversion von ca. 1480 sowie sämtliche Bearbeitungen
des Geschworenen Briefe aus dem 15. und 16. Jahrhundert noch immer das

Verfahren mit Eideshelfern vor.121

Das Stadtrecht von ca. 1480 liess zwei Möglichkeiten zu, Eidcshelfer vor
Gericht einzusetzen:122 Man konnte einen Eid der Gegenpartei verhindern, indem

man sich anerbot, die eigene Aussage durch den Eid zweier «gloubsamen mannen»

zu untermauern, oder man konnte erst dann, wenn die Gegenpartei einen

Eid geleistet hatte, dagegen vorgehen, indem man die eigene Darstellung des

strittigen Sachverhalts von sieben «gloubsamen mannen» beschwören liess.

Diese Vorschrift galt zweifellos auch für zivilrechtliche Verfahren, welche vor
dem Stadtgericht oder dem Rat ausgetragen wurden. Beim Zivilprozess gab es

nach wie vor keine Untersuchung, dafür den Parteieid und sogar Eideshelfer.

Wenn es im Bereich der Zivilprozesse vor dem 16. Jahrhundert eine Entwicklung

gab, welches allzu häufiges, unbedachtes oder konfuses Schwören verhindern

sollte, dann war es vor allem die Zunahme der Schriftlichkeit. Diese brachte

es mit sich, dass den Richtern in vermehrtem Masse schriftliche Beweismittel,
insbesondere Testamente und Eheverträge, vorgelegt werden konnten. Gerade

mit Bezug auf letztwillige Verfügungen war das unschriftliche Verfahren wohl

stets von Misstrauen und Unbehagen begleitet gewesen; und zweifellos waren
oft dubiose Eide geschworen worden, um den Nachweis solcher nichtschriftlicher

Nachlassregelungen zu erbringen. Das Stadtrecht von ca. 1480 schrieb zwar
noch nicht zwingend schriftliche Testamente vor, ordnete aber immerhin an,
dass vor dem Testieren eine schriftliche Testierbewilligung am Stadtgericht oder

beim Rat einzuholen sei und dass der eigentliche Rechtsakt vor glaubwürdigen

Zeugen zu geschehen habe.12'

5. Kulmination und verstärkte Skrupel, Mitte und zweite Hälfte
des 16. Jahrhunderts

a) Die Schwörtage auf dem Lande

In den Ämtern auf der Landschaft - sehen wir vom Amt Weggis ab - wurden

die regelmässigen Eiderneuerungen in der ersten Hälfte des 16. Jahrhundertsallmählich

zur Routine. Sie fanden damals noch jährlich statt. Die
Schwörtagsversammlungen, zu der alle erwachsenen Männer zusammenkamen, entwickelten

sich zum politischen Hauptereignis des Jahres. An den Versammlungen oder

- wie sie in den Quellen bezeichnet werden - den «Gemeinden» wurden auch

Amtsweibel, Amtsfähnriche und andere lokale Würdenträger gewählt, welche

wohl jeweils nach der Wahl ihre Eide leisteten. An manchen Orten wählte man

am gleichen Tag auch die Vorgesetzten kleinerer Einheiten, so z.B. im Amt

121 Vgl. unten, Kap. je.
122 SSRQ LU 1/3, Nr. 339, Art. 86-88.

"3 SSRQ LU 1/3, Nr. 339, Art. 36.1.

208



Rothenburg die Weibel des Inneren und des Äusseren Amts. Dabei versammelten
sich die Einwohner des Äusseren Amtes zunächst in Hochdorf, diejenigen

des Inneren Amtes separat in den einzelnen «Höfen», aus denen der Amtsteil
zusammengesetzt war, und wählten dort ihre Amtsweibel und sonstigen
Mandatsträger. Erst dann zogen die Einwohner beider Amtsteile zur Örtlichkeit, wo
die «Gemeinde» des ganzen Amtes abgehalten und wo sie ihren Eid schworen.12'*

Andere Gerichts- und Gemeindeversammlungen, an denen manchmal ebenfalls

Eide geleistet wurden - die bereits erwähnten Eide für Twingherren - scheinen

ein Schattendasein geführt zu haben. Da sie in stadtluzernischen Quellen
kaum noch vorkommen, ist anzunehmen, dass sie die Obrigkeit wenig beschäftigten.

Die Ämter waren neben den Pfarreien die wichtigste räumliche
Organisationseinheit der Luzerner Landschaft, deren Siedlungsstruktur zu einem grossen
Teil von Einzelhöfen und Weilern geprägt war.12' In manchen Fällen waren ihre
Bewohner wohl schon in vorluzernischer Zeit zu Gerichtsversammlungen
zusammengekommen und hatten dabei ihren Herren gehuldigt oder die Inhaber
lokaler Ämter gewählt. Dementsprechend dürfte auch die eine oder andere der
Örtlichkeiten, an denen die Versammlungen stattfanden, von alters her für solche

Zwecke genutzt worden sein. Allerdings ist über diese Örtlichkeiten in den
Quellen überraschend wenig auszumachen.126

Hingegen ging die Ausgestaltung und der zeremonielle Ablauf der ländlichen
Schwörtage, so wie ihn die Quellen des 17. und 18. Jahrhunderts schildern, in
keinem Amt und in keinem Programmpunkt vor die Zeit der luzernischen
Territorialherrschaft zurück. Die Agenda für diese Tage wurde von den städtischen
Behörden im 16. Jahrhundert nach und nach neu geschaffen und war deshalb in
allen Ämtern ungefähr gleich. Ansatzweise zeichnet sich das Schema erstmals in
dem bereits erwähnten Beschluss der Luzerner Räte vom 3. Januar 1498 ab
(einheitlicher Termin, Erscheinen in Wehr und Waffen).12?

Nachdem in den Ämtern die regelmässige Eiderneuerung durchgesetzt war,
entschied der Kleine Rat am 27. Juli 1551, vom jährlichen Rhythmus zum
Zweijahresrhythmus überzugehen.'28 Er begründete den Beschluss mit der Absicht,
Kosten zu sparen. Allerdings liess es sich nicht vermeiden, dass die Bewohner
der Ämter auch weiterhin in den Jahren zwischen den Schwörtagen zusammenkamen,

um Amtsweibel, Amtsfähnriche und andere lokale Honoratioren zu
wählen. Von den Landvögten erwartete man, dass sie zwar zu diesen Wahlen in
ihre Vogteien ritten, aber dabei auf die sonst übliche Begleitung durch Ratskol-

124 StALU Akten n Q/y.
125 Dazu zuletzt etwa Merki-Vollenwyder, Untertanen, S. i3iff.
126 Eine Ausnahme ist das Amt Kriens und Horw, dessen Bewohner sich jeweils auf der Käppeliallmend

im Grenzgebiet zwischen den beiden Gemeinden versammelten. Der Luzerner Rat gestattete am
9. Dezember 1763 den Landvögten, bei schlechtem Wetter «wegen dem orth zu disponieren» (das
heisst wohl: die Versammlung in eine Kirche oder in eine grosse Scheune zu verlegen). Vgl. StALU
RS (Staatsprotokoll) 4 pag. 276; Ineichen, Horw, S. 82.

127 Vgl. oben, Kap. 3d (bei Anm. 108).
128 StALU RP 21 fol. io4r.

209



legen und Knechte verzichteten. Dies scheint Verwirrung ausgelöst zu haben.

Der Beschluss von 1551 erzielte deshalb erst nach einer längeren Phase der

Unklarheit seine volle Wirkung.12'
Mit der Durchsetzung des zweijährigen Rhythmus wurden die Eiderneuerungen

endgültig mit dem Ritual des «Aufritts» der neuen Landvögte verbunden,

d.h. des ersten Besuchs des Landvogts in seiner Vogtei.»0 Da die Landvögte

jeweils alle zwei Jahre im Frühherbst von den Räten und Hundert gewählt wurden,

konnte sich nun auch ein fester, für alle Ämter geltender Schwörtagstermin

einspielen: der Sonntag vor Michaelis (d.h. vor dem 29. September).

Ein weiteres markantes Element des ländlichen Schwörtagsrituals, das in der

Mitte des 16. Jahrhunderts eingeführt wurde, war das Verlesen der sogenannten
Instruktionen.1^1 Diese Texte wurden anfänglich für jeden Schwörtag neu hergestellt,

kopiert und an die Landvögte verteilt. In der Regel enthielten sie

obrigkeitliche Erlasse, welche den Ämtern schon früher mitgeteilt worden waren,
doch kam es vor, dass neue Beschlüsse in die Instruktionen eingingen. Zumindest

in einem Fall liessen die Räte einen Vorschlag in die Instruktionen aufnehmen,

der in den Ämtern diskutiert werden sollte.1'2 Die ältesten überlieferten

Instruktionen stammen aus den 1540er Jahren; sie dürften zu den ersten Instruktionen

gezählt haben, welche tatsächlich hergestellt wurden.'» Sie umfassten nur
drei oder vier Artikel. In den 1560er Jahren und danach waren es dann regelmässig

mehr als zwanzig Artikel.
Als Mittel, Rechtssetzungen des städtischen Rats auf der Landschaft bekannt

zu machen, ergänzten die Instruktionen das traditionelle Mittel der an die

Amtsbewohner gerichteten Briefe oder Mandate (im heutigen Kanton Luzern auch als

«Rufe» oder «Reformationen» bezeichnet). Diese wurden in der Regel am Sonntag

in den Kirchen vorgelesen. Wie es scheint, kam es im 15. und frühen 16.

Jahrhundert nur selten und nur bei besonders wichtigen Angelegenheiten vor, dass

die Luzerner Behörden an Ämterversammlungen Mandate verkünden liessen.»'

Vor allem aber hatten die Mandate, solange sie handschriftlich kopiert wurden,

in der Regel nur einen Erlass zum Gegenstand und nicht eine ganze Sammlung

Der Beschluss wurde in den Instruktionen der folgenden Jahre (vgl. Anm. 131) erneut eingeschärft.

Doch erwiesen sich die städtischen Behörden selbst als wenig konsequent und erliessen noch 1558, in

einem der Zwischenjahre, eine Schwörtagsinstruktion (Exemplar für Rothenburg: StALU Akten n

Q/4).
3» Die Luzerner Landvögte residierten nicht in den Vogteien. Einzige Ausnahme: Vogtei Wilhsau.

31 Die Instruktionen finden sich in den Akten der Landvogteien, z.B. diejenigen für das Amt Rothenburg

in StALU Akten 11 Q/4-6, diejenigen für das Amt Ruswil in StALU AKT 11 R/14-16, etc.

m Der Fall trug sich 1557 zu. Die Räte schlugen den Ämtern vor, das Stadtrecht (gemeint waren vor allem

die zivilrechtliche Bestimmungen) als Ganzes zu übernehmen. Sie bezeichneten ihr Anliegen als

«fründtlich begären» und forderten die Bewohner der Ämter auf, sich in dieser Sache «under einandren

zu beratten» (Exemplar für das Amt Rothenburg: StALU Akten 11 Q/4). Die Ämter lehnten am

Ende den Vorschlag ab.

35 Die älteste mir bekannte datierte Instruktion entstand 1546 (Exemplar für Malters und Littau. StALU

Ai Fi Sch. 523). Ein undatiertes Stück wurde wohl 1547 geschrieben (Exemplar für das Amt Ruswil:

StALU AKT 11 R/14).
34 von Segesser, Rechtsgeschichte 2, S. 224L

210



von alten und neuen Ratsbeschlüssen, wie sie die Instruktionen und später - im
17. und 18. Jahrhundert - auch die gedruckten Mandate enthielten.

Nach der Wende zum 17. Jahrhundert hörte man allmählich auf, alle zwei
Jahre neue Instruktionen herzustellen, sondern liess den Schwörtagsgemeinden
immer wieder die gleiche Instruktion vorlesen. In den Überschriften wurde kein
Jahr mehr genannt. Dafür band man die Blätter mit dem Text in feste Einbände,
welche ihre Haltbarkeit erhöhten.1'' Vermutlich waren es die Räte überdrüssig,
die sich wiederholenden Inhalte immer wieder neu auszuwählen und
niederschreiben zu lassen. Doch hing die Versteinerung der Instruktionstexte wohl
auch damit zusammen, dass der Schwörtag zu einem Bestandteil des ländlichen
Brauchtums geworden war. Zusammen mit den übrigen Elementen des

Schwörtagsrituals vermittelte die Wiederholung des altbekannten Textes den Eindruck
von Stabilität und Rechtmässigkeit, auf den die städtischen Behörden bei der
Ausübung ihrer Herrschaft kaum verzichten konnten.

Unmittelbar nach dem Verlesen der Instruktion leisteten die Versammelten
jeweils den Huldigungseid. Das Prozedere glich sich damit an das halbjährliche
Schwurritual der Luzerner Stadtgemeinde in der St. Peterskapelle an, bei dem die
Leistung des Gemeindeeids jeweils unmittelbar auf die Verlesung des Geschworenen

Briefes folgte.1'6
Die Angleichung zeigt sich auch darin, dass die konkreten Einzelpunkte der

Eidesformeln zum grössten Teil inhaltlich mit Vorschriften übereinstimmten,
welche auch die im 15. und 16. Jahrhundert entstandenen Versionen des
Geschworenen Briefs oder der Eid der städtischen Gemeinde enthielten.1*7 Dazu
kommt, dass zu einigen der Normen, welche in den Instruktionen häufig
wiederkehren, in den Geschworenen Briefen ebenfalls Pendants zu finden sind.
Freilich müssen die inhaltlichen Parallelen zwischen den Eiden der Landbewohner

und den Bestimmungen des Geschworenen Briefs beziehungsweise des Eids
der Stadtgemeinde nicht durch direkte Übernahmen zustande gekommen sein.
Die entsprechenden Normen waren teilweise schon früh im 15. Jahrhundert auf
die Landschaft hinausgedrungen und in die dort herrschende Rechtstraditionen
eingeflossen.1'8

Die an den Schwörtagen verwendeten Eidesformeln waren im Verlaufe der
Zeit Veränderungen unterworfen, doch ohne dass sich dabei an ihrem Grundgerüst

etwas änderte. Von der im Eidbuch der Zeit um 1477 überlieferten Formel
für die Eide der Amtsgemeinden und von den in einer etwas jüngeren Fassung
des Eidbuchs bezeugten Formeln für die Eide der ländlichen Amtleute, Weibel,

1)5 Ein Beispiel mit Pergamenteinband: StALU COD 1375.
136 Auf die Entsprechungen zwischen den Schwurritualen in der Stadt und auf der Landschaft wies

bereits von Segesser hin (Rechtsgeschichte 2, S. 233).
137 Vgl. oben, Kap. 3d (bei Anm. nof.). - Die einzige auf der Landschaft beschworene Norm, die sich

weder im Geschworenen Brief noch im Eid der Stadtgemeinde fand, war das Verbot, jemanden vor
fremde Gerichte zu laden (gemeint waren vor allem Ladungen vor geistliche Gerichte; diese durften
nur angerufen, wenn es vom Luzerner Rat erlaubt worden war). Selbstverständlich galt dieses Verbot
auch für die Bewohner der Stadt Luzern.

138 Glauser, Frühe Landeshoheit, S. 17-22.

211



Untervögte und Vorsprecher «Fürsprechen», Beisitzer)^' erstellte man noch

in den 1530er Jahren wörtliche Abschriften, welche an den Schwörtagen Verwendung

fanden.140 Auf eine etwas überarbeitete Formel stossen wir dann in den

ersten Schwörtagsinstruktionen aus den 1540er Jahren. Besonders der Eid der

Amtsgemeinden war nun etwas ausführlicher formuliert. Eine weitere Version
des Eids der Amtsgemeinden ging in die Instruktionen von 1561 und von 1563 ein.

Sie enthielt eine Reihe von Präzisierungen. So wurde unter anderem noch
ausführlicher als bisher und unter Androhung einer hohen Geldbusse eingeschärft,
dass beim Trennen von Streitenden das «Friedensgebot» keinesfalls unterlassen

werden dürfe. Darüber hinaus findet sich am Schluss ein zusätzlicher Artikel mit
der - ebenfalls vom Geschworenen Brief her bekannten - Drohung, wer den Eid

verweigere, dem würde vor Gericht kein Recht gesprochen werden. Diese

Bearbeitung fand jedoch nicht lange Verwendung. Bereits die Instruktionen von 1569,

1571 und 1573 überliefern wieder eine kürzere Fassung, in der unter anderem der
Schlussartikel über die Eidesverweigerung fehlt. In den späteren 1570er Jahren
erfuhr der Wortlaut nur noch geringe Überarbeitungen. Mit immer neuen
formalen, aber kaum noch inhaltlichen Variationen wurde er im 17. Jahrhundert
weitergeführt.

Ungefähr gleichzeitig mit der Einführung der ausführlichen Eidesformel zu

Beginn der 1560er Jahre kam in den Einleitungen der Instruktionen eine
bemerkenswerte Neuerung auf: Vorher war dort jeweils gesagt worden, die Vögte hätten

die Amtsgemeinden auf dem Schwörtag über die Artikel zu informieren oder
die Artikel vorlesen zu lassen, eventuell auch, die Vögte hätten den Einwohnern
der Ämter zu gebieten, den Artikeln nachzuleben, und Strafen für deren

Übertretung anzudrohen. 1559 ist erstmals davon die Rede, dass die Vögte die Artikel
«schwerenn heyssen sollen zu halltten.» In den Instruktionen der folgenden
Jahre wurde diese Weisung gelegentlich wiederholt. Sie verschwand auch keineswegs,

als die ausführliche Version der Eidesformel ersetzt wurde, sondern kehrte

nun - d.h. ab 1571 - erst recht mit grosser Regelmässigkeit in den Einleitungen
wieder. Diejenigen, welche die Instruktionen formulierten, dachten dabei
wahrscheinlich an die Stelle in der Eidesformel, welche die Schwörenden schon

immer zur Einhaltung der obrigkeitlichen Gebote und Verbote verpflichtet
hatte. Ein Passus, der sich konkret auf die Instruktionen oder deren Inhalt bezogen

hätte, wurde nie in die Formel aufgenommen.
Zu einem weiteren prägenden Element der Schwörtage wurde im Verlaufe des

16. Jahrhunderts die mit der Huldigungszeremonie verbundene Harnisch- und
Waffenschau. Zwar hatten die städtischen Behörden bereits 1498 von den

Einwohnern verlangt, in Wehr und Waffen zu den Schwörtagen zu erscheinen, doch
dauerte es danach noch lange, bis die Harnisch- und Waffenschauen tatsächlich

'39 SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Kap. 13-15.
140 Eine von Mauritz von Mettenwil geschriebene Kopie dieser Eide mit der Aufschrift «Malters und Lit-

tow 1535»: StALU Ai Fi Sch. 523.

212



eingeführt waren. Ernsthafte Anstrengungen dazu sind vor allem seit Beginn der

1540er Jahre bezeugt.141 Die entsprechenden Vorschriften wurden ein eiserner
Bestandteil der ältesten Instruktionen. Man darf sogar vermuten, dass die Besorgnis

über die mangelhafte militärische Ausrüstung der Amtsinsassen den entscheidenden

Anlass für die Einführung der Instruktionen bot. Mit der Instruktion
von 1546 verpflichteten die Luzerner Räte die Landbevölkerung nachdrücklich
und unter Hinweis auf die gefährlichen Zeitumstände - gemeint war wohl der
Schmalkaldische Krieg - zur Anschaffung von Harnisch und Waffen oder zu
deren Instandstellung. Gleichzeitg kündigten sie für das nächste Jahr eine Waffen-

und Harnischschau an, welche beim Aufritt der Vögte stattfinden sollte. Die
Anschaffung der Ausrüstungsgegenstände stellte aber für einen beträchtlichen
Teil der Landbevölkerung eine zu schwere Belastung dar. 1547 oder in einem der

folgenden Jahre mussten die Räte auf die angekündigte Inspektion verzichten,
weil bei der herrschenden Teuerung der Kauf von Waffen und Harnisch als

unzumutbar erachtet wurde. Das Thema war 1591 noch immer aktuell. In der
Instruktion dieses Jahres wurde mit drohendem Unterton angeordnet, dass am
Schwörtag jeder Einzelne vor den Vogt zu treten und seine Ausrüstung zu zeigen

habe.

Wie die städtischen Jahrestage waren auch die ländlichen Schwörtage von
allerhand festlichen Aktivitäten begleitet, insbesondere von gemeinsamen Mahlzeiten

und Umtrünken, an denen im 16. Jahrhundert wohl nicht nur die örtlichen
Honoratioren und der Landvogt mit seinen Begleitern teilnahmen, sondern zu
denen sich auch die übrige Bevölkerung hinzudrängte. Wie in der Stadt dürften
diese Begleiterscheinungen allmählich zurückgebunden worden sein. Was übrig
blieb, war eine Abfolge von gravitätischen Festlichkeiten, wie sie um 1727 Landvogt

Josef Cölestin Amrhyn (1682-1743) für Willisau schildert.142 Diese begannen
am Vortag mit der Abholung des aufreitenden neuen Landvogts, seiner Begrüs-

sung durch die Willisauer Räte und einem feierlichen Abendessen. Am Morgen
des eigentlichen Schwörtages, einem Sonntag, besuchte der neue Landvogt den

Gottesdienst. Danach hatte er die lokale Geistlichkeit zu empfangen. Es folgte
ein Mittagessen im Kreise der örtlichen Honoratioren, in dessen Verlauf der

Landvogt formell gebeten wurde, die Rechte des Amtes aufrechtzuerhalten und

zu schützen. Noch während der Mahlzeit defilierte die Amtsgemeinde in
militärischer Ordnung mit fliegenden Fahnen und mit Trommelwirbel durch das

Städtchen. Nach dem Essen fand die eigentliche Schwurzeremonie statt. Diese

begann damit, dass der abtretende Landvogt seinen Nachfolger vorstellte. Darauf

wurde die Instruktion vorgelesen und schliesslich der Gemeindeeid geleistet.
Am Ende des Tages vereidigte man die lokalen Amtsträger. Dieser letzte Akt
spielte sich in der Willisauer Ratsstube ab, nachdem die Amtsgemeinde entlassen

worden war.

141 Am 27. August 1540 verlangten die Räte unter Androhung einer Geldbusse: Wer einen Harnisch besit¬

ze, ihn aber am Schwörtag nicht trage, müsse in die Stadt kommen und seine Ausrüstung dem Obervogt

zeigen (StALU RP 15 fol. 2j8r; vgl. ebenda fol. 232V, StALU RP 16 fol. 273t und öfter).
142 SSRQ LU 2/2 (Willisau),i Nr. 181, besonders S. 763-766.

213



b) Die Jahrestage in der Stadt

Die Feierlichkeiten an den Tagen der Schwurzeremonie in der Stadt sind
bedeutend besser dokumentiert als diejenigen auf der Landschaft. Hinweise auf die
volkstümlich-chaotischen Begleiterscheinungen der halbjährlichen «Jahrestage»
finden sich besonders in den Quellen aus der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts.

Zu dieser Zeit bemühten sich die Behörden, die ärgsten Auswüchse
abzustellen. Ihr Hauptaugenmerk galt dabei den Festmählern, welche die Stadt

jeweils am Vorabend, nach der Wahl der neuen Klein- und Grossräte, sowie am
Jahrestag selbst, nach dem Ritual in der Kapelle, ausrichtete.143 Das zweite dieser
Bankette fand im 16. Jahrhundert noch auf den Herrenstuben «zum Affenwagen»

und «zu Schützen» statt. Offenbar herrschte ein nicht auszurottender
Brauch, dass sich zu dem Essen zahlreiche ungebetene Gäste einfanden. Nicht
selten Hessen sich diese schon vor der Ankunft der Ratsherren an der Tafel nieder

und hatten mit dem Schmausen längst begonnen, wenn die Klein- und
Grossräte endlich eintrafen. Zu weiteren Mahlzeiten und Trinkereien luden
einzelne Amtsträger ein. Die Kosten versuchten sie dann der Stadt aufzubürden.
Noch andere Gelage wurden spontan auf den «Stuben», in den Wirtshäusern
und Weinschenken veranstaltet; für die Zeche hatten dann prominente
Stadtbewohner, welche - häufig ungewollt - im Mittelpunkt solcher Festivitäten standen,

oder die Stadtkasse aufzukommen.
Ein den Behörden überaus peinlicher Bestandteil des Rituals in der Kapelle,

von dem Quellen nur andeutungsweise, gewissermassen erschaudernd berichten,
war die Wahl des sogenannten Ammanns durch die Gemeinde.144 Dieser
Ammann führte zwar den gleichen Titel wie der einstige Ammann des Klosters im
Hof, dessen Amt im 15. Jahrhundert abgeschafft worden war, doch beschränkten
sich seine Aufgaben darauf, während der Zeremonie in der Kapelle den Kindern
Gebäck auszuteilen, an den daran anschliessenden Festlichkeiten teilzunehmen
und, ähnlich wie ein Fasnachtskönig, den weinseligen Umzug durch die Stadt

anzuführen, der jeweils zu später Stunde - nach dem Bankett - den Jahrestag
abschloss. Ausserdem hatte er für die unbezahlt gebliebenen Wirtshausrechnungen

geradezustehen, und dies, wie es scheint, grösstenteils aus seinen privaten
Mitteln.

In den Quellen des 17. Jahrhunderts ist von diesen halbanarchischen Festlichkeiten

nicht mehr so oft die Rede, doch dürften sie eher in den Hintergrund
gedrängt als verschwunden sein. Zumindest existierte das «Amt» des Ammanns
bis zum Ende des 18. Jahrhundert weiter.'4' Nach 1625 fand seine Wahl allerdings
nicht mehr in der Kapelle statt, sondern auf dem nur wenige Schritte davon
entfernten Platz beim Rathaus. Nochmals einige Jahrzehnte später war es dann
nicht mehr die Gemeinde, welche den Ammann wählte, sondern der Rat. Dieser

,4* Dazu und zum Folgenden: SSRQ LU 1/4, Nrn. 7 und 8. - Vgl. auch Greco-Kaufmann, «Eere Gottes»
1,1 S. 240-253.

144 Vgl. auch von Segesser, Rcchtsgeschichte 2, S. 197, Anm. 3.

I4' Ämterlisten 1, S. iff.

214



nahm die Wahl wohl zusammen mit den übrigen Wahlen am Vorabend des

Jahrestags auf dem Rathaus vor.
Das Bankett am eigentlichen Jahrestag entwickelte sich im Verlaufe des 17.

Jahrhunderts zu einem gesitteten Behördenfest, zu dem auch der in Luzern
residierende apostolische Nuntius sowie der spanische und der savoyardische Am-
bassador eingeladen werden konnten. Das Essen fand nun auf dem Rathaus statt.
Wie es dem barocken Zeitgeist entsprach, wurde dabei ein bis in die Einzelheiten

geregeltes Zeremoniell eingehalten. Es galt zu beachten, welche Gäste von
wem einzuladen waren, von wie vielen Kleinräten sie ins Rathaus begleitet werden

mussten und wer sie dort auf welche Weise zu empfangen hatte. Selbstverständlich

herrschte eine strenge Sitzordnung, es wurde festgelegt, welche
Trinksprüche in welcher Reihenfolge auszubringen waren, und dergleichen mehr.146

Nach dem verlorenen Zweiten Villmergerkrieg von 1712 besannen sich die Räte
dann eines anderen. Mit Rücksicht auf den geschrumpften Staatsschatz schafften
sie das Bankett am Jahrestag ab.'47 Die Bankette an den ländlichen Schwörtagen
wurden dagegen, wie die Schilderung Josef Cölestin Amrhyns zeigt, weitergeführt.148

Die Schwurzeremonie in der Kapelle erfuhr in der Mitte des 16. Jahrhunderts
eine markante Veränderung: Nun waren es nicht mehr nur die Stadtbürger, welche

den Eid leisteten, sondern auch die Hintersässen.I4? Die wachsende Bedeutung

dieser fest ansässigen Einwohner ohne Bürgerrecht, deren Zahl seit dem
Ende des 15. Jahrhunderts kontinuierlich anstieg,1'0 kommt auch im Inhalt der im
16. Jahrhundert entstandenen Bearbeitungen des Geschworenen Briefes zum
Ausdruck: Waren in den Brieffassungen des 15. Jahrhunderts noch alle in der
Stadt anwesenden Nichtbürger als «Gäste» Fremde) qualifiziert worden, so
unterschied man nun klar zwischen «Gästen» und Hintersässen. Den letzteren
fielen im Grossen und Ganzen die gleichen Pflichten zu wie den Bürgern, doch
hatten sie nicht die gleichen Rechte. Gerade in Zusammenhang mit Tötungsdelikten

- noch immer ein Hauptthema der Geschworenen Briefe - behandelte
man sie wie «Gäste».1'1

In den seltener werdenden Fällen, in denen die städtische Gemeinde noch
politische Aufgaben wahrnahm, wurden jetzt separate Versammlungen,
«bürgerliche Gemeinden», einberufen, von denen die Hintersässen ausgeschlossen
blieben. Mit der Beteiligung der Hintersässen am Eid der Stadtgemeinde war
also kaum eine Verbesserung ihres Status beabsichtigt. Vielmehr dürfte es dabei
darum gegangen sein, die städtischen Hintersässen in die regelmässige Wiederholung

der Treueeide einzubeziehen, die sich im Verlaufe des 15. und 16. Jahrhun-

146 Uberliefert in den am Ende des 17. Jahrhunderts zusammengestellten und in den 1770er Jahren kopier¬
ten Zeremonialbüchern der Stadt (SSRQ LU 1/4, Nr. 8b).

147 SSRQ LU 1/4, S. 137L, Anm. a.
148 In Willisau kam das Amt selbst für die Kosten auf. Es kann deshalb eine Ausnahme gewesen sein.
149 SSRQ LU 1/4, Nr. 3, Vorbemerkung 6 und Art. 56.
150 Wicki, Bevölkerung und Wirtschaft, S. 44ff. und passim.
151 Wegen Totschlags an einem Gast oder Hintersässen durfte kein Bürger zum Tode verurteilt werden

(SSRQ LU 1/4, Nrn. 3 und 4, jeweils Art. 21).

215



derts auch auf der Landschaft eingebürgert hatte. Bevor die Hintersässen an der

Schwurzeremonie in der Kapelle beteiligt wurden, war es wohl üblich gewesen,
dass sie der Stadt nur einmal einen Eid leisteten, nämlich dann, wenn sie den

Hintersässenstatus erlangten oder wenn sie - diejenigen, die als Hintersässen

geboren wurden - die Volljährigkeit erreichten.1'2 Eher als von einer Aufwertung
des Hintersässenstatus wird man deshalb von einer Nivellierung des Rituals in
der Kapelle sprechen können. Dieses wurde nun wohl einfach als mehr oder

weniger gleichrangiges Gegenstück zu den ländlichen Schwörtagen gesehen, deren

Ausgestaltung sich zur gleichen Zeit an das Geschehen bei den städtischen

Jahrestagen anglich.
Das Zusammenströmen der vergrösserten Jahrestagsgemeinde in den Gassen

rund um die Peterskapelle fand wohl jeweils unter allerhand festlichem Trubel

statt, für den zu einem erheblichen Teil die zahlreichen auswärtigen Trommler
und Pfeifer verantwortlich waren, welche sich zu dem Ereignis in der Stadt

einfanden. Im 17. Jahrhundert wurde dieser Auftakt offenbar als unangemessen
empfunden. Deshalb setzten die Räte durch, dass die Bürger und Hintersässen

der sieben Stadtquartiere (der «Gaumeten») sich vor den Häusern ihrer Vorsteher

(den «Gaumet-Wachtmeistern»)1» versammelten, um dort in geordnete
Formationen eingereiht zu werden und dann in einer Art Sternmarsch zur Peterskapelle

zu ziehen. Die Quartiervorsteher hatten darüber zu wachen, dass die

Bürger und Hintersässen vollständig erschienen, und Fehlende anzuzeigen.1'4

Die Trommler und Pfeifer liessen sich nun in die Reihen der Quartierbewohner
eingliedern oder gingen ungeheissen neben den Zügen her. Um die ohrenbetäubende

Geräuschkulisse etwas zu dämpfen, wurde 1684 angeordnet, dass nur noch

Spielleute aus der Stadt und den luzernischen Ämtern sowie je ein Spielmann aus

den drei Innerschweizer Ländern zu den Jahrestagen zugelassen werden sollten.

Auf dem Weg zur Kapelle machte man seit 1625 zunächst vor dem Rathaus

halt, um, wie bereits erwähnt, den Ammann zu wählen. Dann zogen die Bürger
und Hintersässen vor die Kapelle und erwarteten dort die Ankunft der Klein-
und Grossräte. Diese hatten zuvor im Rathaus getagt und begaben sich nun,
während die Kakophonie der Spielleute wohl noch immer andauerte, in
Zweierkolonne zur Kapelle. Nach den Kleinräten und noch vor den Grossräten schritt
der Stadtschreiber. Im Verlaufe des 17. Jahrhunderts wurde es üblich, dass ihm
dabei ein Weibel die aktuelle Fassung des Geschworenen Briefs nachtrug.1'' Die

Neubearbeitungen dieses «Briefes» wurden allerdings bereits im 15. Jahrhundert
nicht mehr als Urkunden ausgefertigt. Vielmehr zeichnete man den Text in un-
besiegelten Heften und Büchern aus grossformatigen Pergamentblättern auf,
welche seit dem 16. Jahrhundert von Neubearbeitung zu Neubearbeitung präch-

!' SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 92.
"53 Das Amt der «Gaumet-Wachtmeister» entstand nicht vor der Mitte, eher am Ende des 16. Jahrhun¬

derts. Vgl. Glauser, Jenseits der Reuss, S. 30, 34-38 sowie SSRQ LU 1/4, Nr. 10, Kap. 21; Nr. 12, Kap.
88.

SSRQ LU 1/4, Nr. 7g, zum Folgenden ebenda Nr. 7h.

Den Brauch schildert das Zeremonialbuch aus den 1690er Jahren (SSRQ LU 1/4, Nr. 8b, Kap. 1). Eine

Verordnung von 1602, welche die Aufstellung des Zugs regelt (ebenda Nr. 7e), kennt ihn noch nicht.

216



tiger gestaltet wurden. Von den Bürgern und Hintersässen dürften allerdings
sowohl beim Vorbeizug der Räte als auch später beim Verlesen in der überfüllten

Kapelle nur wenige in der Lage gewesen sein, einen Blick auf den «Brief» zu
erhaschen.

Schon die annähernd vollzählige Anwesenheit der Bürger und Hintersässen
hätte ausgereicht, um in der Kapelle Platznot und dicke Luft herrschen zu
lassen. Dazu kam, dass sich auch Kinder in die Kapelle drängten, um etwas von den
Backwaren zu ergattern, welche der Ammann austeilte. Darüber hinaus fanden
sich offenbar auch fremde Handwerksgesellen und andere Nichtbürger und
Nichthintersässen als Zuschauer ein. Die kaum zumutbaren, für Klaustrophobi-
ker unerträglichen Zustände in der Kapelle waren zweifellos dafür mitverantwortlich,

dass die Pflicht zur Teilnahme immer wieder neu eingeschärft werden
musste und dass von denjenigen, welche teilnahmen, manche zwischendurch
hinausgingen, um frische Luft zu schöpfen, oder die Versammlung vorzeitig ver-
liessen. Häufig blieben nicht einmal alle Ratsmitglieder bis zum Ende.1'6 Als
Höhepunkt der Veranstaltung wurde schon bald nicht mehr die Leistung des

Bürgereids, sondern die Verlesung der Ratslisten beziehungsweise die Nennung
der neugewählten Ratsmitglieder empfunden. Jedenfalls vernehmen wir aus
einer Aufzeichnung von 1591, dass die Absetzbewegung in Richtung Ausgang
jeweils «nach verläsung der nüwen räten» in Gange kam.*'7 Die Behörden
bemühten sich deshalb, die Verlesung des Geschworenen Briefs möglichst kurz zu
halten. Spätestens seit dem Ende des 16. Jahrhunderts verzichteten sie darauf,
jeweils sämtliche Artikel vorlesen zu lassen. Ein Teil der Artikel wurde nur noch
im Juni, ein anderer Teil nur im Dezember und ein sehr kleiner Teil an beiden
Jahrestagen verlesen.1'8

In der St. Peterskapelle sassen die Kleinräte vorne, mit dem Rücken zur
Ostseite.1" Die Ratshälfte, die im vergangenen Halbjahr amtiert hatte, nahm hinter
dem Chorgitter Platz, die andere Ratshälfte vor dem Chorgitter. Für die Schult-
heissen wurden im 17. Jahrhundert Armstühle bereitgestellt. Den Kleinräten
gegenüber, in den ersten Reihen des Kirchenschiffs Hessen sich die Grossräte
nieder. Hinter den Grossräten sassen oder standen die Mitglieder der Gemeinde.

Die Veranstaltung begann mit einer Ansprache des Ratsrichters (d.h. des

Vorsitzenden) der abtretenden Kleinratshälfte «alter Rat»). Dann verlas der
Stadtschreiber die Liste, auf der die Mitglieder der im folgenden Halbjahr
amtierenden Kleinratshälfte «neuer Rat») verzeichnet waren. Diese wurden
anschliessend vom Ratsrichter der abtretenden Ratshälfte vereidigt.'60 Nach den
Kleinräten hatten im 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts die Grossräte ihren
Eid abgelegt. Spätestens seit der Mitte des 16. Jahrhunderts geschah dies jedoch
nicht mehr vor der Gemeinde in der Kapelle, sondern im Rathaus.'61

'!« SSRQ LU 1/4, Nr. 7c.
157 SSRQ LU 1/4, Nr. 7b, Bemerkung 2.

158 SSRQ LU 1/4, Nr. 4, Vorbemerkung 4 und Beilage 2.

SSRQ LU1/4, Nr. 8a, Kap. 3 ; Nr. 8b, Kap. 1.

160 Vgl. oben, Kap. 3a.
161 SSRQ LU 1/4, Nr. 3, Art. 57, Bemerkung 2.

217



Danach wurde der Geschworene Brief vorgelesen. Anschliessend leisteten die

Bürger und Hintersässen den Eid. Dieser wurde vom ältesten Mitglied des neuen
Rats vorgesprochen und entgegengenommen. Die Kleinräte beteiligten sich

nicht am Gemeindeschwur. Als die Regel eingeführt wurde, dass die Hintersässen

ebenfalls an der Versammlung in der Kapelle teilzunehmen hatten, schworen
diese zunächst zusammen mit den Bürgern nach der gleichen Formel. Später
wurde ihr Eid von demjenigen der Bürger getrennt.102

Der neu gesetzte Schultheiss legte seinen Amtseid jeweils am Jahrestag nach

Weihnachten ab. Dies geschah aber von jeher erst, nachdem die Gemeinde die

Kapelle verlassen hatte. Musste nach dem Tod eines amtierenden Schultheissen
zwischen den Jahrestagen ein neuer Schultheiss gesetzt werden, dann schwor
dieser im Rathaus vor dem Kleinen Rat. Die Grossräte waren an der Wahl beteiligt,

verliessen jedoch vor der Eidesleistung den Saal.'6'

c) Promissorische Eide, Eidbücher

Einige der am häufigsten gebrauchten promissorischen Eide und beschworenen

Ordnungen wurden seit der Zeit um 1410 jeweils auf den ersten Blättern der

Ratsprotokollbücher oder -hefte eingetragen.'64 Von den übrigen Eiden stellten
die Stadtschreiber und ihre Mitarbeiter ohne erkennbares System Aufzeichnungen

her. Unklarheiten mit Bezug auf die geleisteten und zu leistenden Eide traten
offenbar bereits bei dem innerstädtischen Konflikt von 1431 zutage. Damals wurde

angeregt, die Eide sämtlicher Amtleute zu revidieren und sie dann alle schriftlich
festzuhalten.'6' Hätten die Räte den Vorschlag aufgegriffen und wäre bereits zu
dieser Zeit das erste Luzerner Eidbuch entstanden, hätte Luzern eines der ersten
Eidbücher in der heutigen Schweiz besessen.'66 Dies geschah jedoch nicht; erst
etwa 1477 wurde das bereits erwähnte älteste Luzerner Eidbuch angelegt.'67

Die Erarbeitung des Eidbuchs von ca. 1477 war Teil einer grösseren Aktion,
bei der auch das erste Luzerner Stadtrechtsbuch entstand (um 1480).168 Beide

Sammlungen dienten dem Zweck, Übersicht über das geltende Recht zu gewinnen

und diesem eine leicht greifbare Gestalt zu geben. Dass das Eidbuch noch

vor dem Stadtrechtsbuch in Angriff genommen wurde, zeigt einerseits die

Bedeutung, welche man den Eiden beimass, erklärt sich anderseits aber auch

l& SSRQ LU 1/4, Nr. 4, Art. 58 und Beilage 1, Art. 2; Nr. 6, Art. 51.

l6> SSRQ LU 1/4, Nr. 3, Art. 58, Bemerkung 2.

164 SSRQ LU 1/1, Einleitung S. LXf. und Nrn. 64,120, 274t'.: SSRQ LU 1/2, Einleitung S. XXXI, XLI und

Nr. 163b.

*' SSRQ LU 1/2, Nr. 154, Vorbemerkung.
M Das älteste Eidbuch der Schweiz ist vermutlich das 1428/1429 entstandene Eidbuch von Freiburg im

Uechtland (Rück, Eidbücher, S. 283b).
167 StALU COD 1550. Druck: SSRQ LU 1/3, Nr. 338. - Damit war Luzern immer noch früher als manche

vergleichbaren Städte, z.B. St. Gallen, das erst 1511 ein Eidbuch herstellen Hess (Ziegler, «Alles getreü-
lich», S. uff. und passim).

168 SSRQ LU 1/3, Nr. 339.

218



damit, dass die Berufs- und Amtseide häufig die Ratsmitglieder selbst betrafen
und dass Verstösse gegen sie so gut wie immer vor die Räte gelangte, während
das Stadtrecht vor allem zivilrechtliche Fragen regelte, welche vor dem Stadtgericht

zur Sprache kamen.
Das zweite Eidbuch entstand zu Beginn des 16. Jahrhunderts.169 Es war

zunächst über weite Strecken eine Kopie des ersten Eidbuchs, doch wurde sein

Inhalt im Verlaufe der folgenden Jahrzehnte durch Korrekturen, Ergänzungen
und Nachträge in erheblichem Masse verändert und erweitert.

In den 1580er und den frühen 1590er Jahren nahmen die Räte eine grosse Revision

in Angriff, bei der sie sämtliche Texte des zweiten Eidbuchs einer eingehenden

Prüfung unterzogen, ergänzten, verbesserten oder zur Gänze neu formulierten.

Zu diesem Zweck setzten die Räte zunächst eine Kommission ein, welche
Entwürfe erarbeiteten. Die Entwürfe wurden im Kleinen Rat eingehend diskutiert

und gelangten schliesslich in den Grossen Rat, wo die Klein- und Grossräte

sie noch einmal Punkt für Punkt berieten. Die überarbeiteten Textversionen

trug der Stadtschreiber Renward Cysat anfänglich in das Eidbuch aus dem

Beginn des 16. Jahrhunderts ein. Später liess er einen neuen Band anlegen,1?0 in
dem er und einige seiner Mitarbeiter ebenfalls Entwürfe aufzeichneten. Schliesslich

entstand 1593 in einem weiteren Band die Reinschrift, welche in den beiden

folgenden Jahrhunderten als «das Eidbuch» galt und in welche Generationen

von Kanzleimitarbeitern Ergänzungen und Korrekturen eintrugen. Die jüngsten
dieser Nachträge beruhen auf einem Ratsbeschluss vom Januar 1789.171

Die Nachträge im zweiten Eidbuch vermitteln den Eindruck, dass die Zahl
der jeweils gültigen Eide in den Jahrzehnten vor ca. 1580 stetig zunahm. Zwar
wird man nicht ausschliessen, dass von dem einen oder anderen der erst
nachträglich in das zweite Eidbuch eingefügten Eide schriftliche Vorgängerfassungen
existierten, welche woanders festgehalten waren, doch ändert dies nichts am
Gesamtbild. Im revidierten Eidbuch von 1593 zeichnet sich dann eine Wende ab:

Das neue Eidbuch enthält weniger Eide, als vor der grossen Revision im Vorgängerband

eingetragen gewesen waren. Die Verminderung lässt sich zu einem -
allerdings wohl recht kleinen - Teil damit erklären, dass tatsächlich auf
Eidforderungen verzichtet wurde. Das bemerkenswerteste Beispiel ist der Eid derjenigen,

welche die Alpen am Pilatus bewirtschafteten. Diese gingen mit dem Eid die

Verpflichtung ein, dafür zu sorgen, dass sich niemand dem kleinen See näherte,
in dem angeblich der Geist des Statthalters Pilatus hauste. Von diesem Eid wird
ausdrücklich gesagt, dass die Räte ihn aufhoben - wie es scheint, um die

Sonderentschädigung einzusparen, welche jeweils der Weibel bezog, der auf den Berg
stieg und die Eide abnahm.'?2 Die meisten Eide, die im revidierten Eidbuch feh-

l6' StALU COD 1555. Druck: SSRQ LU 1/4, Nr. 9. Die Basiseinträge wurden von Nikiaus Schradin (dem

Chronisten) geschrieben, der bis mindestens 1506 in der Luzerner Kanzlei tätig war und spätestens 1518

verstarb.
170 StALU COD 1560. Vgl. SSRQ LU 1/4, Nr. 10, Vorbemerkungen.
171 StALU COD 1570. Vgl. SSRQ LU 1/4, Nr. 12. Zum Folgenden dort die Vorbemerkungen.
172 SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Kap. 144.

219



len, dürften in anderen Büchern oder Schriftstücken zu finden gewesen sein und
wurden wohl weiterhin geschworen. Im grossen und ganzen ist eine Tendenz zu
erkennen, vor allem die Eide in das Eidbuch aufzunehmen, welche von den Inhabern

städtischer Ämter geschworen wurden, vom Schultheissen über die beamteten

Elebammen bis hin zu den Totengräbern. Typisch sind die Fälle, in denen

die Eide von Gewerbetreibenden ausschieden, aber die Eide der für sie zuständigen

Amtleute weiterhin Berücksichtigung fanden oder sogar zum ersten Mal

überhaupt aufgenommen wurden.1?'

Durch die Überarbeitungen im 16. Jahrhundert wurden die Eide ausführlicher.

Neu hinzugefügt wurden sowohl konkrete Einzelbestimmungen als auch

allgemeine, auf das Grundsätzliche abzielende und sich häufig wiederholende
Formeln und Floskeln. Diese letzteren finden sich nun gerade auch bei Eiden,
welche bisher nur sachbezogene, auf die Funktion des Schwörenden zugeschnittene

Bestimmungen enthalten hatten. So waren die Brotbeschauer im 15.

Jahrhundert lediglich dazu verpflichtet worden, zweimal wöchentlich die Brotschau
vorzunehmen und zu kleine Brote zuhanden der Spitäler einzuziehen. Nach der

Revision der i58oer/i59oer Jahre verlangte ihr Eid ausserdem, dass sie bei der

Ausübung des Amtes ihr «best unnd wägsts» taten, sich um Nutz und Ehre der Stadt

und «deß gemeinen mans» bemühten und sich von «vernunfftt, eydt unnd ehre»

leiten Hessen.174

Wie schon im 15. Jahrhundert wurden die Zusätze entweder aus gegebenem
Anlass eingefügt oder - wenn es bei der Revision der i58oer/i59oer Jahre geschah

- aufgrund spezifischer Überlegungen zum jeweiligen Fall. Dies gilt nicht nur
für Zusätze, welche konkrete Einzelbestimmungen zum Inhalt hatten, sondern

in der Regel auch für diejenigen, welche aus allgemeinen Formeln und Floskeln
bestanden. Im Fall der Brotbeschauer etwa lässt die Verbindung solcher Formeln
mit den selten verwendeten, keineswegs formelhaften Ausdrücken «gemeiner

mann» Konsument, Marktteilnehmer) und «vernunfftt» erahnen, dass man
mit den Ergänzungen durchaus praktische Ziele verfolgte und möglicherweise
auf Forderungen oder Klagen der Bevölkerung reagierte. Aktionen, bei denen

grössere Gruppen von Eidesformeln systematisch mit jeweils gleichen

Ergänzungen versehen wurden, dürfte es nicht gegeben haben, oder sie blieben die

Ausnahme: Im Eidbuch von ca. 1477 käme dafür höchstens die Wendung «trüw-
lich und ungefarlich» in Frage, welche dort auffallend oft begegnet, in den älteren

Eidaufzeichnungen aber noch kaum bezeugt ist. Bei der Neubearbeitung des

Eidbuchs in den i58oer/i59oer Jahren scheint das mit der Wendung «nutz und
ehre förderen» ausgedrückte Treueversprechen besondere Aufmerksamkeit
gefunden zu haben. Dieses wurde nun bei einer ganzen Reihe von Eiden hinzugefügt,

welche es in der Fassung von ca. 1477 noch nicht enthalten hatten.17'

"75 Verschwunden sind z.B. die Eide der Kannengiesser Zinngiesser), Grempler, Bäcker und Metzger

(SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Kap. 107/151, 38/95, 74, 81/82), noch vorhanden sind die Eide des Wardeins

Metallprüfers), der Grempelbeschauer, Brotbeschauer und Fleischschätzer (ebenda Nr. 12, Kap. 108,

60,57, 62).

74 SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 21; SSRQ LU 1/4, Nr. 12, Kap. 57.

75 SSRQ LU 1/4, Nr. 12, Kap. 5,19, 24, 42, 43 und öfter.

220



Eine bemerkenswerte Novität im Floskelwerk war im 16. Jahrhundert die
Formel «alls jme gott helff und d helgen», (so wahr ihm Gott und die Heiligen
helfen),'7<s welche in Luzern bis dahin unbekannt geblieben zu sein scheint.
Neuerungen finden sich unter anderem bei den Formeln, welche auf die innere
Einstellung des Schwörenden zu der eingegangenen Verpflichtung abzielen. Zu den
altbekannten Wendungen wie «sin bests und wägsts tun» gesellen sich nun
Ausdrücke, welche besagen, dass der Schwörende sich seiner Aufgabe «mit flyss und
ernst», «zum ernstlichosten» oder wenigstens «nach bestem vermögen» zu
unterziehen habe. Dazu passt, dass - was im 15. Jahrhundert nie vorgekommen war
- einige Male das Wort «Gewissen» fällt - sei es, dass die Formel «alls sy jr eyd
unnd eere wyßt» zu «alls sy jr gwüßne, eyd unnd eere wyßt» erweitert wurde,'77
sei es, dass neue Formeln wie «by sinem eyd unnd gwüßen» Verwendung
fanden.'78

d) Eide und Verordnungen

Neben vielen knapp formulierten Eiden gab es bereits im Eidbuch von ca. 1477
Schwörformeln, welche einen beträchtlichen Umfang aufwiesen, so etwa der Eid
der Goldschmiede, der mehr als eine Seite der Rechtsquellenausgabe füllt.'79
Empfand man die Zahl der beschworenen Einzelbestimmungen als zu hoch, um
in einer Eidesformel Platz zu finden, dann konnten sie in einer «Ordnung»
untergebracht werden, zu deren Einhaltung sich die Schwörenden mit ihrem Eid
verpflichteten und welche nicht selten ebenfalls in das Eidbuch eingetragen
wurde. Die erstaunlichsten Beispiel solcher «Ordnungen» sind die von den
Metzgern beschworenen Verkaufsordnungen, welche das Eidbuch von ca. 1477
und das Eidbuch aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts überliefern: Sie umfassen
48 bzw. 49 Artikel und nehmen jeweils rund fünf moderne Druckseiten ein.'So

Bei der Schwurzeremonie nur vorgelesen, aber von den Schwörenden nicht
nachgesprochen wurden vermutlich auch Texte, welche in den Eidbüchern als
Eide bezeichnet werden, besonders, wenn sie relativ lang waren. In solchen Fällen

dürfte das Vor- und Nachsprechen nicht praktikabel gewesen sein. Für den
tatsächlich nachgesprochenen Eid wurde dann wohl eine improvisierte Kurzformel

verwendet.
Die Formulierungen, mit denen die Schwörenden sich zur Einhaltung der

Ordnung verpflichteten, wählte man häufig so, dass Spielraum für Auslegungen
blieb und nicht jede kleine Unachtsamkeit als Meineid gewertet werden musste
(«der Ordnung geläben,» ihr «thrüwlich nachgahn,» ihr «mitt flyß unnd thrüwen
nachgahn» und dergleichen mehr).'8' Aber nicht immer war dies der Fall. Noch

176 SSRQ LU 1/4, Nr. % Art. 5.2, 35.2,53, 64,143.
177 SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Art. 61.1,155; Nr. 10, Art. 19.1.
178 SSRQ LU 1/4, Nr. 12, Art. 67.9.
'7* SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 87.
180 SSRQ LU 1/3, Nr. 108; Nr. 338, Art. 63; SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Kap. 81.
181 SSRQ LU 1/, Nr. 12, Art. 20.3, Kap. 35,100.

221



bei der Einführung der Staatsökonomie-Kommission im Jahre 1762, einem im
übrigen durchaus vom Zeitgeist des 18. Jahrhunderts geprägten Unterfangen,'82
wurde ein Eid formuliert, der die Kommissionsmitgliedcr ohne jegliche Abfederung

darauf festlegte, einer langen, sieben oder acht grossformatigen Handschriften-Seiten

umfassenden Instruktion «vollkommen nachzuleben».'8'
In vielen Fällen wird aus den Quellen nicht recht klar, was wirklich beschworen

werden sollte und was nicht. Sicherlich bestanden diese Unklarheiten auch
bereits für die Zeitgenossen des 16., ij. und 18. Jahrhunderts. Dies gilt besonders

dann, wenn die Einzelbestimmungen sich in einer Weise folgen, welche Zweifel
daran aufkommen lässt, ob die Einleitung «er soll schwören» sich auf den ganzen

Text bezieht oder nur auf Teile davon - z.B. wenn Passagen eingeschoben
wurden, welche ganz sicher nicht Teil des Eides waren,'84 oder wenn nach dieser

Einleitung von gewissen Bestimmungen nochmals ausdrücklich gesagt wird, sie

seien «beim Eid» einzuhalten, und von anderen nicht.'85 Da in den Eidesformeln
normalerweise keine Strafen genannt werden (auch nicht die Strafe für Meineid),
empfindet man es ausserdem als irritierend, wenn unter den beschworenen Normen

dann doch einzelne Vorschriften auftauchen, für deren Nichteinhaltung
Geldbussen, Entlassung aus dem Amt (beziehungsweise aus dem Dienst) oder
andere Sanktionen angedroht werden.'86

Seit der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts scheinen die mit Einzelbestimmungen

überhäuften Eide und beschworenen Ordnungen da und dort Unbehagen

verursacht und gelegentlich bei den Schwörenden Proteste hervorgerufen zu
haben. Deutlich zeigt sich dies bei den Fischern auf dem Sempachersee, deren
Eid bereits in der Fassung von ca. 1477 eine Länge aufwies, die mehr als anderthalb

Druckseiten entspricht, und dem in der Folge noch einige weitere Punkte
hinzugefügt wurden. Aus einer Quelle von 1572 vernehmen wir, die Fischer und
ihr Vorgesetzter, der Seevogt, hätten des öfteren Klage über diesen Eid geführt.
Es sei nämlich «gantz beschwärlich und zum theil unmöglich,» den Eid «yetzi-
ger zytt allso völligklich dem luttern buchstaben und urallten Ordnung nach zu
halltten.»'8?

Gelegentlich hatten die Luzerner Behörden in solchen Fällen ein Einsehen
und verkürzten die Eide und beschworenen Ordnungen um ein Beträchtliches.
Die gekürzten Passagen Hessen sie dann in den Eidbüchern nach den Eiden
aufführen. Manchmal wurde ausdrücklich darauf hingewiesen, dass die Verordnung
nicht beschworen werden müsse: Sie sei «ußerthalb dem eyd» einzuhalten.
Besonders bei der Revision des Eidbuchs in den 1580er und zu Beginn der 1590er
Jahre wurden solche Ausscheidungen vorgenommen, z.B. bei den Eiden des

182 Körner, Staatsfinanzen, S. 373.
,8> SSRQ LU 1/4, Nr. 12, Kap. 44-
'84 Etwa Bestimmungen über die Entlohnung wie z.B. in SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Art. 129.7,
,8* Beispielsweise SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 75; SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Kap. 49.
186 So etwa SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 44, 46.1, 67; SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Art. 49.13, Kap. 76, Bemerkung 2,

Art. 119.9-10; Nr. 10, Art. 16.4, 23.2 und öfter.
187 SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 58; SSRQ LU 1/, Nr. 9, Kap. 76 und besonders dort Bemerkung 3.

222



Ratsrichters,188 des Stadt- und Unterschreibers,18' des Strassenmeisters,1'0 des

Kaufhausmeisters1'1 und anderer mehr.
Am besten dokumentiert sind die entsprechenden Anpassungen bei den Eiden

der sogenannten Stadtdiener, d.h. des Grossweibeis, der Weibel Stadtknechte),

Läufer, Trompeter, Stadtwächter und der Weinzieher. Die Revision dieser
Eide galt wohl Ende 1591 als abgeschlossen. Bei der Neu- oder Bestätigungswahl
der Stadtdiener am 3. Juli 1592 scheinen aber die frisch revidierten Eidesformeln
auf Kritik gestossen zu sein. Es wurde eine Neubearbeitung angeordnet. Der mit
der erneuten Revision beauftragte Ratsausschuss sollte das, was zu beschwören

war, «kurtz ußzüchen» und mit Bezug auf alles übrige, «was sy sonst zethund
schulldig, ein Ordnung stellen, damit mans jnen alle halbe jar vorläsen könne.»
Die neuen Texte wurden in den folgenden Tagen eilends erarbeitet. Bereits am
10. Juli setzte sie der Kleine Rat in Kraft und legte dabei fest, dass Verstösse gegen
die «Ordnungen» mit Entlassung aus dem Dienst bestraft werden sollten.1'2 Es

ist anzunehmen, dass die neuformulierten Eide anschliessend beschworen wurden.

Zusammen mit den neuen, «ußerthalb dem eyd» einzuhaltenden Verordnungen

gingen sie schliesslich in die Reinschrift des Eidbuchs ein.1"
Eine andere Vorgehensweise wurde beim Eid der Wirte und Weinschenken

gewählt. Dieser war bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts durch allerhand Zusätze

zu einem der überaus langen Eide herangewachsen, ohne dass man einen Teil
des Textes ausgegliedert und in eine beschworene Ordnung eingebracht hätte.1'4

Bei der Eidbuchrevision der 1580er und frühen 1590er Jahre gewann er weiter an

Umfang. Er wurde zunächst wiederum als Eid formuliert. Dann besannen sich
die Räte aber - zweifellos nach Protesten der Betroffenen - eines Besseren und
liessen den Text so abändern, dass ein nichtreligiöses Gelübde daraus wurde, auf
dessen Bruch hohe Bussen gesetzt waren.1"

e) Eide vor Gericht

Im Prozessrecht setzte sich die Entwicklung fort, welche einen Teil der zuvor
geschworenen Eide überflüssig machte.1'6 Bei schweren Strafrechtsfällen
handhabten die Luzerner Behörden im 16. Jahrhundert routiniert das Inquisitionsverfahren

- nun als «Malefizprozess» bezeichnet -, das gänzlich auf die Erzwingung

188 SSRQ LU 1/4, Nr. 10, Kap. 1, 2; Nr. 12, Kap. 8.

189 SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Kap. 45, 46, Bemerkungen.
190 SSRQ LU 1/, Nr. 10, Kap. 4; Nr. 12, Kap. 25.
191 SSRQ LU 1/4, Nr. 10, Kap. 5; Nr. 12, Kap. 32.
192 SSRQ LU 1/4, Nr. 11, Vorbemerkung 4.
193 SSRQ LU 1/4, Nr. 12, Kap. 77-78, 79-81, 82-83, 86-87, 89-90, 92-94.
194 So, wie sich der Text an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert ausnahm, beansprucht er immerhin

eine volle Druckseite (SSRQ LU 1/3, Nr. 338, Art. 60; vgl. SSRQ LU 1/4, Nr. 9, Kap. 79).
195 SSRQ LU 1/4, Nr. 10, Kap. 12,13; Nr. 12, Kap. 68.

196 Vgl. oben, Kap. 4b.

223



von Geständnissen ausgerichtet war und keinerlei Beweis oder Zeugeneid erforderte.

Im privatrechtlichen Bereich gewann die Forderung nach schriftlichen
Beweismitteln weiterhin an Boden. Die Möglichkeit, seinen Nachlass nur durch ein

mündliches Verfahren zu regeln, welche das Stadtrecht von ca. 1480 noch
zugelassen hatte, wird in der Bearbeitung des Stadtrechts von 1588197 nicht mehr
erwähnt. Schriftliche Testamente waren am Ende des 16. Jahrhunderts selbstverständlich

geworden. Sie wurden im Beisein der interessierten Verwandten vor
Rat oder Gericht erstellt. Auch bei Eheverträgen, Liegenschaftskäufen und
Verpfändungen waren schriftliche Verträge nun obligatorisch. Ausserdem drang die

Obrigkeit darauf, dass Vertragsurkunden nicht von suspekten «Winkelschreibern»,

sondern von Mitarbeitern der offiziellen Stadt- und Landschreibereien

ausgestellt wurden.
Schrumpfte somit der Raum für gerichtliche Eide spürbar zusammen, so waren

diese noch lange nicht verschwunden. Dort, wo sie erhalten blieben - sei es

bei weniger schwerwiegenden Strafrechtsfällen, sei es im zivilrechtlichen Bereich

- machten sich in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts gelegentlich Skrupel
bemerkbar. Dies gilt etwa für die Fälle, in denen Bewohner der Stadt oder der
Landschaft handgreiflich aneinandergerieten, ohne dass es dabei zu schweren

Verletzungen oder gar zu einem Totschlag kam. Wenn Dritte zu einer solchen

Auseinandersetzung hinzukamen und Frieden geboten,'98 verfielen die Streitenden,

wenn sie nicht sofort voneinander abliessen, einer hohen Geldbusse. Es kam
aber häufig vor, dass Raufbolde, welche das Friedensgebot missachtet hatten, die

Busse von sich abwendeten, indem sie vor dem Richter schworen, sie hätten «jnn
einem trunckh und zorn» gehandelt und hätten in diesem Zustand das Friedensgebot

nicht gehört. Der Ausweg wurde als Ärgernis empfunden. In einem
Beschluss der Klein- und Grossräte vom 23. Januar 1579 heisst es,'" die Möglichkeit,

die Busse mit einem Eid zu vermeiden, stelle für «ringferige» (leichtsinnige)
Leute eine zu grosse Versuchung dar. Man müsse damit rechnen, dass mancher

von ihnen «villicht faltsch schweeren thette.» Die Räte verfügten deshalb, künftig

seien keine solchen Eide mehr zu gestatten, die Geldbusse müsse in jedem
Fall verhängt werden.

Was Zeugenaussagen betrifft, so dürfte der Grundsatz, dass nur Aussagen
beschworen werden können, welche auf Augenschein beruhen und sich auf
konkrete Einzelfakten beziehen, nun breite Anerkennung gefunden haben. Wie die

Luzerner Behörden in einem Mandat vom 9. Januar 1572 festhielten,200 waren sie

gewillt, keine «tragenden und hörsagenden kundschafftten» mehr zuzulassen.

Zeugenaussagen «kundschaften») waren nur noch denjenigen erlaubt, welche
«selbs by dem handell gsin, selbs gsehen und ghört.»

Dies galt aber nicht für das Verfahren mit Eideshelfern. Mit Bezug auf dieses

war ein definitiver und klar formulierter Verzicht noch nicht möglich. Bei der

v SSRQ LU 1/5.
198 Vgl. oben, Kap. i (bei Anm. 16).

SSRQ LU 1/4, Nr. 4, Kap. 5, Bemerkung 2.

200 StALU Ai F5 Sch. 777A.

224



Stadtrechtsrevision von 1587/1588 schlug der vorberatende Ratsausschuss einen
Zusatz zu den bisherigen Regeln vor. Danach hätte in Fällen, in denen jemand
von sich aus einen Eid mit zwei oder sieben Helfern anbot, um einen einfachen
Beweiseid der Gegenpartei zu verhindern oder zu übertrumpfen, das Angebot
nicht zwingend akzeptiert werden müssen. Vielmehr wäre es dem Ermessen des
Rats oder des Gerichts anheimgestellt worden, ob die angebotenen Eide
zuzulassen seien oder nicht.201 Im Kleinen und Grossen Rat war dieser Vorschlag
wohl zunächst nicht mehrheitsfähig. So einigte man sich auf einen Artikel, der
inhaltlich der Regelung des Stadtrechts von ca. 1480 entsprach. Der Artikel ging
in die Entwurfsfassung des neuen Stadtrechts ein,202 wurde dann aber im definitiven

Text weggelassen, so dass das neue Stadtrecht am Ende keine Norm mit
Bezug auf die Eideshelfer enthielt. Hingegen blieb der Artikel des Geschworenen

Briefs, in dem Eideshelfer erwähnt werden, während des ganzen 17. und
beginnenden 18. Jahrhunderts unangetastet. Erst 1739, bei der ersten grossen
Gesamtrevision des Briefes seit 1575 und seiner letzten Revision überhaupt,
wurde der Artikel angepasst.203

Die Auseinandersetzungen über die Gerichtseide waren wohl Teil einer
umfassenderen Kontroverse unter den politisch Verantwortlichen der Stadt, bei der
es um Gerichtsverfahren im Allgemeinen ging. Dafür spricht, dass am Ende des
16. Jahrhunderts die Diskussion über die Bahrprobe wiederaufflackerte, welche
in Luzern bereits in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts die Gemüter beschäftigt

hatte.204 Diese Probe - in Luzern als «Übergang» oder «Überführen»
bezeichnet - soll nach Tötungsdelikten zur Anwendung gekommen sein: Ein
Verdächtiger wurde unter Beobachtung gewisser Regeln mit der Leiche des Opfers
konfrontiert. Wenn er tatsächlich der Täter war, sollen daraufhin an der Leiche
Zeichen zu finden gewesen sein. Der unbekannte Verfasser oder ein Bearbeiter
der Luzerner Malefizordnung aus der Zeit um 1600,203 der offenbar wenig von
dem Verfahren hielt, argumentierte, es sei «by mentschen gedächtnuß» nicht

101 StALU Ai F5 Sch. 775A: «Memorial zu der Bereinigung deß stattrechtens, 1587,» fol. 9r (SSRQ LU 1/5).
102 StALU COD 1115 fol. mr (SSRQ LU 1/5).
203 SSRQ LU 1/4, Nrn. 4 und 6, jeweils Art. 3.

204 Die Geschichte von der Bahrprobe in Ettiswil und einige andere derartige Episoden erzählten am
Anfang des Jahrhunderts die Chronisten Petermann Etterlin (ed. Gruber, S. 319-322), Diebold Schilling

(Kommentarband, S. 328-331, 395) und etwas später Hans Salat in seinem «Tagebuch» (ed. Baech-

told, S. 44, 48). - Aus der ersten Hälfte oder Mitte des 16. Jahrhunderts stammt auch eine Anleitung für
die Bahrprobe. Sie ist in keinem Schriftstück der Stadtkanzlei überliefert, sondern findet sich lediglich

- mit variierendem Wortlaut - in einer Reihe von handschriftlichen Büchern, welche im Auftrage von
Privatleuten hergestellt wurden und jeweils ausser diesem Text das Stadtrecht von ca. 1480, den
Geschworenen Brief von 1550, Texte über das Gerichtsverfahren und anderes mehr enthalten: StALU
COD 1110 fol. i53r—158V, StALU PA 196 pag. 334-337, Zentral und Hochschulbibliothek Luzern BB Ms.

43 fol. «Batt Rippeis Buch») pag. 368-370, 375-376, etc. Vgl. von Segesser, Rechtsgeschichte 2, S. 701 f.
205 StALU COD 1295 (Denkbuch des Schultheissen) fol. i2ir-i45r. Druck: Manser, Richtstätte 2, S.

253-268, die zitierte Stelle dort S. 257. - Ein Entwurf von der Hand Renward Cysats (StALU Ai F6 Sch.

813; Teildruck: von Segesser, Rechtsgeschichte 4, S. 191-196, vgl. ebenda S. 189) nimmt lediglich einige
wenige Abschnitte des umfangreichen Textes vorweg. Die endgültige Fassung muss - gerade wegen
der Auffassung über die Bahrprobe - von jemand anderem formuliert worden sein.

225



mehr praktiziert und «diser zit nit erlüteret» worden, d.h. es gebe dazu keine

gültige Gesetzgebung. Vermutlich als Reaktion auf die Ausführungen in der

Malefizordnung vertrat hingegen Stadtschreiber Renward Cysat die Meinung,
auch wenn das Verfahren «in effectu by unsrer gedächtnuß nit meer gebrucht
worden» sei, so halte man es doch «allhie noch hütt by tag für ein statutum und

gesatz.» Darüber hinaus wies er auf Fälle hin, in denen Leichen bei Anwesenheit
des Mörders Blut abgesondert und andere Zeichen gegeben haben sollen, und

verteidigte die Zuverlässigkeit der entsprechenden Berichte.206

f) Skrupel

Dass die in den beiden letzten Abschnitten geschilderten Fälle, in denen

überzogene Eidforderungen zurückgenommen oder abgemildert wurden, mit religiös

motivierten Skrupeln zu erklären sind, liegt auf der Hand und kommt in den

Quellen deutlich zum Ausdruck. Ein Beispiel ist die Verordnung vom 29. Mai

1573, in der es um die Eidgebote beim Betreibungs- und Pfändungsverfahren
ging.207 Darin konstatierten die Räte und Hundert zunächst, dass die Eide in
Stadt und Land gering geachtet und nachlässig eingehalten würden. Besonders

ärgerlich sei, dass sie ungeachtet ihrer Tragweite auch zur Regelung von banalen

Schuldgeschäften und anderer alltäglicher Dinge geleistet und in solchen Fällen

häufig nicht eingehalten, sondern mit Gleichgültigkeit übergangen würden. Es

sei zu befürchten, dass dieser Ubelstand zusammen mit anderem Unrecht
sowohl für die herrschende Teuerung als auch für andere Schicksalsschläge
verantwortlich sei.208 Anschliessend wurde verfügt, dass das Eidgebot beim
Betreibungs- und Pfändungsverfahren durch einen mit der Androhung einer Geldstrafe
verbundenen Befehl zu ersetzen sei.

Offensichtlich stand die Luzerner Obrigkeit im Banne der im frühneuzeitlichen

Europa weit verbreiteten, gerade in den 1570er Jahren besonders häufig
artikulierten Vorstellung, dass Missernten, Teuerung, Pestzüge und andere

Katastrophen die Strafe Gottes für begangene Sünden seien. Den Obrigkeiten falle
die Aufgabe zu, durch die Bekämpfung von Missbräuchen den göttlichen Zorn
zu besänftigen.20' Um dieses Ziel zu erreichen, erliessen die Luzerner Räte nicht

nur zahlreiche neue oder erweiterte Vorschriften, auf deren Nichteinhaltung sie

verschärfte Strafen setzten,210 sondern bequemten sich gelegentlich auch dazu,

106 Collectanea (ed. J. Schmid) 1/2, S.1078-1081.

2°7 StALU RP 31 fol. 7ir.
208 [...] von wegen deß eidts, das der jn statt und land so gar schlechtlich betrachtet und gehallten wirdt,

und jnnsonderheitt diewyl der eid so ein hochwichtig ding jst und aber umb schulden und so schlechte

und kleinfüge ding brucht und aber nitt ghalltten wirdt und niemand nütt drumb gibtt, das nun
diser jämerlichen zytt ein erschrockenlich ding jst und zu besorgen, disre eilende, thüre zytt und

andre straffen von deß und andrer unser missethaten wegen uff uns gangend, [...]
2°9 Behringer, Krise von 1570, besonders S. 141-146.
210 Vgl. z.B. die Einleitung zu dem 1550 neu formulierten Blasphemie-Verbot des Geschworenen Briefes

(SSRQ LU 1/4, Nr. 3, Kap. 2): «[...,] so das ein oberkeyt nit wellte straffen, der almechttig gott die

oberkeit straffen wurde.» Wiederholt ebenda Nrn. 4 und 6, jeweils Art. 2.

226



Rechtsbräuche, welche zu Meineiden geradezu einluden, aus der Welt zu schaffen.

Die Befürchtung, dass aus Ignoranz, Gleichgültigkeit oder um des schnöden
Vorteils willen Eide gebrochen oder vor dem Rat und vor städtischen Gerichten
Meineide geleistet würden, war ja nicht neu, sondern hatte bereits an der Wende
vom 15. zum 16. Jahrhundert zur Einführung der Eidtafeln geführt.211

Die gleiche Besorgnis spricht aus dem Erlass von 1579, mit dem die Räte den
nach dem Bruch des Friedensgebots geleisteten Reinigungseid abschafften.212 Sie

stand auch im Vordergrund, als es darum ging, den überaus langen Eid der Wirte
und Weinschenken durch ein Gelöbnis zu ersetzen.2I3 In diesem Fall wurde der
Verzicht auf den Eid damit begründet, dass «der eyd so ein schwär ding» sei -
d.h. dass das Heil der Seelen auf dem Spiel stehe. Deshalb gelte es zu verhindern,
dass die Bestimmungen des Eides «so lychtfertigklich übersehen» würden.

Dieselbe Besorgnis veranlasste die Luzerner Behörden in den Jahren um 1580

dazu, Kopien der Eidtafel aus dem alten Rathaus herstellen zu lassen.214 Man
verwendete dafür grossformatige Blätter (jeweils mehr als 40 cm hoch und ca. 32 cm
breit), welche vermutlich an öffentlichen Orten angeschlagen werden sollten.
Ungefähr gleichzeitig unternahm die Obrigkeit zusätzliche Anstrengungen, um
den Eidtafeln vermehrt Aufmerksamkeit zu verschaffen. In einem Erlass vom 18.

Mai 158021' beklagten sich die Klein- und Grossräte darüber, dass viele, besonders
die jungen Leute, sich der Tragweite des Schwörens nicht bewusst seien - «wie

wytt es reichen mag und wie hoch der mensch sich damitt zu schad oder nutz
siner seel verpflicht und jn gfar gibt.» Daher komme es immer wieder zu schweren

Verstössen, nach denen die Fehlbaren sich jeweils «mitt der unwüssenheit
und Unverstand entschuldigen und verantworten wollen.» Um diesem Ubelstand
entgegenzuwirken, ordneten die Räte und Hundert an, vor der Leistung von
Zeugeneiden oder von anderen Eiden vor Rat oder Gericht solle künftig der
Vorsitzende oder ein anderer Amtmann oder ein Schreiber «den lütten den eyd
wol erlüttern und zu betrachten reflektieren) geben.» Das gleiche habe an den
städtischen Jahrestagen und an den Schwörtagen auf der Landschaft zu geschehen.

Gemeint war wohl, dass bei diesen Gelegenheiten jeweils entweder die Eidtafel

vorgelesen oder ihr Inhalt mehr oder weniger frei und mehr oder weniger
ausführlich paraphrasiert werden sollte.216 Die Vorschrift, dass vor der Eideslei-

2.1 Vgl. oben, Kap. 4a.
2.2 Oben, Kap. je (bei Anm. 199).

2,J SSRQ LU 1/4, Nr. 10, Kap. 12, Art. 14; ebenda Kap. 13, Art. 2. - Vgl. oben, Kap. jd (bei Anm. 194 f.).
214 Dazu zählt die bereits in Anm. 115 erwähnte Kopie (StALU PA 585/3). Von der gleichen Hand stammt

ein Exemplar, das in das Eidbuch des 15. Jahrhunderts (StALU COD 1550) gelegt wurde, ebenso eines,
das die Buchbindersynthese StALU COD 1240 als fol. 38 überliefert. Eine weitere Abschrift ist in

Cysats Collectaneen eingegangen (Collectanea, ed. J. Schmid, 1/2, S. 1053b).

2I* StALU RP 37 fol. 93V. Ein entsprechender Kommissionsvorschlag vom 13. Mai: StALU COD 1250

(Buchbindersynthese) fol. 140-1423, besonders fol. 14m.
216 Die Kommission hatte vorgeschlagen, es sei zu beraten «ob man die lütrung, was ein eydschwur sige

Eidtafel), [...] vorläsen lassen oder sonst versorgen besorgen, gewährleisten) wolle.» - Cysat
nannte das, was mit der Vorschrift angestrebt wurde, eine «ernstliche jnsinuation und explication»
(Collectanea, ed. J. Schmid, 1/2, S. 1099).

"7



stung solche Ermahnungen abzugeben seien, kehrt in den Quellen der Folgezeit

häufig wieder.217

Für die gewachsenen Skrupel verantwortlich war ohne Zweifel die Intensivierung

des religiösen Bewusstseins. Diese hatte in Fuzern wohl schon in den 1520er

oder 1530er Jahren mit der Abwehr der Reformation eingesetzt, erfuhr dann aber

im letzten Drittel des 16. Jahrhunderts - nach der frühen und entschlossenen

Aufnahme der tridentinischen Reformen - eine weitere Steigerung. Der
neugeweckte religiöse Eifer dürfte sich auf den politischen Bereich ausgewirkt haben.

Zweifellos trug er dazu bei, dass in der Mitte des 16. Jahrhunderts in Fuzern eine

Phase der Rechtsverbesserung und -erneuerung einsetzte. Diese begann in den

1540er Jahren mit der Einführung der an den ländlichen Schwörtagen verlesenen

Instruktionen sowie mit einer grundlegenden Revision des Geschworenen Briefes,

welche 1550 abgeschlossen wurde, und setzte sich mit dem Erlass der

«Stadtordnung» von 1584, der Stadtrechtsversion von 1587/1588 sowie der bereits mehrfach

erwähnten grossen Revision des Eidbuchs in den i58oer/i59oer Jahren fort.

Gleichzeitig entstanden zahlreiche Amts- und Twingrechte auf der
Landschaft,218 die Almosenordnung von 1590,2I? diverse Ordnungsbüchlein oder Libelle

für städtische Ämter, Handwerke und anderem mehr. Der Rat, der dies alles

in Angriff nahm, war der gleiche, der seit ca. 1570 die Aufnahme der tridentinischen

Reform vorantrieb. Eine entscheidende Rolle dürfte dabei der «Schweizerkönig»

Ludwig Pfyffer gespielt haben, der in den 1570er und 1580er Jahren in
Luzern eine dominierende Stellung einnahm. Als Söldnerführer in Frankreich

war Pfyffer ein Verbündeter der tridentinisch gesinnten Herzoge von Guise. In
Luzern beteiligte er sich mit ungewöhnlich grosszügigen Spenden aus seinen

privaten Mitteln an der Gründung des Jesuitenkollegiums.
Dass das Bemühen um die Verbesserung des in der Stadt und auf dem Land

praktizierten Rechts zumindest zu einem Teil religiös motiviert war, zeigt sich

noch bei der letzten Revision des Geschworenen Briefes in den 1730er Jahren:

Diese Revision wurde offensichtlich als Fastenzeit-Beschäftigung durchgeführt.
Der Kleine Rat verteilte das Geschäft auf die Jahre 1734-1736. Er behandelte es

jeweils in oder unmittelbar vor der Fastenzeit und liess es danach bis zur nächsten

Fastenzeit ruhen. 1737 und 1738 geschah überhaupt nichts. Schliesslich wurde
die neue Brieffassung im März 1739 - wiederum in der Fastenzeit - dem Grossen

Rat vorgelegt, der sie innerhalb von zwei Wochen zu Ende beriet.220

So 1584 in einer Verordnung für den Ratsrichter, der nicht nur dem Kleinen Rat vorsass, sondern auch

als eine Art Untersuchungsrichter amtete. Er sollte vor Eidesleistungen «die personen zu vor und ee

gantz ernstlich ermanen und erinneren, den eyd und wie wichtig das sye zu betrachten, damitt sich

niemandt vergryffe» (StALU COD 1225 fol. 88r; vgl. RQ LU 1/5).

von Segesser, Rechtsgeschichte 4, S. 13.

Jäggi, Armenwesen, besonders S. 108-m.
110 SSRQ LU 1/4, Nrn. 3c, 5d. Vgl. Nr. 6 Vorbemerkung 3.

228



6. Schwören im 17. und 18. Jahrhundert

Nach der Eidbuchrevision der i58oer/i59oer Jahre und den Auseinandersetzungen

um zu ausführliche promissorische Eide, um suspekte Eide vor Gericht
und um Eidgebote, welche zu oft nicht eingehalten wurden, scheint das Interesse

an Eiden nachgelassen zu haben, während die Skrupel zumindest nicht geringer

wurden. Diejenigen, welche den Luzerner Stadtstaat regierten, stützten sich

nun auf verfestigte Herrschaftsstrukturen und dürften es nicht mehr in gleichem
Masse wie ihre Vorgänger als notwendig empfunden haben, ihre Anordnungen
durch Eidforderungen abzusichern

Dass das Interesse an den Eiden abnahm, zeigt nichts so deutlich wie die
Tatsache, dass keine neuen Fassungen des Eidbuchs mehr hergestellt wurden. In den
1680er und 1690er Jahren planten die Räte ein grosses Reformwerk, bei dem die

wichtigsten Rechtssammlungen des Stadtstaates einer Revision unterzogen und
am Ende gar gedruckt werden sollten.221 Dabei war stets vom Stadtrechtsbuch,
dem Geschworenen Brief und den sogenannten Ansehenbüchern Sammlungen

von Ratsbeschlüssen und -erlassen) die Rede - das Eidbuch wurde dabei
nicht erwähnt. Nach der Wende zum 18. Jahrhundert scheinen die Räte zwar
einige Male eine Neubearbeitung des Eidbuchs ins Auge gefasst zu haben,222

doch stellten sie diese immer wieder zurück und nahmen sie dann schliesslich gar
nie in Angriff. Offenkundig setzte man die Prioritäten nun nicht mehr gleich wie
im 15. Jahrhundert, als das Eidbuch noch vor dem Stadtrechtsbuch angepackt
worden war.

Doch verlangte man natürlich immer noch Eide, sowohl gerichtliche als auch

promissorische. Wenn neue Ämter geschaffen wurden, formulierten die Räte wie
in früheren Jahrhunderten Eide und beschworene Ordnungen. Manchmal fügte
ein Schreiber die neuen Eide in das Eidbuch aus den 1590er Jahren ein; doch häufig

wurde darauf verzichtet, sei es aus Nachlässigkeit, sei es, weil das Eidbuch
allmählich ausser Gebrauch kam. Eine Reihe solcher Eide, welche vor ihrer Zeit
entstanden waren, trugen im 18. Jahrhundert zwei Kanzlisten nach, welche als

Registratoren «Archivare») angestellt waren. Andere neue Eide gelangten
überhaupt nie in das Eidbuch.

Den Bedenken gegen allzu ausführliche promissorische Eide konnte nur auf
eine Weise Rechnung getragen werden: durch die Einführung kurzer, allgemein
gehaltener Formeln, welche mehr auf die innere Einstellung des Schwörenden
zielten, als dass sie die Einhaltung konkreter Einzelvorschriften erzwangen. Solche

Formeln wurden denn auch für die Eide verwendet, welche im 17. und 18.

Jahrhundert neu entstanden. Allerdings geschah dies nicht immer ohne Rückgriff

auf die alte Praxis, den Eid mit einer beschworenen Ordnung zu verbinden,

StALU RP 79 fol. 72V, RP 80 pag. 300, 306, RP 84 pag. 314. - Das Vorhaben wurde teilweise verwirklicht

durch das gedruckte Municipale Stadtrecht) von 1706 und die (ungedruckt gebliebene) Revision

des Geschworenen Briefes von 1739.

SSRQ LU 1/4, Nr. 13.

229



welche - wie das bereits erwähnte Beispiel der Staatsökonomie-Kommission

zeigt223 - eine beträchtliche Länge aufweisen konnte.
Die Forderung nach kurzen, allgemein gehaltenen Eiden wurde am Anfang

des 18. Jahrhunderts auf eindrückliche Weise formuliert, als zum ersten Mal das

nie verwirklichte neue Eidbuch zur Diskussion stand: Zu beschwören seien

lediglich «essential gewohnheiten» sowie «was die landtherrlichkheit oder deren

schulldiges hommagium der treüw, gehorsamme und gewährthigkheit
Dienstbereitschaft, Ergebenheit) belange.» Alles andere sei unter weltliche Strafen

zu stellen, damit es nicht «zue sünden und beleidigungen gottes» Anlass

gebe.224 Man wird allerdings nicht ausschliessen, dass solche Grundsätze damals

noch auf Widerstand stiessen und damit indirekt zum Scheitern des Revisionsprojektes

beitrugen.
Nicht weniger bemerkenswert ist die Revision, welcher in den Jahren 1710 und

1711 der «Wahleid» unterzogen wurde, der einst in Zusammenhang mit dem Pfyf-
fer-Amlehn-Handel (1569) eingeführt worden war.22' Dieser Eid, der gewisser-

massen die Amtseide der Ratsmitglieder ergänzte, wurde jeweils vor Wahlen

geschworen. Er sollte Absprachen und andere unerlaubte Praktiken bei den

Wahlen verhindern. Dabei ging er wohl weiter als zweckmässig war, und konnte

nur schwer befolgt werden. Die für die Revision zuständige Komission teilte
den Eid in Vorschriften ein, welche als «eydtsornung» bezeichnet wurden und

weiterhin zu beschwören waren, und solche, welche als «poenalornung» galten
und nicht mehr beschworen wurden, sondern auf denen Geldstrafen standen.226

Das Verfahren entsprach weitgehend der Ausgliederung von Artikeln «ußert-

halb dem eydt», welche bereits im 16. Jahrhundert üblich war. Speziell ist die

Episode, weil sie vermutlich mit einer ungefähr gleichzeitigen Bewegung in
Zürich verhängt war. Die dort geleisteten «Wahleide» stiessen seit den 1650er Jahren

auf Kritik und wurden als institutionalisierter Meineid gebrandmarkt. Die
Kritik gewann an der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert unter dem Einfluss des

Frühpietismus erheblich an Heftigkeit und mündete schliesslich in die Zürcher

Bürgerunruhen von 1713.227

Die Aussage, dass der eine oder andere der üblichen Eide gar nicht eingehalten

werde könne, kommt nicht nur in Quellen aus dem 16. Jahrhundert vor,228

sondern war in Luzern auch noch im 18. Jahrhundert aktuell. Am 5. März 1751

forderte ein Ratsmitglied, dass über eine neue Fassung der «eydt- und besatzord-

nung» gesprochen werde - was damit gemeint war, wird nicht recht klar - und
dass diese «auff einen sollchen fueß zu stellen» sei, dass sie «könne und möge

gehallten und das gewüßen und ehr darmit nit beschwährt werden.»22?

Vgl. oben, Kap sd (bei Anm. 182).

SSRQ LU 1/4, Nr. 13a.

"s SSRQ LU 1/4, Nr. 3, Art. 51.6,51.7 und Kap. 52.

"6 SSRQ LU 1/4, Nr. 13a, Bemerkung. Vgl. von Segesser, Rechtsgeschichte 3 (12. Buch), S. 33sff.

w Bütikofer, Pietismus, S. 456-486.
"8 Oben, Kap. sd (bei Anm. 187).

SSRQ LU 1/4, Nr. 13b.

230



Korrekturen wurden jedoch nur punktuell angegangen. So enthielt der
Geschworene Brief seit Beginn des 16. Jahrhunderts einen Artikel, der die Schwörenden

verpflichtete, Bürgerssöhne, die zu nächtlicher Stunde auf den Gassen
Lärm vollführten, namentlich anzuzeigen. Diese Auflage galt seit der Revision
von 1550 «by dem eyd». Bei der letzten Revision des Geschworenen Briefes in
den 1730er Jahren wurde «by dem eyd» gestrichen. Gleichzeitig setzte der Kleine

Rat aber die Floskel bei einem anderen Artikel neu ein.2'0 Ebenso punktuell
verfuhren die Ratsherren beim letzten Versuch einer grossen Revision des nun
als «Municipale» bezeichneten und seit 1706 im Druck verfügbaren Stadtrechtsbuchs,

den sie 1742 in Angriff nahmen, später aber scheitern Hessen.2'1 Die für die
Revision zuständige Kommission postulierte lediglich bei einigen wenigen
Einzelbestimmungen, dass auf Eide bzw. Gebote «bei dem Eid» verzichtet werden
solle. Vermutlich handelte es sich dabei um Eide und Eidgebote, welche besonders

häufig gebrochen bzw. nicht befolgt wurden.2'2
Manche Veränderungen trugen sich unvermerkt zu. Die soeben erwähnte

Kommission konstatierte 1742 mit Bezug auf den im Municipale wörtlich
wiedergegebenen Eid der Vögte Vormünder) von Witwen und Waisen,2" dieser
sei «bis dahin nit in Übung gewesen» - er war also offenbar seit einiger Zeit nicht
mehr gefordert worden.

Geräuschlosen Wandel dürfte es auch bei den vor Gericht geschworenen Partei-

und Zeugeneiden gegeben haben. Soweit dafür überhaupt Vorschriften
existierten, liessen diese reichlich Raum für Interpretationen. So kennen die Quellen

keinen Ausdruck für «Eideshelfer» und lassen uns oftmals im Unklaren
darüber, ob von echten Zeugen, die Bescheid wussten, oder von Eideshelfern die
Rede ist. Wenn in Luzern bis ins 18. Jahrhundert die Regel galt, dass beim
Einfordern von Erbansprüchen der Kläger seine Verwandtschaft mit dem Erblasser

von zwei ehrbaren Männern bezeugen lassen müsse, so ist anzunehmen, dass

diese Formulierung bei der ersten Aufzeichnung der Vorschrift im Jahre 1384 vor
allem für Eideshelfer stand, welche lediglich über die Glaubwürdigkeit des Klägers

Bescheid wussten und gewillt waren, darauf einen Eid zu riskieren, während
man im 18. Jahrhundert wahrscheinlich an echte Zeugen dachte, welche die
familiären Verhältnisse des Klägers kannten und sehr wohl verlässliche Auskünfte
darüber erteilen konnten.2'4

230 SSRQ LU 1/4, Nr. 3, Art. 37; Nrn. 5a, 5c (S. 93,100); Nr. 6, Art. 36. - Neu eingesetzt wurde die Floskel
bei Nr. 6, Art. 33, wo es um die Verhinderung von nicht autorisierten Gefangennahmen ging. Vgl.
ebenda Nrn. 5c (S. 99).

131 StALU Ai F; Sch. 775B. - Die Arbeit wurde in den folgenden Jahren fortgesetzt, aber nie abgeschlos¬

sen. Anstelle einer revidierten Fassung erschien 1765 ein Neudruck der Ausgabe von 1731, bei dem nur
einige Umstellungen vorgenommen und die Artikel-Nummern angepasst wurden.

232 Es ging dabei um die Urfehden von Frauen, welche nach Ablauf der gesetzlichen Frist jemanden des

Raubs ihrer Jungfräulichkeit bezichtigt hatten und deshalb von Stadt und Land verwiesen wurden,
um die Anzeigepflicht mit Bezug auf notorische Schuldenmacher und um die Eidgebote gegenüber
Schuldnern, welche die Stellung von Pfändern verweigerten. Vgl. Municipale (Ausgaben 1706/1765),

Tit. VIII § II, Tit. XXVI § IV, Tit. XXXIII § VII.
233 Tit. XVI § VIII.
234 RQ LU 1/1, Nr. 45c, Art. 1; Municipale (Ausgaben 1706/1765), Tit. XI § 1.

231



Anders als die Eide der Parteien und der Eideshelfer wurden die Zeugeneide

vor dem 19. Jahrhundert nie in Frage gestellt. Vorschriften, welche die Zeugeneide

betrafen, bezogen sich so gut wie ausschliesslich auf die Spesen und auf die

Entschädigung der Zeugen. Eine schriftliche Regelung des Verfahrens findet sich

erst in einer Verordnung vom 14. März 1781N' Darin legten die Räte Wert darauf,
dass der Zeuge durch religiöse Ermahnungen und das Vorlesen der «Eidtafeln»
auf den Eid vorbereitet wurde. Darüber hinaus forderten sie nachdrücklich, dass

der Richter den Zeugen in Abwesenheit der Parteien befragte und dass er den

schriftlichen Text der Aussage - das, was der Zeuge danach zu beschwören hatte

- aufgrund dieser Befragung und nicht aufgrund von Angaben einer der Prozessparteien

erstellen liess.

Schluss

Als Ergebnis schält sich zunächst das heraus, was zu erwarten war: Die Zeit,
in der das Schwören seine grösste Bedeutung hatte, war - zumindest, was die

promissorischen Eide betrifft - das 15. und 16. Jahrhundert und damit die Periode,

in welcher der luzernische Stadtstaat feste Konturen gewann. In diesen beiden

Jahrhunderten weiteten die Luzerner Klein- und Grossräte kontinuierlich
die Eidforderungen aus, welche sie gegenüber den Einwohnern von Stadt und
Land, aber auch gegenüber den aus ihren eigenen Reihen rekrutierten Amtleuten
erhoben. Besonders kennzeichnend ist die Durchsetzung der jährlichen, später
zwei) ährlichen Erneuerung der Eide der Amtsgemeinden auf der Landschaft und
die Einbeziehung der Hintersässen in die bereits früher etablierte halbjährliche
Schwurzeremonie der Stadtbürger. Dadurch wurde ein umfassendes System
geschaffen, das nahezu alle erwachsenen männlichen Bewohner der Stadt und der
Landschaft in regelmässigen, kurzen Abständen die Eide wiederholen liess, welche

als Grundlage des gesellschaftlichen Zusammenlebens und der Elerrschaft
der städtischen Räte galten. Nicht weniger charakteristisch ist die Handhabung
des sogenannten Eidgebots, die es den Behörden ermöglichte, die Einhaltung
jeder beliebigen Vorschrift und jedes beliebigen Befehls zu einer Verpflichtung
zu machen, welche sich aus dem Bürger- oder Untertaneneid ergab.

Die Mächte, welche vor der Stadt Luzern in unserer Gegend die Herrschaft
ausübten, waren bei ihren Forderungen nach promissorischen Eiden massvoller
als später der Stadtstaat. Dies gilt selbst dann, wenn wir annehmen, dass nicht
nur die Herzoge von Osterreich, sondern - was ich für unwahrscheinlich halte -
auch sämtliche Grundherren, Vögte und sonstige Herren Eide verlangten. Sie

alle begnügten sich in der Regel mit knappen, eher allgemein formulierten
Treueschwüren. Eidwiederholungen gab es höchstens aus besonderem Anlass,
z.B. beim festlichen Besuch eines Herzogs oder eines andern Herrn.

Wie später der luzernische Stadtstaat waren zweifellos auch diese Mächte auf
die Aufrechterhaltung ihrer Herrschaft bedacht. Dass nicht bereits sie zum

w Zeitgenössischer Druck: StALU Ai Fj Sch. 777A.

232



Mittel der Eidwiederholung griffen oder andere Methoden fanden, die Eide noch
stärker für sich nutzbar zu machen, war wohl eine Folge der von Prodi
hervorgehobenen Eigengesetzlichkeit des Schwörens. Offenbar waren es im 15. und 16.

Jahrhundert nicht nur der noch fragile Zustand des Stadtstaates und der Mangel
an anderen Zwangsmitteln, welche die Luzerner Räte dazu brachten, ihre
Bemühungen zur Herstellung von Ordnungsstrukturen mit exzessiven Eidforderungen

abzusichern. Entscheidend war auch die Dynamik, welche davon ausging,
dass man den Räten nun - wie anderen weltlichen Herrschaften - ein grosses
Mass an Zuständigkeit für das Schwören zubilligte und dass dieses Mass an
Zuständigkeit von kirchlicher Seite kaum je in Frage gestellt wurde. Eidforderungen

wurden dadurch zu einem leicht verfügbaren Mittel, auf das die Räte
auch bei geringfügigem Anlass zurückgreifen konnten.

Die Eigengesetzlichkeit des Schwörens erklärt nicht nur die halbjährlichen
und allzweij ährlichen Eiderneuerungen, welche sich mit Zweckmässigkeitsargu-
menten kaum vollständig begründen lassen. Sie bildet auch den Hintergrund von
ausufernden Eidforderungen wie denjenigen gegenüber den Wirten, bei denen es

lediglich darum ging, Weinpantschereien und Ähnliches zu verhindern, oder
denjenigen gegenüber anderen Berufsgruppen und Inhabern kleiner städtischer
Ämter, z.B. den Fischern auf dem Sempachersee, den Totengräbern oder den
Ballenbindern. Diese Eide, ob lang oder kurz, wurden stets von Leuten gefordert,

welche sich ja ohnehin mit ihrem Rats-, Bürger-, Hintersässen- oder
Untertaneneid zu Gehorsam gegenüber dem Rat und damit zur Einhaltung der
Vorschriften verpflichtet hatten.

Dass es beim Schwören noch um anderes als um Herrschaft, Verpflichtung
und Kontrolle ging, zeigt auch die Tatsache, dass die meisten der in den Eidbüchern

aufgezeichneten Eide im innerstädtischen Bereich Luzerns geleistet wurden

- gerade dort, wo es am leichtesten möglich gewesen wäre, auch ohne Eide
Kontrolle und Aufsicht auszuüben. Gegen die halbjährliche Wiederholung des

Bürger- und Hintersässeneids wurde - soweit wir wissen - bis zum Ende des 18.

Jahrhunderts nie ein Einwand erhoben, während man bei den Eiden der Untertanen

auf der Landschaft schon im 16. Jahrhundert vom jährlichen Rhythmus auf
einen zweijährigen zurückging.

Promissorische Eide brachten nicht nur Verpflichtungen und
Selbstbeschränkungen mit sich, sondern waren dann, wenn sie geleistet wurden, auch
Gelegenheit zu Selbstdarstellung und Selbstbestätigung. Dafür sorgte nicht
nur die Verquickung von Eid und Ehre, sondern zweifellos auch die
Aufmerksamkeit, welche der Schwörende in seinem sozialen Umfeld fand. Wer
schwor, hatte Grund zu feiern, und dies ganz besonders, wenn öffentlich im
Kollektiv geschworen wurde. Die Festivitäten, welche mit den stadtluzerni-
schen Jahrestagen und den ländlichen Schwörtagen verbunden waren, galten
zweifellos nicht nur den Honoratioren, welche an diesem Tag ein Amt antraten

und einen Amtseid ablegten, sondern auch der grossen Masse derjenigen,
welche am gleichen Tag ihre Bürger-, Hintersässen- oder Untertaneneide
leisteten. Zumindest dürften es die einfachen Mitglieder der Gemeinde so gesehen

haben.

233



Skrupel beim Schwören hatte es wohl schon immer gegeben. Aber dass sie ein

spürbares Ausmass annahmen und praktische Folgen hatten, war genauso mit
der Entfaltung der spätmittelalterlich-frühneuzeitlichen «Staatlichkeit» verknüpft
wie das exzessive Schwören, gegen das sie sich richteten. Die allmähliche Margi-
nalisierung der Parteieide vor Gericht wäre ohne die in Entstehung begriffene
Staatlichkeit kaum denkbar gewesen: Die Vertreter dieser Staatlichkeit waren es

ja, welche in Strafrechtsverfahren Untersuchungen durchführten, bei zivilrechtlichen

Geschäften auf Schriftlichkeit drängten sowie in Stadt und Land Kanzlisten

anstellten, denen man eine korrekte Abwicklung solcher schriftlicher
Geschäfte zutrauen konnte.

Auf der anderen Seite schuf der werdende Staat - das auf vertraglichen
Bindungen beruhende, korporative Gemeinwesen, von dem Prodi spricht - mit
seinen überzogenen Forderungen nach promissorischen Eiden auch selbst einen

Teil der Missstände, gegen die sich die Skrupel richteten. Wenn in der frühen
Neuzeit Kritik an promissorischen Eiden laut wurde, dann ging es dabei so gut
wie immer um Eide, welche mit zu vielen Einzelheiten belastet waren. Die von
den Kritikern befürwortete Wendung hin zu «modernen», aus allgemeinen
Formulierungen bestehenden Eiden, welche eher ein Appell an das Gewissen als

eine Verpflichtung auf konkrete, justiziable Vorschriften darstellten, war in
gewisser Weise eine Rückkehr zu den knappen und allgemein gehaltenen Eiden,
welche bereits vor der Zeit des Stadtstaates üblich gewesen waren.

Anschrift des Verfassers:
Dr. Konrad Wanner
Schädrütirain 2a

6006 Luzern

234



Bibliografie

Gedruckte Quellen
Cysat, Collectanea (ed. J. Schmid), 1/2

Cysat, Renward, Collectanea Chronica und denkwürdige Sachen pro chronica Lucernensi et Helve-
tiac, bearb. v. Josef Schmid. Bd. 1: Collectanea Chronica und denkwürdige Sachen zur Geschichte der
Stadt Luzern, Teil 2, Luzern 1969 (Quellen und Forschungen zur Kulturgeschichte von Luzern und
der Innerschweiz Bd. 4 Teil 2).

Etterlin, ed. Gruber
Etterlin, Petermann, Kronica von der loblichen Eydtgnoschaft, jr harkommen und sust seltzam strit-
tenn und geschichtcn, bearb. v. Eugen Gruber, Aarau 1965 (Quellenwerk zur Entstehung der
Schweizerischen Eidgenossenschaft. Abt. 3: Chroniken und Dichtungen, Bd. 3).

Grimm, Weisthümer 4

Grimm, Jacob, Weisthümer, Vierter Teil, Göttingen 1863. - Nachdruck als: Jacob Grimm und
Wilhelm Grimm, Werke. Abt. 1: Die Werke Jacob Grimms, Bd. 22, Hildesheim 2000.

HU 1

Das Habsburgischc Urbar. Bd. 1: Das eigentliche Urbar über die Einkünfte und Rechte, bearb. v.
Rudolf Maag, Basel 1894 (Quellen zur Schweizer Geschichte 14).

Kiem, Urkunden
Kicm, Martin, OSB, Urkunden und Urkunden-Regesten des Staatsarchivs Obwalden, in: Der
Gcschichtsfrcund 30,1875, S. 234-276.

MGH Urkunden Friedrichs II. Teil 3

Monumenta Germaniae Historica, Die Urkunden der deutschen Könige und Kaiser, Bd. 14, Teil 3: Die
Urkunden Friedrichs II. 1218-1220, bearb. von Walter Koch unter Mitwirkung von Klaus Höflinger et
al., Hannover 2010.

Municipale (Ausgabe 1706)

Municipalc Oder StattRecht Der Löblichen Statt Lucern, Welches mit allem Fleiss durchgangen, erle-
üthret, erbessert, und erneueret, auch also von unsern gnädigen Herren Schulthciss Rath, und
Hunderten bestätiget worden, Luzern 1706.

Municipale (Ausgabe 1765)

Municipalc Oder StadtRccht Der Löblichen Statt Lucern, Welches mit allem Fleiss durchgangen
Anjetzo aber vermehret mit jenen Zusatz-Puncten, so Anno 1731 besonder gedrucket Nebst zu
Ende einigen neuen Ansehen, Ordnung und Erleuterungen, Luzern 1765.

QW 1/2

Qucllenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Abt. 1: Urkunden, Bd. 2: Von
Anfang 1292 bis Ende 1332, bearb. v. Traugott Schiess, vollendet v. Bruno Meyer, Aarau 1937.

QW 1/3

Qucllenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Abt. 1: Urkunden, Bde. 3/1

und 3/2: Von Anfang 1333 bis Ende 1353, bearb. v. Elisabeth Schudel, Bruno Meyer, Emil Usteri,
Aarau 1964.

QW 2/2

Qucllenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Abt. 2: Urbare und Rödel, Bd.
2: Urbare und Rödel von St. Blasien, Einsiedeln, Engclberg, Fraumünster in Zürich, der Herren von
Hallwil und Hünenberg und des Bistums Konstanz, bearb. v. Paul Kläui, Aarau 1943.

Ruser, Akten 1

Die Urkunden und Akten der oberdeutschen Städtebünde, Bd. 1: Vom 13. Jh. bis 1347, bearb. v. Konrad

Ruser, Göttingen 1979.

Salat, cd. Baechtold
Hans Salat. Ein schweizerischer Chronist und Dichter aus der ersten Hälfte des XVI. Jh.s. Sein Leben
und seine Schriften, hrsg. von Jacob Baechtold, Basel 1876.

SSRQ AG 1/1

Sammlung Schweizerischer Rechtsqucllcn, Abt. XVI: Die Rcchtsquellen des Kantons Aargau, Erster
Teil: Stadtrechtc, Bd. 1: Das Stadtrecht von Aarau, bearb. v. Walther Merz, Aarau 1898.

235



SSRQ AG 1/2

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. XVI: Die Rechtsquellen des Kantons Aargau, Erster

Teil: Stadtrechte, Bd. 2: Die Stadtrechte von Baden und Brugg, bearb. v. Friedrich Emil Welti u. Walther

Merz, Aarau 1899.

SSRQ AG 1/6

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. XVI: Die Rechtsquellen des Kantons Aargau, Erster

Teil: Stadtrechte, Bd. 6: Die Stadtrechte von Laufenburg und Mellingen, bearb. v. Friedrich Emil
Welti u. Walther Merz, Aarau 1915.

SSRQ AG 2/2

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. XVI: Die Rechtsquellen des Kantons Aargau, Zweiter

Teil: Rechte der Landschaft, Bd. 2: Die Oberämter Königsfelden, Biberstein und Kasteln, bearb. v.
Walther Merz, Aarau 1926.

SSRQ AG 2/10

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. XVI: Die Rechtsquellen des Kantons Aargau, Zweiter

Teil: Rechte der Landschaft, Bd. 10: Die Freien Ämter III: Die Ämter Meienberg und Meren-
schwand, bearb. v. Jean lacques Siegrist + und AnneMarie Dubler, Basel 2009.

SSRQ AI/AR 1

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. XIII: Die Rechtsquellen der Kantone Appenzell, Bd.

1: Appenzeller Landbücher, bearb. v. Nathalie Büsser, Basel 2009.

SSRQ BE 1/1 und 1/2, 2. Aufl.
Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. II: Die Rechtsquellen des Kantons Bern, Erster Teil:

Stadtrechte, Bde. 1 und 2: Das Stadtrecht von Bern I und II: Handfeste, Satzungsbücher, Stadtbuch,

Stadtsatzung 1539, 2. Aufl., bearb. v. Hermann Rennefahrt, Aarau 1971.

SSRQ BE 2/6

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. II: Die Rechtsquellen des Kantons Bern, Zweiter
Teil: Rechte der Landschaft, Bd. 6: Das Recht der Ämter Interlaken und Unterseen, bearb. v. Margret
Graf-Fuchs, Aarau 1957.

SSRQ BE 2/11,1

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. II: Die Rechtsquellen des Kantons Bern, Zweiter
Teil: Rechte der Landschaft, Bd. 11: Das Recht der Stadt Thun und der Ämter Thun und Oberhofen,
bearb. v. Anne-Marie Dubler, 1. Hälfte, Basel 2004.

SSRQ LU 1/1

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Erster

Teil: Stadtrechte, Bd. 1: Stadt und Territorialstaat Luzern. Satzungen und andere normative Quellen
(bis 1425), nach Vorarbeiten von Guy P. Marchai bearb. v. Konrad Wanner, Aarau 1998.

SSRQ LU 1/2

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Erster

Teil: Stadtrechte, Bd. 2: Stadt und Territorialstaat Luzern. Satzungen und andere normative Quellen
(1426-1460), bearb. v. Konrad Wanner, Basel 2004.

SSRQ LU 1/3

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Erster

Teil: Stadtrechte, Bd. 3: Stadt und Territorialstaat Luzern. Satzungen, Eidbuch, Stadtrechtbuch und

andere normative Quellen (1461-1489), bearb. v. Konrad Wanner, Basel 2005.

SSRQ LU 1/4

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Erster
Teil: Stadtrechte, Bd. 4: Stadt und Territorialstaat Luzern. Geschworener Brief, Eidbücher (16.-18.

Jahrhundert), bearb. v. Konrad Wanner. (In Erscheinen begriffen)

SSRQ LU 1/5

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Erster

Teil: Stadtrechte, Bd. 5: Stadt und Territorialstaat Luzern. Stadtrechte, Stadtordnungen und verwandte

Quellen (16.-18. Jahrhundert), bearb. v. Konrad Wanner. (In Vorbereitung)

SSRQ LU 2/1 (Weggis)
Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Zweiter
Teil: Rechte der Landschaft, Bd. 1: Vogtei und Amt Weggis, bearb. v. Martin Salzmann, Aarau 1996.

236



SSRQ LU 2/2 (Willisau) 1

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Zweiter
Teil: Rechte der Landschaft, Bd. 2: Vogtei Willisau 1407-1798,1. Halbband: Freiamt, Grafschaft, Land-

vogtei Willisau, bearb. v. August Bickel, Basel 2002.

SSRQ LU 2/2 (Willisau) 2

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Zweiter
Teil: Rechte der Landschaft, Bd. 2: Vogtei Willisau 1407-1798, 2. Halbband: Stadt Willisau, bearb. v.

August Bickel, Aarau 1994

SSRQ LU 2/2 (Willisau) 3

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. III: Die Rechtsquellen des Kantons Luzern, Zweiter
Teil: Rechte der Landschaft, Bd. 2: Vogtei Willisau 1407-1798, 3. Halbband: Ergänzungs und Registerband,

bearb. v. August Bickel, Basel 2007.

SSRQ ZH NF I/1/1

Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. I: Die Rechtsquellen des Kantons Zürich, Neue

Folge, Erster Teil: Die Stadtrechte von Zürich und Winterthur, Erste Reihe: Stadt und Territorialstaat
Zürich, Bd. 1: Zürcher Richtebrief, bearb. v. Daniel Bitterli, Basel 2011.

Schilling, Kommentarband

Schilling, Diebold, Schweizer Bilderchronik. Faksimile, hg. von Alfred A. Schmid et al. Kommentarband.

Luzern 1981.

Schneller, in: Der Geschichtsfreund
Editionen einzelner Stücke durch Josef Schneller (1801-1879) in diversen Jahrgängen von: Der
Geschichtsfreund.

Literatur
Ämterlisten 1

Verwaltung und Politik im Stadtstaat Luzern. Listen der Ämter und deren Inhaber. Ende 14. Jahrhundert

- 1798, Teil 1, bearb. v. Gregor Egloff, Andreas Ineichen, Markus Lischer, Peter Quadri, Markus
Trüeb. Ungedruckt (im StALU verfügbar).

Behringer, Krise von 1570

Behringer, Wolfgang, Die Krise von 1570. Ein Beitrag zur Krisengeschichte der Neuzeit, in: Jaku-
bowski-Tiessen, Manfred/Lehmann; Hartmut (Hrsg.), Um Himmels Willen. Religion in
Katastrophenzeiten, Göttingen 2003, S. 51-156.

Bütikofer, Pietismus

Bütikofer, Kaspar, Der frühe Zürcher Pietismus (1689-1721). Der soziale Hintergrund und die Denk-
und Lebenswelten im Spiegel der Bibliothek Johann Heinrich Lochers (1648-1718), Göttingen 2009

(Arbeiten zur Geschichte des Pietismus 54).

Egloff, Herr in Münster
Egloff, Gregor, Herr in Münster. Die Herrschaft des Kollegiatstifts St. Michael in Beromünster in der

luzernischen Landvogtei Michelsamt am Ende des Mittelalters und in der frühen Neuzeit (1420-1700),

Basel 2003 (Luzerner Historische Veröffentlichungen, Bd. 38).

Gerber, Politisches Leben

Gerber, Roland, Politisches Leben, in: Schwinges, Rainer C. (Hrsg.), Berns mutige Zeit. Das 13. und

14. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 2003, S. 224-229.

Gerber, Gott ist Burger
Gerber, Roland, Gott ist Burger zu Bern. Eine spätmittelalterliche Stadtgesellschaft zwischen

Herrschaftsbildung und sozialem Ausgleich, Weimar 2001 (Forschungen zur mittelalterlichen Geschichte,
Bd. 39).

Glauser, Frühe Landeshoheit

Glauser, Fritz, Frühe Landeshoheit und Landvogteigrenzen im Kanton Luzern, in: ders./Siegrist, Jean

Jacques, Die Luzerner Pfarreien und Landvogteien. Ausbildung der Landeshoheit, Verlauf der
Landvogteigrenzen, Beschreibung der Pfarreien, Luzern/München 1977 (Luzerner Historische Veröffentlichungen,

Bd. 7), S. 1-114.

237



Glauser, Luzern 1291

Glauser, Fritz, Luzern 1291. Ein Herrschaftswechsel und seine Vorgeschichte seit dem 11. Jahrhundert,
in: Jahrbuch der Historischen Gesellschaft Luzern 9,1991, S. 2-40.

Glauser, Jenseits der Reuss

Glauser, Fritz, Luzern jenseits der Reuss. Das Viertel Kleinstadt Ost, seine Besiedlung, Bevölkerung
und Raumnutzung (1100-2000), Basel 2002 Luzerner Historische Veröffentlichungen, Bd. 37).

Glauser, Herrschaft Österreich

Glauser, Fritz, Luzern und die Herrschaft Österreich 1326-1336. Ein Beitrag zur Entstehung des

Luzerner Bundes von 1332, in: Luzern und die Eidgenossenschaft. Festschrift zum Jubiläum «Luzern
650 Jahre im Bund», Luzern/Stuttgart 1982, S. 9-135.

Greco-Kaufmann, «Eere Gottes» 1

Greco-Kaufmann, Heidy, Zuo der Eere Gottes, vfferbuwung dess mentschen vnd der statt Lucern
lob. Theater und szenischen Vorgänge in der Stadt Luzern im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit,

Bd. 1: Historischer Abriss, Zürich 2009 (Theatrum Helveticum, Bd. 11/1).

Hödel, Politischer Eid

Hödel, Thomas P., Der politische Eid in der Schweiz unter besonderer Berücksichtigung des Bundes,
Zürich 1993 (Zürcher Studien zum öffentlichen Recht, Bd. m).

Holenstein, Huldigung
Holenstein, Andre, Die Huldigung der Untertanen. Rechtskultur und Herrschaftsordnung (800-1800),

Stuttgart/New York 1991 (Quellen und Forschungen zur Agrargeschichte 36).

Holenstein, Seelenheil

Holenstein, Andre, Seelenheil und Untertanenpflicht. Zur gesellschaftlichen Funktion und theoretischen

Begründung des Eides in der ständischen Gesellschaft, in: Blickle, Peter (Hrsg.), Der Fluch und
der Eid. Die metaphysische Begründung gesellschaftlichen Zusammenlebens und politischer Ordnung

in der ständischen Gesellschaft, Berlin 1993 (Zeitschrift für historische Forschung, Beiheft 15), S.

11-63.

Idiotikon
Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache. Bde. iff. Frauenfeld i88iff.

Ineichen, Horw
Ineichen, Andreas, Die Gemeinde in der frühen Neuzeit, in: Brülisauer, Josef (Hrsg.), Horw. Die
Geschichte einer Gemeinde zwischen See, Berg und Stadt, Horw 1986, S. 82-182.

Jäggi, Armenwesen

Jäggi, Stefan, Das Luzerner Armenwesen in der frühen Neuzeit, in: Gilomen, Hans-Jörg, et al.

(Hrsg.), Von der Barmherzigkeit zur Sozialversicherung. Umbrüche und Kontinuitäten vom
Spätmittelalter bis zum 20. Jahrhundert, Zürich 2002 (Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts und
Sozialgeschichte, Bd. 18), S. 105-115.

Kolmer, Promissorische Eide

Kolmer, Lothar, Promissorische Eide im Mittelalter, Kallmünz 1989 (Regensburger Historische
Forschungen, Bd. 12).

Körner, Staatsfinanzen

Körner, Martin, Luzerner Staatsfinanzen 1415-1798. Strukturen, Wachstum, Konjunkturen,
Luzern/Stuttgart 1981 (Luzerner Historische Veröffentlichungen, Bd. 13).

Luminati, Eidgenossenschaft und Eid

Luminati, Michele, Eidgenossenschaft und Eid in der Frühen Neuzeit, in: Marquardt, Bernd/Nieder-
stätter, Alois (Hrsg.), Das Recht im kulturgeschichtlichen Wandel. Festschrift für Karl Heinz
Burmeister, Konstanz 2002, S. 89-111.

Manser, Richtstätte 2

Manser, Jürg et al., Richtstätte und Wasenplatz in Emmenbrücke (16.-19. Jahrhundert). Archäologische

und historische Untersuchungen zur Geschichte von Strafrechtspflege und Tierhaltung in
Luzern, Bd. 2, Basel 1992 (Schweizer Beiträge zur Kulturgeschichte und Archäologie des Mittelalters,
Bd. 19).

Merki-Vollenwyder, Untertanen
Merki-Vollenwyder, Martin, Unruhige Untertanen. Die Rebellion der Luzerner Bauern im Zweiten
Villmergerkrieg (1712), Luzern 1995 (Luzerner Historische Veröffentlichungen, Bd. 29).

238



Messmer/Hoppe, Patriziat
Messmer, Kurt/Hoppe, Peter, Luzerner Patriziat. Sozial und wirtschaftsgeschichtliche Studien zur
Entstehung und Entwicklung im 16. und 17. Jahrhundert. Mit einer Einführung von Hans Conrad
Peyer, Luzern/München 1976 (Luzerner Historische Veröffentlichungen, Bd. 5).

Meyer, Bildung der Eidgenossenschaft
Meyer, Bruno, Die Bildung der Eidgenossenschaft im 14. Jahrhundert. Vom Zugerbund zum Pfaffenbrief

(Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, Beiheft 15) Zürich 1972.

Meyer, Eid

Meyer, Hans, Der Eid in den Zivilprozessordnungen des Kantons Luzern. Diss. Zürich, Lachen 1947.

von Orelli, Studien

von Orelli, Aloys, Studien über den gerichtlichen Eid, Zürich 1858.

Pahud de Mortanges, Rechtsgeschichte
Pahud de Mortanges, Rene, Schweizerische Rechtsgeschichte. Ein Grundriss, Zürich/St. Gallen 2007.

Prodi, Sakrament der Herrschaft
Prodi, Paolo, Das Sakrament der Herrschaft. Der politische Eid in der Verfassungsgeschichte des

Okzidents. Aus dem Italienischen von Judith Elze, Berlin 1997 (Schriften des Italienisch-Deutschen
Historischen Instituts in Trient, Bd. 11). - Originalausgabe: Ii sacramento del potere. Ii giuramento
politico nella storia costituzionale dell' Occidente, Bologna 1992 (Annali dell'Istituto storico italo-ger-
manico in Trento, Monografia 15).

Prodi, Eid in der europäischen Verfassungsgeschichte
Prodi, Paolo, Der Eid in der europäischen Verfassungsgeschichte, in: derselbe/Müller-Luckner,
Elisabeth (Hrsg.), Glaube und Eid. Treueformeln, Glaubensbekenntnisse und Sozialdisziplinierung
zwischen Mittelalter und Neuzeit, München 1993 (Schriften des Historischen Kollegs, Kolloquien 28), S.

VII-XXIX.
Reinle, Kunstdenkmäler LU 3

Die Kunstdenkmäler der Schweiz: Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. 3: Die Stadt Luzern,
bearb. v. Adolf Reinle, 2. Teil, Basel 1954.

Rück, Eidbücher
Rück, Peter, Die Eidbücher des Staatsarchivs Freiburg i. Ue. (Archiv-Inventare des Kantons Freiburg,
1. Reihe, 2. Faszikel), in: Freiburger Geschichtsblätter 55,1967, S. 281-303.

Sablonier, Leibherrschaft
Sablonier, Roger: Leibherrschaft unter freien Eidgenossen: Gotteshausleute des Klosters Einsiedeln
in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, in: Der Geschichtsfreund 157, 2004, S. 145-179.

Scheyhing, Eide

Scheyhing, Robert, Eide, Amtsgewalt und Bannleihe. Eine Untersuchung zur Bannleihe im hohen
und späten Mittelalter, Köln/Graz i960 (Forschungen zur Deutschen Rechtsgeschichte, Bd. 2).

Schott, Bartele und Baldele

Schott, Clausdieter, Wir Eidgenossen fragen nicht nach Bartele und Baldele, in: Kroeschell, Karl

(Hrsg.), Gerichtslauben-Vorträge. Freiburger Festkolloquium zum 75. Geburtstag von Hans Thieme,

Sigmaringen 1983, S. 17-45.

Schuler-Alder, Reichsprivilegien
Schuler-Alder, Heidi, Reichsprivilegien und reichsdienste der eidgenössischen orte unter könig
Sigmund, 1410-1437, Bern/Frankfurt am Main/New York 1985 (Geist und Werk der Zeiten 69).

von Segesser, Rechtsgeschichtc

von Segesser, Anton Philipp, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Lucern. 4 Bde, Luzern 1851,

1854,1857,1858. - Nachdruck Aalen 1974.

Sieber, Eidleistungen und Schwörtage
Sieber, Christian, Eidleistungen und Schwörtage im spätmittelalterlichen Zürich, in: Zürich 650 Jahre

eidgenössisch, Zürich 2001, S. 19-58.

Sigg, Finanzwesen

Sigg, Otto, Die Entwicklung des Finanzwesens und der Verwaltung Zürichs im ausgehenden 16. und
im 17. Jahrhundert, Bern/Frankfurt am Main 1971 (Geist und Werk der Zeiten 28).

Soliva, Eid
Soliva, Claudio, Der Eid. Sakrales Relikt in einer säkularisierten Gesellschaft? in: Marquardt,

*39



Bernd/Niederstätter, Alois (Hrsg.), Das Recht im kulturgeschichtlichen Wandel. Festschrift für Karl
Heinz Burmeister, Konstanz 2002, S. 383-399.

Spoerry, Verschwinden

Spoerry, Elsbeth, Das Verschwinden des Beweiseides im zürcherischen Zivilprozess seit der
Reformation, Diss. Zürich 1941.

Teuscher, Erzähltes Recht

Teuscher, Simon, Erzähltes Recht. Lokale Herrschaft, Verschriftlichung und Traditionsbildung im

Spätmittelalter, Frankfurt/New York 2007 (Campus Historische Studien 44).

Wanner, Ratsprotokolle
Wanner, Konrad, Die ältesten Ratsprotokolle der deutschsprachigen Schweiz, die Luzerner Kanzlei
und die ältesten Tagsatzungsabschiede, in: Gschwend, Lukas (Hrsg.), Grenzüberschreitungen und

neue Horizonte. Beiträge zur Rechts- und Regionalgeschichte der Schweiz und des Bodensees,
Zürich/St. Gallen 2007 (Europäische Rechts- und Regionalgeschichte, Bd. 1), S. 365-390.

Wanner, Ratsherrschaft

Wanner, Konrad, Ratsherrschaft und Opposition. Zur Geschichte des Grossen Rates und der städtischen

Gemeindeversammlung in Luzern (13. Jahrhundert bis ca. 1450), in: Jahrbuch der Historischen
Gesellschaft Luzern 15,1997, S. 3-18.

Wicki, Bevölkerung und Wirtschaft
Wicki, Hans, Bevölkerung und Wirtschaft des Kantons Luzern im 18. Jahrhundert, Luzern/München
1979 (Luzerner Historische Veröffentlichungen, Bd. 9).

Ziegler, «Alles getreülich «

Ziegler, Stephan, «Alles getreülich und ohne gefährde.» Die Eidbücher der Stadt St. Gallen von 1511,

1657, 1740 und 1757, St. Gallen 1999 (139. Neujahrsblatt, hrsg. v. Historischen Verein des Kantons St.

Gallen).

240


	Schwören im alten Luzern

