
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 154 (2001)

Artikel: Renward Cysats "Convivii Process" 1593 : ein Luzerner Fastnachtspiel

Autor: Greco-Kaufmann, Heidy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Renward Cysats «Convivii Process» 1593

Ein Luzerner Fastnachtspiel

Heidy Greco-Kaufmann, Horw

Die Stadt Luzern war im ausgehenden Mittelalter und in der Zeit der Glaubensspaltung

ein wichtiges Zentrum des schweizerischen Theaterlebens und der
katholischen Kultur. Die ersten Osterspiele wurden schon um die Mitte des 15. Jahrhunderts

aufgeführt, Fastnachtspiele ab dem ersten Viertel des 16. Jahrhunderts. Die
Unterscheidung zwischen geistlichen und weltlichen Spielen mit ihren je eigenen
Charakteristika wird gegen Ende des von der Reformation erschütterten 16.

Jahrhunderts allerdings fragwürdig: die Gattungen tendieren dazu, sich zu vermischen
und einander in Gestalt, Gehalt und Funktion immer ähnlicher zu werden. In ihrer
Spätzeit dienen Passionsspiel, Bibeldrama, Heiligenspiel und Fastnachtspiel glei-
chermassen der Vermittlung von Glaubensinhalten, Moraldidaxe und
gesellschaftlich-politischen Interessen des städtischen Bürgertums. Höhepunkt und zugleich
Abschluss dieser Entwicklung bildet die 1593 in Luzern aufgeführte «Tragicoco-
medi» von Renward Cysat (1545-1614).* Mit seinem über 9500 Verszeilen umfassenden

Monsterspiel knüpft er an die langjährige Luzerner Fastnachtspieltradition
an und inszeniert an der Herrenfastnacht, am 25. Februar 1593, ein Stück, das sich

um die beiden allegorischen Gestalten Convivium (Schlemmerei/Wirt) und Coena

(Nachtmal/Tischgenossin)2 dreht (Abb. 1).

1 Renward Cysat wirkte als Apotheker, Grossrat, Stadtschreiber, Regisseur und Verfasser von
Theaterstücken. Als Universalgelehrter und Förderer der katholischen Kultur gehörte er zu den
markantesten Persönlichkeiten seiner Zeit. Biographische Angaben: Joseph Schmid: Wer war Renward
Cysat? In: Collectanea Chronica und Denkwürdige Sachen pro Chronica Lucernensi et Helvetiae,
hg. von Joseph Schmid, Bd. 1,1. Teil, Luzern 1969 (Quellen und Forschungen zur Kulturgeschichte
von Luzern und der Innerschweiz), S. XIX-XLIII; Heinz Wyss: Renward Cysat. In: Die deutsche
Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Aufl., Bd. 2, Berlin 1980, Sp. 25-30; Daniel Karbacher

und Anne Keller: Renward Cysat. In: Sagenerzähler und Sagensammler der Schweiz. Studien

zur Produktion volkstümlicher Geschichte und Geschichten vom 16. bis zum frühen 20. Jahrhundert,

hg. Von Rudolf Schenda, Bern 1988, S. 139-160 (mit weiteren Literaturangaben).
2 Cysat wies den sinnbildlichen Figuren zusätzlich eine realistische Funktion zu, um den Zuschauern

die Identifikation zu erleichtern. Da er aber den allegorischen Sinn der Vorlage nicht preisgeben

wollte, liess er den Darstellern Zettel mit der Bezeichnung des jeweiligen Sinnbilds auf den
Rücken heften.

47



Cysats «Convivii Process» ist bis heute relativ unbekannt geblieben, weil bis

vor kurzem noch keine Druckfassung existierte.3 Zwar hatte Brandstetter,
Verfasser zahlreicher Publikationen über das innerschweizerische Theaterleben, schon
1885 eine von Cysats Hand stammende Zusammenfassung publiziert und
vermerkt, das Stück sei «das wichtigste von den Luzerner fastnachtspielen».4 Doch
der vollständige Text galt als verschollen, da die 400 Seiten umfassende Handschrift
damals in der Privatbibliothek der Luzerner Familie Am Rhyn lag und der
Forschung nicht zugänglich war. Als diese 1919 vom Kanton Luzern gekauft wurde,
wertete man den «Convivii Process» als Übersetzung der' rund hundert Jahre
älteren französischen Moralität «La Condamnation de Banquet», von der eine
handschriftliche Abschrift mit dem Cysatspiel zusammengebunden ist. Ohne näher
auf Einzelheiten einzugehen, ist dazu zu bemerken, dass der Luzerner Text mehr
als den doppelten Umfang aufweist und dass Cysat zwar die Grundidee der
französischen Vorlage aufgegriffen, ansonsten aber ein in die Luzerner Theatertraditionen

eingebettetes eigenständiges Schauspiel geschaffen hat.5 Die ausserordentliche

Bedeutung des Theaterstücks ist von der Forschung noch nicht zur Kenntnis

genommen worden, da bisher nur kleinere Publikationen dazu vorliegen, die
zudem von falschen Prämissen ausgehen6 oder auf ungenügender Textkenntnis
beruhen.7

3 Die Handschrift wird in der Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern unter der Signatur Msk. Pp.
64 fol. aufbewahrt. Edition: Heidy Greco-Kaufmann: Spiegel dess vberflusses vnd missbruchs.
Renward Cysats «Convivii Process». Kommentierte Erstausgabe der Tragicocomedi von 1593, Zürich
2001 (Theatrum Helveticum 8, hg. von Andreas Kotte).

4 Renward Brandstetter: Das Luzerner Fastnachtspiel vom Jahre 1592 (sie!). In: Zeitschrift für deut¬
sche Philologie 17 (1885), S. 347-365. Brandstetter publizierte die ausführlichste Version von vier
verschiedenen Szenenspiegeln (Variante A) und fügte auszugsweise Textstellen der Varianten B, C,
D ein. Allerdings realisierte Brandstetter nicht, dass es sich bei den verschiedenen Szenenspiegeln
um Dokumentationen unterschiedlicher Phasen des Entstehungsprozesses handelte und insbesondere

die Variante D grösstenteils eine Zusammenfassung und Übersetzung der französischen
Moralität war. Die von Brandstetter im gleichen Aufsatz publizierten Hinweise zur Aufführung und

Ausstattung entstammen losen Notizblättern. Die verschiedenen Regiematerialien, Szenenspiegel,
Spielerlisten und eine Fülle von Notierungen zur Aufführung sind in einer Mappe zusammengefasst

und befinden sich ebenfalls in der Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern (Signatur: Msk.
174 fol.); sie sind grösstenteils neu transkribiert und publiziert im Anhang der Erstausgabe (siehe

Anmerkung 3).
5 Cysats Spiel umfasst 9528, die französische Moralität 3644 Verse. Bei Nicolas agieren 39, bei Cysat

111 Figuren (jeweils ohne Musikanten).
6 Vgl. G. Holthausen: Die Quelle des Luzerner Fastnachtspieles vom Jahre 1592. In: Germania 31,

S. 110-115. Holthausen identifizierte als erster die Vorlage des Cysatspiels. In einem Vergleich der
brandstetterschen Zusammenfassung mit der französischen Moralität konstatierte er eine enge
Verwandtschaft der beiden Theatertexte mit zum Teil wörtlichen Übereinstimmungen. Dabei stützte
er sich vornehmlich auf die Variante D des Szenenspiegels - in der Tat weitgehend eine Übertragung

aus dem Französischen - und gelangte so zur Überzeugung, dass der Luzerner Text «seinem
Vorbild meist treu gefolgt sei». Diese (Fehl-)Einschätzung wurde von der Literatur- und
Theatergeschichtsschreibung meist unbesehen übernommen.

7 Oskar Eberle lag zwar der vollständige Text des «Convivii Process» vor, er vermischte ihn jedoch
ebenfalls mit den Vorstufen. Oskar Eberle: Theatergeschichte der innern Schweiz, Königsberg i. Pr.

1929, S. 10 f.; in Eugen Müllers verkürzter Darstellung des Spiels summieren sich die fehlerhaften
Angaben: Eugen Müller: Schweizer Theatergeschichte, Zürich/New York 1944, S. 91 f.

48



lV^v"wi^f&A» ^^/l

^I^iK^Hiavt KV» fttaa OA/efî t^ajpfVvt^aa j

f%;*^l %*$ÏÏ>4 tl&U tee^ p^

<Xtf^ vaf VW-W»"-'"*' *V^t3 *"**/ A** '
afir&e* &Y**dy e GyMif- <-wy/J^ittaa**W l5 «^>K*»r(k

)"t7 f&^Zj*^ ^**» GMxtbg^^ A^ iW. «^ «**!, l^a *wJWT r
^jXj e,ta, AfitV /y*^3f **»V> -t^V>j

a4tó. i:
Textmanuskripts «Convivii Process» Msk. Pp. 64 fol., Folio 85v. (Zentral- und Hochschulbibliothek
Luzern, Handschriften und Alte Drucke).

49



INHALT DES «CONVIVII PROCESS»

Nach den üblichen Vorreden sowie einem närrischen Interludium beginnt die

eigentliche Handlung an einem für Fastnachtspiele sonst unbekannten Ort: in der
Hölle. Dort unterweist Lucifer seine Knechte und sendet sie schliesslich mit dem

Auftrag in die Welt, die Menschen zu Fall zu bringen. Den Erfolg ihrer Anstrengungen

demonstrieren Müssiggang, Spiler und ihre Kumpane, die sich bei Convi-
vium im Wirtshaus zu einem Fress- und Saufgelage eingefunden haben. Mehrere
Akte hindurch wird aufs ausgiebigste gezecht, gewürfelt und getanzt, Narren reis-
sen ihre Possen, die Zamendeckerin, die Kupplerin, übt hemmungslos ihr Handwerk

aus und verschiedene Laster unterstützen sie dabei.
Zum ersten Mal gesellen sich im 7. Akt ungebetene Gäste, die Krankheiten

und der Tod, zur fröhlichen Tafelrunde. Die Krankheiten planen einen Überfall
auf die Zechenden, Convivium macht mit ihnen heimlich gemeinsame Sache.

Auch der hinzugetretene Tod bekundet sein Interesse an der Aktion. Wie
verabredet überfallen sie die lustige Gesellschaft und schmirwent sy dapffer ab.

Der Tod jedoch, auf einen späteren Zeitpunkt vertröstet, lässt sich erst im 11.

Akt wieder blicken. Inzwischen erholen sich die Geprügelten wieder, erneut
wird ein Gelage bereitet. In der herberg der Kupplerin frönt die lustige Gesellschaft

ihrem frivolen Lasterleben von neuem, man tanzt zur Musik der Spielleute.

Gegen Ende des 11. Akts versammeln sich die Krankheiten wieder an
ihrem platz und beobachten das wilde Treiben. Auch der tod spaciert umb sy
umbher.

Im 12. Akt wird ein zweiter Anschlag auf Leib und Leben der Uneinsichtigen
vorbereitet. Conscientia, Securitas und Sobrietas, Allegorien des Gewissens, der
Sicherheit und der Nüchternheit, erfahren davon und warnen die Schlemmer. Ein
Engel unterstützt sie in ihren Bestrebungen. Sie finden aber kein Gehör und werden

auf Anleitung von Consuetudo, Gewohnheit, ausgestossen. Weil sie immer
noch nicht ablassen will von ihrem lasterhaften Treiben, soll die Festgemeinde eine

noch tüchtigere Abreibung erhalten. Der Tod lässt sich jetzt nicht mehr abwimmeln

und begehrt entschieden sein Recht. Auf dem Höhepunkt des Festtrubels
fallen die Krankheiten über die johlende und tanzende Menge her und schlahent

druff wie vor. Diesmal bleiben vier Prasser tot auf dem Platz liegen. Sie werden

von den Teufeln in die Hölle gezerrt und von Luzifer mit Frohlocken empfangen.

Die übrigen Zecher versuchen sich zu retten, der halbtot liegen gebliebene
Excessus (Ausschweifung) zeigt Reue, beichtet seine Sünden, empfängt die
Absolution und wird an den Hof der Conscientia geführt. Die anderen, durch das

verschwenderische Leben arm gewordenen Personen aller Stände, klagen ihr Leid
der Richterin Experientia und fordern die Todesstrafe für Convivium und Coena.

In den Akten 17 bis 20 wird den Übeltätern der Prozess gemacht. Mit Hilfe der
medizinischen Autoritäten Hyppocrates, Galenus, Avicenna und Averroes erörtert
Experientia die Schuldfrage und gibt den Befehl zur Vollstreckung des Urteils.
Convivium wird durch den Nachrichter Diät gehenkt, Coena gefesselt, mit Blei
beschwert und sechs Meilen weit (das heisst sechs Stunden von der nächsten Mahl-

50



zeit entfernt) verbannt. Proclamator, Anagnostes und Narren beschliessen die
Darbietung.

Soweit der Inhalt des Fastnachtspiels, das mit vollem Titel Spiegel dess vberflus-
ses und missbruchs in ergetzlicheit dess lybs und weltlichen fröwden heisst.

DIE FRANZÖSISCHE VORLAGE

Der Inhalt der französischen Moralität «La Condamnation de Banquet» kreist
fast ausschliesslich um die gesundheitlichen Folgen des übermässigen Schlemmens
und Zechens. Die betont lehrhafte, aber auch witzig-skurrile Moralität beschränkt
sich dabei ganz auf das Terrain des Diesseitigen, weder Teufel noch Engel greifen in
das Geschehen ein, von den jenseitigen Konsequenzen der Völlerei ist nicht die
Rede.

«La Condamnation de Banquet» wurde erstmals 1507 in Paris gedruckt und
erschien zusammen mit inhaltlich ähnlichen Schriften unter dem Titel «La Nef de
Santé». Das Stück erfreute sich ausserordentlicher Beliebtheit und wurde im 16.

Jahrhundert durch zahlreiche Nachdrucke verbreitet. Seit 1991 liegt es in einer
kritischen Edition vor.8 Die Zuweisung und Datierung des Textes gestaltete sich nicht
einfach, da die Thematik mehrfach literarisch und bildlich umgesetzt worden war.
Obwohl die Autorschaft nicht mit letzter Sicherheit feststeht, geht man davon aus,
dass Nicolas de la Chesnaye (gestorben 1505, Geburtsjahr unbekannt), Leibarzt -
nach anderer Quelle maître d'Hôtel - und juristischer Berater von Louis XII der
Verfasser ist. Da das Stück im höfischen Milieu angesiedelt ist (die erlesenen Speisen

und die Rituale des Servierens deuten drauf hin) scheint die Erklärung
zuzutreffen, dass der Autor mit diesem Stück seinen königlichen Schützling vor den

Auswirkungen der üppigen Tafelfreuden warnen und ihn unter Androhung von
möglichen Krankheiten wie Apoplexie, Epilepsie, Kolik etc. zu einer Verhaltensänderung

bewegen wollte.9 Die Frage, ob die Moralität damals wirklich aufgeführt
worden ist, beantworten die Herausgeber der kritischen Edition kurz und bündig:
man weiss es nicht. Zwar ist Doutrepont auf Hinweise gestossen, dass zu Beginn
des 16. Jahrhunderts in Peronne ein mystère et passion de bancquet gespielt worden
sei, und dass eine reprise der Moralität im Jahre 1594 in Paris stattgefunden habe.10

Die kritische Edition aus dem Jahre 1991 umfasst die verschiedenen Drucke sowie eine Handschrift
aus Wolfenbüttel: Nicolas de La Chesnaye: La Condamnation de Banquet, Edition critique parJelle
Koopmans et Paul Verhuyck, Droz, Genève 1991 (Textes littéraires français). Die Luzerner
Abschrift, die im Jahre 1566 in Cysats Besitz gelangt ist, war Jelle/Koopmanns nicht bekannt; sie lässt
sich weder den Frühdrucken noch der Wolfenbütteler Variante zuordnen, da sie Elemente beider
Versionen enthält.
Vgl. Pierre Lacroix Jacob: Recueil de Farces, Soties et Moralités du quinzième siècle, Paris 1882,
S. 272.

Georges Doutrepont: La Condamnation de Banquet de Nicolas de la Chesnaye, Bruxelles 1931

(Mém. Ac. Roy. Belg. Cl. Lettres XXVIII.3), S. 18.

51



Das (Wieder-) auffinden des integralen Luzerner Spiels vermag nun die Diskussion

um eine mögliche Aufführung wieder neu zu beleben: Cysat gibt nämlich
in seinem Vorwort an, dass das französische Spiel erstlich infrankrych gespült worden

sei: Ao 1493. Leider schweigt er sich über den Aufführungsort und die weiteren
Details aus.

Auch Renward Cysat, der neben seinem Stadtschreiberamt zeitlebens mit seinem
ursprünglichen Beruf als Apotheker verbunden blieb und Kontakte zu Medizinern
und Arzneikundigen pflegte, lag das gesundheitliche Wohl seiner Mitbürger am
Herzen (Abb. 2 und 3). Dies mag wohl einer der Beweggründe gewesen sein, ge-

PS* : r\¦^e»: IäS£;- ::¦¦

é

# /y

iix
*¦j&

¦

s-„_
Abb. 2:

Seit dem Mittelalter gab es die Trennung
zwischen den zwei Berufsgattungen Arzt und
Apotheker. Die Diagnose von Krankheiten wurde oft
mittels Beschauen, Beschnüffeln und Schmecken
des Urins vorgenommen. Das Thema Arztbesuch
wurde mit Vorliebe auf komödiantische Weise in
Fastnachtspielen abgehandelt - wie im Luzemer
Wunderdoktor.
Initiale O (Ì): urinbeschauender Arzt. (Zentral-
und Hochschulbibliothek, Handschriften und
Alte Drucke, KB Msc. 20,4, Blatt OOlr).

Abb. 3:
Der Würz- oder Salbenkrämer zerstampfte allerlei

pflanzliche und tierische Zutaten in Mörsern
und stellte geheimnisvolle Mixturen her. Auch im
« Convivii Process» spielt der Appothegker eine

wichtige Rolle (er liefert den eitlen Frauen Salben

zur Verschönerung und stellt ein Tränklein für
den kranken Excessus her).
Initiale S (cripsimus...):oben Apotheker beim
Studium, unten Apotheker beim Mörsern, Spruchband.

(Zentral- und Hochschulbibliothek,
Handschriften und Alte Drucke, KB Msc. 20,4, Blatt
075r).

rade dieses Stück auf luzernische Verhältnisse umzuschreiben. Allerdings sind die

körperlichen Folgen der Masslosigkeit für Cysat nur der Ausgangspunkt einer viel
umfassenderen Gesellschaftskritik, die sich generell gegen die ergetzlicheit des lybs
(Abb. 4) und die weltlichen fröwden richtete, ganz besonders aber gegen die in der
Vorfastenzeit mit Tanz, Maskerade und Verstössen gegen die Sittlichkeit ausgelebte
Sinneslust.

52



DIE AUFFUHRUNG

Wer Schauspiele aus längst vergangenen Zeiten rekonstruieren will, kommt ohne

Hypothesen nicht aus. Bühnenpläne, gar Abbildungen szenischer Arrangements
sind seltene und kostbare Raritäten. In den meisten Fällen muss man sich mit
im Text versteckten Bühnenanweisungen begnügen und diese zu Aufführungsort,
-umständen und lokalen Theatertraditionen in Bezug setzen. Was den «Convivii
Process» betrifft, verhält es sich nicht anders.

'ä:
fc. \ Y*

T

o

-à
Abb. 4:

Anno 1580 notierte Cysat: Am Eschermittwoch vnd Montag nach Jnvocavit hatten die nachpurschaff-
ten ein gwonheit, vffjren zünfften oder trinckstuben gastery ze hallten vnd ze tantzen....]st ouch abgestellt.

Offenbar hatte sich der erklärte Fastnachtsfeind zu früh gefreut, denn die Aufführung von 1593

beweist, dass Völlerei, Trinkgelage und Tanz immer noch ein Problem für die Obrigkeit darstellten.

(Holzschnitt von Erhard Schön, 1527).

53



Schauplatz der Aufführung von 1593, an der sich rund 70 agenten (Schauspieler)
mit über 100 Rollen beteiligten, war der Luzerner Fischmarkt, der heutige
Weinmarkt. Diesem Platz kam schon seit den Anfängen der Stadtgeschichte eine
ausserordentliche Bedeutung zu:11 er diente als Hauptumschlagplatz für Lebensmittel
und seit dem 14. Jahrhundert wurde hier öffentlich Gericht gehalten, eine Prangersäule

und eine steinerne Lasterbank zeugen davon. Gegen die Reuss hin befand sich
auch das älteste Rathaus, unweit davon lag das Armsünderläubli, eine balkonähnliche

Tribüne, von welcher die Todesurteile verlesen wurden. Neben den öffentlichen
Gebäuden rahmten die Wohnhäuser der einflussreichsten Bürger und die Zunfthäuser

der Metzger, Gerber, Schuster, Krämer und Schützen sowie einige Gaststätten

den Weinmarkt. Der seit 1428 mit Steinplatten belegte Platz erstreckt sich ziemlich

genau von Osten nach Westen und steigt gegen Osten leicht an, am meisten
unterhalb des Brunnens. Gespielt wurde aber nur in der oberen, östlichen Hälfte
des Platzes, vom Brunnen bis zum Haus zur Sonne.12 Dieser Teil bildet ein
unregelmässiges Viereck, dessen Länge 38 Meter und dessen Breite an der Ostseite 24

Meter und beim Brunnen 18 Meter beträgt. Wie Renward Cysats berühmte
Bühnenpläne des Osterspiels von 1583 zeigen, befanden sich an allen vier Seiten des

Platzes sogenannte höfe, wo sich die agenten (Darsteller) aufhielten, bisweilen dienten

solche höfe aber auch als Bühnen (Abb. 5). Die Haupthandlung spielte sich

jedoch auf dem freien Platz, Platea oder Theatrum genannt, zwischen den Reihen
der höfe ab. Hinter diesen höfen befanden sich die Tribünen für die spektanten
(Zuschauer), die sogenannten brüginen.

Was nun die Fastnachtspielaufführung von 1593 angeht, besitzen wir leider keinen

überlieferten Bühnenplan. Es gibt aber zahlreiche Regiebemerkungen in Cysats

Spieltext und auf losen Notizblättern, die eine annähernde Rekonstruktion der
Bühnenverhältnisse erlauben. Ganz allgemein stellt man fest, dass der «Convivii
Process» in Bezug auf Bühne, Figurengestaltung und Musikeinlagen (Abb. 6), aber
auch in textlicher Hinsicht, grosse Ähnlichkeiten mit dem Osterspiel aufweist.
Schon der Beginn des Fastnachtspiels - der Aufzug auf den Platz, die Vorreden des

SchillttragerProclamatoris, Fendrichs, Proclamators und Anagnostes - zeigt die enge
Verwandtschaft mit dem geistlichen Spiel. Wie im Osterspiel befindet sich auch im
Fastnachtspiel die fest installierte Hölle im Westen des Platzes. Es ist sogar
wahrscheinlich, dass für den Hofder Teufel dieselbe Installation benützt wurde wie 1583:
ein Höllenmaul, das sich öffnen und schliessen liess. Vermutlich vor der Hölle, für
alle sichtbar, befand sich der Sessel des Lucifer, eine Art Thron des Höllenfürsten,
den dieser mit viel Zeremoniell besteigt, um mit seinen Knechten Rat zu halten.
Daneben war ein zweiter Sessel aufgestellt, der dem zum besten Diener Luzifers
gekrönten Frasstüfel zugewiesen wird. Nachdem Lucifer seinen Untergebenen den

11 Vgl. Theodor Liebenau: Das alte Luzern, Luzern 1881, S. 220 ff.; Adolf Reinle: Die Kunstdenkmäler

des Kantons Luzern, Band II, Die Stadt Luzern 1. Teil, Basel 1953 (Die Kunstdenkmäler der

Schweiz, Bd. 30), S. 25 ff.
12 Vgl. M. Blakemore Evans: Das Osterspiel von Luzern. Eine historisch-kritische Einleitung.

Übersetzung des englischen Originaltextes von Paul Hagmann, Bern 1961 (Schweizer Theaterjahrbuch,
XXVII), S. 142 f.

54



c
CuSt^e&iAMfletltfgwKi.M{-itl at Iff}

""StyfyaMaaj àt\ SttmtH

VV
¦^"^t

Ta-M'ÎTt

<a"K

j&£ ^v^

5^/sr/^
y ^.'aa<-

/^aiaAaa «al»*«
.«aa- jbaaa«.
Va.-«« /

yv\

3-'*«*t*UJfi/ Oj".Vat a-"
-J?

|M/-/ *> t»..^!aJ"lU_ <?irf«or
M'A?/,,/ ^Wm^!»'' fÄ-C?.,%
^a>1SU'*^ T T T

H,A.*a

W

iKir^1 ;&X^ ^ |r-<^v^- ¦p-

ataV

T~r\»a

tSBCl!

aUéi*/
CPS^AU

•»
»*ry7

(J), «IM
ft.«»^lfV
*;< J^x

H

/*. %*/a T"t&ism
3%*.-âa"•*Ja*—/!

S

2^feAÜ^

5E?
ATaf

(•aa-Ä«

yyr*a(W

«-/iL.
*aaa— C

4*J

j9 (22?

Ä

I fa

ß*%
j4M>. *
Die /är & Osterspiele gebräuchliche Simultanbühne mit ihrem Nebeneinander von Spielorten fand
auch bei der Aufführung des «Convivii Process» Verwendung. Vermutlich wurde 1593 dieselbe Installation

der Hölle benützt wie beim Osterspiel von 1583.

Bühnenplan von Renward Cysat: Zweiter Tag des Osterspiels von 1583. (Zentral- und Hochschulbibliothek

Luzern, Handschriften und Alte Drucke).

55



J6SS266767266269¦e no
WjotqzurHus ûertcM SRoseZun

Schuom*.
chffrn

Sonn«nberq;
Apotheke-1

hosKiab Bleu
sa«

Çro|s£Îî2l
Gerichtshof
ExperientiaApothe

ker-
.szene

Hole

r-s
/eet

KT\Theatrum s. a
-V» o

271Hof
Convivium

Hof
Kupplerin

Weinmarkt
Zum Gefängnis

UbnWul ZunJPfijff Helmlin
Jonj Kranwi.rn

707

a4W>. 6/

Schauplatz der Aufführung von 1593 war der Luzemer Fischmarkt, später Weinmarkt genannt. Dem
von öffentlichen Gebäuden, Wohnhäusern der einflussreichsten Bürger, Zunftstuben und Gaststätten
umrahmten Platz kam seit den Anfängen der Stadtgeschichte eine ausserordentliche Bedeutung zu.
Grundriss des Weinmarkts nach den offiziellen Massen des Städtischen Messungsamtes von Luzern. Der
Standort der Hölle und die Apothekerszene sind belegt, die anderen Spielorte könnten sich möglicherweise

an den bezeichneten Stellen befunden haben.

Segen erteilt hat, nehmen Beelphegor (der Frasstüfel), Mammon (der Gytt Tüffel),
Asmodeus (der Unküsch Tüfel), Petulcus (der Mutwill Tüfel) und der Schlangtüfel
das Theatrum in Beschlag, oder, mit Cysats Worten: Sy spnngent farent vmbher
trybent jre possen dar nach wider in dhell. Auf dem offenen Platz spaziert
anschliessend Müssiggang und trifft dort auf den Spieler.

Der Hirtenknab Vit Angst, der sich im Haus Johan Almenders bereitgehalten hat,
läuft den beiden auf der Suche nach seinem Schaf über den Weg. Sie treiben
Mutwillen mit ihm, reissen seinen Hut vom Kopf, entwenden ihm seine Gerte und
schlagen ihn damit. Dem Pur Heini Grob und der Bäuerin Ursell Gspunst, die in der
Hölle ihren Auftritt abgewartet haben, ergeht es beim Zusammentreffen mit den
Nichtsnutzen nicht anders: der Kornsack des Bauern wird respektlos in die Luft
geworfen und auch Ursell Gspunst bekommt ihre Bosheit zu spüren, die unter den
Arm geklemmte Gans wird weggescheucht und der mit Eiern gefüllte Korb landet
auf dem Boden. Einer Bauernmagd, Dorf Standgern, die vom Mühlenplatz her
kommt, wird der Weg abgeschnitten und der mitgeführte Weinkrug ausgeleert.
Auch ein Wandelgsell, ein Reisender, der seinen Standort bei der gross krämerin egk

56



hat, macht unangenehme Bekanntschaft mit den Lasterknaben: statt einer Auskunft
über den einzuschlagenden Weg wird er verspottet und verhöhnt.

Die folgenden Szenen spielen sich bald in Convivii Hof bald «draussen» auf der
Platea ab. Conviviums Wirtshaus, unbestritten der Hauptschauplatz des Stücks,
muss eine massive und geräumige Konstruktion gewesen sein. Die erhöhte, über
eine Treppe erreichbare Plattform war offenbar mit Wänden und einer Türe
ausgestattet. (Im 3. Akt heisst es: Müssiggang sieht umb sich, bschowet die wend und im
12. Akt fällt die von den Zechern aus der Schenke gejagte Sobr'ietas vor ylvfder stä-

gen; im 17. Akt stossen die Stattknechte auf der Suche nach Convivium und Coena

an die Wirtshaustür). Offenbar gab es auch eine Art Küchenabteil, wo sich das
Geschirr befand, die Speisen angerichtet und der Wein aufbewahrt wurde. Dieser
Raum war aber für die Zuschauer nicht einsehbar, wie eine Bemerkung im 5. Akt
verrät: Der wirtfuert inn den Kriegsmann) dannenjnd kuchj. Möbliert war der
Ort mit mehreren Tischen und Stühlen für die Zechgesellschaft, das Gesinde, die
Musiker und den Gougkler. Auf der Wirtshausbühne muss sich auch ein freier Platz
befunden haben, auf dem getanzt werden konnte. In Convivii Hof wurden mehrere
Gastmähler und Saufgelage abgehalten, auf unterhaltsame Weise bereichert durch
die komischen Einlagen der Spielleute, Gaukler, Narren, Zigeunerin usw., aber auch
kontrastreich unterbrochen durch das Auftauchen der armen Schüler, des Bettlers
und der warnenden Allegorien Sobrietas und Conscientia. Schliesslich ist das

Gasthaus zweimal Schauplatz des Überfalls auf die Schlemmer, bei dem jeweils ein
Tumult entsteht, Gläser und Geschirr zerbrochen, Tische und Stühle umgeworfen
werden. Die geheimen Unterredungen der zehn Krankheiten, von Cysat als

«scheusslich entstellte Monster» beschrieben, finden draussen, auf der Platea, statt,
der Tod zieht sich unterdessen im Haus des Apothekers um. Auf dem Platz vor der
Gaststube spazieren die Zecher zwischen den Mahlzeiten, dort vollführen die Teufel

auch ihre Freudentänze, wenn die weinselige Gesellschaft sich so recht nach
ihren Wünschen gebärdet.

Vor der Sonnenberg-Apotheke, aber auf offenem Platz, beginnen sich Kurtzwyl
und ihre Mägde Hoffart und Fulentzerin zu schmücken und aufs prächtigste
herauszuputzen. Dabei werden allerlei Salben, Büchslein und Fläschlein aus der nahen

Apotheke herbeigeschleppt und zur Verschönerung ins Gesicht geschmiert. Die
ausführliche Umkleidezeremonie, bei der Kurtzwyl ein Kleid von tütscher vnd
welscher art übergestreift und der Busen mit oren- oder senffschüsslen ausgestopft wird,
wird musikalisch begleitet durch Saitenspiel. In der Nähe der mit ihrem Äusseren

beschäftigten Frauen hat der Teufel Petulcus sein Tischchen aufgestellt und hantiert
mit einer Glutpfanne, in der er Brennscheren erhitzt, die zum Kräuseln der Haare
und zum Falten der Halskrausen dienen. So wird der teuflische Anteil an der
weiblichen Eitelkeit mit unüberbietbarer Deutlichkeit vor Augen geführt.

Neben dem Wirtshaus hat Cysat noch einen zweiten Ort des Lasters vorgesehen:
die Herberg der Kupplerin. Bei der Zamendeckerin versammelt sich das Gesinde

zum heimlichen Stelldichein mit dem anderen Geschlecht, zum Fastnachtsküchlein-Schmaus

und ausgelassenen Tanz. Als die sinnenfreudigen Gäste nach der
Lustbarkeit den Heimweg antreten wollen, werden sie von den Teufeln empfangen
und über den ganzen Platz verfolgt. Asmodaus und Beelpbegor packen die Kupp-

57



lerin und schleppen sie in die Hölle. Dasselbe Schicksal erleiden auch die vier Prasser

Heluo, Cupes, Propino und Sit Saluti, die beim zweiten Überfall der Krankheiten

Opfer des Todes werden und schliesslich ebenfalls von den Teufeln vom Platz

gezerrt werden. Lucifer erwartet die Erschlagenen vor dem Höllentor, bietet ihnen
als Willkommenstrunk einen Becher an darinen füwr werck oder rasen züg das es

darin vfflamme.
Der immer noch auf dem Platz liegende schwer angeschlagene Excessus hingegen

bereut seine Sünden und wird mit Hilfe des Beichtvaters vor den Klauen der
teuflischen Häscher gerettet und an Conscientias Hof gebracht. Auf der Platea versammeln

sich nun die zu Schaden gekommenen Ständevertreter. Edelmann, Burger und
Pur und klagen ihr Missgeschick dem Spat rüw, der auf seinem Rücken Gebälk und
Grasbüschel als Zeichen der leichtfertig verprassten Güter trägt. Spat rüw hat aber
kein Mitleid und wirft ihnen die symbolischen Überreste der öffentlich versteigerten

Häuser und Anwesen vor die Füsse und verschwindet. Gleich darauf gesellt sich

Armut, auch sie scheusslich gekleidet wie die Krankheiten, zu den Unglücklichen
und schlägt sie mit dem Bettelsack.

Die folgenden Akte spielen sich hauptsächlich vor und in Experientias Hof ab,
der sich im Osten des Platzes, vor dem alten Gerichtshaus13, allenfalls vor dem Haus

zur Sonnen, befunden haben muss. Cysat liefert eine ziemlich genaue Beschreibung
der Anordnung der Gerichtspersonen, die ganz auf Symmetrie angelegt ist: Die
Richterin Experientia sitzt in der Mitte auf einem erhöhten Sessel, zur Rechten der
Engel, zur Linken Conscientia. Auf beiden Seiten befinden sich je zwei der medizinische

Autoritäten Hyppocrates, Galenus, Avicenna und Averroes. Den Doctores
wiederum sind je zwei Räte und Assistenten zugeordnet (Purgatz, Syrup, Aderlass,

Hilfbald). Auch das übrige Personal des Gerichts verteilt sich entsprechend auf die
zwei Seiten: Remedium, der Prozessschreiber, Proculus sein Knabe, ein Läuffer und
die vier Pedellen (Gerichtsdiener).

Vor diesem Gremium spielen sich die Gerichtsszenen ab:

- Die von den Freunden der Erschlagenen vorgetragene Klage und Forderung
nach Gerechtigkeit.

- Die wiederholten Beratungen und Verhandlungen der Angehörigen des Gerichts

- Die Befragungen des Stadtvogtes und Stadtarztes

- Die mehrmalige Einvernahme der Angeklagten, Convivium und Coena

- Die Urteilseröffnung
Zwischen den Szenen am Hof erfolgt das Herbeischaffen der Zeugen, die sich in

der Apotheke befinden, und die Gefangennahme der beiden Übeltäter im Wirtshaus.

Nach einem ersten Verhör vor Gericht werden Convivium und Coena ins
Gefängnis geführt. Der Standort dieses gfengknuß gibt jedoch Rätsel auf, er muss sich
im Westen des Platzes, ausserhalb der Platea, befunden haben: im 17. Akt heisst es:

Sy gand durch den platz nider, vß dem theatro, hinweg alls giengent sy ind gfengknuß,

sument sich ein kurtze wyl vsserhalb... Zu Beginn des 18. Akts steht in Cy-

13 Das Gerichtshaus (Weinmarkt 17, Rössligasse 5, alte Nr. 164) diente als solches bis 1588, danach war
bis 1606 eine Knabenschule untergebracht. Vgl. Adolf Reinle (wie Anm. 11 S. 49 und 66. Vermutlich

nannte Cysat das Haus auch noch 1593 nach seiner ursprünglichen Funktion.

58



sats Regieanmerkungen: Indem so kommend die verordneten vß dem thurn jn jrer
Ordnung den nächsten dem grichthuß zu. Und am Ende des 18. Akts, nachdem der

Stattvogt den Urteilsspruch mit dem Zerbrechen des Stabs bestätigt hat, findet sich
folgende Anweisung: Er gat durch den platz nider vß dem theatro, alls gienge er zu
dem thurn, sumpt sich [...]fügt sich dannach wider an hoff. Auffällig bei diesen
Angaben ist die Verwendung des Konjunktivs alls gienge er / als giengent sy. Dies deutet

darauf hin, dass es möglicherweise gar keinen Aufbau in der Form eines Hofs
gegeben hat, sondern dass die Gefangenen einfach von der Spielfläche weggeführt
worden sind, beispielsweise Richtung Metzgerrainle. Ebenfalls nicht geklärt ist
der Ort und die genaueren Umstände der Hinrichtung Convivii. Einiges deutet darauf

hin, dass der Galgen mit der Leiter gut sichtbar auf dem Platz vor dem
Gerichtshaus aufgestellt war. Über den Tod Conviviums erfahren wir Folgendes: der
Nachrichter legt ihm den Strick um den Hals, der Narr verbindet ihm die Augen,
anschliessend besteigt der die Leiter und wird schliesslich vom Henker herunterge-
stossen. Nach einer Weile konstatiert der Scharfrichter lakonisch: Mich dunckt der
mensch syg tod. Soweit Cysats realistisch klingende Anweisungen. Wie die Exekution

der Schlemmerei auf der Bühne wirklich durchgeführt wurde, bleibt unserer
Fantasie überlassen.

Ausgehend vom Vorspiel in der Hölle führt Cysat die Zuschauer von den Orten
der irdischen Freuden und des Lasters, dem Wirtshaus und der Herberge der Kupplerin,

zum Gerichtshaus, der Stätte der Gerechtigkeit. Verbunden wird das Geschehen

auf diesen Hauptschauplätzen durch die Auftritte der Krankheiten und des
Todes. Durch die vom Osterspiel übernommene Symbolik der Bühnenanordnung, -
Hölle im Westen, Gerichtshof im Osten - wird klar, dass das Fastnachtspiel im
Kontext der Heilsgeschichte zu verstehen ist. Die mit vielen Bezügen zum lokalen
Fastnachtsbrauchtum versehene «weltliche» Spielhandlung und der «geistliche»
Sinnzusammenhang sind damit aufeinander bezogen, die irdischen Freuden der
Gula und Luxuria stehen in ständigem Dialog mit den jenseitigen Konsequenzen.
Die zum Vergnügen des Zuschauers inszenierte fastnächtliche Sinneslust gerät dabei

zunehmend in den Bannkreis der Eschatologie: übermässiges Schlemmen und
Zechen, Tanz und die Freuden des Fleisches werden mit Tod und ewiger Verdammung

bestraft. Die Gerichtsszenen erscheinen in diesem Kontext als Präfiguration
des Jüngsten Gerichts und damit verbunden als Appell zu Mässigung und sittlicher
Lebensführung. Anhand der Figur Excessus, der sich durch radikale Abkehr vom
Lasterleben retten kann, wird dem Zuschauer beispielhaft der Weg gewiesen, wie er
einem Ende in der Hölle entgehen kann: durch Sündenbekenntnis, Reue und Busse.

DIE FUNKTION

Auch wenn Cysats Tragicocomedi im Kern auf eine französische Vorlage
zurückgeht, ist das Stück in hohem Ausmass der einheimischen Theatertradition
verpflichtet und eingebettet in die hiesigen Sitten und Gebräuche. Die Deutung der

59



Funktion der öffentlichen Aufführung an der Fastnacht 1593 muss deshalb den
gesellschaftlichen, brauchtümlichen, politischen und religiösen Kontext der damaligen

Zeit berücksichtigen. Entscheidend ist dabei die Tatsache, dass Auftraggeber,
Autor und Darsteller des Schauspiels der gesellschaftlichen Oberschicht angehörten

und dass der Text von den Seelsorgern, den Jesuiten, geprüft und genehmigt
worden war. Die Aufführung von 1593 diente ganz offensichtlich als Propagandamittel

der geistlichen und weltlichen Machthaber im Kampf um die katholische

Erneuerung, die eine Versittlichung und Hebung der Moral der Gesellschaft anstrebte.
In diesem Zusammenhang kommt dem Aufführungstermin grosse Bedeutung zu,
denn im städtischen Leben des Spätmittelalters und der frühen Neuzeit hatten die

Fastnachtstage einen ganz besonderen Stellenwert.I4 Neben der anfänglich auch von
der Kirche tolerierten Funktion als Periode des Austobens vor der strengen
vierzigtägigen Fastenzeit und des übermässigen Genusses von nachher verbotenen
Speisen und Getränken, waren sie auch wichtige Termine des Wirtschafts-, Verwal-

tungs- und Rechtslebens: grundherrschaftliche Zinsleistungen und Fronverpflichtungen

waren fällig, Vogtei- und andere Schutzverhältnisse mussten bestätigt,
amtliche Jahresabrechnungen genehmigt und Ratsablösungen in die Wege geleitet
werden. An der Fastnacht tagten Vogt- und Niedergerichte und meist wurde auch
ein grosser Markt abgehalten. Die Bauern der engeren und weiteren Umgebung
strömten in die Stadt und wickelten mit den ansässigen Kaufleuten und den patri-
zischen Gerichts- und Grundherren vielerlei Rechtsgeschäfte, Tausch und Handel
ab. Zum Fest wurden oft auswärtige Besucher eingeladen, die von den
Stadtbewohnern mit allen Ehren bedacht wurden. Offizielle Fastnachtsbesuche zwischen
einzelnen Städten waren im 15. und 16. Jahrhundert gang und gäbe und dienten der
Pflege von guten Beziehungen zwischen Nachbarn und Verbündeten. Bei
fastnächtlicher Geselligkeit wurden diplomatische, kulturelle und kommerzielle Fäden

gesponnen und politische Allianzen geschmiedet. Die Koinzidenz wichtiger
gesellschaftlicher Anlässe und Rechtstermine bot Raum für Gedanken- und
Informationsaustausch, Bräuche und Rituale sowie geselliges Beisammensein der
unterschiedlichsten Art. Dabei ging es nicht immer friedlich zu; die Verbindung von
weinseliger Festlaune mit wirtschaftlich und politisch bedeutungsvollen Ereignissen

ergab oft eine explosive Mischung. Nicht selten war die Fastnacht Ausgangspunkt

von Unruhen und konfessionell begründeten Feindseligkeiten. Die politische

und kirchliche Obrigkeit hat deshalb stets versucht, das herrschafts- und
sittengefährdende Gebaren des Volkes zu reglementieren oder gar zu verbieten. Mit
Beginn der Gegenreformation und der Ankunft der Jesuiten im Jahre 1574 wurde
das brauchtümliche Über-die-Stränge-Schlagen, vor allem das Verbutzen, das
Verkleiden und Maskentragen, unter Androhung drakonischer Strafen verboten.

Angesichts des Kampfes der Stadtoberen gegen die Fastnacht mutet es befremdlich

an, dass gerade jene, die sich für die Abschaffung des fastnächtlichen
Mummenschanzes stark machten, selber solchen vorführten - allerdings im Gewand fast-

14 Für die folgenden Angaben vgl. Kap. 2 und 3 in: Heidy Greco-Kaufmann: Vor rechten lütten ist

guot schimpfen. Der Luzerner Marcolfus und das Schweizer Fastnachtspiel des 16. Jahrhunderts,
Bern 1994 (Deutsche Literatur von den Anfängen bis 1700, hg. von Alois M. Haas).

60



nächtlicher Theaterspiele. In den Luzerner Fastnachtspielen tummeln sich die

verpönten Böögen, allen voran die Bauern, Narren und als Frauen verkleidete Männer
und frönen den sonst verbotenen närrischen Tänzen und Spässen. In derber Sprache

und mit unzimperlichen Gebärden wird fastnächtliches Lebensgefühl, Fress-
und Saufgelage, sexuelle Freizügigkeit und Prügeleien, in Szene gesetzt. Die
Absicht, die hinter solchen Aufführungen steckt, die gut und gerne einen Tag dauern
konnten, ist leicht zu durchschauen: Das obrigkeitlich organisierte Fastnachtspektakel

sollte bürgerlich-gezähmter Ersatz für das wilde gougkelwäsen, das
volkstümliche Fastnachts- und Maskentreiben, sein. Zudem diente das Fastnachtspiel
der Unterhaltung von auswärtigen Gästen und Untertanen, mit denen man sich

gut stellen wollte. Mit der Zeit bekamen die Spiele aber einen penetrant er-
zieherisch-moralisierenden Unterton und bald überwucherten die didaktischen
und politisch-propagandistischen Absichten die Unterhaltungsfunktion. Mit dem
«Convivii Process» scheint der Höhepunkt dieser Entwicklung erreicht, denn mit
äusserster Kompromisslosigkeit wird mit Tod und Höllenstrafe bedroht, wer nicht
Abstand nimmt von Völlerei, Glücksspiel, Tanz und unsittlichem Tun. Drastisch
führt Cysat auch die ökonomischen Folgen des liederlichen Lebenswandels vor:
Edelmann, Bürger und Bauern verlieren ihr Hab und Gut, Familien müssen betteln

gehen, werden armengenössig und fallen somit der Gesellschaft zur Last.
Brauchtümliche Feste und ausgedehntes Zechen und Feiern im Wirtshaus locken
zudem Gaukler, Zigeuner und Spielleute an, fahrendes Gesindel, das den Bürgern

das Geld aus der Tasche zieht. Für die Unterstützung echter Bedürftiger wie
Bettler und arme Schüler bleibt dann nichts mehr übrig. Dass Cysat so
eindringlich vor der Schädlichkeit des Lotterlebens warnt, hat einen durchaus realen

Hintergrund: als Mitglied der Regierung war er ständig mit dem Problem
der Armut und des Bettelwesens konfrontiert und selbst aktiv beteiligt an der

Organisation des Fürsorgewesens, das unter anderem eine geordnete Almosenvergabe

und Abwehrmassnahmen fremder Bettler vorsah. Daher hatte das cysat -
sche Schauspiel auch die Funktion, die Anliegen der Armenfürsorge publik zu
machen und Missbräuche zu verhindern, die eine Zunahme der Bedürftigen nach
sich ziehen.

Ebenso unerbittlich, wie Cysat gegen Völlerei, Spiel- und Trunksucht zu Felde

zog, wandte er sich gegen unmoralisches Treiben, heimliche Zusammenkünfte
der Geschlechter, Unzucht und Kuppelei. Zwar vermeldete Cysat im Jahre 1580

die Schliessung des letzten öffentlichen Frauenhauses15, doch konnte nicht verhindert

werden, dass die Prostitution heimlich weiter florierte (Abb. 7); die ausführlichen

Szenen mit der Kupplerin und den ihr ergebenen Dienstmägden im «Convivii

Process» legen davon ein beredtes Zeugnis ab. Die im Fastnachtspiel
verkündete Botschaft ist überdeutlich: Anstiftung zur Unzucht wird mit ewiger
Verdammung bezahlt. Die Warnung gilt aber nicht nur den Prostituierten und ihren
Freiern, auch die Hausväter werden ermahnt, ihr Gesinde in strenger Zucht zu

15 Vgl. Renward Cysat: Collectanea Chronica und Denkwürdige Sachen pro Chronica Lucernensi et
Helvetiae, hg. von Joseph Schmid, Bd. 1, 2. Teil, Luzern 1969 (Quellen und Forschungen zur
Kulturgeschichte von Luzern und der Innerschweiz Bd. 4.2), S. 671 f.

61



xr ',;¦¦-

..¦; -WrS '::'; ..:¦

:

¦•4a.»'

»x

J^;*,
-'5ä.-•'

y*»XÌXXXS' ..«fi
VfX^XXXX' Xl

.'..— XX
Ä-

a4tó. 7
7.5SO vermeldete Cysat die Schliessung des öffentlichen

Frauenhauses. Damit war allerdings das

Kuppeleiwesen in Luzern nicht aus der Welt
geschafft, es gedieh vielmehr heimlich weiter, wie
die Szenen mit der Zamendeckerin im «Convivii
Process» verraten. Sandsteinfigur eines Luzerner
Frauenhauses (16. Jh.). Das Hochhalten des

Rockes mit der linken Hand ist deutlich erkennbar.

(Historisches Museum Luzern, Foto F 1005;
U. Butler, Luzern i

halten und keinerlei brauchtümliche
Zusammenkünfte zu dulden. Cysat ruft
in seinem Schauspiel auf zu rigoroser
Sittenstrenge, Sozialkontrolle und
Disziplinierung.

Ein weiterer Kritikpunkt, der im
Schauspiel mehrmals angesprochen
wird, ist der Verstoss gegen die

Ständeordnung. Cysats Schelte gilt dabei
einerseits den jungen Prassern, die sich
nicht mehr mit den ihnen zustehenden

Speisen und Getränken begnügen,
sondern sich an möglichst fremdländischen

«Herrenspeisen» delektieren wollen,
anderseits den Mägden vom Land, die
sich wie adelige Frauen kleiden und
ernähren wollen. Auch hier wird
jenen, die sich nicht an die von Gott
eingesetzte Ordnung halten wollen, mit
den strengsten jenseitigen Strafen
gedroht. Das Insistieren auf der streng
hierarchisch gegliederten alten
Ständeordnung darf auch als Abwehr von
reformatorischem und täuferischem

Gedankengut, das die Gleichheit der
Menschen vor Gott predigte, verstanden

werden. Das Schauspiel hatte demnach

auch die Funktion, die Autorität
der Luzerner Obrigkeit zu befestigen
und die Gültigkeit der katholischen
Herrschaftsverhältnisse zu demonstrie-

Das letzte von der städtischen Obrigkeit auf dem Weinmarkt inszenierte
Fastnachtspiel präsentiert sich als Summe der noch mittelalterlich geprägten Spielpraxis:

es verschmilzt alle Luzerner Theatertraditionen wie Fastnacht-, Oster- und
Weltgerichtsspiel und amalgamiert auch Motive der lehrhaften Narrenliteratur, der
Totentanztradition, sowie der Tugend- und Lasterlehre zu einer gattungssprengen-
den Grossform von barocker Fülle. Am Ende des 16. Jahrhunderts wird die
sinnenfreudige Lebensweise als Teufelswerk gebrandmarkt, Moraldidaxe, Memento
Mori und ein eindringlicher Aufruf zu Metanoia, Beichte und Busse bestimmen den
Ton des fastnächtlichen Spektakels.

Anschrift der Verfasserin:
Dr. phil. Heidy Greco-Kaufmann, Winkelstrasse 14, 6048 Horw

62


	Renward Cysats "Convivii Process" 1593 : ein Luzerner Fastnachtspiel

