Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 151 (1998)

Artikel: Das spatgotische Messgewand von Ruswil mit Bezug auf die
Apokalyptik im Buch Daniel : eine Interpretation

Autor: Lussi, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das spitgotische Messgewand von Ruswil
mit Bezug auf die Apokalyptik
im Buch Daniel

Eine Interpretation

Kurt Lussi, Ruswil

Die im Kanton Luzern gelegene Pfarrei Ruswil besitzt einen reichen und wert-
vollen Bestand an historischen Paramenten. Das wohl Kostbarste ist ein im 18. Jahr-
hundert auf eine neue Kasel tibertragenes, von einem spatgotischen Messgewand
stammendes Astkreuz mit Reliefstickerei. Das griine Kreuz mit den roten Schnitt-
stellen steht auf einem stilisierten Felsen mit Totenkopf. Die Stickerei, von der sich
nur das Haupt des Gekreuzigten im Originalzustand erhalten hat, stammt aus dem
15. Jahrhundert. Fiir diese Datierung sprechen nicht nur Stil, Material und Herstel-
lungstechnik, sondern auch die spirituellen Beweggriinde, die zu dieser Form der
Darstellung gefiihrt haben (Abbildung 1). Zu vergleichen ist das Kreuz mit dem so-
genannten Zwingli Messgewand im Kloster Engelberg und einem Kaselkreuz aus
dem Basler Miinster (jetzt im Historischen Museum). Nach Adolf Reinle ist es — mit
Ausnahme des Ulrichsmessgewandes in Luthern — das einzige mittelalterliche Pa-
rament im Kanton Luzern.!

Das auffallendste an diesem Messgewand ist das Astkreuz. Die Stickerei zeigt
nicht das gewohnte Kreuz Christi, sondern einen kreuzférmigen Baum, dessen
Aste gestutzt sind. Heilsgeschichtlich nimmt diese Darstellung Bezug auf einen im
Buch Daniel geschilderten Traum des babylonischen Kénigs Nebukadnezzar. Das
in verschiedenen Sprachen abgefasste Buch Daniel berichtet zunichst, wie im Zu-
sammenhang mit der Belagerung Jerusalems durch den Konig von Babel, Nebu-
kadnezzar, vornehme Juden, darunter auch Daniel und seine drei Gefdhrten, nach
Babylonien verschleppt und dort im Geiste der heidnischen Weltmacht erzogen
werden. Die Schrift erzihlt sodann, wie Daniel und seine Freunde dem ange-
stammten Glauben ihrer Viter treu bleiben und sich in der Diaspora allen Verfol-

' Adolf Reinle: Die Kunstdenkmiler der Schweiz, Bd. IV, Das Amt Sursee, 1956, S. 340.

165



gungen zum Trotz beispielhaft bewihren. Als Empfianger und Deuter géttlicher
Offenbarungen gibt Daniel im vierten Kapitel Aufschluss iiber den Gang der Welt-
geschichte und ihre Vollendung in der Konigsherrschaft Gottes. Der Bericht erzihlt
danach von drei weiteren Offenbarungen, die das Schicksal des jidischen Volkes
vom Exil in Babylonien bis zur Verfolgung der Juden in der Zeit des syrischen Ko-
nigs Antiochus IV. Epiphanes (175-164 v. Chr.) betreffen. Literarisch gehort das
Buch Daniel zur Apokalyptik. Man versteht darunter die biblischen Offenbarun-
gen, die sich mit der himmlischen Welt und der Erschliessung der gottlichen Ge-
heimnisse im Hinblick auf das Weltende beschiftigen.

Nebukadnezzars Traum vom stolzen Baum schildert eine Vision des babyloni-
schen Konigs, einen Endzeittraum, der den Herrscher zutiefst in Angst versetzte.
Das Bild von einem michtigen Baum, der gefillt und dessen Aste von einem himm-
lischen Wichter abgeschlagen werden, ist in Daniel 4,7 ff. wiedergegeben. Vergeb-
lich beauftragte Nebukadnezzar, die besten Wahrsager, Zeichendeuter und Astrolo-
gen Babyloniens thm den Traum zu deuten. Zuletzt kam Daniel und sagte: «Der
Baum bist du selbst. Deine Grosse reicht bis in den Himmel und deine Macht bis ans
Ende der Welt. Das Fillen des Baumes bedeutet, dass du aus der Gemeinschaft der
Menschen verstossen wirst. So vergeht die Zeit, bis du erkennst, dass nur der Hoch-
ste iiber die Menschheit gebietet.» Im Traum, offenbart Daniel dem Konig weiter,
bleiben die Wurzeln im Erdreich: «Das ist ein Hinweis auf deine Herrschaft. Sie
bleibt erhalten, wenn du anerkennst, dass nur der Himmel {iber alles die Macht hat.»

Wie in der Vision des K6nigs, die im Rahmen der iibergeordneten Glaubensaus-
sage die Bedeutung eines Gleichnisses erlangt, hat auch in der christlichen Kunst die
in den Himmel hineinwachsende Gestalt des Baumes eine symbolische Bedeutung.
Mit seiner immer wieder erneuerten Lebenskraft versinnbildlicht der Baum den
bestindigen Sieg des Lebens tiber den Tod, den Triumph des Guten iiber das Bose.
Sein Werden und Vergehen im Jahreslauf, der Blitterreichtum und die Bliiten im
Friihling, dann das allmihliche Reifen der Friichte im Herbst und die Riickkehr zu
offenbarem Abgestorbensein im Winter, all das birgt viele Analogien zum Leben
und Sterben des Menschen. Im Brief des Judas, der vor Gottlosigkeit, ausschwei-
fendem Leben und Irrlehren warnt, werden der Siinde verfallene Menschen mit
Baumen verglichen, die im Herbst keine Friichte tragen und zweimal verdorrt und
entwurzelt sind (Judas 12). In diesem Gleichnis verbirgt sich, wie in Nebukadnez-
zars Traum, das Motiv des Lebensbaumes, von dem in der Bibel mehrfach die Rede
ist. Im Buch Genesis, das von der Entstehung der Welt, der Menschheit und des
Volkes Israel handelt, heisst es: «Gott, der Herr, liess aus dem Ackerboden allerlei
Biume wachsen, verlockend anzusehen und mit kostlichen Friichten, in der Mitte
des Gartens aber den Baum des Lebens und den Baum der Erkenntnis von Gut und
Bose» (Genesis 2,9). In der mittelalterlichen Kunst begegnet uns der Lebensbaum
nicht nur bei Darstellungen des Paradiesbaumes oder des Kreuzes Christi (das nach
der Legende aus dem Lebensbaum gezimmert sein soll), sondern auch, wie bei

Abb. 1:
Barocke Kasel mit spétgotischem Astkreuz, Ende 15. Jabrbundert (Kirchenschatz Ruswil).

166






Abb. 2:

Baum des Todes und des Le-
bens. Aus dem Salzburger
Missale, entstanden zwischen
1482 und 1489 in Regensburg
(Bayrische  Staatsbibliothek,

uxa_"_m.habx\u@%«\"ﬁ

R o sl I A . Miinchen).

Heinrich Seuses Sinnbild vom «kostlichen Rosenbaum zeitlichen Leidens», auch
bei ins Bild gesetzten Visionen (Abbildungen 2 und 3).

Der Lebensbaum kann bei den verschiedenen Bildern des Alten und Neuen Tes-
taments auch ein Hinweis sein auf den fortwahrend giiltigen Heilswillen Gottes.
Der in den Himmel hineinragende Baum, dessen Wurzeln sich in die Unterwelt
erstrecken, reprisentiert das Zentrum einer aus dem irdischen Tod im Himmel neu
erblithenden Welt. Diesem Gedanken ist die Vorstellung vom Kreuz Christi als
Lebensbaum zuzuordnen, das nach der Offenbarung des Johannes der endgiiltige
Mittelpunkt neuen Lebens sein wird. Auf einem um 1860 beim Verlagshaus Benzi-
ger in Einsiedeln gedruckten Missionsandenken steht der Leitsatz: «Alsdann starb
der Tod, da das Leben am Kreuzholz starb.» Der (Lebens-)Baum steht hier fiir den
Sieg des Lebens iiber den Tod, und das Astkreuz auf unserem Messgewand ist fol-
gerichtig der Baum des Lebens und ein Symbol der Erldsung. Sie wird jenen zuteil,
die das Bose tiberwinden und Busse tun. Darum endet in Daniel 4,24 die Deutung
mit dem Rat an den babylonischen Konig Nebukadnezzar: «Losche deine Siinden
aus durch rechtes Tun, tilge deine Vergehen, indem du Erbarmen hast mit den Ar-
men. Dann mag dein Gliick vielleicht von Dauer sein.» Unmissverstindlich nimmt
in Offenbarung 22,14 die Mahnung zu Umkehr und Busse auf diesen Text Bezug,
wenn es heisst: «Selig, wer sein Gewand wischt. Er hat Anteil am Baum des Lebens,
und er wird durch die Tore in die Stadt (den Himmel) eintreten.»

168



Abb. 3
Kostlicher Rosenbaum zeitlichen Leidens. Kolorierter Holzschnitt von Anton Sorg, Augsburg 1482
(Sammlung E.).

169




Abb. 4:

Kreuzigungsszene aus dem
Psalterfragment von Arundel,
England, friihes 14. Jahrhun-
dert (Britisches Museum, Lon-
don).

Eine weit tiber den korperlichen Tod hinausgehende symbolische Bedeutung hat
auch der Schidel am Fuss des Gekreuzigten. Er weist auf die Legende, nach der das
Kreuz Christ iiber dem Grab Adams aufgerichtet wurde. Der Schidel kniipft
an der Symbolik des Lebensbaumes an, denn Adam ist das Sinnbild des «ersten»
Menschen, der mit Vernunft, Gewissen, Freiheit, Verantwortung und Selbstindig-
keit ausgestattet ist, wobei der «erste» und der «zweite» im iibertragenen Sinne zu
verstehen ist. Weil der Mensch so michtig wie Gott sein wollte, missbrauchte er die
Freiheit und verweigerte jede Form der gehorsamen Bindung an die Gesetze Got-
tes. Damit ist, wie in Nebukadnezzars Vision, der Weg in den durch den Schidel
symbolisierten ewigen (spirituellen) Tod vorgezeichnet, der nur durch den Opfer-
tod Christi am Kreuz und die Auferstehung in eine neue Existenz miinden kann.
Auf einigen Darstellungen wird der Schidel Adams deshalb vom Blut Christi
bespritzt und zu neuem Leben erweckt. Eindriicklich kommt diese Symbolik auf
einem Psalterfragment von Arundel, England, zum Ausdruck (Abbildung 4): Zu
Fiissen des Kreuzes erhebt sich Adam aus dem Grab, 6ffnet die Augen und fangt

170



das Blut Christi auf. Die Verbindung von Schidel und Kreuz, vom Tod des alten
(ersten) und der Auferstehung des neuen (zweiten) Menschen bezieht sich auf eine
Stelle im Brief des Paulus an die Romer, in dem es heisst: «Unser alter Mensch
wurde mitgekreuzigt, damit der von der Siinde beherrschte Leib vernichtet werde
und wir nicht Sklaven der Siinde bleiben» (Romer 6,6).

Die gleiche Botschaft driicken auch die Bilder von der Taufe Jesu im Jordan aus.
In der Taufe bewirkt das Wasser die Reinigung von den Stinden durch symbolisches
Sterben und Auferstehen (vgl. Romer 6,3—11). In der barocken Pfarrkirche der Ge-
meinde Ruswil wird die nach einem Vorbild in St. Peter in Rom gefertigte Szene der
Taufe Jesu von einem Bild des Erzengels Michael {iberragt, das wiederum Bezug
nimmt auf das in Daniel 12,1-2 geschilderte Endgericht, in dem die Gerechten am
Baum des Lebens Anteil haben werden, wihrend die andern zur ewigen Verdamm-
nis verurteilt sind: «In jener Zeit tritt Michael auf, der grosse Engelstiirst, der fiir die
Sithne deines Volkes eintritt. Dann kommt eine Zeit der Not, wie noch keine da war,
seit es Volker gibt. Doch dein Volk wird in jener Zeit gerettet, jeder, der im Buch
verzeichnet ist. Von denen, die im Land des Staubes schlafen, werden viele erwa-
chen, die einen zum ewigen Leben, die andern zur Schmach, zur ewigen Abscheu
(Daniel 12, 1-2). Im Traum des Nebukadnezzar ist folglich die Uberzeugung zu se-
hen, dass Gott jederzeit den gesamten Verlauf der Weltgeschichte fest in der Hand
hat, selbst dann, wenn das Volk Gottes unterjocht wird und keine beherrschende
Rolle mehr inne hat. In den Augenblicken, in denen seine Getreuen aufgerieben zu
werden drohen, offenbart Gott seine endzeitliche Konigsherrschaft, wie sie in der
Schedelschen Weltchronik von 1493 so dramatisch zum Ausdruck kommt (Abbil-
dung 5).

Die heilsgeschichtliche Bedeutung des Astkreuzes auf dem mittelalterlichen
Messgewand von Ruswil, sein Hinweis auf die Apokalyptik im Buch Daniel und
die Scheidung der Menschen in Gerechte und Verdammte, das entspricht dem von
biblischen Endzeiterwartungen gepragten Weltbild an der Wende des 15. zum 16.
Jahrhunderts. Diese Epoche war geprigt von Orientierungslosigkeit, geistigem Zer-
fall und religioser Verflachung, wie sie Sebastian Brant in seinem 1494 in Basel er-
schienenen «Narrenschiff» so trefflich schildert: «Die Welt in Uppigkeit ist blind,
viel Narren, wenig Weise sind», beklagt darin der Verfasser und warnt zugleich:
«Viel sind berufen zum Mahl der Nacht, wenig erwihlt, nimm dich in acht!»* An-
gesichts dieses moralisch-religiésen Zerfalls schien selbst Luther von einem baldi-
gen Weltende tiberzeugt gewesen zu sein. In seiner «Vermahnung zum Gebet wider
die Tirken» schreibt er (1541): «Dessen bin ich mir gewiss: Wenn sich die Welt nicht
bessert, sondern so immerfort in allerlet Mutwillen zunehmen sollte, so muss es den
letzten Bruch brechen, und ich habe auch bei solchem Treiben keinen anderen Trost
noch Hoffnung, als dass der Jiingste Tag vor der Tiir sei; denn es tiberschligt sich
allzu sehr, dass Gott es nicht linger wird dulden konnen (...).»*

2 Zitate nach: Sebastian Brant, Das Narrenschiff. Ausgabe Stuttgart 1988.

*  Zitiert nach: Michael Bischoff, Himmels Zeichen. Eine bildreiche Kunde von Aberglauben und
Angsten. Nordlingen 1986, S. 38.

171



Luthers eindringliche Mahnung in Zeiten der Not und Bedringnis und sein Auf-
ruf zu Busse und Umkehr ist auch die Botschaft unseres Messgewandes. Doch ent-
gegen der damals umgehenden Angst vor dem bevorstehenden Endgericht ist hier
der Hinweis auf das Jiingste Gericht kein Grund zu Verzweiflung und Resignation,
im Gegenteil. Im Messgewand offenbaren sich die biblischen Apokalypsen in einer
lebensbejahenden und hoffnungsvollen Dimension, die durch das Griin des Ge-
wandes bestirkt wird. Griin ist die vermittelnde und beruhigende Farbe der Hoff-
nung und der Auferstehungserwartung. Als Werkzeug der Erneuerung des Men-
schengeschlechts malten die Kiinstler des Mittelalters das Kreuz Christi griin,
weswegen Griin auch die Farbe des fir die Gerechten zu erwartenden Paradieses
sein kann. Das von Hoffnung dominierte spitgotische Astkreuz des Messgewandes
ist aus diesem Grund nicht nur als Mahnung an das Endgericht zu verstehen. Es ist
auch ein Hinweis auf das Paradies der Erlosten, das durch irdisches Leiden erreicht
wird. «Leidens sol er tragen vil der gottes freuntschaft haben will» heisst es auf ei-
nem Spruchband des oben erwihnten Holzschnitts von Anton Sorg (Abbildung 3).

Die starke Betonung des Passionalen unseres Messgewandes und sein Hinweis
auf das Endgericht schaffen auch Raum fiir Uberlegungen in bezug auf Gemein-
samkeiten zwischen Reformation und Gegenreformation. Die Reformation hat die
Kirchen zwar von uiberfliissigem Ballast und Missstinden befreit. Doch der Bilder-
sturm wiitete in einem Ausmass, dass selbst die puritanischen Calvinisten und
Zwinglianer ithren Gldubigen Konzessionen einriumen mussten, um den Kirchen
und der Gottesdienstgestaltung wenigstens etwas an Feierlichkeit zuriickzugeben.
Selbst der Genfer Reformator Jean Calvin (1509-1564) sah ein, dass zumindest das
Kreuz als Zeichen fiir die Vers6hnung durch das Opfer Christi zuzulassen sei. Lu-
ther stellte ebenfalls das Opfer Christi und die Erlésung der Menschen in den Mit-
telpunkt aller Verkiindigung. Ein Gemailde von Lukas Cranach in der Stadtkirche
von Wittenberg zeigt ihn auf der Kanzel predigend; das Zentrum des Bildes wird
vom Gekreuzigten eingenommen, auf den der Reformator verweist. Aber nicht sein
fir Laien schwer verstindliches System der Kreuzestheologie gewann das zur Busse
bereite Volk fiir den Reformator, sondern die Abkehr von den Dogmen der Kirche
als Weiterentwicklung der Heiligen Schrift und die Verkiindigung der reinen Lehre,
wie sie in der Bibel steht. Glauben kann nach Luther deshalb nicht das Ergebnis
menschlicher Anstrengungen sein, sondern folgt aus der Gnade und dem Tun des
Gekreuzigten, weshalb Mystik und Ménchstheologie von den Reformatoren abge-
lehnt wurden. Wohl aus diesem Grund hat die Reformation die spatmittelalterliche
Konzentration auf die Passion und den gekreuzigten Christus noch verstirkt.

Die damit verbundenen Erfolge fithrten auch bei den Altgliubigen zu einer
umfassenden «Selbstbesinnung der Kirche auf das katholische Lebensideal durch
innere Erneuerung» (Hubert Jedin). Dieser Prozess, wie er im Konzil von Trient
(1545-1563) beschlossen wurde, ging nur schleppend voran, wie auch die Reform-
ideen des Konzils nur halbherzige Aufnahme fanden. Erst gegen Ende des 16. Jahr-

Abb. 5:
«Von dem jungsten gericht unnd ende der werlt». Illuminiertes Blatt aus der Schedelschen Weltchronik
von 1493 (Sammlung E.).

172






hunderts begann die Gegenreformation zu greifen. Wieder eingefiihrte geistliche
Ubungen, Predigt, Werke der Nichstenliebe und die Missionierung des Volkes
fuhrten zu neuen Formen der Darstellung, die eine ganzheitliche Betrachtung des
religiosen Bildes ermdglichten.

Die innerkirchliche Erneuerung zeigte sich nicht nur in den grossen Sakralbau-
ten der Stiadte und Dérfer. Auch in der Landschaft wurde das Wiedererstarken des
alten Glaubens sichtbar. Und wie bei den Neuglaubigen kniipfte auch die Gegen-
reformation an der Thematik vom Leiden und Sterben des Herrn an. Sie be-
schrinkte sich aber nicht nur auf das geschriebene und gesprochene Wort, sondern
sah auch in den Bildern eine Moglichkeit der Gottesbegegnung. Uberall entstanden
deshalb Kreuze, Kreuzwegstationen, Plastiken und Bilderfolgen, die den gesamten
Passionszyklus zum Inhalt haben. Von «Jesus wird von Pilatus verurteilt» bis zur
«Kreuzigung auf Golgatha» reicht das Passionale, das in den 6sterlichen Myste-
rienspielen und in den Karfreitagsprozessionen bis heute seinen lebendigsten Aus-

druck findet.

Anschrift des Verfassers:
Kurt Lussi, Neuenkirchstrasse 17, 6017 Ruswil.

174



	Das spätgotische Messgewand von Ruswil mit Bezug auf die Apokalyptik im Buch Daniel : eine Interpretation

