Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 149 (1996)

Artikel: Todesdarstellung in der Innerschweizer Kunst vom 14. bis 18.
Jahrhundert

Autor: Odermatt-Burgi, Regula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Todesdarstellung in der Innerschweizer
Kunst vom 14. bis 18. Jahrhundert

Regula Odermatt-Biirgi, Oberdorf

INHALTSUBERSICHT

Die Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten . . .
Die drei Lebenden und die drei Toten von Sempach- Kzrc/:zbubl 133

Einzelpaar Tod und Mensch . .

Der Tod und das Kind auf der Balustmde im Bem/acms Altdorf 13 6 Putto
mit dem Totenkopf 141 — Der Putto mit dem Totenkopf im Winkelriedhauns
von Stans 144 — Der Putto mit dem Totenkopf im Haus Hof in Zug 147 -
Der Greis und der Tod im Zurgilgenhaus in Luzern 150 — Portrits auf dem
Totenbett 158 — Portrit auf dem Totenbett von Landamman Melchior
Imfeld 161 — Portrit auf dem Totenbett der Abtissin Maria Scholastica von
Wyl 162 — Der Tod und der junge Mann in St. Antoni in Kerns 164

Der Mensch und der Tod in barocken Bildzyklen .
Tod und Totengriber in Hergiswald 166

Bilder des heilsamen Sterbens . .
Das Sterbebild von Unterschichen 1 73 Das Sterbebzld von Hztzkzrcb
176 — Das Sterbebild von Baunen 178

Einzeldarstellung des Todes .
Der Tod an der Beinhausdecke von St Mzc/mel in Zug 1 81 Dze Toten von
Schwarzenbach 183 — Der Tod und die Vier letzten Dinge von Buchrain 187

Schluss .

ABGEKURZT ZITIERTE NACHSCHLAGEWERKE

130

135

166

169

181

190

HBLS: Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz, 8 Bde. Neuenburg 1921- 1934, — Lcl: Lexi-
kon der christlichen Tkonographie. 8 Bde. Freiburg 1968—1976. — LdM: Lexikon des Mittelalters. Bd.
1 f. Ziirich 1980 ff. - LThK: Lexikon fiir Theologie und Kirche. 10 Bde. Freiburg 1957-1965. - RDK:

Realienlexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 1 ff. Stuttgart/Miinchen 1937 {f.

125



Die Prisenz des Todes und die Vielfalt von Todesdarstellungen in der Inner-
schweizer Kunst vom 16. bis 18. Jahrhundert fallen auf. Diese Epoche stand ganz
im Zeichen der Gegenreformation und der Kultur des Barock, die durchtrinkt wa-
ren von der Philosophie der Verginglichkeit alles Irdischen, vom Problem von Zeit
und Ewigkeit, von Schuld und Strafe. Die Gegenwart des Todes in Kunst und
Brauchtum ldsst sich mit gleicher Intensitit und gleicher Vielfalt auch in andern
katholischen Gegenden beobachten, etwa in Bayern und Osterreich. Sie ist der Aus-
druck eines aufs Jenseits ausgerichteten Glaubens, also primir ein religids-kirchli-
ches Phinomen. Der Kirche war die Vergegenwirtigung des Todes im Bild nicht nur
aus seelsorgerischen Griinden wichtig. Sie schiirte auch die Angst vor dem Sterben
und der Verdammnis, um ihren Einflussbereich bis ins Alltagsleben der Menschen
auszudehnen. Die ewige Seligkeit hing von zwei Faktoren ab, einerseits von den
zum Teil kiuflichen Gnadenmitteln der Kirche — Sakramente, Ablisse — anderer-
seits vom «heilsamen» Leben, was wiederum Unterordnung unter die kirchlichen
Gebote und Verbote bedeutete und durch die «meditatio mortis» geférdert wurde.
Es scheint mir problematisch, fiir die Aktualitit des Todes und die Hiufigkeit seiner
kiinstlerischen Gestaltung in der barocken Kultur der Innerschweiz primir das «alt-
tiberlieferte, in heroischen Zeiten vertiefte Todesbewusstsein» der alten Eidgenossen
verantwortlich zu machen und den ausgeprigten Armenseelenkult mit diesem be-
sonderen Todesbewusstsein in Zusammenhang zu bringen;! man ist dadurch ver-
sucht, das Thema abzuschliessen und wichtige Quellen unberiicksichtigt zu lassen.

Der Ursprung vieler Sagen und Brauche ist nicht im «Heidnischen», im «Ur-
alten» zu suchen, sondern in der christlichen Kultur und deren besondern Glau-
bens-inhalten, im Ablauf des Kirchenjahres mit seinem sich immer wiederholenden
Rhythmus von Hochfesten und Busszeiten, in der Volkspredigt und in der Exem-
pelliteratur.? Der papstliche Nuntius Francesco Bonhomini (1536-1587) bezeich-
nete zwar 1570 den innerschweizerischen Totenkult als aussergewdhnlich,’ aber er
sah in thm vor allem auch einen Kontrast zur Sittenlosigkeit, Genusssucht und Kor-
ruption von Klerus und Amtspersonen. Die agrarwirtschaftlich orientierte, lindli-
che Gesellschaft der alpinen und voralpinen Innerschweiz, deren bevolkerungspo-
litisches Regulativ und ékonomisches Uberleben unter anderem vom Solddienst
abhing, fand seine Identifikation sicher in besonderem Masse in Krieg und Hel-
denverehrung, was aber auch fiir andere Regionen mit dhnlich gelagerten Verhalt-
nissen zutreffen dirfte.

Peter Felder: Die Kunstlandschaft der Innerschweiz. Zusammenspiel von Landschaft, Geschichte
und Kunst. Luzern 1995, S. 103-104, 117; Hans-Georg Wackernagel: Die Freiheitskimpfe der al-
ten Schweizer in volkskundlicher Beleuchtung, in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde, 46,
1949/50, S. 67-89.

Bernward Deneke: Legende und Volksglaube. Untersuchungen zur Erzihlung vom Geistergottes-
dienst. Frankfurt 1958, S. 17, 107-112; Elfriede Moser-Rath: Predigtmarlein der Barockzeit. Exem-
pel, Sage, Schwank und geistliche Quellen des oberdeutschen Raumes. Berlin 1964 (Fabula; Suppl.
Serie, Reithe A: Texte; Bd. 5).

«La pieta, che usano nei suffragii dé¢ morti, & veramente essempio, rispetto a queste nostre parte», in
Nuntiaturberichte aus der Schweiz seit dem Konzil von Trient. Bearb. v. F. Steffen und H. Rein-
hardt. I. Abt., Bd. 1, Solothurn 1906, S. 7; Wilhelm Oechsli: Quellenbuch zur Schweizergeschichte,
2. verb. u. verm. Aufl., Ziirich 1901, S. 461 ff.

126



Uber die Verbreitung der Todesthemen in der mittelalterlichen Kunst der Inner-
schweiz lasst sich keine giiltige Aussage machen, da die barocke «Bauwut» die Re-
gion zwar in eine eigentliche Sakrallandschaft verwandelte, deren prachtvolle Kir-
chen die Idee der «ecclesia triumphans» verbreiteten und deren Kapellen und lokale
Wallfahrtsorte fiir die Verwurzelung des Religiosen in der Gefithlswelt der einfa-
chen, lindlichen Bevodlkerung sorgten, jedoch romanische und gotische Bausub-
stanz verschwinden liess. Zu den wenigen Zeugen des mittelalterlichen Todesbe-
wusstseins gehdren Beinhduser, wo die Massen von Knochen und Schideln als
gewaltiges Mahnmal menschlicher Verganglichkeit dienten.* Dazu kommen Dar-
stellungen wie die Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten in Sempach-
Kirchbiihl und die spitgotische Holzdecke im Beinhaus von St. Michael in Zug.

In der Kunst der nérdlichen Renaissance fillt die Vorliebe fiir das Bild des
brutalen, gemeinen, obszénen Todes auf, des profanierten Todes, der nicht in die
christliche Eschatologie eingebunden ist und keine Hoffnung auf Auferstehung
einschliesst. Unter Abstinenz jeglichen heilsgeschichtlichen Bezuges wird der Kon-
trast von blihendem Leben und stinkender Verwesung, von Erotik und Grauen ze-
lebriert, denken wir an die Darstellung von «Tod und Miadchen».> Namentlich die
Graphik der Schweizer Reisliufer Urs Graf (um 1485-1529) und Niklaus Manuel
(1525-1571) stellt das stolze Selbstbewusstsein, die Zurschaustellung von Vitalitit,
Arroganz und Potenz der Séldner der Sinnlosigkeit des Todes gegeniiber.® In der
Innerschweiz fehlen, so weit mir bekannt ist, solch krasse Formulierungen, aber es
lassen sich im 16. Jahrhundert, also vor der Bliitezeit der von den Jesuiten und Ka-
puzinern initiierten neuen Spiritualitit, iiberraschend viele Todesthemen belegen.
Sie beweisen, dass die Renaissance nicht einen Bruch, sondern eine Briicke zwi-
schen Mittelalter und Barock bildete, jedoch das mittelalterliche Gedankengut mo-
difizierte und neue Bildtypen einfiihrte, um das verinderte Verhiltnis des Men-
schen zu seinem Tod zu charakterisieren. Sie stehen einerseits weiterhin im
Einflussbereich der Kirche und dokumentieren die konfessionellen Spannungen der
Reformationszeit. Die katholische Kirche fiihlte sich gedringt, gerade im Grenzge-
biet zu den protestantischen Orten ihre Glaubensinhalte, namentlich den umstrit-
tenen Armenseelenkult, auch optisch festzuhalten, um diesen neben dem Wort auch
noch eine andere, dauernde Realitit zu verleihen, nimlich eine sichtbare Prisenz,
welche den Wahrheitsgehalt in den Augen der Glaubigen steigern sollte. Neben den
didaktischen Absichten spielte natiirlich die «propaganda fidei» gegeniiber den
neugldubigen, bilderstiirmerischen Miteidgenossen ebenfalls eine Rolle. Zu diesen
Themen im Zeichen des Fegfeuerglaubens gehoren die Darstellungen der Dankba-
ren Toten an den Winden der Beinhiuser von Baar und St. Michael in Zug in der

*  Regula Biirgi-Odermatt: Volkskundliches iiber die Beinhiuser der Innerschweiz, in: Gfr. 129/130,
1976/77,S. 183-214,

Jean Wirth: La jeune fille et la mort. Recherches sur les thémes macabres dans I’art germanique de
la Renaissance. Genéve 1979 (Haute études méiévales et modernes, 36); Gert Kaiser: Der Tod und
die schonen Frauen. Ein elementares Motiv der europiischen Kultur. Frankfurt/New York 1995.
Franz Bichtiger: Marignano. Zum Schlachtfeld von Urs Graf, in: Zeitschrift fiir Architektur und
Kunstgeschichte, 31, 1974, S. 31-54.

3

127



ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts und die Wappenscheibe von 1562 des Jakob
Fuchsberger im Kloster Muri. Etliche Beispiele von Todesmotiven in der Inner-
schweizer Kunst des 16. Jahrhunderts sind jedoch trotz Memento-mori-Charakter
Ausdruck einer neuen Profankultur, die nicht mehr allein von der Kirche, sondern
von der durch Solddienste reich und selbstbewusst gewordenen Biirgerschaft ge-
pragt wurde und daher hiufig in Privathiusern anzutreffen ist. Die durch das rasch
erworbene Geld an die Macht gelangten Personlichkeiten und Geschlechter waren
bestrebt, ihre soziale Stellung durch den Erwerb von Adelstiteln und durch eine
rege Bautatigkeit zu legitimieren. Bildzyklen grunden auf humanistischem Gedan-
kengut und verherrlichen ihre Auftraggeber durch die Darstellung von Tugenden
oder vorbildhaften Gestalten und Ereignissen aus der Antike. Holbeins Wandma-
lereien am Hertensteinhaus in Luzern (1517-1519) schufen gleich zu Anfang der
Epoche einen kiinstlerischen Hohepunkt, der unerreicht blieb, doch zeugen die
Programme der tibrigen Burgerhiuser von inhaltlich entsprechenden Intensionen.”
Von Determiniertheit des menschlichen Lebens durch iibergeordnete Michte und
der Naturnotwendigkeit des Sterbens berichten Planeten- und Lebensalterdarstel-
lungen im Zurgilgenhaus. Der aus antikem Formenschatz schopfende Topos des
Putto mit dem Totenkopf verarbeitet Einfliisse der italienischen Renaissance, und
die Portraits auf dem Totenbett demonstrieren den Willen, durch ein letztes Abbild
im Gedichtnis der kommenden Generationen prisent zu bleiben.

Die erste Hilfte des 17. Jahrhunderts war von Hungersnéten, Erdbeben, Pest, He-
xenwahn und sozialen Unruhen gekennzeichnet, welche zusitzlich Nihrboden fir
endzeitliche Stimmungen bildeten. Es war zugleich die Zeit der Konsolidierung der
Gegenreformation im strengen, asketischen Geist des Karl Borromius. Die Verging-
lichkeitsthemen banden sich wieder verstirkt in den kirchlichen Kontext ein. Nach der
Jahrhundertmitte, nach dem katholischen Sieg im Villmergerkrieg von 1656, wuchs das
Selbstbewusstsein der Innerschweizer und fand ihren adiquaten Ausdruck in der
glanzvollen Kultur des Barock,® der vor allem durch die Jesuiten initiiert und getragen
wurde. Der Eliteorden des Papstes war 1574 auf Betreiben des Patriziats nach Luzern
gekommen, griindete 1577 ein Kollegium als Ausbildungsstitte fiir die Geistlichkeit
und liess die Region zum Bollwerk des Katholizismus werden. Mit allen Mitteln — Wort
und Schrift, bildender Kunst und Theater — verkiindeten die Jesuiten die Heilsbot-
schaft, den Glanz und die Macht der katholischen Kirche, aber auch ihre Visionen von
Siinde und Hollenqualen, Zeit und Ewigkeit. Prediger und Auftraggeber von kiinstle-
rischen Programmen griffen auf die reiche Exempelliteratur, die Verginglichkeitsthe-
men und Todesdarstellungen des Mittelalters zurtick. Stark vertreten sind in der In-
nerschweiz namentlich Sterbeszenen, die aus der Ars-moriendi-Tradition schopfen.

Die Totentianze des 17. und 18. Jahrhunderts zeigen die fiir diese Gattung typi-
sche Abfolge der verschiedenen Stinde. Sie umfassen «Jedermann», die ganze hier-

7 Michael Riedler: Bliitezeit der Wandmalerei in Luzern. Fresken des 16. Jahrhunderts in Luzerner
Patrizierhduser. Luzern 1978.
8  Felder (wie Anm. 1), S. 138-154.

128



archisch strukturierte Gesellschaft, bestehend aus der geistlichen und weltlichen
Obrigkeit, aus den Vertretern der lindlichen politischen Fithrungsschichten, des
Gewerbes, der Landwirtschaft. Und doch unterscheiden sie sich vom mittelalterli-
chen Vorbild. Seit dem Humanismus, seit Holbein, mischt sich der Tod ins genre-
haft inszenierte Alltagsleben der Menschen, und er behilt in der Folge — mehr oder
weniger ausgeprigt — seine Bedeutung als individuell erlebter Tod. Auch wenn die
lindlichen Totentinze der Innerschweiz — Wolhusen, Hasle, Emmetten — am Auf-
marsch zum paarweisen Schreittanz festhalten und sich damit letztlich in die Tradi-
tion der mittelalterlichen Vorldufer stellen, dussert sich ein anderes Daseinsgefiihl.
Hiufig zeichnen sich die Lebenden durch Portritziige aus, um das Sterbenmiissen
nicht nur als allgemeingiiltige Tatsache aus einer gewissen Distanz abzuhandeln,
sondern in den alltiglichen Erfahrungsbereich, die unmittelbare Gegenwart, die
vertraute Umgebung hereinzuholen. Die Bildnisse zeugen vom neuen Selbstbe-
wusstsein des Individuums, das nicht nur Anspruch auf einen persénlichen Tod er-
hebt, sondern sich durch sein Abbild im Diesseits verewigen mochte.?

Neben dem Totentanz existierte auch im Barock die Fokussierung auf ein Ein-
zelpaar, quasi das Ausleuchten oder Ausschneiden eines bestimmten Beispieles der
Einheit Tod und Mensch aus der langen Reihe der Moglichkeiten. Sie verkiindet die
Botschaft des «respice finem». Die hiufig beigegebenen Inschriften enthalten Kla-
gen iber die Verwesung des Leibes und den Verlust der Individualitit und den Auf-
ruf zur moralischen Umkehr.

Zur dramatischen oder elegisch kontemplativen Begegnung des Menschen mit
seiner Endlichkeit, seinem Tod, gesellen sich auch Einzeldarstellungen des Todes,
der sich nicht an ein gemaltes Gegeniiber wendet, sondern direkt an den Betrach-
ter. Ihm — uns also — hilt er unmissverstandlich den Spiegel der Verginglichkeit vor.
Den Eindruck der Allgegenwart des Todes verstirken gemalte, skulptierte oder
eingemauerte Schadel und Knochen, die gelaufigsten Verginglichkeitsmotive iiber-
haupt. Trotz des Memento-mori-Charakters, der ihnen weiterhin innewohnt,
degenerierten sie zum Teil zu Dekorationselementen.

Angesichts der grossen Fulle von Todesdarstellungen dringt sich eine Auswahl
auf, die — das liegt in der Natur der Sache — bis zu einem gewissen Grad subjektiv
ausfillt. Da den Totentdnzen in diesem Jahr im Rahmen einer Ausstellung des Hi-
storischen Museums Luzern zwei Publikationen gewidmet werden, beschrinke ich
mich hier auf andere, meiner Meinung nach aussagekriftige Beispiele, welche die
Vielschichtigkeit der Verginglichkeitsthemen in der Innerschweizer Kunst und
Kultur dokumentieren. Das reiche Material erfordert eine Strukturierung. An-
kniipfend an die Vielfigurigkeit des Totentanzes soll im ersten Kapitel das Aufein-
andertreffen einer Gruppe von Menschen mit einer Gruppe von Toten in der Be-
gegnung der drei Lebenden mit den drei Toten von Sempach-Kirchbiihl zur Sprache
kommen. Sie steht auch chronologisch am Anfang der innerschweizerischen
Todesikonographie.

? Regula Odermatt-Biirgi: Totentinze der Innerschweiz, in: Todesreigen — Totentanz. Die Inner-

schweiz im Bannkreis barocker Todesvorstellungen. Luzern 1996.

129



Die zahlenmissig umfangreichste zweite Abteilung umfasst jene Bildzeugnisse,
in denen ein einzelner Mensch mit der Unausweichlichkeit des Sterbenmiissens und
seinem individuellen Tod konfrontiert wird. Dies kann — wie in der Balustrade von
Altdorf oder im Topos des Putto mit dem Totenkopf — ein Kind oder wie im
Lebensalterfresko im Zurgilgenhaus in Luzern ein Greis sein. Nicht nur bei den
Portrits auf dem Totenbett des Landammann Melchior Imfeld und der Abtissin
Scholastica von Wyl in Sarnen handelt es sich um Bildnisse namhaft bekannter Per-
sonlichkeiten, sondern auch beim Fresko an der Aussenwand der Kapelle St. An-
toni in Kerns, das vermutlich den Auftraggeber, Ratsherr Heinrich Blittler, als
jungen, selbstbewussten Mann zeigt. Trotz Memento-mori-Charakter sind die ge-
nannten Beispiele nicht primir Teil der christlich eschatologischen Jenseitsvorstel-
lungen. Sie zeugen vielmehr von der an sich nicht religidsen Tatsache, dass der
Mensch unweigerlich dem Tod und der Verwesung preisgegeben ist. Andere Dar-
stellungen ordnen sich stirker in die kirchliche Heilslehre ein. Der personliche
Aspekt tritt klar hinter die didaktische Absicht zuriick. So verkorpert das Paar Tod
und Totengriber auf dem Antependium des Felixaltares in Hergiswald das Sterben
als die erste Stufe der Vier letzten Dinge. An die mittelalterliche Ars-moriendi-Tra-
dition kniipfen die Guttodbilder von Unterschichen, Hitzkirch und Bauen an.

Die dritte Gruppe verzichtet ganz auf die Darstellung des vom Tode bedrohten
Menschen. Die Gerippe wenden sich mit ihrer Botschaft direkt an den Betrachter,
sind aber oft Teil eines grosseren ikonographischen Programmes. Erwihnt werden
der Tod an der Decke des spatgotischen Beinhauses von St. Michael in Zug und die
barocken Grisaillemalereien in den Beinhdusern von Schwarzenbach und Buchrain.

DIE BEGEGNUNG DER DREI LEBENDEN MIT DEN DREI TOTEN'®

Am Anfang unserer Untersuchung steht die dlteste in der Innerschweiz erhaltene
monumentale Darstellung einer Konfrontation des Menschen mit dem Tod, die Be-
gegnung der drei Lebenden mit den drei Toten. Sie ordnet sich in jenes religiose und
kulturelle Umfeld ein, welches seit dem 14. Jahrhundert die Allgegenwart des To-
des in der Literatur und Kunst immer wieder thematisierte und neben christlich re-
ligiosen Gedanken auch erstmals den Abscheu vor der Verwesung des Leibes und
das Entsetzen tiber den Verlust der Identitat ausdriickte.!!

19 Willy Rotzler: Die Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten. Ein Beitrag zur Forschung iiber

die mittelalterlichen Verginglichkeitsdarstellungen. Winterthur 1961, (darin Sempach-Kirchbiihl, S.
103-106); Karl Kiinstle: Die Legende der drei Lebenden und der drei Toten und der Totentanz. Frei-
burg 1. Br. 1908; RDK, Bd. 4, Sp. 511-524 (Willy Rotzler); LdM, Bd. 3, 1986, Sp. 1390-1392 (H.
Sauer); Adolf Reinle: Die Kunstdenkmailer des Kantons Luzern. Bd. IV. Basel 1956, S. 103—106, Abb.;
Ute Bergmann: Kirchbiihl bei Sempach. Bern 1992 (Schweizer Kunstfiihrer), S. 10-15, 20-21.
Alois M. Haas: Tod und Jenseits in der deutschen Literatur des Mittelalters, in: Himmel, Hélle, Feg-
feuer. Das Jenseits im Mittelalter. Ziirich 1994, S. 69-78, hier S. 76-77; Alberto Tenenti: La vie et la
mort 3 travers de I’art du X Ve siecle. Paris 1952, S. 12-17, 27-32, 37—40.

11

130



Die Legende erzihlt, wie drei junge, vornchme Minner auf die Jagd ausreiten
und, meist auf einem verlassenen Friedhof, plétzlich drei von Wiirmern zerfresse-
nen, verwesenden Toten gegeniiberstehen. Die Toten beginnen zu sprechen. Sie
berichten von ihrem Leben in Hochmut und Genusssucht, weisen drastisch und
unbarmherzig auf ihren gegenwirtigen Zustand hin, auf Verfall, Gestank und Ekel,
in die jedes irdische Leben unweigerlich miindet, und ermahnen die Lebenden zur
Umbkehr. Den Kern des sich entwickelnden Gesprichs bildet die Aussage der Toten
«Quod fuimus, estis; quod sumus, eritis», «Was ihr seid, das waren wir; was wir
sind, das werdet ihr». Der Spruch stammt vermutlich aus der arabischen Dichtung
und wurde von der mittelalterlichen Literatur mit ihrer Vorliebe fiir Verganglich-
keitsthemen, fiir Gegensatzpaare wie Vita und Mors, adaptiert. Innerhalb der rei-
chen Contemptus-mundi-Literatur hat sich die Legende neben den Vado-mori-Ge-
dichten und dem zweifellos populiren Totentanz einen festen Platz gesichert. Sie
erfiillte primir eine didaktische Aufgabe. Die plétzliche Konfrontation mit dem
Tod sollte nicht nur bei den dargestellten Konigen, sondern auch beim Betrachter
einen heilsamen Schock ausldsen. Der Mensch sollte seine Begrenztheit erkennen,
tiber den Tod meditieren und bei all seinem Handeln das Ende vor Augen halten.
Trotz dieser fiir die christliche Lehre verwertbaren Aussage steht die Begegnung —
wie der Totentanz, wie das Streitgesprich des Ackermanns von Béhmen und andere
Todesbetrachtungen — zwischen profaner und religiéser Themenwelt. Es fehlt weit-
gehend eine theologische Begriindung des Todes. Das Eingebettetsein in den heils-
geschichtlichen Ablauf — beginnend mit der Siinde Adams iiber den Erlésertod
Christi bis hin zur Auferstehung und dem Jiingsten Gericht — kommt nicht in der
Darstellung an sich zum Ausdruck, sondern héchstens in seiner Stellung innerhalb
emes ikonographischen Programms, sei es nun als Illustration zum Totenofficium
in einem Stundenbuch oder als Bestandteil einer im weitesten Sinn den Vier letzten
Dingen gewidmeten Ausstattung einer Kirche wie in Sempach-Kirchbiihl. Im Ge-
gensatz zu den Totentinzen des 14. Jahrhunderts, die im Umkreis der Bettelorden,
der Seelsorge und Volkspredigt entstanden, also zum Spannungsfeld jener grossen
sozialen, wirtschaftlichen und weltanschaulichen Umwilzungen gehorten, die vor
allem vom stidtischen Biirgertum ausgingen, stammt die Begegnung der drei Le-
benden und der drei Toten aus der héfischen Kultur. Sie lisst sich in der Literatur
ansatzweise schon im 12. Jahrhundert nachweisen, ist also alter als der Totentanz.!2
Als Bildthema taucht die Legende in Frankreich in der 2. Hilfte des 13. Jahrhun-
derts auf und findet vorwiegend in der Buchmalerei und im 15. Jahrhundert durch
Holzschnitte Verbreitung. Meistens sind es Konige, die den Toten begegnen. Als
Jingling, Mann und Greis konnen sie die Lebensalter charakterisieren, als Vertre-
ter dreter verschiedener Rangstufen des Adels auch eine abgekiirzte Standesfolge.
Im 15. Jahrhundert gewinnt die Darstellung an dramatischer Bewegung und rium-
licher Tiefe. Das zentrale Motiv des Gesprichs tritt zuriick oder verschwindet zum
Teil ganz, die Lebenden ergreifen die Flucht, die Toten werden zu bewaffneten Ver-
folgern. Neben diesem franzdsischen Typus, der nach England, Deutschland und

12 Die daraus gefolgerte Annahme der ilteren Forschung, der Totentanz habe sich aus der Begegnung
der drei Lebenden mit den drei Toten entwickelt, ist lingst widerlegt.

131



Sempach, St. Martin auf Kirchbiibl. Die drei Lebenden und die drei Toten. Wandmalerei im Schiff. Um
1300/1310.

der Schweiz ausgestrahlt hat, existiert noch ein italienischer und Mischformen von
beiden. Die italienische Variante zeigt die drei Toten als Leichen im Grab, das Ge-
sprach mit den erschauernden Lebenden tibernimmt ein Einsiedler.

Es scheint, dass die aus hofisch franzésischen Kreisen stammende Begegnung im
deutschsprachigen Raum nicht im gleichen Mass Wurzeln fasste wie der Totentanz,
der in unserer Region vor allem zur Zeit der Gegenreformation eine auffallende Po-
pularitdt erreichte und als bildgewordene Volkspredigt gezielt fiir seelsorgerische
Zwecke eingesetzt wurde. Das Thema der drei Lebenden und der drei Toten ist da-
gegen nicht mehr anzutreffen. Es lassen sich hochstens gewisse formale Anleihen in
andern ikonographischen Zusammenhingen nachweisen, so etwa das Fluchtmotiv
der drei Reiter in der Darstellung der helfenden Toten in der Wappenscheibe von
Jakob Fuchsberger von 1562 im Kreuzgang von Muri.!> In den tiberaus zahlreichen

3 Bernhard Anderes: Glasmalerei im Kreuzgang Muri. Kabinettscheiben der Renaissance. Bern 1974,

Taf. 11.

132



Abb. 2:
Sempach, St. Martin auf Kirchbiihl. Der Tod als Schnitter. Wandmalerei im Schiff. Um 1300/1310.

illustrierten religiosen Emblem- und Erbauungsbiichern des 17. und 18. Jahrhun-
derts mit ihrer Fulle an Verganglichkeitsmetaphern und Todesbildern bin ich dem
Topos nicht begegnet, obwohl die «meditatio mortis» omniprisent ist.

Die drei Lebenden und die drei Toten von Sempach-Kirchbiihl

Zu den iltesten monumentalen Darstellungen der Begegnung der drei Lebenden
mit den drei Toten ausserhalb Frankreichs gehort das Fresko im vollstindig ausge-
malten romanischen Langhaus der Kirche Sempach-Kirchbiihl. Die nur als Frag-
mente erhaltenen, hochgotischen Wandbilder entstanden um 1300-1310. Sie stam-
men also aus der Zeit der berithmten Manesse-Liederhandschrift und sind wie diese
von einer verfeinerten, hofischen Kultur geprigt. Der Verlust der urspriinglichen
Farbgebung und Oberflichengestaltung erschwert eine giiltige qualitative Wertung,
doch zeugen die tiberlieferten Konturen von der Eleganz der Linienfihrung. Die
Tkonographie steht, so weit sich das noch feststellen lisst, im Zeichen der christli-

153



chen Heilslehre. Das Leben und die Erlosertat des Gottessohnes relativieren die
Schrecken des Weltgerichts, zu dem die Seligen und Verdammten strémen.'* Die
Verherrlichung Christi und seiner Mutter wecken Trost angesichts der Vier Letzten
Dinge, die das Sterben, Gericht, Himmel und Holle umfassen. Innerhalb dieses
Kontextes erscheint der Tod als Schnitter. Er, der alles hinmiht und die Ernte ein-
bringt, zeigt die Hinfilligkeit des menschlichen Lebens, aber auch die Naturnot-
wendigkeit des Sterbens auf besonders schlichte, eindriickliche Art. Das Bild ist in
vielen biblischen Texten vorgeprigt,'> war jedoch auch in nichtchristlichen mittel-
meerischen Kulturen bekannt.!® Ungewohnt ist in Sempach-Kirchbiihl allerdings
die Gestalt des Todes (Abb. 2). Nicht als Skelett oder Kadaver, sondern als beklei-
deter Mensch schwingt er zwischen zwei stilisierten Pflanzen schwungvoll die
Sense, den Kopf mit auffallenden Ohren dem Betrachter zugewandt. Er wirkt le-
bendiger, dynamischer als die Heiligenfiguren, die ihn flankieren.”” Hilfe vor den
Schrecken des «gachen» Todes, der keine Zeit zum Ordnen der Dinge, zu Reue und
Busse, zu einer «seligen Sterbestunde» ldsst, verspricht ein monumentales Christo-
pherusbild an der Nordwand.

Was uns besonders interessiert, ist die Darstellung der drei Lebenden und der
drei Toten an der Stidwand (Abb. 1). Die Toten rufen die Konige, aber auch den Be-
trachter auf, innezuhalten, um tiber den Lauf der Dinge und das bevorstehende
Ende nachzudenken. Die allgemein menschliche, an sich noch nicht christliche
Aussage wird durch das ikonographische Gesamtprogramm ins eschatologische
Heilsgeschehen eingebunden, das neben dem Gericht auch die Hoffnung auf Erlé-
sung einschliesst, weil Christus durch sein Leiden und seine Opfertat die Stunde
Adams getilgt und den Tod besiegt hat. Unter den drei Lebenden und den drei To-
ten zieht sich wohl nicht zufillig ein Bildband mit Passionsszenen durch: Dornen-
kronung, Christus an der Geisselsiule, vermutlich Christus vor Pilatus und unmit-
telbar unter der Begegnung die Kreuzigung.

In einem Friedhof, angedeutet durch ein Bogenmotiv, begegnen drei junge, ge-
kronte Edelleute, von denen durch den Ausbruch eines Fensters nur einer vollstin-
dig erhalten blieb, drei stehenden Toten. Der vorderste der Konige bleibt er-
schrocken stehen und erhebt mit halb tberraschter, halb abwehrender Bewegung
die Arme. Die Toten jedoch sind nicht feindlich gesinnt. Der erste scheint den
Spruch «Was ihr seid, das waren wir, was wir sind, das werdet ihr» zu zitieren. Er
deutet mit der einen Hand auf die Konige und hat die andere auf die Brust gelegt.
Das Leichentuch klemmt er mit einem Arm fest. Die beiden folgenden halten die
Totenlacken mit der einen Hand, mit der andern unterstiitzen sie ithren Sprecher mit

" Ander Nordwand gegen den Chor hin die Geburt Christi, an der Siidwand Passionsszenen. An der

Westwand und anschliessend an der Stid- und Nordwand das Weltgericht.

Hellmut Rosenfeld: Der mittelalterliche Totentanz. Entstehung-Entwicklung-Bedeutung. 2. verb.
u. verm. Aufl. K6ln/Graz 1968 (Beiheft zum Archiv fiir Kulturgeschichte, 3), S. 10-14.

Der romische Schriftsteller Statius beschreibt z. B. den Tod mit der Sense: «labuntur dulces animae.
Mors filia sororum ense metit captamque tenens fert manibus urbems», in: Statius P. Papini. Thebais.
Ed. Alfredus Klotz. 2. Aufl. Leipzig 1973 (Lib. 1, V 632, S. 33).

Stidwand; im frithen Mittelalter ist der Tod in Menschengestalt z. B. im Uta-Codex von 1002 nach-
weisbar, vergl. Rosenfeld (wie Anm. 15), S. 25-26, Abb. 7.

15

134



Gesten. Elegant und lang sind ihre Koérper, nicht Skelette, sondern Kadaver. Der
kahle Kopf ist — zhnlich wie beim Schnitter Tod — durch abstehende Ohren ge-
kennzeichnet.

Die Literatur spricht, auch im Zusammenhang mit den Totentinzen, des 6ftern
von «lebenden Toten», die zu nichtlicher Stunde aus ihren Gribern steigen, auf dem
Friedhof tanzen und die Lebenden «nachzehren», von Wiedergingern, die ihre
Schuld am Ort der Freveltat abbiissen miissen. Es scheint mir problematisch, klare
Linien zwischen den «Toten» und dem personifizierten «Tod» zu ziehen, denn letzt-
lich Gberlagern sich die beiden Aspekte. Der Tod lisst sich wohl am eindriicklichsten
durch einen Toten darstellen, sei es nun durch einen Kadaver oder ein Gerippe, und
die Toten meinen stets die grausame, unausweichliche Realitdt des Todes. Bei einer
anderen Gruppe von Verstorbenen, die in den Bildprogrammen der Innerschweiz
auftauchen, handelt es sich um Armeseelen. In zahllosen mittelalterlichen und ba-
rocken Exempeln, die auch den Stoff fiir die Volkspredigten lieferten, erscheinen sie
den Lebenden, um Zeugnis von ihren Fegfeuerqualen abzulegen, um Hilfe zu bitten
oder als dankbare Tote ithren Wohltitern in Not und Gefahr beizustehen. In einigen
Berichten, zum Beispiel vom Geistergottesdienst, sind sie dem Lebenden, der sie be-
lauscht, aber cher feindlich gesinnt. Beim Ubergang eines solchen Motivs aus der
christlichen Erzihltradition in die Volksliteratur verscharfte sich die aggressive Hal-
tung der Toten in der Regel. Das fromme Erschauern, das «fascinans» wendet sich zum
Grauen, zum «tremens».'® In der Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten
von Sempach-Kirchbiihl fehlt der feindliche Aspekt, der die Wiederginger der Sage
auszeichnet. Es fehlt auch das Flehen um Hilfe. Das Bild erfiillt die Aufgabe eines Me-
mento mori und stellt sich durch den spiegelbildlichen Effekt in die Tradition der be-
lehrenden mittelalterlichen Speculum-Literatur. «<Hoc videte speculum: hi fuere, quod
estis» verkiindet denn eine italienische Handschrift aus dem 12. Jahrhundert.

EINZELPAAR TOD UND MENSCH

Recht zahlreich sind in der Innerschweiz Darstellungen, in denen nicht eine
Gruppe von Standesvertretern, sondern ein einzelner Mensch dem Tod begegnet.
In der Wahl meiner Beispiele beriicksichtige ich weitgehend die Chronologie, be-
ginnend im 16. Jahrhundert, nehme aber auch eine thematische Gruppierung vor.
Ein erster Teil umfasst die Lebensspanne, beginnend mit dem Paar Kind und Tod
und endend mit Greis und Tod und den Bildnissen auf dem Sterbebett.

Auch der Barock kennt das Gegensatzpaar Mensch und Tod. Der Lebende weist
meistens Portritziige auf, und das Sterben steht in einem tibergeordneten, religi6-
sen Rahmen. Die didaktische Aussage betont die Bedeutung der Vier letzten Dinge,
das heilsame Leben und das oft dargestellte heilsame Sterben.

¥ Mathilde Hain, Arme Seelen und helfende Tote. Fine Studie zum Bedeutungswandel der Legende,
in: Rheinisches Jahrbuch fiir Volkskunde, 9, 1958, S. 54-65.

135



Der Tod und das Kind auf der Balustrade im Beinhaus Altdorf?

Das Beinhaus von Altdorf, errichtet 1596, ist ein zweistockiger Bau, der im Ge-
gensatz zu den Ossuarien von Schwyz und Stans beide Geschosse mit einer durch-
gehenden Offnung an der Giebelseite verbindet. Die obere Kapelle ist durch ein
Portal vom Friedhof her zuginglich, die untere durch einen kleinen Eingang auf
halber Hohe zwischen den beiden Riumen, doch ist der Blick von dieser Tiir aus
auf den oberen Kultraum durch eine Renaissance-Balustrade verwehrt (Abb. 3).
Thr flaches Mittelstiick enthalt die seit den mittelalterlichen Totentinzen bekannte
Inschrift:

HIE.RICHT.GOT.NACH.DEM.RECHTEN
DIE.HERREN.LIGENT.BY.DENN.KNECHTEN?

Der Tod tritt als Gleichmacher auf, als Drohung oder Mahnung an die Reichen
und Michtigen. Der Spruch betont den Verlust der Individualitit im Tod, enthilt
aber auch ein sozialkritisches Element, eine Gleichheitsforderung, die von der hier-
archisch strukturierten kirchlichen und weltlichen Autoritat stets bekdmpft und er-
folgreich uminterpretiert wurde: Gleichheit ja, aber erst nach dem Tod, erst im Jen-
seits.”® Verse gleichen Inhalts begegnen in der Innerschweiz auch im Beinhaus von
Stans oder am Wandgemilde der Kapelle St. Antoni in Kerns.?!

Die eigentliche Schauseite der Balustrade bildet den hinteren Abschluss des obe-
ren Kapellenraumes. Sie besteht aus seitlichen Eckpfosten mit flachen Reliefs, einer
durchbrochenen Schranke und einem kompakten Mittelteil, der die Stifterinschrift
enthilt. Oben im gesprengten Giebel erhebt sich eine Freiplastik, den Tod und das
Kind darstellend. Die Reliefs der leicht vorspringenden Eckpfosten, welche die Ver-
ankerung zur Wand bilden, stellen Obstgehinge dar, die durch ein Band an einem
Ring befestigt sind. Ahnliche Dekorationen lassen sich gegen Ende des 16. Jahr-
hunderts recht haufig feststellen,?? doch scheinen sie hier analog zur kronenden Fi-
gurengruppe auf den Gegensatz von Vita und Mors anzuspielen. Der kompakte,
querrechteckige Mittelteil der Balustrade wird nimlich durch entsprechende Eckri-
salite begrenzt, deren Reliefs nicht mehr pralle Friichte, sondern gekreuzte Ober-
schenkelknochen und einen grinsenden Schidel mit Krone zeigen, die ebenfalls

" Dr. Helmi Gasser wird die neusten Forschungsresultate im Kunstdenkmalerband iiber Altdorf pu-

blizieren.

Vgl. den Text im Kleinbasler Totentanz: «hie rich got nach den rechten/ Die heren lige Bi den knech-
ten/ NVn mercket hie By/ Welger her oder knecht gewese si», in: Frangois Maurer: Kunstdenk-
miler des Kantons Basel-Stadt. Bd. 2. Basel 1961, S.107, Abb. 121 (Text: Rudolf Riggenbach); Wil-
helm L. Schreiber: Handbuch der Holz- und Metallschnitte des 15. Jahrhunderts. Bd.4. Neudruck
d. Ausg. 1927, Stuttgart 1969, Nr. 1894.

Gert Kaiser: Der tanzende Tod. Mittelalterliche Totentinze. Frankfurt 1983 (insel taschenbuch;
647), S. 39-46.

Vgl. etwa das Tiirgewinde im Ritterschen Palast (Jesuitenkollegium) in Luzern, 2. Stock des Licht-
hofes, Westtrakt, Abbildung in: Adolf Reinle: Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern, Bd. 2: Die
Stadt Luzern. Teil 1. Basel 1953, Abb. 234.

20

21

22

136



Abb. 3:
Altdorf, Beinhaus. Renaissancebalustrade mit Figurenpaar Tod und Kind. Datiert 1596.




durch ein Band an einen Ring gekniipft sind. Weil die ersten Menschen nach den
Friichten des verbotenen Baumes griffen, kam der Tod in die Welt; der Paradies-
baum, der Baum der Erkenntnis, wurde zum Baum des Todes, was die Kunst der
nordlichen Renaissance recht hiufig thematisierte.”? Die Gegensitze von Tod und
Leben setzen sich auch auf dem Mittelteil fort. Zwei nackte Putten oder Eroten stiit-
zen den einen Arm auf den zeittypischen Rollwerkrahmen, der die Stifterinschrift
umgibt, im andern halten sie rauchende Fiillhorner. Es handelt sich um die in der
Antike wurzelnde Verbindung von Eros und Thanatos. Das Motiv des Todesgenius
wird tiberlagert von jenem der lebensbejahenden Eroten, die durch ihr selbstbe-
wusstes Stehen und den athletischen Korperbau inhaltlich wie formal aus dem For-
menschatz der Renaissance schopfen und einen bewussten Kontrast zu den Kno-
chengehiangen bilden. Anstelle der umgekehrten, verloschenden Fackel halten sie
Fillh6rner, Symbol fiir Reichtum und Fruchtbarkeit, Attribut der Fortuna, die da-
mit ihre Gaben auf ithre Giinstlinge ausgiesst. Sie enthalten jedoch nicht Friichte und
Blumen, sondern Rauch, eines der iltesten und verbreitesten Verginglichkeitssinn-
bilder iiberhaupt.?* Die Inschrift nennt den Stifter <CASPAR ROMANYVS/ BES-
LER. DERZIT/ KILCHENVOGT VND/ BAWMEISTER DES/ GOTSHVS.
1596».%% Bessler war eine bekannte urnerische Personlichkeit: 1581-1589 Tagsat-
zungsgesandter, 1588-1591 Seckelmeister, 1592-1594 Landvogt im Thurgau, etliche
Jahre Kirchenvogt. Er starb 1607.26

Der gesprengte Giebel schafft Raum fiir die vollplastische Figurengruppe Tod
und Kind, welche ebenfalls Renaissance-Einfluss verrit. Der Tod steht majestitisch

2 Vgl. etwa den Stich von Hans Sebald Beham, datiert 1543, wo in der Krone des Baumes Schidel an-
stelle von Friichten hingen; eine Tafel der Cranach-Schule stellt den Tod hinter dem Baum dar, un-
ter dem Adam zum Genuss des Apfels verfithrt wird; auf einem Holzschnitt von Hans Sebald Be-
ham und auf einem Stich von Frans Floris verbinden sich Baum und Tod: der Korper des Todes wird
zum Stamm, seine Arme zu Asten, der Schidel taucht neben den Friichten im Laub auf. — Samuel
C. Chew: The Pilgrimage of Life. London 1962, S.1-8, Abb. 2-5. — L‘homme et la mort. Mensch
und Tod. Danses macabres de Diirer 32 Dali. Collection de 1°‘Université de Diisseldorf. Paris 1985,
S.73. - Eine interessante Verquickung des Baumes der Erkenntnis (=Baum des Todes) mit dem Le-
bensbaum zeigt eine Miniatur im Messbuch des Berthold Furtmeyr von 1481: aus den Lenden
Adams wichst der Baum, in dessen Krone sich Schidel und Kreuz, Tod und Erlésung gegeniiber-
stehen. Der Totenkopf blickt auf die nackte Eva, welche die Friichte des Todes den Menschen auf
ihrer Seite verteilt, wihrend das Kreuz gegen Maria, der zweiten Eva gewendet ist. Auch sie pfliickt
Friichte, Hostien, was eine Beziehung zur Ecclesia herstellt, und gibt sie ihren Anhingern. RDK,
Bd.1, Sp. 154, Abb. 20; vgl. auch die Glasscheibe im Beinhaus von Unterschichen, wo der Tod den
Baum fallt, der aus den Lenden Adams wichst und Schidel statt Friichte tragt. Jenny Schneider:
Glasgemilde. Katalog der Sammlung des Schweizerischen Landesmuseums. Bd. 2. Zirich 1971, S.
464; Abb. einer Broncegrabplatte von 1526 mit gekreuzten Knochen mit Schideln, die an ein Band
gekniipft sind, in: Horst Woldemar Janson: The Putto with the Death‘s Head, in: The Art Bulletin,
19, 1937, S. 423-449, hier S. 435, Abb. 25 (wieder abgedr. in: 16 Studies. New York 1983, S. 1-38).

2 Vgl. u. a. Ps 37,20; 68,3; 102,4; Hosea 13,3; Weisheit 5,14.

25 Bessler wird in den Kirchen— und Baurechnungsbiichern mehrmals als Baumeister des Beinhauses
genannt, es fehlt jedoch, soweitich feststellen konnte, jeglicher Hinweis auf die Errichtung oder Be-
zahlung der Balustrade. Da die Ausgaben sonst sorgfiltig verbucht sind, ist anzunehmen, dass es
sich nicht um einen Auftrag der Kirchgenossen, sondern um ein von der Familie Bessler gestiftetes

Erinnerungsmal handelt.
% HBLS, Bd.2, 1924, S. 211.

138



und frontal, ein Skelett, das durch einzelne Sehnen zusammengehalten wird, den
Kopf stolz erhoben, den Blick aus den leeren Augenhohlen geradeaus gerichtet. Das
eine Bein ist leicht vorgeschoben, und die Gelenke sind mit einer wahren Freude an
Plastizitdt kraftig ausgebildet. Die Gruppe wirkt im Gegensatz zu mittelalterlichen
Darstellungen geschlossen, statisch, ja architektonisch in ihrem Aufbau. Vom
Haupt, festgehalten durch eine Krone, fliesst ein Schleier bis hinunter auf den Bo-
den, nicht in der Art der flatternden Leichentiicher, die so oft die Bewegung, das
Tanzmotiv, die unheimliche Dramatik unterstreichen, sondern ruhig und stetig, als
ein Wiirdezeichen, wie wir es etwa aus dem Trionfo della morte von Clusone ken-
nen.”” Der Schleier hat hier in Altdorf wohl auch rein formal die Aufgabe, uner-
wiinschte Durchblicke und Durchbriiche zwischen Rippen und Beinen zu verhin-
dern und die kompakte Wirkung der Plastik zu wahren. Auf der einen Seite bildet
die Schaufel und die darauf stehende Sanduhr einen streng determinierten Ab-
schluss der Komposition, auf der anderen eine etwas weicher geschwungene, aber
ebenfalls klare Linie, gebildet durch den nackten Korper des Kindes und den Arm
des Todes. Horizontalen sind durch das energische Kinn, die Schultern, Rippen und
die Beckenknochen des Todes und durch die Arme des Kindes gegeben. Es hilt in
der einen Hand einen Apfel vor die Brust und streckt den anderen Arm quer hinii-
ber zum Schaufelschaft, eine Verbindung schaffend vom weichen, jungen Korper
zum harten Totengriberwerkzeug, dessen Strenge und Endgultigkeit formal durch
das michtige, knochige Bein des Todes unterstrichen wird.

Seit dem spiten Mittelalter mit seiner Vorliebe fiir Kontraste verkorpert die
Gruppe Tod und Kind eindriicklich die Grausamkeit des Todes. Obwohl die Kin-
dersterblichkeit sehr gross war, muss das Bild des Knochenmannes, der das un-
schuldige Wesen, das sein Leben nicht gelebt hat, abholt, in der Wiege ersticht oder
der Mutter entreisst, die Menschen unmittelbar beriihrt haben. Nicht immer domi-
niert dabei ein feindlicher Aspekt. In der klassischen Variante des seit der Renais-
sance verbreiteten Topos Putto mit dem Totenkopf, der zwar auch Jugend und Le-
benstiille mit dem Tod und der Leere kontrastiert, meditiert der nackte Putto in
antikisierender Pose, die nicht wild bewegtes Geschehen suggeriert, sondern ele-
gisch den Memento-mori-Gedanken in den Vordergrund stellt.?® Auch in der Pla-
stik von Altdorf fehlt der dramatische Aspekt, sie strahlt vielmehr eine gewisse
Rubhe aus, die zur Betrachtung einlids.

Als erster Bedeutungsstrang drangt sich sicher das «nascentes morimur» des an-
tiken Autors Manilius auf, die Tatsache, dass die Geburt, der Eintritt ins Leben, be-
reits der erste Schritt hin zum Tod ist. Dieser Gedanke kommt beim Putto mit dem
Totenkopf, bei Darstellungen der Lebensalter und in der barocken Erbauungslite-
ratur immer wieder vor. In Altdorf wird das «nascentes morimur» durch den maje-
stitisch, alles dominierende und ewig gegenwirtige Herrscher Tod ausgedriickt, der
seine Hand auf die Schulter des Kindes legt, das durch seinen rundlichen, gesunden

2715, Jh.; Rosenfeld (wie Anm. 15), Abb.12.

28 In der andern Variante, die nur in der nordlichen Resaissance verbreitet ist, dominiert der grausame
Aspekt des Todes; Janson (wie Anm. 23) S$.435-437, Abb. 27-28; Jean Seznec: Youth Innocence and
Death, in: Journal of the Warburg Institut, 1, 1937, S. 298-303.

139



Korper, durch seine Lieblichkeit Vitalitat symbolisiert und das zugleich einen gros-
sen Kontrast zur unheimlichen, knochigen Existenz des Todes bildet. Durch dieses
Handauflegen hat der Tod seinen Anspruch auf das junge Leben kundgetan, und
das Kind streckt sein Armchen weit aus und beriihrt die Totengriberschaufel, das
Werkzeug, mit dem ihm einst das Grab ausgehoben wird. Auch wenn das ausge-
streckte Armchen bedeuten mag, dass noch ein ganz schones Stiick Dasein zwi-
schen Geburt und Grab liegt, so ist diese Lebensspanne doch nicht endlos, sondern
nur ein winziger Bruchteil im grossen Zeit- und Weltgefiige. Diese Idee wird durch
die Sanduhr bekriftigt. Wie das Kind zwischen der Hand des Todes und der To-
tengriberschaufel, so ist der Mensch eingespannt in den Kreislauf des Werdens und
Vergehens, in die «Gleichsetzung von Anfang und Ende der Zeitlichkeit».??

Das Kind hilt — wie spater in Meglingers Totentanz — einen Apfel in der Hand,
der, wie vieles in der Sinnbildkunst, mehrdeutig ist. Wegen seiner Schénheit und
Siisse symbolisiert er seit der Antike Liebe, Fruchtbarkeit, Leben.*® Als Attribut des
Kindes bildet er in Altdorf schon rein formal durch seine schone, runde Form einen
krassen Gegensatz zum Werkzeug des Todes, zur kantigen, harten Schaufel. Der
Apfel ist in unserem Zusammenhang aber nicht nur ein Symbol des Lebens, son-
dern nach christlichen Vorstellungen auch das Sinnbild der Verlockung und des Bo-
sen. Die Bibel spricht zwar nicht von einem Apfelbaum, sondern lediglich vom
Baum der Erkenntnis,®® doch schon im Frithchristentum taucht der Apfel als ver-
botene Frucht auf, wobei das lateinische Wortspiel von «malum» fiir Apfel und das
Bgse eine Rolle gespielt haben mag. Durch ihn kam der Tod in die Welt, und in der
vom Christentum geprigten Kunst und Literatur lassen sich Verbindungen von Tod
und Apfel durch die Jahrhunderte feststellen, ja der Apfel kann auch zum Attribut
des Todes werden.?? In Altdorf ist es nicht der Tod, der diese Frucht quasi als Grund
seiner Existenz vorweist, sondern das Kind. Es nennt damit die Ursache, weshalb
der Tod so dominant hinter ihm steht, unausweichlich und allgegenwirtig: den Un-
gehorsam und die Auflehnung des Urelternpaares gegen Gott. Obwohl es selber
noch keine personliche Schuld auf sich geladen hat, ist es doch mit der Erbsiinde be-
haftet und muss deren Konsequenzen, das Sterben, auf sich nehmen.

Zu diesen heilsgeschichtlichen Beziigen kommt eine Beobachtung aus der Na-
tur, die den Apfel als Sinnbild der Verginglichkeit pridestiniert: auch wenn seine
aussere Haut noch schon und glinzend ist, kann inwendig der Prozess des Verfau-
lens schon recht weit fortgeschritten sein. In Meglingers Totentanz streckt der Tod

¥ Franz Bichtiger: Vanitas. Schicksaldeutung in der deutschen Renaissancegraphik. Ziirich 1970, S.

55-59.
30 RDK, Bd.1, Sp. 748-750 (Apfel); vgl. auch Hoheslied 2,3; 2,5; 7,9; Spriiche 25,11.
3 Genesis 2,17: «<nur vom Baum der Erkenntnis von Gut und B&se darfst du nicht essen, denn an dem
Tage, an dem du davon issest, musst du sterben.»
Vgl. etwa das franzésische Verginglichkeitsgedicht «Mors de la pomme» von 1470, dazu: Emile
Mile: L art religieux de la fin du Moyen Age en France. Paris 1949, $.378-380; der Apfel als Attri-
but des Todes, in: RDK, Bd. 1, Sp. 354, Abb. 8 («Allegorie»); gleiche Abb. in: Gert Buchheit: Der
Totentanz. Seine Entstehung und Entwicklung. Berlin 1927; RDK, Bd. 1, Sp. 750 («Apfel»).
R6m 5,12; «Wie daher durch einen einzigen Menschen die Siinde in die Welt eintrat und durch die
Siinde der Tod und so auf alle Menschen der Tod tiberging, weil alle siindigten ....»

32

33

140



dem Reiter einen Schidel hin, auf dem ein Apfel balanciert und der vom Spruch-
band umweht wird «Sic Transit Gloria Mundi». Als Allegorie des schonen Scheins
und nichtigen Seins, der Fitelkeit und Verginglichkeit begegnen wir dem Apfel in
der barocken Lyrik. So klagt Jeremias Drexel im «Vorldufer der Ewigkeit», erschie-
nen 1628, unter dem Titel «Was ist Leben»: ...«ein guldiner innwendig fauler Ap-
fel.»**

Einen Kontrast zur runden, schonen Frucht, dem Attribut des Kindes, bildet die
lange, kantige Schaufel des Todes. Im Gegensatz zu Sichel, Sense, Pfeil und Schwert
ist sie nicht biblischen Ursprungs, sondern stammt als Totengriberwerkzeug aus
dem Erfahrungsbereich des Menschen.?> In der Graphik des 15. Jahrhunderts steht
der Tod mit Schaufel und Hacke oft direkt am Grab.? Sie sind aber nicht nur Gerite
des Totengribers, auch Adam muss mit thnen zur Strafe fiir seine Stinde den Acker
bebauen. Mdglicherweise sollte die Altdorfer Sandsteinfigur an alle drei Strafen
Gottes fiir den Ungehorsam der ersten Menschen, symbolisiert durch den Apfel,
erinnern: durch das Kind an Evas Strafe «mit Schmerzen sollst du Kinder gebiren»,
durch die Schaufel an Adams Strafe «Darum soll der Ackerboden verflucht sein um
deinetwillen, mithsam sollst du dich von ihm nihren alle Tage deines Lebens ... . Im
Schweisse deines Angesichts sollst du dein Brot verzehren, bis du zum Ackerboden
wiederkehrst, von dem du genommen bist.»*” Arbeit und Schmerz werden {iber-
schattet und dominiert von der hirtesten Strafe, dem Tod.

Der Kiinstler des Werkes ist unbekannt. Der strenge Renaissance-Aufbau ohne
gotisierende Details, das manieristische Rollwerk, die trotz des flachen Reliefs krif-
tig wirkenden, sicher gestalteten Eroten und die architektonisch durchgeformte
Gliederung der Figurengruppe weisen auf einen mit italienischem Renaissance-For-
menschatz vertrauten Meister hin.

Putto mit dem Totenkopf

Das «nascentes morimur», das Bewusstsein, dass Geburt und Tod nahe beiein-
anderliegen, kommt sehr eindriicklich im Putto mit dem Totenkopf zum Aus-
druck.’® Wie im Paar Kind und Tod im mittelalterlichen Totentanz, wie in der Re-
naissance-Balustrade in Altdorf, wird hier der Anfang mit dem Ende verkniipft,

3 Herbert Breidenbach: Der Emblematiker Jeremias Drexel S.J. (1581-1638) mit einer Einfiihrung in
die Jesuitenemblematik und einer Bibliographie der Jesuiten-Emblembiicher. Diss. Univ. of Ubana,
1llinois, 1971, S. 287-288.

Laut Rosenfeld kommt der Totengriber Tod erstmals im 13. Jahrhundert in Frankreich vor und ver-

breitet sich rasch iiber ganz Europa. Rosenfeld (wie Anm. 15), S. 23-25.

%6 Schreiber (wie Anm 19), 1969, Nr. 1887, 1889, 1889a, 1890, 1891, 1892.

7 Genesis 3,16-19.

% Janson (wie Anm. 23), S. 423-449; Seznec (wie Anm. 23), S. 298-303; Friedrich Zopfl: Das schla-
fende Jesuskind mit Totenkopf und Leidenswerkzeugen, in: Volk und Volkstum, Jahrbuch fir
Volkskunde, 1, 1936, S. 147-164; Liselotte Moller: Schlaf und Tod. Ueberlegungen zu zwei Liege-
figuren des 17. Jahrhunderts, in: Festschrift fiir Erich Meyer zum sechzigsten Geburtstag. Hamburg
1959, S. 237-248; Heinz Horat (et al.): Die Wandmalereien in der Loggia, in: Das Winkelriedhaus.
Geschichte, Restaurierung, Museum. Stans 1993, S. 116-119.

35

141



Vitalitit steht dem definitiven «Aus» als einziger unverriickbarer Realitit im
menschlichen Leben gegentiber.

In diesem Bildtypus verbindet sich die antike Vorstellung des Todes als Bruder
des Schlafes mit dem lebensfrohen Putto, der im Quattrocento und spiter wieder
im Barock so beliebt war. Es existieren antike Statuen des Somnus, die ein Kind in
ganz dhnlicher Pose in einen tiefen Schlaf versunken zeigen, in jenem schwebenden
Grenzbereich zwischen Leben und Tod. Schon in der Antike bildeten Eros und
Thanatos eine Einheit, beide sind in Griberbezirken anzutreffen. Auch die Renais-
sance-Balustrade von Altdorf verschmilzt die Gestalt der Eroten mit jener des
Todesgenius. Die Bildfindung des Kindes mit dem Schidel, die ideenmissig
und formal an die antike Somnus-Thanatos-Vorstellung ankniipft, entstammt der
italienischen Frithrenaissance. Als erste bekannte Darstellung gilt eine Medaille von
1458 des Venezianers Giovanni Boldu. Sie prisentiert auf der einen Seite einen Jiing-
ling, auf der andern einen Putto in antikisierender Pose, der angesichts eines Schi-
dels in tiefes Nachsinnen versunken ist. Die »meditatio mortis» verstirkt ihren be-
lehrend moralisierenden Charakter durch den spiegelbildlichen Gegensatz von Vita
und Mors, ersetzt aber die Dramatik des mittelalterlichen Totentanzes durch eine
elegisch melancholische Betrachtung der Verginglichkeit. Dies scheint dem Zeit-
geist entsprochen zu haben. Nicht nur die Numismatik des spiteren 15. und des 16.
Jahrhunderts stellt der Personlichkeit auf der Vorderseite Schidel- und Vanitas-Mo-
tive im Sinne eines Memento mori auf der Kehrseite gegeniiber. In der gleichen Epo-
che tauchen auch die ersten isolierten Darstellungen von Schideln auf Bildnissen
oder auf den Schiebe- und Klappdeckeln der Privatportrits auf,’® auch die ersten
Blumenstriusse mit ausgesprochener Verginglichkeitsmetaphorik. Die einprig-
same Formel des Putto mit dem Totenkopf fand Eingang in die Emblematik,* ver-
breitete sich mit dem humanistischen Gedankengut auch in den Norden und traf
hier auf das im Mittelalter wurzelnde Bild des Todes, das geprigt war von der Hef-
tigkeit der Konfrontation, vom Ekel vor der Verwesung, von Gewalt und Ver-
fihrung. Zum Teil wurde das Renaissancemotiv dem eigenen Traditionsstrang an-
geglichen: man stellte nicht den sinnenden, aber lebensvollen Putto dar, sondern den
sterbenden oder toten. Bartel Beham zeigt ihn auf einem Holzschnitt von 1529, wie
er leblos in einer Art Beinhaus zwischen den Schideln liegt, der junge Korper auf-
gebliht und erbarmungslos dem Verfall preisgegeben. Meistens jedoch hilt er sich
bis zu einem gewissen Grad an die antikisierende Vorlage: das Kind ist liegend oder
halb aufgerichtet wiedergegeben, bekleidet oder nackt, den Kopf in die Hand ge-
stlitzt, bald wach und nachdenklich, bald schlafend oder tot. Vanitas-Symbole -
Sanduhr, Blumen, Rauch — und Inschriften — «hodie mihi, cras tibi» (heut an mur,
morgen an dir)*!, «nascentes morimur»** — verstirken die Verginglichkeitssym-

%% Angelica Diilberg: Privatportrits. Geschichte und Ikonologie einer Gattung im 15. und 16. Jh. Ber-

lin 1990, S. 153-163. 4

% Arthur Henkel; Albrecht Schéne: Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI. und XVIIL.
Jahrhunderts. Stuttgart 1967, Sp. 202-205, 310, 997, 1752, 1831.

1 Das Winkelriedhaus (wie Anm. 38), Abb. 95; Moller (wie Anm. 38), Abb. 7.

2 Gemilde von Jan Hemessen, vermutlich zwischen 1535 und 1540. Janson (wie Anm. 23) S. 438,
Abb. 30.

142



bolik. Hendrik Goltzius greift in seinem 1594 datierten Kupferstich, der im 17. und
18. Jahrhundert als Vorlage fur zahlreiche Abbildungen diente, wieder auf den wa-
chen, lebensfrohen Putto zuriick. Er vertieft den Eindruck von Lebensfiille und
gleichzeitiger Melancholie, indem er das Kind sich mit leichten, glinzenden, aber
ach so fragilen Seifenblasen vergniigen lisst. Schon in der Antike wird das Men-
schenleben mit einer Wasserblase verglichen, und Erasmus von Rotterdam widmet
dem «homo bulla» in seiner Sprichwortsammlung ein langes Kapitel.** In der ba-
rocken Literatur und Kunst gehoren Wasserblase und <homo bulla» zu den belieb-
testen Allegorien der Verganglichkeit.*

Der Putto mit dem Totenkopf meditiert Gber die Endlichkeit des menschlichen
Lebens. Er steht in keinem direkten Zusammenhang mit der christlichen Eschato-
logie, er ist vielmehr Ausdruck der Profankultur. Wir treffen ihn zwar auch in Sa-
kralriumen, haufiger jedoch in Privathiusern an.*® Seine Prisenz in Wohnriumen,
sein Eingehen in die lindlich bauerliche Kultur hat sicher damit zu tun, dass das
Kind, trotz antikisierender Pose und sinnbildhafter Bedeutung, dem familidren
Charakter dieser privaten Bereiche entsprach. Ahnliches geschieht dort, wo sich das
Kind zusammen mit dem Schidel ins Heilsgeschehen einordnet, beim schlafenden
Jesuskind mit den Leidenswerkzeugen, das ja geboren wurde, um die Menschen
durch seinen Opfertod zu erlosen. Als Wachsfigur in den liebevoll gestalteten Klo-

#1500 erschien in Paris die Erstausgabe, 1508 in Venedig eine stark erw. Neuaufl. Erasmus von Rot-

terdam: Opera Omnia. Tom. II, Complectens Adagia (Collectanea Adagiorum veterum. Argento-
rati anno M.D. XVII in 4 to edita). Unverind. reprogr. Nachdruck der Ausgabe Leiden, 1703. Hil-
desheim 1961, S. 500-503. Er zitiert darin die antiken Autoren Marcus Terentius Varro und Lukian,
die das Menschenleben eine Wasserblase nennen und zihlt andere Autoren auf, welche die Kiirze
des Daseins mit dem Bild der fallenden Blitter (Homer), des Schatten eines Traumes (Pindar) oder
des Rauches (Aeschylos) vergleichen. Die ausserordentliche Beliebtheit des <homo bulla» vom 16.
bis 18. Jh. beruht z. T. auf der Verbreitung der erasmischen Schriften, doch spricht auch Gregor der
Grosse (+ 604) im Zusammenhang mit der Verginglichkeit von Macht und Ruhm von «spumosae
aquarum bullae» (PL, Bd.75, Sp.15-16). Der Seifenbliser scheint im frithen Mittelalter bekannt ge-
wesen zu sein (Wolfgang Stechow: Homo Bulla, in: Art Bulletin, 20, 1938, S. 227-228, Anm. 6). -
Panofsky weist im Zusammenhang mit Poussins «Ballo della Vita Humana» auf Francesca Colon-
nas «Hypnerotomachia Poliphilii» von 1467 hin, die 1499 gedruckt wurde und den weltlichen
Ruhm mit einer Wasserblase gleichsetzt. Erwin Panofsky: Et in Arcadia ego, in: Philosophy and Hi-
story. Essays presented to Ernst Cassirer, Oxford 1936, S. 241, Anm.1. Der seifenblasende Putto
taucht in der bildenden Kunst erst im letzten Viertel des 16. Jh. auf und ist in der religidsen Emble-
matik des 17. Jh. iberaus hiufig, doch kommt die Wasserblase als Attribut der Vanitas schon vor-
her vor (vgl. das Mahl des Verlorenen Sohnes mit den Lastern von Cornelis Anthonisz, genannt
Tennissen, um 1540, Abb. in: Chew (wie Anm. 23), S. 93-94, Fig. 77) und spiter wieder in Hermann
Hugos «Pia Desideria», Antwerpen, 1624 (Zentralbibliothek Luzern, dort auch vorhanden in der
Ausgabe Koln, 1682 und der deutschen Ausgabe Regensburg 1743). Mario Praz: Studies in Seven-
teenth Imagery, Bd.1. London 1939, S. 14.

Vgl. etwa Abraham a Santa Clara: Besonders meublirt- und gezierte Todten-Capelle, Oder Allge-
meiner Todten-Spiegel ... . Wiirzburg 1710, S. 34; Deutsche Barocklyrik, hrsg. v. Max Wehrli. 4.
erw. Aufl., Basel/Stuttgart 1967, S. 36; Breidenbach (wie Anm. 34), S. 187-298; Janson (wie Anm.
23), S. 447 ff.; John B. Knipping: De icinografie van de contrareformatiein de Nederlanden. Hil-
versum 1939, Bd. 1, S. 117-120; Andor Pigler: Barockthemen. Eine Auswahl von Verzeichnissen zur
TIkonographie des 17. und 18. Jh., 2. erw. Aufl., Bd. 2, Budapest 1974, S. 580-581.

Auflistung von Beispielen aus der Wende vom 16. zum 17. Jh. im Kanton Appenzell I, vgl. Horat
(wie Anm. 38), Anm. 44, S. 234,

44

45

143



sterarbeiten zeugt es von der Verschmelzung der Jesus Minne mit den Gefiihlen un-
gelebter Miitterlichkeit.

In der Innerschweiz lisst sich der Topos des Putto mit dem Totenkopf bereits an
der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert nachweisen. Nach humanistisch emble-
matischer Tradition verbindet er sich mit andern Vaniats-Sinnbildern, nicht jedoch
mit dem «homo bulla».

Der Putto mit dem Totenkopf im Winkelriedhaus in Stans

Ritter Melchior Lussy (1529-1606), neben Ludwig Pfyffer der bedeutendste
Staatsmann der katholischen Schweiz des 16. Jahrhunderts, vereinigte in sich — wie
andere Renaissance-Potentaten auch — gegensitzliche Figenschaften: seinem
Machtstreben und seiner weltlichen Karriere stehen die Freundschaft mit dem as-
ketischen Mailander Bischof Karl Borromius und sein unermiidlicher Finsatz fiir

Abb. 4:
Stans, Winkelriedhaus, Prunkstube. Putto mit Totenkopf. Ofenkachel. 1599.

die Gegenreformation gegeniiber, seiner Diesseitsbezogenheit und Prunkliebe
Frommigkeit und die Forderung der Kapuziner. 1577/78, kurz nach der Heirat mit
seiner vierten Frau Agatha Wingartner, liess er seinen Herrschaftssitz in Stans durch
einen zweigeschossigen Anbau im Siiden erweitern. 1596 traf ihn ein Schlaganfall,
der 1thn zwang, seine politische Laufbahn zu beenden und sich aus allen 6ffentlichen
Amtern zuriickzuziehen. Ans Haus gefesselt, krank und vereinsamt, begann er, die
Riume prunkvoll auszugestalten. Verschiedenes fillt auf: einmal eine gewisse, viel-

144



Abb. 5:

Stans, Winkelriedhaus, Loggia. Putto mit Totenkopf und Sandubr. Wandmalerei. Datiert Ubergang
16./17. Jabrbundert.

leicht altersbedingte Unruhe, die ihn veranlasste, die in die Malereien umgesetzten
Ideen wieder zu verwerfen und die Fresken nach kurzer Zeit durch neue zu erset-
zen. Im schmerzlichen Bewusstsein, wie schnell der irdische Ruhm verblasst, liess
er wichtige Stationen aus seinem Leben an den Winden des sogenannten Festsaales
verewigen, andererseits scheint der Schlaganfall, die jihe Konfrontation mit dem
Ende, seine meditative Seite verstirkt zu haben.

Das ikonographische Programm des Kachelofens im «Prunkzimmer», der das
Datum 1599 und, wie der Fliesenboden des Festsaales, die Signatur des Winterthu-
rer Hafners Alban Erhard trigt,* wurde offenbar von Lussy selbst bestimmt. Er
wollte damit wohl zum Ausdruck bringen, dass seine letzten Lebensjahre im Zei-
chen der Nachfolge Christi stinden. Die Szenen aus der Leidensgeschichte gehen
auf Diirers «Kleine Holzschnittpassion» zuriick. Dazu kommen Bilder des hl. Mar-
tin und des Ritters Georg, welche die Tugenden des guten Regenten verherrlichen.
Den Sitz zieren Caritas, die Nichstenliebe, und an der Frontplatte als optischer
Blickfang, monumental wegen der Einfachheit der Komposition und dem Verzicht
auf Vielfigurigkeit, der Putto mit dem Totenkopf (Abb. 5). Der nackte Knabe, der
mit seinen rundlichen Korperformen Gesundheit ausstrahlt, liegt, dem Betrachter
zugedreht, diagonal in der Bildebene. Die Beine sind, wie schon in antiken Dar-
stellungen des Somnus, gekreuzt. Das Kind hat den Kopf auf den linken Arm
aufgestiitzt, der auf einem Schidel ruht. Seine Augen sind geéffnet, der Blick aber
sinnend ins Weite gerichtet. Den Hintergrund fiillt ein Vorhangmotiv und eine

“  Rudolf Schnyder. Kacheléfen und Fliesenbéden, in: Das Winkelriedhaus (wie Anm. 38) S.136-148.

145



Henkelvase mit drei Blumen, Sinnbilder des Welkens und Vergehens. Die mittlere,
die klar als Passionsblume charakterisiert ist, stellt den Bezug zur Gesamtthematik
mit den Szenen des Leidens und Todes Christi her. <t MEMENTO MORI» steht als
Inschrift iber dem gemalten Rahmen.

Kompositionell verwandt mit dem Bild am Kachelofen ist der Putto mit dem To-
tenkopf in der Loggia (Abb. 4), die sich gegen Stiden 6ffnet und Sicht auf das von
Lussy gegrundete Kapuzinerkloster gewahrt. Vom rastlosen Geist des Auftragge-
bers kiinden drei verschiedene Fassungen, die sich in der kurzen Zeitspanne zwi-
schen 1600-1606 ablosten und an denen vermutlich so bedeutende Maler wie Da-
niel Lindtmayer und Sebastian Gisig beteiligt waren.” Als Vorlagen dienten zum
Teil wiederum Holzschnitte Diirers. Zur ersten Fassung gehdrt das Memento mory,
eine Kreuzigung, die Stigmatisation des hl. Franziskus und Jesus, der am Brunnen
mit der siindigen Sameritanerin spricht. Franziskanische Spiritualitdt macht sich be-
merkbar: die «meditatio mortis», die totale Versenkung in das Leiden Christi, die
Hoffnung auf Verzeihung der Stinden und das Vertrauen in den erlésenden Opfer-
tod. Wihrend die zweite Fassung keine inhaltlichen Verinderungen brachte, ver-
einheitlichte die dritte das Programm zum Themenkreis Kreuzestod und Auferste-
hung. Der Putto mit dem Totenkopf, nicht aber der dazugehdrende Vogel im
Lorbeerbaum, verschwanden hinter einem Vorhang, eine Pieta ersetzte Franziskus,
das Osterereignis Christus und die Samaritanerin.

Heute bildet der Putto mit dem Totenkopf den besterhaltenen und auch klar les-
barsten Teil der Wandgemilde. Der nackte Knabe liegt diagonal aufgerichtet auf ei-
nem intensiv orangefarbenen, mit Quasten gefassten Kissen. Sein Kopf ruht auf der
rechten Hand, den Ellbogen hat er auf einen Schidel aufgestiitzt. Dieser steht auf
einem Buch oder einer Konsole. Das Kind hat die Augenlider gesenkt, als wiirde es
schlafen oder sich meditierend in das unaufhaltsame Zerrinnen der Zeit, symboli-
siert durch eine Sanduhr, versenken. Rechts hebt sich vom dunkelroten Hinter-
grund eine blaue Vase ab, die formal jener auf der Ofenkachel gleicht. Sie ist mit ei-
ner Renaissancegroteske verziert und enthilt Blumen, vermutlich Mohn, der in der
Kunst und Literatur den Schlaf, die ewige Ruhe versinnbildet. Daneben steht eine
Drossel auf einer Kugel und nascht Beeren aus den Zweigen eines Lorbeerbaumes.
Nach den Vorstellungen der Antike verscheucht der Duft des Lorbeerbaumes Mo-
der und Verwesung, Krankheit und Schuld. Als immergriine Pflanze ist der Lor-
beerbaum Zeichen des Unverginglichen, des ewigen Lebens, des Sieges Christi, des
Paradieses.*® Der Vogel gilt als Sinnbild der menschlichen Seele, die nicht der Ma-
terie verhaftet ist, sondern sich zu hoheren, lichten Sphiren aufschwingen kann, wie
die gefligelten Geistwesen, die Engel.*” In Paradiesesdarstellungen sitzen in den
Baumen bisweilen Vogel, die als Seelen gedeutet werden duirfen.”® Als Standfliche
der Drossel dient eine weisse Kugel, die als geometrische Form keinen Anfang und

#  Horat (wie Anm. 38), S. 127-134.

* Dorothea Forstner: Die Welt der Symbole. 2. verb. Aufl. Miinchen 1967, S. 173; Lcl, Bd. 3, Sp.
106-107.

*  Forstner (wie Anm. 48) S.237-238; Gertrud Roth-Bodjadzhiew: Studien zur Bedeutung der V-
gel in der mittelalterlichen Tafelmalerei. Koln/Wien 1985, S.1-5.

¢ Lcl, Bd.4, Sp. 141 (Seele als Vogel oder Schmetterling).

146



kein Ende kennt. Als «sphaera infinita» bezeichnet sie die géttliche Vollkommen-
heit, aber auch den Kosmos und die Ewigkeit. Weil sie jedoch kaum in Ruhe zu hal-
ten ist, verband sie sich mit den Begriffen der Mobilitas und Inconstantia, sie wurde
zur Metapher der Verginglichkeit, der Vanitas und fand Eingang in die Fortuna-
Darstellungen.’! Als Seifenblase steigt sie leicht, verspielt und glinzend auf und zer-
platzt zum Nichts. Bekannt ist seit dem 16. Jahrhundert das Bild der Welt als gla-
serne Kugel, in die der Mensch bei der Geburt einsteigt, sie durchwandert und am
Ende des Lebens als Greis verlisst.’> Ob die Kugel hier wie der Vogel die Seele sym-
bolisiert,” oder aber die Welt, die unstabil ist und nie im Gleichgewicht verharrt,
das irdische Dasein mit seinen trigerischen Gliicksverheissungen, ist ungewiss. Das
Bild in seiner Gesamtheit konnte als Metapher fiir die Seele gelten, die sich durch
Gebet und «meditatio mortis» bereits weitgehend aus den irdischen Belangen gelost
hat, zwar noch auf dieser Erde weilt, aber nicht mehr in der Kugel gefangen ist und
nach den Friichten des Jenseits greift.

Der Putto mit dem Totenkopf im Haus Hof in Zug’*

Aus der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts stammt der Putto mit dem Totenkopf
im Haus «Hof», heute Kunstmuseum, in Zug. Im Anbau des 17. Jahrhunderts be-
findet sich die «Schreibstube». Birchler nimmt an, dass das Tafer und das Buffet
nicht fiir diesen Raum geschaffen, sondern hierhin versetzt wurden, datiert aber
beide ebenfalls in die erste Halfte des 17. Jahrhunderts. Das Tifer ist in strengen Re-
naissanceformen gehalten. Uber dem Gesims zieht sich auf der Nordseite ein
Wandstreifen durch, der auf Leinwand gemalte Personifikationen der Tugenden
zeigt, beginnend mit den drei theologischen Tugenden Fides (Glaube), Spes (Hoff-
nung) und Caritas (Nichstenliebe), gefolgt von den vier Kardinaltugenden Tempe-
rantia (Missigkeit, Birchler: Moderantia), Justitia (Gerechtigkeit), Prudentia (Klug-
heit, Selbsterkenntnis), Fortitudo (Stirke, Glaubensstirke), dazu gesellt sich
Patientia (Geduld). Sie sind in regelmissigen Abstinden durch Leisten von einan-
der getrennt, so dass man sich entfernt an eine Portritgalerie erinnert fiihlt. Die
Bildfelder nehmen aber keine Riicksicht auf die architektonische Gliederung des
Tifers.>® Es sind strenge Frauengestalten, gepriagt von Zucht und einer gewissen
Diisterkeit, die den Geist der Gegenreformation verraten. Sie tragen dunkle Klei-
der mit engen Miedern und schlichten, weissen Halskrausen. Thr Haar setzt auffal-

31 Liselotte Méller: Die Kugel als Vanitassymbol. Bildgeschichtliche Studien zu Stammbuchbilder II,
in: Jahrbuch der Hamburger Kunstsammlungen, 2, 1952, S. 157-177; Bichtiger (wie Anm. 29), S.
59-88; LcI, Bd.2, Sp. 695-700. Vgl. das Emblem mit dem Putto mit dem Totenkopf, der in ein Buch
schreibt, auf der Totentanztafel in der Heiligkreuz-Kapelle von Emmetten. Odermatt-Biirgi (wie
Anm. 9).

32 Moéller (wie Anm. 51), S. 160 ff.

3 Horat (wie Anm. 38), S. 116.

> Linus Birchler: Die Kundstdenkmaler des Kantons Zug. Bd.2, Basel 1959, S. 458, Abb. 315.

> Méglicherweise erklirt sich die Unstimmigkeit durch die von Birchler postulierte Versetzung aus
einem vermutlich grosseren Raum in dieses relativ kleine Zimmer.

147



Abb. é:

Zug, Hof im Dorf (heute Kunsthaus, Dorfstrasse 27), Tiferzimmer. Putto mit Totenkopf und Sandubr
auf Leinwand. Erste Hilfte 17. Jabrbundert,

lend weit hinten an und ist glatt und streng zuriickgebunden, so dass die Stirne gross
und klar wirkt. Thre Kleidung verweist auf eine Entstehungszeit in der ersten Hilfte
des 17. Jahrhunderts, als sich das Haus im Besitz der politisch bedeutenden Fami-
lie Brandenberg befand.* Das Programm kniipft also an die humanistische Tradi-
tion an, sich durch die Darstellung allegorischer Gestalten, Personlichkeiten mit
Vorbildcharakter oder nachahmenswerter Taten in die Reihe der Unsterblichen ein-
zugliedern. In Zug steht aber am Ende der Tugendliste der Putto mit dem Toten-
kopf (Abb. 6). Er verweist auf die «vana gloria», auf die Kiirze des Lebens und die
Verginglichkeit von Ruhm und Ehre. Seine Botschaft enthilt eine belehrende Ab-
sicht: nicht um des Nachruhms auf dieser Erde willen soll sich der Mensch tugend-
haft verhalten, sondern im Hinblick auf die Ewigkeit.

Das Kind ist nicht nackt wie auf den Stanser Bildern, auch darin dussert sich der
Geist der Gegenreformation, sondern trigt ein durchsichtiges, helles, duftiges
Kleidchen mit feinen, braunen Punkten. Den Saum am Handgelenk schmiicken
kleine, braune Perlen, und unter der zierlichen Halskrause schlingt sich unauffillig
eine Kette in der gleichen Farbe. Das Kind sitzt leicht gegen den Betrachter gedreht

% 1589 wird Sickelmeister Jakob Brandenberg als Besitzer erwihnt, vor 1650 Statthalter Konrad Bran-

denberg, dann dessen Sohn Karl Brandenberg (+1677). Birchler (wie Anm. 54), S. 456, Anm. 1.

148



auf griinem Boden. Das eine Beinchen ist ausgestreckt, das andere angezogen. Die
Knie im sonst weisslichen Inkarnat sind rétlich akzentuiert, als hitte der Maler dar-
auf hinweisen wollen, dass ein Kleinkind diese Gelenke durch Kriechen strapaziert.
Der linke Arm ruht auf einem Schidel. Den Kopf hat das Kind in die Hand gelegt.
Sein Gesicht gleicht jenem der Tugenden: das Haar ist nach hinten gekdmmt, die
Stirne betont. Die geoffneten Augen verraten Nachdenklichkeit und eine gewisse
Melancholie. Die Rechte hat es ausgestreckt, so dass sie auf dem angewinkelten
Knie aufliegt. Sie halt das Stundenglas, welches das Zerrinnen der Zeit so schlicht
und eindriicklich sichtbar macht. Daneben steht als weiteres Vanitas-Symbol eine
auffallend weisse, bauchige Vase mit zarten, gelben Blimchen und gefiederten
Blittchen, Sinnbild des Aufblithens und Verwelkens, der «fragilitas» des menschli-
chen Lebens. Das Weiss symbolisiert wohl die Unschuld des Kindes, dessen Tragik
darin besteht, dass es dem Tod verfallen ist, der als Strafe fiir den Ungehorsam des
Urelternpaares iiber die ganze Menschheit verhingt wurde, obwohl es selbst noch
keine Siinde begangen hat. Den gleichen Gedanken verkiindet auch eine Kopie des
Putto mit dem Totenkopf in der Certosa von Pavia «Innocentia et memoria mor-
tis»””. Uber der Vase wolbt sich blauer Himmel. Ein zuriickgebundener Vorhang
zieht sich iiber zwei Drittel des Hintergrundes. Der Stoff ist nicht prunkvoll und
schwer wie in anderen barocken Darstellungen, sondern hell, vermutlich leinenge-
woben, am Saum sind blassrosafarbene Streifen eingewirkt. Er verstirkt den Ein-
druck, den auch Tifer und Tugenddarstellungen ausstrahlen: eine durch Beschei-
denheit und strenge Lebensfithrung veredelte, solide Wohlhabenheit. Sogar die
antikisierende Formel des Putto mit dem Totenkopf ist hier ins Personliche, Fami-
lidre Gibersetzt.

Das Wissen um die Kiirze des Lebens kommt auch auf einer Inschrift iiber dem
Gesims des Buffets zum Ausdruck:

Das Zytlichwert ein kurtzer frist. Die Erd din rechte Muter ist. Die nimbt dich
ouch zu siner Zyt. Dan vor de Todt ist / (auf der Breitseite) Niemandt gfryt.

Birchler datiert das Buffet — wie das Tifer — in die erste Halfte des 17. Jahrhunderts,
betont aber seine Andersartigkeit.>® Tatsichlich ist es reicher gearbeitet, doch sind
gewisse Elemente, zum Beispiel die Blendarkaden, beiden Ausstattungstiicken ge-
meinsam, und die Inschrift driickt jene Gedanken in Worten aus, die auch der Putto
symbolisiert. Selbst wenn es sich beim Bild um eine allgemein bekannte Formel und
beim Text um ein zeittypisches Verginglichkeitsbewusstsein handelt, halte ich es fiir
moglich, dass beide bewusst auf einander abgestimmt sind. Neben dem Bild des
Kindes erwihnt der Text die Mutter — allerdings die Mutter Erde, die das tote Kind
aufnimmt — und trigt dazu bei, dass das Formelhaft-Allgemeine des Memento mori
einen Anstrich des Persénlichen erhilt. Moglicherweise wird hier auf eine vornehm
verhaltene Art, allegorisch verschliisselt, der Tod eines Kindes betrauert.

% Horat (wie Anm. 38), S. 117.
8 Birchler (wie Anm. 54), S. 458, Abb. 315.

149



Der Greis und der Tod im Zurgilgenhaus in Luzern

Seit dem Mittelalter verkorpert das Paar Kadaver oder Skelett und Kind auf ein-
driickliche Weise die Grausamkeit des Todes. Dessen besondere Gemeinheit be-
steht gerade darin, dass er das unschuldige Kind aus dem kaum begonnenen Leben
reisst und dafiir die Alten und Kranken, die ihn herbeisehnen, verhohnt und ver-
schmiht. Umgekehrt klammern sich Greise, Arme und Sieche hiufig verzweifelt an
das bisschen Dasein, das ihnen nur noch Leid und Trostlosigkeit verspricht.>

Eine eindriickliche Darstellung von Tod und Greis finden wir im obersten
Turmgeschoss des Zurgilgenhauses beim Kapellplatz in Luzern (Abb. 7).° Es han-
delt sich jedoch nicht um einen Ausschnitt aus einem Totentanz, um die Konzen-
tration auf ein Paar aus der langen Stindereihe, sondern um einen Teil aus einem hu-
manistisch geprigten Bildprogramm, das in seiner Gesamtheit betrachtet werden
muss.

Das Haus mit angebautem Rundturm wurde nach der Feuersbrunst von 1495
zwischen 1507 und 1509 von Melchior Zurgilgen (1474-1519) neu erbaut. Zurgil-
gen war eine der bedeutendsten und reichsten Luzerner Personlichkeiten der da-
maligen Zeit: Politiker, Hauptmann, Diplomat, eidgenossischer Gesandter bei
Papst Julius IT. und beim franzosischen Kénig Franz L. Er starb auf seiner Wallfahrt
nach Jerusalem.®! Das Haus gelangte voriibergehend in den Besitz der Stadtbehor-
den. Ritter Renward Goldlin erwarb es 1532, aber noch im 16. Jahrhundert ging es
an die Familie Zurgilgen zuriick. Nach Riedler verweist die Tkonographie der
Wandmalereien in der Turmkapelle, die 1525 datiert sind, auf die Jerusalemwallfahrt
Melchior Zurgilgens, obwohl der Tod Zurgilgens bereits sechs Jahre zuriicklag und
das Haus sich im Besitz der Stadt befand. Auch das oberste Turmgeschoss, dessen
Fenster seit jeher unverglast waren, enthalten Grisaillemalereien. Witterungsein-
flasse und unsachgemasse Renovationen haben die urspriinglich den ganzen Raum
umziehenden Fresken stark in Mitleidenschaft gezogen. Wir haben es hier offenbar
mit einer anderen, eigenwilligeren Kiinstlerpersonlichkeit zu tun als in der Turm-
kapelle. Die Figuren wirken, von geschickter Pinselfithrung leicht hingeworfen,
kithn in ihrer Dehnung und Uberlingung. Reinle datiert sie in die 1. Halfte des 16.
Jahrhunderts und nimmt an, die dazugemalten Goéldlin- und Standeswappen seien
etwas spater eingefiigt worden, wihrend Riedler das Géldlinwappen als moglichen
Datierungshinweis nimmt. Es stellt sich hier also wiederum die Frage nach dem
Auftraggeber, die ich nicht zu beantworten vermag. War es noch Melchior Zurgil-

5 Rosenfeld (wie Anm. 15) S. 12; Erwin Koller: Totentanz. Versuch einer Textenbeschreibung. Inns-

bruck 1980 (Innsbrucker Beitriage zur Kulturwissenschaft: Germanistische Reihe, 10), S. 386-189,
394-395.

6 Adolf Reinle: Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern. Bd. 3: Die Stadt Luzern. Teil 2. Basel 1954,
S. 113-115, Abb.; Riedler (wie Anm. 7), S. 85-102, Abb.

61 Riedler (wie Anm. 7), S. 73-74.

Abb. 7:
Luzern, Zurgilgenhaus, oberstes Turmgeschoss. Der Hundertjibrige und der Tod. Wandmalerei. Erste
Hilfte 16. Jabrbundert.

150






gen oder die Stadtbehdrde oder Renward Goldlin, der ab 1532 fiir kurze Zeit als Be-
sitzer des Hauses erwahnt wird? Goldlin, Sohn eines namhaften Zircher Politikers,
war Kanoniker der Kollegiatskirche Zofingen, gab aber sein Klerikeramt ab, um an
zahlreichen Feldziigen teilzunehmen. Im Genueserzug von 1507 erlangte er Ritter-
wiirden und im gleichen Jahr das Biirgerrecht der Stadt Luzern. Sein von Ziirich
zurlickgehaltenes Vermogen wurde thm 1523 und 1527 ausgehindigt und war viel-
leicht der Anstoss, sein Ansehen durch den Erwerb und die Ausstattung des Hau-
ses zu festigen. Er starb 1555.%2

Das Programm des obersten Geschosses verrit Vertrautheit mit den philosophi-
schen und weltanschaulichen Strémungen der Zeit und lisst vermuten, dass der
Turm auch zur Beobachtung des Sternenhimmels gedient hatte. Es umfasst die Dar-
stellung der Sieben Planeten und der Zehn Lebensalter. Der aus dem alten Orient
stammende Planetenglaube gewann in der hellenistischen Kosmologie, vor allem in
dem durch Ptolomius propagierten geozentrischen Weltbild, an Bedeutung. Durch
die Vermittlung der Araber fand die antike Philosophie und Astrologie Eingang in
das abendlindische Denken und iibte vor allem in der Renaissance einen grossen
Einfluss aus. Den Planeten wurden die verschiedenen Temperamente, Tugenden
und Laster sowie Berufe zugeordnet. Die Gewissheit, dass ihre Konstellationen bei
der Geburt eines Menschen sein Los, sein Aussehen, seine Fahigkeiten, seine Ent-
wicklung, seine Gesundheit, seine Lebensdauer und auch seinen Tod bestimme,
dass das Schicksal durch ausserirdische Michte determiniert sei, beschiftigte nicht
nur die Gelehrtenwelt, sondern wurde auch zu einem wichtigen Faktor in Politik,
Staats- und Kriegsfithrung. Im Zusammenhang mit der Ikonographie des Zurgil-
genhauses verweist Riedler vor allem auf das Werk «Tetrabiblos» des Claudius Pto-
lomaus, das im 16. Jahrhundert von Philipp Melanchthon herausgegeben wurde
und weite Verbreitung fand. Im Kapitel «Ueber die Zeiteinteilung des Lebens» ver-
bindet er die sieben damals bekannten Planeten mit den sieben Lebensaltern. In Lu-
zern sind Luna, Merkur und Venus zerstort. Die iibrigen vier Planeten, Sol und
Mars, Jupiter und Saturn, 120-130 cm grosse allegorische Figuren, werden von Tier-
kreiszeichen begleitet und durch gemalte Saulen in Zweiergruppen zusammenge-
fasst. Als Vorlage dienten die um 1510 entstandenen Holzschnitte von Hans Burgk-
maier d. Altere. Der Kiinstler setzte sie souverin ins Monumentale um. Er
verzichtete auf die Renaissanceproportionen Burgkmaiers und dehnte die Glied-
massen in expressiver Geste, die Ausdruck eines letztlich in gotischer Formenspra-
che wurzelnden Manierismus ist.

Neben Saturn, dem Kilte, Winter, Faulheit, Tiicke, Greisenalter, Melancholie,
Unfruchtbarkeit und Tod zugeordnet sind,*® und von ihm nur durch eine gemalte
Siule getrennt, erscheint das Paar Hunderjahriger und Tod. Es ist das letzte Bild aus
der Reihe der Zehn Lebensalter, die durch mannliche Figuren charakterisiert wer-
den. Vom zehnjihrigen Kind bis zum siebzigjahrigen Mann haben sich nur noch

2 HBLS, Sp. 582-583.
6 Ewin Panofsky; Fritz Saxl: Diirers Melancholie I. Eine quellen- und typengeschichtliche Untersu-
chung. Leipzig/Berlin 1923 (Studien der Bibliothek Warburg, 2).

152



Fragmente, zum Teil auch die bezeichnenden Tierattribute, erhalten, wihrend der
Achtzig-, Neunzig und Hundertjihrige einen guten Eindruck des ehemaligen Bild-
ganzen vermitteln. Wie bei den Planetenpersonifikationen sind die Figuren um 120
cm gross und waren wohl, wie das Paar Achtzig- und Neunzigjahriger vermuten
lasst, in Zweiergruppen zusammengefasst. Beim Hundertjahrigen, dem letzten in
der Abfolge, ersetzt der Tod den lebenden Partner. Diese drei erhaltenen Altersstu-
fen umfassen die zunehmende Hinfilligkeit «decrepitus usque ad mortem»¢. Der
Achtzigjahrige schreitet leicht vorgebeugt am Stock und betrachtet ein Myrten-
strausschen in seiner Hand, ein Kranz aus Myrten schmiickt auch sein Haupt.
Rechts nennt die romische Zahl »LXXX» sein Alter. Der mehrzeilige Spruch tiber
ihm ist zerstort. Neben seinen hochschaftigen Stiefeln sitzt eine Katze. Sie gilt in der
indogermanischen Mythologie als Todesbotin. Wie der Greis verldsst sie nicht gerne
das Haus und bleibt faul hinter dem Ofen sitzen. Sie ist bekannt fiir ihre Streitlust,®
aber auch ihre Hinterlist. Riedler verweist wohl mit Recht auf die Charakterisie-
rung in Konrad von Megenbergs «Buch der Natur»%, wo beschrieben wird, dass sie
ihre «Kithnheit» verliert, wenn man ihre Schnauzhaare abschneidet. Das Lichter-
werden der Haupthaare des Achtzigjihrigen ist vergleichbar mit dem Verlust der
Schnauzhaare: es signalisiert den Zerfall der Korperkrifte, insbesondere der Man-
neskraft.*” Die immergriine Myrte bestitigt diese verschliisselte Botschaft. Sie galt
in der griechischen Mythologie als Pflanze der Aphrodite, als Symbol der Liebe,
Freude, Fruchtbarkeit, spiter auch der Keuschheit. Myrtenkrinze schmiicken die
Braut.®® Der alte Mann, der sich mit den Pflanzen der Liebe schmiickt, macht sich
licherlich. Noch licherlicher macht sich der Neunzigjihrige laut der Inschrift:
«LXXXX iar der kinder spott». Dem Achtzigjihrigen zugewandt schleppt er sich
an Kriicken. In der Hand hilt er eine Peitsche. Sein Blick ist auf den Boden gerich-
tet, wo zu seinen nackten Fiissen ein Esel ruht. Auch dies ist kein schmeichelhaftes
Attribut. Der Esel gilt als dumm, storrisch, faul und geil. Nach Konrad von Me-
genberg ist sein Gang trige, sein Verstand gering.®” Der Esel begleitet die Todstinde
«acedia», die Faulheit, aber auch die Synagoge, die sich nach christlicher Meinung
storrisch jeder besseren Einsicht entgegenstellt. Esel und Greis sind Ziel von Spott
und Gelichter «ieder man sein spotten tuot».”® Noch weiter ist der korperliche und
geistige Zerfall beim Hundertjihrigen fortgeschritten, der uns hier am meisten in-
teressiert. Er sitzt, nur diirftig in ein Hemd gekleidet, in einem Sessel, dessen Fiisse
in Lowenpranken auslaufen und mehr Kraft ausdriicken als der magere, schwache

64

Rudolf Schenda: Die Alterstreppe — Geschichte einer Popularisierung, in: Die Lebenstreppe. Bilder

der menschlichen Lebensalter. (Ausstellungskatalog). Kéln/Bonn 1983, S. 11-24, hier S. 12.

65 Hubert Wanders: Das springende Bockchen. Zum Tierbild in den dekadischen Lebensalterdarstel-

lungen, S. 65-66, in: Die Lebenstreppe (wie Anm. 64), S. 61-71.

Es handelt sich um ein weit verbreitetes Naturlehrbuch des Mittelalters. Benutzte Ausgabe: Kon-

rad von Megenberg: Das Buch der Natur. Die erste Naturgeschichte in deutscher Sprache. Hrsg. v.

Franz Pleiffer. (2. reprogr. Nachdr. der Ausg. 1861). Hildesheim 1971.

¢ Riedler (wie Anm. 7), S. 95-96.

6  Porstner (wie Anm. 48), S. 176-178; HdA, Bd. 6, Sp. 714-717.

8 Konrad von Megenburg (wie Anm. 66), S. 119; Rudolf Schenda: Das ABC der Tiere. Mirchen, My-
then und Geschichten. Miinchen 1995, S. 69.

7 Wanders (wie Anm. 65), S. 66.

66

153



Korper des Greises. Die nackten Beine sind steif ausgestreckt, die Rechte fallt kraft-
los iiber die Stuhllehne. Er versucht miide und vergebens, das fast kahle Haupt weg-
zudrehen und den Tod mit der Linken fortzustossen. Der halbverweste Kadaver
mit herabhingenden Fleisch- oder Leichentuchfetzen hat ihn in ungestiimem Uber-
mut angesprungen. Wild lachend, in grotesker Haltung steht er tiber ihm, das eine
Bein auf die Stuhllehne, das andere gegen den Oberarm seines Opfers gestemmt. Er
zerrt mit der einen Hand brutal am Bart des Alten und halt thm mit der anderen das
abgelaufene Stundenglas triumphierend vor den abgewandten Kopf. Es geht eine
ungeheure Dynamik von dieser Szene aus, eine Dramatik und Lebendigkeit, die an
Theaterauffithrungen gemahnt. Zwei gegenliufige Bewegungen greifen komposi-
tionell ineinander. In einer leicht gekriimmten Diagonale von unten rechts nach
oben links sitzt der Greis. Die Kriimmung, die auch die Stuhlbeine aufnehmen,
scheint durch die Gewalt des Aufsprungs des Todes verursacht zu sein. Im Gegen-
zug bildet der Riicken der Todesgestalt und der lang ausgestreckte Arm, der die
Sanduhr hilt, ein Kreissegment, das einem gespannten Bogen gleicht und ein Ent-
rinnen verunmoglicht. «C iar nun gnader gott» lautet die Inschrift. Das traditionelle
Attribut, die Gans, gilt in der niederlindischen Spruchdichtung als Verginglich-
keitssymbol.”! Nach Conrad von Megenberg verkiindet sie durch ihr Schnattern
wie der Hahn durch sein Krihen die Stunden der Nacht, hier das Ende des Lebens.
Die Inschrift auf der mit Girlanden geschmiickten Tafel ist im Gegensatz zu den an-
dern Figuren noch grosstenteils erhalten:

Ich hab gelebt wol hundert iar

uff disser erdan sag ich iich fiirwar

und hab noch nie betracht dz end

Dess so bin ich itz gar so ellind

und sich die stund och den dottan uff mir ston
ach gott hetty ich den letsan ruck iiber kon
dan ich der welt gantz nit mer soll

... mir tate woll

ach gliettigar gott dinar urtell ich itz wartt
nun helf mir maria di iunchfruw zartt’?

Trotz seines hohen Alters hat der Hundertjihrige also eines unterlassen, die «me-
ditatio mortis», die den Menschen zum heilsamen Leben ermahnt. Wenig wird er
daher zu seinen Gunsten in die Waagschale legen kénnen, und es bleibt ihm nur
noch die Moglichkeit, demiitig auf die Gnade des Richters und die Fiirbitte Marias
zu hoffen.”

Die Unterteilung des Lebens in verschiedene Abschnitte ist seit der Antike un-
terschiedlich gehandhabt worden.” Das Gegensatzpaar jung und alt ist wohl die il-

7l Wanders (wie Anm. 65), S. 66.

72 Riedler (wie Anm. 7), S. 88.

73 Dieser Gedanke steht letztlich in der Tradition der mittelalterlichen Ars moriendi.
7% Schenda (wie Anm. 64), S. 11-24; Chew (wie Anm. 23), S. 153-174.

154



teste und verbreitetste Periodisierung, so natiirlich wie der Wechsel von Tag und
Nacht. Daneben kommt eine Dreiteilung vor, etwa bei der altersmissigen Abstu-
fung der Drei Konige, aber auch ein System von vier Unterteilungen analog der
Lehre der vier Sifte des menschlichen Kérpers, der Temperamente, Jahreszeiten,
Evangelisten. Eine Periodisierung in sieben Lebensalter, die der Zahl der damals be-
kannten Planeten und der Wochentage entspricht, geht auf den beriihmten antiken
Arzt Hippokrates zuriick. Vor ihm unterteilte der athenische Staatsmann und Den-
ker Solon das Leben in zehn Perioden von je sieben Jahren. Er kam damit auf ein
Menschenleben von siebzig Jahren, und obwohl damals nur wenige Privilegierte
dieses Alter erreicht haben diirften, ist diese Zahl realistischer als die in Luzern ver-
tretenen hundert Jahre. Die Einteilung in die Siebnerperiode blieb bis in den Barock
erhalten. Haufiger ist, vor allem in nachmittelalterlicher Zeit, die Unterteilung in
zehn mal zehn Jahre, obwohl dies keineswegs der damaligen Lebenserwartung ent-
sprach. Es handelt sich vielmehr um eine symbolische Grosse. Sie driickt aus, dass
wir ein in unseren Augen hohes, sehr hohes Alter erreichen kénnen, aber dass es ein
Nichts ist gegentiber der Ewigkeit, und klug handelt, wer das Ende bedenkt.”

Das Mittelalter kennt in Anlehnung an das Gliicksrad eine kreisférmige Anord-
nung der Lebensphasen um ein Zentrum, in dessen Mittelpunkt Gott, die Fortuna
oder der Tod stehen kann.”® Daneben existierte, und das ist fiir die Darstellung im
Zurgilgenhaus von Bedeutung, das lineare Nebeneinanderreihen der verschiedenen
Perioden. Das erste bekannte Blatt dieser Art ist der nach 1464 in den Niederlanden
entstandene Kupferstich des sogenannten «Meisters mit den Bandrollen». Er zeigt in
zwel Rethen, wie Spielkarten nebeneinandergelegt, die zehn Lebensalter. Wie im Zur-
gilgenhaus demonstrieren die drei letzten, das «<immer krummer — immer dummer»:
der Achtzigjihrige geht am Stecken, der Neunzigjahrige an Kriicken, der Hundert-
jahrige erhebt sich nicht mehr aus seinem Stuhl. Sie sind von Inschriften begleitet, und
die Tierattribute decken sich weitgehend mit jenen des Zurgilgenhauses. Ein ver-
wandter, kolorierter Einblattholzschnitt von 1482 zeigt alle zehn Lebensalter neben-
einander gereiht. Den Neunzigjahrigen umtanzt ein Kind, das ihn verh6hnt, der
Hundertjihrige liegt darnieder. Dariiber stehen Texte, die offenbar im 15. und 16.
Jahrhundert sehr popular waren und auch von Johannes Agricola in sein Sammelwerk
deutscher Sprichworter, Gedichte und Lieder in dhnlichem Wortlaut aufgenommen
wurden. Fir den Vergleich mit dem Zurgilgenhaus von Bedeutung sind «Achtzig iar
der welt tor», «Neunzig iar der kinder spot», «Hundert iar gnad dir gott». Unter den
Alterspersonifikationen folgen wiederum die betreffenden Tierattribute. Bereits in
den antiken Fabeln verkorpern Tiere bestimmte Anlagen und Fihigkeiten und re-
flektieren menschliches Verhalten. Unter dem Einfluss des «Physiologus», einer um
200 nach Christus in Agypten geschriebenen Textsammlung, die antike Natur- und
christliche Heilslehre zu allegorischen Bildern verschmolz, erscheint die Tierwelt in
der mittelalterlichen, humanistischen und barocken Literatur und Kunst als Triger

> «Die Zeit unsres Lebens wihrt insgesamt siebzig Jahre, wenn es hoch kommt, achtzig Jahre, und

ithr Gehetze ist Miihlsal und Unheil. Ja, eilends ist es dahin, im Fluge vergangen ... . Unsere Tage zu
zihlen, das lehre uns, damit wir ein weises Herz erlangen» (Psalm 90,10, 12).
76 Schenda (wie Anm. 64), Abb. 1-3, 11-13.

155



menschlicher Eigenschaften, als Spiegel der Moral und Mittel der Selbsterkenntnis.””
Die ilteste datierte Quelle im deutschen Sprachraum, welche das Tier als Sinnbild be-
nutzt, um die altersspezifischen Besonderheiten des Menschen zu kennzeichnen, fin-
det sich im Augsburger Liederbuch der Clara Hitzlerin:

X jar ein kitz

XX jar ain kalb
XXX jar ain stier
XL jar ain leo

L jar ain fuchs

LX jar ain wolf
LXX jar ain katz
LXXX jar ain hund
LXXXX jar ain esel
C jar ain gans.

Eine ebenfalls aus Augsburg stammende Minchner Handschrift bringt neben la-
teinischen Spriichen auch einige deutsche Verse. Bei den Lebensalter-Tieren folgt
sie dem Kanon der Clara Hitzlerin und erliutert die Tiervergleiche zusitzlich. Ich
erwihne nur die letzten vier Verse, die fiir das Zurgilgenhaus eine Rolle spielen:

LXX jar der katzen art, mit sleichen ist sein hinefart
LXXX jar ain ... hund, zornic ist er zaller stund
LXXXX jar ain esel guot, ieder man sein spotten tuot
C jar gans er ist, und waiz doch nit, waz im enbrist.”®

Bekannt waren diese Handschriften und Drucke hochstens einer Elite von
Kunstliebhabern und Gelehrten. Erst durch die Massenproduktion des 19. Jahr-
hunderts avancierte die Lebensaltertreppe zu einem der beliebtesten und bekannte-
sten Mouve der Graphik.” Dennoch erreichten die «Lebensalter» im 16. Jahrhun-
dert durch die oben erwihnte Spruchdichtung und durch das Volksschauspiel
Popularitit. Die Innerschweiz erlebte vom Spitmittelalter bis zum Barock eine Blii-
tezeit des Theaters, und die gegenseitige Wechselwirkung und fruchtbare Beein-
flussung von Bithneninszenierungen und bildender Kunst sind bekannt.?® Schon am
Ende des 15. Jahrhunderts hat der Ziircher Chronist Gerold Edlibach ein 1484 in
Ziirich aufgefiihrtes Fastnachtspiel von den Lebensaltern zeichnerisch festgehalten,

77

Der Physiologus, tibers. u. eingel. v. Otto Seel. Ziirich 1960; Karl-Adolf Knappe; Ursula Knappe:
Zur Tierdarstellung in der Kunst des 15. Jahrhunderts, in: Studium Generale, 20, 1967, S. 263-293,
hier S. 264-265. Wanders (wie Anm. 65), S. 61.

78 Wanders (wie Anm. 65 ), S. 62.

7 Schenda (wie Anm. 64), S. 18-21.

8 Felder (wie Anm. 1), S. 118-138; Heinz Horat: Totentanz und Welttheater, in: Renaissancemalerei
in Luzern 1560-1650. (Ausstellungskatalog). Luzern 1986, S. 156-167; Heidy Greco-Kaufmann:
Vor rechten liitten ist guot schimpfen. Der Luzerner Marcolfus und das Schweizer Fastnachtsspiel
des 16. Jahrhunderts. Bern 1994. (Deutsche Literatur von den Anfingen bis 1700, Bd. 19), S. 75-153.

156



1506 wurde in Bern das «Spiel von den 12 Planeten» gegeben.! Fiir das Wandgemailde
im Zurgilgenhaus ist, wie Riedler durch genaue Vergleiche von Dramentext und In-
schrifttafel iiber dem Haupt des Hundertjahrigen nachweist, das Lebensalterspiel
des Pamphilius Gengenbach von zentraler Bedeutung.®? 1515 wurde «vif der her-
ren fastnacht von etlichen ersamen vnd geschickten Burgeren eir 16blichen stat Ba-
sel» Gengenbachs Fastnachtspiel «Die X. alter dyser welt» aufgefithrt und gedruckt.
Zahlreiche Inszenierungen in weiten Teilen Deutschlands, Neudrucke und Bear-
beitungen machten das Stiick populdr. Der Text stitzt sich auf die bekannten
Spriiche des Holzschnittes von 1482 und der Gedichtsammlung des Johannes Agri-
cola ab. Trotz des Aufbaus als Streitgesprich fehlt eine dramatische Handlung.®
Vermutlich standen die Lebensalter-Personifikationen in einer Reihe. Ein Einsied-
ler wanderte von einer zur andern, befragte jede nach ithrem moralischen Verhalten,
doch diese verteidigten trotzig ihren unchristlichen Lebenswandel. Der Einsiedler
erteilte seine Lehren und wandte sich der nachsten zu.®* Die Aufreihungen ent-
sprachen also den Holzschnitten von 1464 und 1482. Die didaktische Absicht des
Stiickes lag wohl weniger in der Charakterisierung der Lebensabschnitte, als in der
Mahnung, stets den Tod vor Augen zu halten und rechtzeitig den Weg der Besse-
rung und des Heiles einzuschlagen. Von Gengenbachs folgenreichem Spiel — die
Zehn Alter wurden unter anderem auch 1584 in Hochdorf und 1591 in Ennetmoos
aufgefihrt® — sind zwei frithe Buchausgaben mit Holzschnittillustrationen erhal-
ten. Die Basler Ausgabe von 1515 zeigt in zehn Einzelszenen den Einsiedler und
den betreffenden Vertreter der Lebensalter. Die Nihe zum Theater dokumentiert
ein bithnenartiger Bretterboden. Die zweite, 1518 in Augsburg erschienene Aus-
gabe gibt auf einem nicht niher definierten Grund auch die Tiere wieder. Der Kol-
marer Stadtschreiber Jorg Wickram bearbeitete das Gengenbach-Stiick. Seine Fas-
sung gelangte 1531 in seiner Vaterstadt und 1543 in Augsburg zur Auffithrung. Im
gleichen Jahr erschien es, ebenfalls mit Holzschnittillustrationen versehen, in Augs-
burg im Druck. Im Gegensatz zu Gengenbachs Spiel, das sich auf den Dialog zwi-
schen dem mahnenden Einsiedler und den trotzigen Lebensaltern beschrinkt, tritt
in der erweiterten Fassung Wickrams mehrfach der personifizierte Tod auf. Die ent-
sprechenden, nach zeitgendssischen Augenzeugenberichten beim Publikum beson-
ders beliebten Szenen, werden auch in den Illustrationen wiedergegeben. Sie ent-
halten gegeniiber Gengenbach ein dramatisches Element. Der Tod steht nicht erst
am Ende eines langen Lebens, er ist allgegenwiirtig, schligt jih zu, bedroht die Jun-

81 Peter Joerissen: Lebenstreppe und Lebensalterspiel im 16. Jahrhundert, in: Die Lebenstreppe (wie

Anm. 64), S. 25-38, hier S. 34, Abb. 6; Leopold Schmidt: Das deutsche Volksschauspiel. Ein Hand-
buch. Berlin 1962, S. 246.
82 Riedler (wie Anm. 7), S. 92-95.
8 Schmidt (wie Anm. 81), S. 232, bezeichnet es als «Hereinruf-Revue», dessen Personen kaum mehr
als ihre Selbstvorstellungs-Vers zu sagen hatten.
Walter Filz: Ameisenpyramide und Pfad im Gras. Die Lebensalter in der Literatur, in: Die Lebens-
treppe (wie Anm. 64), S. 93-100, hier S. 93-94.
Oskar Eberle: Theatergeschichte der Innerschweiz. Das Theater in Luzern, Uri, Schwyz, Unter-
walden und Zug im Mittelalter und zur Zeit des Barock 1200-1800. Kénigsberg 1929 (Konigsber-
ger deutsche Forschungen, H.5), S. 181, 185.

84

85

157



gen und die Alten. Wickram mischt also das Lebensalterthema, das letztlich elegisch
das Wachsen und Schwinden der menschlichen Krifte, den Aufstieg, den Hohepunkt
und die zunehmende Anniherung an das unausweichliche Ende umfasst, mit dem
Drama des Totentanzes. Bei beiden, beim Totentanz wie bei der Lebensalterdarstel-
lung, bleibt das didaktische Ziel: «respice finem», «Halte den Tod vor Augen».

Die Wandgemilde des Zurgilgenhauses folgen dem Lebensalterschema, wie es
schon die Holzschnitte von 1464 und 1482 und Gegenbachs Spiel zeigen. Der Tod
stiirzt sich nur auf den letzten der Reihe, dessen Lebensuhr an sich schon abgelau-
fen ist.3¢ Die Art, wie er aufspringt, das Wilde, das Groteske, das Gelichter, das man
zu héren meint, erinnert stark an Weltgerichtsspiele, wo Teufel und Tod den Zu-
schauer in ein Wechselbad der Gefiihle zwischen Lust und Grauen versetzten.

Portrits anf dem Totenbert

Seit dem Spatmittelalter, vor allem aber seit der Renaissance wichst der Wunsch
der Menschen, auch nach dem Tod im Diesseits weiterhin prisent zu bleiben, nicht
nur im Andenken der Angehdrigen, sondern tiber Generationen. Durch das Abbil-
den der dusseren Erscheinung {ibernimmt das Portrit die Funktion, den Menschen
nach seinem Tod auf Erden zu vertreten, sein Weiterleben hier in dieser Welt zu ga-
rantieren, was jedoch den Gedanken an die Verganglichkeit nicht ausschliesst. Der
Akt des Portritierens umfasst auch den Aspekt der Zeitlichkeit und damit das Wis-
sen um die Sterblichkeit: der Maler bannt eine Person in einem bestimmten Alter,
einer bestimmten Pose, einem bestimmten Ausdruck auf die Leinwand, um ihr
Zeitlosigkeit zu verschaffen. Im 16. und 17. Jahrhundert enthalten Bildnisse nicht
selten Totenkopfe als Symbol der menschlichen Nichtigkeit, jenes «Heute an mir,
morgen an dir», das sich durch die gesamte Verginglichkeitsliteratur zieht. Die
meist kleinformatigen Privatportrits des 15. und 16. Jahrhunderts waren in der Re-
gel durch einen bemalten Schiebe- oder Klappdeckel dem Anblick entzogen und
wurden nur zu bestimmten Anlissen gedffnet. Die Deckel zeigten hiufig einen
Schidel, er machte das Portrat zum Meditations- und Mahnbild, das einerseits das
Schicksal des Portritierten — Verwesung, Verfall, Versinken in die Anonymitit —
symbolisierte, andererseits dem Betrachter gleichsam einen Spiegel vorhielt, in dem
er sein kiinftiges Schicksal erkennen konnte.*

Als besondere Bildnisgattung darf man die Portrits auf dem Totenbett bezeich-
nen. Sie sind in der Innerschweiz recht zahlreich erhalten®® und zeigen die Verstor-

8  Auch auf dem kolorierten Holzschnitt in Martin Schotts «Die zehen Alter der Welt», Augsburg
1574, setzt sich der Tod zum Hunderjahrigen. Wanders (wie Anm. 65), Abb. S. 65.

Dilberg (wie Anm. 39) S. 153-163; tber jenen Typ des Memento mori, das die Verginglichkeits-
metapher auf den Schadel reduziert und ihn dem Betrachter als Spiegel vorhilt, vgl. James H. Mar-
row: «In desen speigell». A new form of «Memento mori» in the Fifteenth-Century Netherlandish
Art, in: Essays in Northern European Art presented to Egbert Haverkamp-Begemann. Groningen
1983, S. 156-164.

8 Horat (wic Anm. 80), S. 164-166, Abb. 27-31, 154-158; Robert Durrer: Die Kunstdenkmaler des

Kantons Unterwalden, Nachdruck der Ausg. 1899-1928. Basel 1971, S. 231.

158

87



benen zu Hause zwischen brennenden Kerzen aufgebahrt. Im 16. Jahrhundert, in
der Zeit der Renaissance, entstanden die ersten Bildnisse von Toten. Sie lassen sich
in ganz Europa — bei Protestanten und Katholiken — bis ins 18., ja bis zur Verdrin-
gung durch die Photographie im 19. Jahrhundert belegen.®® Die zum Teil eilig an-
gefertigten Gemilde dienten oft als Vorlage fiir das spitere Grabdenkmal. Zwei
Hauptcharakteristiken begleiten dieses Thema, einmal ein ausgeprigter Realismus,
zum andern der Memento-mori-Gedanken. Im wesentlichen kann man zwei Bild-
typen unterscheiden. Der eine zeigt den Toten als Halbfigur im Sterbebett, oft noch
vom Todeskampf gezeichnet in zerwiihlten Kissen. Die Hinde sind noch nicht ge-
faltet, die Arme hiufig von der Bettdecke zugedeckt. Als Betrachter hat man den
Eindruck, man beuge sich iber das Lager und schaue dem Toten, der eben seinen
letzten Atemzug gemacht hat, ins Gesicht. Zu dieser Art Portrit gehort jenes frithe
Beispiel des Wittelsbachers Wilhelm IV. von 1550,% das ihn kurz nach seinem Ver-
scheiden mit allen Merkmalen einer qualvollen Agonie in schonungslosem, fast un-
ertraglichem Realismus darstellt und unbarmherzig die Hasslichkeit und Brutalitit
des Sterbens aufdeckt. Es ist gekennzeichnet von einer objektiven wissenschaftli-
chen Neugier am Phinomen Tod, und gleichzeitig dokumentiert es die Eitelkeit des
Irdischen, das «sic transit gloria mundi» in einer krassen Form, die ohne Parallelen
ist, ein Totsein ohne Zeichen der christlichen Hoffnung, ohne Hinweis auf den
Glauben an die Auferstehung. Mit Ausnahme von Hodler vielleicht, der das Ster-
ben seiner geliebten Valérie Godé-Darel nur ertragen konnte, indem er es unbarm-
herzig, Schritt fiir Schritt, durch seine Kunst festbannte, verzichten die spiteren
Beispiele bis hin zu Delacroix darauf, die Qual des Sterbens und die Verzerrung der
Gesichtsziige in einem solchen mitleidlosen, erschreckenden Naturalismus zu ge-
stalten. Doch bleiben diese Antlitze mit der blassen Haut, die sich Gber die durch-
schimmernden Knochen spannt, den halboffenen Lippen, den gebrochenen Augen
hinter nicht ganz geschlossenen Lidern, weiterhin einem starken Realismus und ei-
ner menschlichen Nihe verpflichtet. Der zweite Typus, beginnend im letzten Vier-
tel des 16. Jahrhunderts, vergegenwirtigt nicht mehr den Augenblick kurz nach
dem Hinscheiden, sondern prisentiert den wohlpriparierten Leichnam, ganzfigu-
rig dargestellt, aufgebahrt auf dem «Paradebett»,”® auf einer Bahre oder einem Ka-
tafalk. Der Tote erscheint schon gekleidet und hergerichtet wie zu seinem letzten
offentlichen Auftritt, der gleichzeitig ein Abgang ist. Nicht mehr das Gefiihl von
Grauen und Fassungslosigkeit, auch nicht eine gewisse naturwissenschaftliche Neu-
gier gegeniiber dem Tod steht im Vordergrund. Die Aufbahrung und der Trauerpomp
wird zur letzten Moglichkeit einer Selbstinszenierung, zu einer Demonstration der
Prasenz und des Herrschaftsanspruchs noch im Tode. Dieser Typus dominiert im
Barock. Adel und Herrscherhiuser weiteten thn hiaufig zur Darstellung des Hofze-

8 Andor Pigler: Portraying the Dead. Painting. Graphic Art, in: Acta Historiae Artium, Bd. 4, 1956,
S. 1-77; Uber die Sitte und das Geschift mit den photographischen Leichenportrits siche: Heinz
Gebhardt: Leichenportrits in treffender Ahnlichkeit, in: Die letzte Reise. Sterben, Tod und Trau-
erriten in Oberbayern. Hrsg. v. Sigrid Metzken. Miinchen 1984, S. 128-132; Anregungen verdanke
ich auch Prof. Dr. Adolf Reinle.

% Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 79, 113, Abb. 122; Pigler (wie Anm. 89), S. 12-13, Abb. 8.

9 Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 118-127, Abb. 129-155.

159



remoniells aus, zu einer theatralischen Zurschaustellung der Macht und des Reich-
tums, die durch Graphiken weite Verbreitung fand. Die Individualitdt der Person,
die «es» — das Leben und das Sterben — nun hinter sich hat, tritt hinter die Repri-
sentation zuriick.”

Sicher kam auch den Innerschweizer Portrits auf dem Totenbett bis zu einem ge-
wissen Grad die Bedeutung eines Memento mori zu. Sie zeigen den unausweichli-
chen Gang der irdischen Dinge und machen den Betrachter auf den eigenen bevor-
stchenden Abschied von dieser Welt aufmerksam. Auch wenn die Leichen bereits
zur Aufbahrung eingekleidet und hergerichtet sind, handelt es sich doch um reali-
stische Portrits, die einen ganz bestimmten Zustand festhalten: der Tote liegt mit
geschlossenen oder gebrochenen Augen da, ruhig oder mit leichten Verkrampfun-
gen in Gesicht und Hinden, verursacht durch die Agonie und die Totenstarre. Man
muss sich bewusst sein, dass der Anblick von aufgebahrten Leichen den damaligen
Menschen vertraut war und kaum etwas Ausserordentliches oder Erschreckendes
hatte. Den Gemalden fehlt das Bedrohliche, das Makabere, es fehlen schriftliche
Hinweise auf die Verginglichkeit. Texte sind zwar vorhanden, aber sie nennen die
Stellung des Verstorbenen in der Gesellschaft, seine Amter, seine Verdienste, sein
Alter. Orden schmiicken seine Brust. Selbst die Symbole des Christentums, wie der
Rosenkranz, das Sterbekreuz, die Kerze, wirken kaum als religidse Zeichen, son-
dern als getreue Bestandesaufnahme des Sterbezimmers. Primir handelt es sich also
nicht um Memento-mori-Bilder, auch wenn dieser Aspekt natiirlich immer latent
vorhanden ist, sondern um das letzte Bildnis einer Persénlichkeit, die man ohne
Scheu auch als Toten darstellte. Der Portritierte ist auch als Toter noch prisent, die
Leistungen, die er erbracht hatte, bleiben bestehen und wirken weiter. Zum Teil er-
innern diese Gemilde an die skulptierten Deckplatten auf den Tumben lokal ver-
ehrter Seliger, wie Bruder Klaus in Sachseln, Bruder Konrad Scheuber in Wolfen-
schiessen, Bruder Johann Wagner in Hergiswald, den Waldbruder von St. Jost in
Ennetbiirgen, die wie aufgebahrt iiber ihrem Grab ruhen. Thr Kult wurde gerade in
der Gegenreformation stark geférdert, um die heimische Landschaft zur Sakral-
landschaft zu machen, durchsetzt von Gnadenorten und Wallfahrtskirchen, zum
Ursprungsort grosser und heiligmissiger Menschen, deren Segenskraft auch nach
ithrem Tod Land und Volk weiter {iberstrahlen und begleiten sollten. Thre Grab-
platten rethen sich also in einem gewissen Sinn in die Gattung «Portrits auf dem To-
tenbett» ein. All diese Konterfeis von Biirgern und Adeligen, Klerikern und Magi-
straten halten das letzt mogliche Ereignis, das letzt mogliche Bild eines Menschen
fest, um es der Nachwelt zum ehrenvollen Gedenken zu bewahren.

Zwei der Innerschweizer Portrits auf dem Totenbett verbinden sich zusitzlich
explizit mit dem Memento-mori-Gedanken und lassen die Gestalt des Todes als ge-
walttitiger Beender des Lebens auftreten. Dies ist aussergewohnlich. Pigler, der ver-
einzelt Schideldarstellungen in mehrfigurigen Totenportrits nennt, fithrt kein ein- -
ziges Vergleichsbeispiel an, betont aber immer wieder, dass er lindliche Portrits von
geringer kiinstlerischer Qualitit nicht mitberucksichtigt habe, da diese in den Be-
reich der Volkskunst gehorten. Vermutlich wiirde man aber gerade auf diesen nai-

2 Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 79-82, 113-115; Pigler (wie Anm. 89).

160



ven Darstellungen dem Knochenmann begegnen. Bezeichnenderweise wirkt auf
den Innerschweizer Bildnissen die Gestalt des Todes, zumindest auf dem Portrat
der Abtissin (Abb. 9), fremd, wie aufgepfropft.

Portrit auf dem Totenbett von Landammann Melchior Imfeld®

Das dem einheimischen Maler Kaspar Gisig zugeschriebene Bildnis zeigt Land-
ammann Melchior Imfeld auf dem Sterbebett, den Oberkorper durch unterlegte
Kissen aufgerichtet, die Sterbekerze in den gefalteten Hianden, den Rosenkranz am
Arm (Abb. 8). Der Kopf ist wie nach einem letzten Aufbiumen kaum merklich
zurtickgeneigt, so dass das spirliche Barthaar unter dem Kinn und die Nasenlécher

Abb. §:
Landammann Melchior Imfeld auf dem Totenbett. Er starb am 1. Februar 1622.

% Durrer (wie Anm. 88), S. 699; Horat, 1986 (wie Anm. 80), S. 164-165, S. 182, Abb. 155; Felder (wie
Anm. 1), S. 116, Abb. 94.

161



gut sichtbar sind. Den Realismus der Darstellung unterstreichen die Schatten unter
den Augen und die steilen Falten zwischen den Brauen. Er trigt ein schlichtes
Hemd. Das Portrit gehort also zu jenem Typus, der den von der Agonie Gezeich-
neten kurz nach dem Eintritt des Todes festhilt, auch wenn er hier schon bis zu ei-
nem gewissen Grad hergerichtet ist und Anspruch auf Reprisentation erhebt. Eine
Inschrift nennt sein Alter, «<AETATIS SVAE 49», und eine andere unter seinem
Wappen seine soziale Stellung, seine Amter und Verdienste «Her. Hauptman Mel-
chior Im Feld, Riter alter Landvogt zu Lauwis Landtaman und Panerher zu Unter-
walden (ob) und nit dem Kern Waldt von acht Ordten loplicher Eigenoschafft ge-
wisener Gesandter zu Bipstlicher Heilgkeit Gregorio der XV, starb der 1. Tag
Hornung Ao 1622». Insofern entspricht das Portrit den anderen Darstellungen die-
ser Art. Es hat die Aufgabe, das Andenken an eine verdienstvolle Personlichkeit
aufrecht zu halten. Bis 1802 wurde es denn auch beim Jahrzeit Imfelds in der Ka-
puzinerkirche in Sarnen aufgestellt, gelangte spiter ins Refektorium und von dort
ins Frauenkloster St. Andreas. Imfeld war ein Hauptforderer des Kapuzinerklo-
sters, erlebte aber den Baubeginn nicht mehr. Ob die Nihe zu diesem Orden, der ja
durch Predigten und Busstibungen den Gedanken an den Tod in besonderer Weise
wachhielt, zur Darstellung im schlichten Totenhemd und zur Ausweitung der sonst
tiblichen Tkonographie fiihrte, sei dahingestellt. Auf jeden Fall neigt sich der grau-
sige, lustvoll und triumphierend grinsende Tod, ein Gerippe, von rechts ins Bild.
Noch hilt er den Bogen in der Hand, der Pfeil aber steckt bereits in der Brust sei-
nes Opfers. Die Kerze ist im gleichen Augenblick erloschen und sondert noch
kleine Rauchsiulen ab, Symbole der Verginglichkeit. Die Inschriften auf der Kerze
und {iber dem Pfeil erginzen sich und verkiinden das Todesdatum «CLARE HOC
M:DC:XXII TEMPORIS LVXI» und «AT MORS TE DIE FEBRU: I DE-
STRUXI». Was trotz allem fehlt, ist ein Hinweis auf die christliche Heilsgewissheit,
auf die Vier letzten Dinge, Reue und Gnade. Kerze, Rosenkranz und Sterbekreuz
deuten zwar auf christliches Brauchtum hin, gehdren aber andererseits auch einfach
zum Inventar des Sterbezimmers.

Portriit auf dem Totenbett der Abtissin Maria Scholastica von Wyl*

Fremd in der Bildkomposition, nicht zuletzt des Massstabes wegen, wirkt der
skelettierte Tod auf dem Portrit der Abtissin Maria Scholastica von Wyl aus dem
Frauenkloster St. Andreas in Sarnen (Abb. 9). Er tritt aufrecht von links ins lings-
rechteckige Bild, erscheint also eher wie ein «T6dlein», wie eine — moglicherweise
zu spit eingeplante und erst auf einen nachtraglich gedusserten Wunsch hin ange-
brachte — attributive Beifiigung. Den Blick aus den leeren Augenhohlen richtet er
auf den Betrachter, mit dem Pfeil im gespannten Bogen zielt er auf den Hals der Or-
densfrau. Sie ist, wie tibrigens alle mir bekannten Innerschweizer Totenportrits, als
Halbfigur dargestellt und daher ganz nahe an den Betrachter hingeriickt, wobei aber
auch dem Anspruch auf Reprisentation Rechnung getragen wird. Sie liegt wiirde-

*  Horat, 1986 (wie Anm. 80), S. 183, Nr. 157.

162



voll, bekleidet mit dem Habit der Benediktinerinnen, auf ihrem Lager. Thr Haupt
ruht auf einem bestickten Kissen, das Gesicht wirkt entspannt, die Lider iiber den
brechenden Augen sind nur halb geschlossen. In den gefalteten Hinden hilt sie den
Rosenkranz und ein kleines Gebetbuch. Auch das {ibrige Europa kennt Totenbild-
nisse von Nonnen, biirgerlichen Frauen und Midchen.” Es ist aber wohl bezeich-
nend, dass es in der Innerschweiz eine Abtissin ist, die sich in diese Galerie be-
deutender lokaler Personlichkeiten auf dem Totenbett einreiht. Frauen bekleideten
ja sonst keine offiziellen Amter, die fiir ein ehrendes Andenken dieser Art Voraus-

Sicbtioe T-Warin Seoloffica
T, OrOeT 4 6 mder aebtficpen
aorells 16590-

Abb. 9:
Abtissin Maria Scholastica von Wyl auf dem Totenbett. Sie starb am 13. April 1650.

setzung waren. Nur das Kloster garantierte eine gewisse Autonomie, wirtschaftli-
che Selbstverwaltung und Bildungsméglichkeiten. Die aus Altdorf stammende
Abtissin war die letzte, die ihr Geliibde noch in Engelberg abgelegt hatte. Sie erlebte
die Verlegung des Klosters nach Sarnen und den Aufschwung der Gemeinschaft
mit. Auch hier, bei der Nonne, fehlt der klar formulierte Hinweis auf das Jenseits.
Die Inschrift hilt sich an Weltliches, an das Amt, an Lebensdaten:

Die Ehrwirdige in gott andichtige F.(au) maria Scolastica
von Wyll Dees alters 65. im orden 46 in der aebtlichen
30 Jahr. starb den 13. dag avrelis 1650,

war die Liste us Engelbérg.

% Pigler (wie Anm. 89), S. 8, 28, Abb. 33, 34 (Nonnen); S. 32-33, S. 41, Abb. 52 (Midchen).

163



Der Tod und der junge Mann in St. Antoni in Kerns®

Die Darstellung der Konfrontation des Menschen mit seinem Tod an der Aus-
senwand der Kapelle St. Antoni bei Kerns soll jenes erschreckte Innehalten auslo-
sen, das Zeit gibt, nachzudenken iiber die Kiirze des Lebens, die Verganglichkeit
von Jugend und Gliick, iiber den Verlust der Individualitit. Ein Sich-Versenken in
die Realitit des Todes bedeutet zugleich einen Akt der Selbsterkenntnis, der «Ein-
Sicht» in das, was sich tatsdchlich hinter dem schonen Schein der diesseitigen Wirk-
lichkeit verbirgt. Das Thema zieht sich seit dem Spatmittelalter durch die abend-
lindische Kunst: die schone, eitle Frau erblickt im Spiegel als Konterfei einen
Totenkopt;”” die Privatportrits des 15. und 16. Jahrhunderts zeigen auf den Aus-
senseiten ihrer Klapp- oder Schiebedeckel Schidel;”® die Hoffahrtsbilder der
Druckgraphik des 17. und vor allem des 18. und 19. Jahrhunderts lassen Mann und
Frau zur einen Hilfte prichtig gekleidet, zur andern als Skelett auftreten; die Me-
mento-mori-Klappbilder prasentieren aussen ein schénes Paar und innen makabere
Gerippe.” Gegentiberstellungen wie in Kerns lassen sich auch andernorts auf
Wandbildern nachweisen, vor allem in der italienischen Schweiz.!%

Die Kapelle St. Antoni, die 1640 anstelle eines Vorgingerbaues von 1540 errich-
tet wurde, bildet mit dem Bruderhaus eine reizvolle bauliche Einheit. Uber dem
rundbogigen Portal zeigt ein Wandgemailde, das an eine Votivtafel erinnert, Mi-
chael, den Seelenwiger. Er steht zwischen der Muttergottes, die einen Menschen aus
der Waagschale errettet, und der Nothelferin Katharina. Sie stellen den heilsge-
schichtlichen Bezug her, betten die an sich nicht religios gefirbte Begegnung des
Menschen mit seinem Tod in den Glauben an die Vier letzten Dinge, an Fiirbitte
und Gnade ein.

Wappen und Stifterinschrift «<Heinrich Blittler und Margareth Bucher, sin hus-
frou» lassen vermuten, dass man im jungen Mann links der Tiire wohl ein Portrit
des Baumeisters und Wohltiters der Kapelle, Ratsherr Heinrich Blattler, sehen darf.

% Durrer (wie Anm. 88), S. 33-34, 1091-1092, Abb. 693 (Nachtrige). Auf einer Abbildung der Fres-
ken im gegenwirtigen Zustand wurde verzichtet. Eine Reinigung der Fresken steht bevor. Freund-
liche Mitteilung vom Restaurator Klaus Stockli.

Gustav Friedrich Hartlaub: Der Zauber des Spiegels. Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der
Kunst. Miinchen 1951, S. 67-87; Rosanna Brusegan: Femmes au miroir, in: Diables et diableries. La
représentation du diable dans la gravure des XVe et XVIe siécles. (Katalog). Genéve 1976, S. 30-37;
Morrow (wie Anm. 87), S. 157-160; Lcl, Bd. 4, Sp. 188-190; Bichtiger (wie Anm. 29), S. 59-72; Guy
de Tervarent: Attributs et symboles dans Iart profane 1450-1600. Dictionnaire d“un langage perdu.
Geneve 1958, Sp. 271-275.

% Diilberg (wie Anm. 39), S. 153-163.

% Vgl. Wandmalerei am Beinhaus von Cevio 1761, in: Walter Tobler: Oben lebend, unten tot, in:
Schweizer Volkskunde, 50, 1960, S. 37-44; Handtuchhalter im Tiroler Volkskunst-Museum, in:
Himmel, Hélle, Fegfeuer: das Jenseits im Mittelalter. (Katalog). Ziirich 1994, Abb. S. 183; Die letzte
Reise (wie Anm. 89), S. 30-31, Abb. 18; S. 35-36, Abb. 31 (Memento-mori-Briefe); William A.
Coupe: The German Illustrated Broadscheet in the Seventeenth Century. Baden-Baden 1967/68
(Bibliotheca Bibliographica Aureliana, Bd.17/18), Abb. 132.

Am Beinhaus von Cauco, am Beinhaus von Cevio, an der Wegkapelle bei Coglio, an der Friedhofs-
tiir von Sigirino; Abb. in: Jo Mihaly: Bedenke Mensch ... Winterthur 1958.

97

100

164



In zeitgendssischer Tracht — Striimpfe, gefiltelte Kniehosen, gekndpfter roter Wams
mit Puffirmeln, keckes Hiitchen — steht er selbstbewusst da. Das Schwert hat er um-
gegiirtet. Den einen Arm stemmt er in die Hiifte, mit dem andern weist er zu sei-
nem Gegentiber, dem Tod, hin. Die Inschrift halt fest, dass er gerne gelebt und ei-
gentlich angenommen hat, noch lange weiter auf dieser Erde zu weilen. Doch der
Tod wartet, Gegenwehr niitzt nichts. Dann folgt die Mahnung an den Betrachter,
sich gottgefillig zu verhalten und allezeit das Ende vor Augen zu halten:

Ich war ein jungé frohlicher man

han uf Erdé vill Freid gahn

Mitt willé danké und derglichen

ich Forcht der dot wer mich erschliche
Er stat dort und wart uf mich

I wer mich schon, er dinkt ist im glich
Ich hat vermeint noch lang zu liben
Dan ich noch gar nie gsinet zu sterbe
Drum o mentsch ich gang us oder in
Sdunck mich der dott wartet min
drum dinck o mentsch wie du dust
und alzu des dot warté musst/ 1644.1%

Der Tod auf der andern Seite trigt ein Tuch tiber den Schultern. Er stiitzt sich auf
die Sense, wendet sich in einer leichten Drehung seinem Opfer zu und hilt ihm
mahnend — nicht drohend oder aggressiv — die Sanduhr entgegen. Wie in der mit-
telalterlichen Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten und seither fast ste-
reotyp in der Memento-mori- und Sepulkralliteratur verkiindet er auch hier: «Du
wirst wie ich». Der Tod erscheint als der grosse Gleichmacher, der jeden Unter-
schied zwischen Herren und Knechten, Minnern und Frauen aufhebt.!®? Verwe-
sung, Auflésung bis zur Unkenntlichkeit und — schlimmer noch — Vergessen steht
hinter allem:

O Mentsch kum sich an mich:
Du wirst glich werdé wie ich
Ich war gar schon und froidenrich

Jetz sich min lib an zu glich
Mich hand vergissé kind und wib
ach luog wie ist doch wordé min lib

191 Das Innere der Kapelle wurde 1975 restauriert. Freundliche Mitteilung von Pfarrer Karl Imfeld,
Kerns.

102 Vgl. die Inschriften der Beinhausszene im Kleinbasler Totentanz, im oberen Beinhaus von Stans, auf
der Balustrade von Altdorf. Schon der oberdeutsche Totentanztext der Heidelberger Handschrift —
die Handschrift stammt aus der Mitte des 15., die Verse werden ins 14. Jahrhundert datiert —, fasst
im Restimee zusammen «Merckend vnnd gedenckend jr menschen gemain/ hye ligendt gebain gross
und klain/ Wellichs seyen man frawen oder knecht/ hye hat sich yderman zuo ligen recht/ der arme
bey dem reychen...», in: Kaiser (wie Anm. 20), S. 45.

165



wer ist der mich jetz kennen kan

Ob ich sig gsin ein wib old man

gott richt nach dem Richte

Er nimpt die Herre und die Knechte».

Durrer nimmt an, dass die Malereien von Sebastian Gisig (+ 1649) stammen, der
in Ob- und Nidwalden durch zahlreiche Werke belegt ist.

DER MENSCH UND DER TOD IN BAROCKEN BILDZYKLEN

Der Mensch, der seinem Tod begegnet, erscheint in der Innerschweizer Kunst
des Barock oft als Bestandteil eschatologischer Bildzyklen. Ich greife hier ein paar
jener Beispiele heraus, die den Szenen eine eigenstindige Aussage zubilligen, so dass
der Inhalt auch ohne den Kontext zum rahmenden Gesamtprogramm leicht ver-
stindlich ist. Als weiteres Kriterium hat der personifizierte Tod eine aktive Rolle im
Drama des Sterbens zu iibernehmen.

Abb. 10:

Wallfahrtskirche Hergiswald, Felix-Altar. Antependium mit Holzrelief. Tod und Totengriber.
1651-1656.

Tod und Totengriber in Hergiswald

Die Verbindung von Theaterkultur und bildender Kunst, die ungeheure Lust am
Sinnenfreudigen, an Spektakel und Farbe, an seliger Erbauung und furchtbarem
Grauen hat nirgends sonst in der Innerschweiz eine so iiberwiltigende und volksnahe

166



Gestaltung erfahren wie in der Wallfahrtskirche Hergiswald.!® Die eindriickliche In-
szenierung der Welt als «theatrum sacrum» verdanken wir der Phantasie und dem un-
ermiidlichen Einsatz des Luzerner Kapuzinerpaters Ludwig von Wyl. Fiir uns von In-
teresse ist der Felix-Altar des Luzerner Bildhauers Ulrich Riber, der in enger
Beziehung zum Felix-Spiel steht, das 1651 Luzerner Stadtbiirger anldsslich der Trans-
lationsfeier des Leibes des Katakombenheiligen Felix in Hergiswald auffiihrten.’® Der
Altar stellt die Apotheose des hl. Felix dar, die, eingerahmt von den Vier letzten Din-
gen, zum Bestandteil des Heilsgeschehens wird.!%

Die erste Stufe der Vier letzten Dinge bildet traditionsgemiss der Tod als einzige
absolut sichere und unumstéssliche Realitit der menschlichen Existenz. IThm ist die
Reliefdarstellung — eine Kopie nach dem Original, das sich im Historischen Mu-
seum Luzern befindet — im Mittelfeld des Antependiums gleich in mehrfacher Hin-
sicht gewidmet (Abb. 10).1% Auf einem Traggestell lastet schwer und dominant ein
Sarg. Er ist das Sinnbild fiir das Ende, welches das Leben jedes Menschen von An-
fang an uberschattet. Mit der Tatsache des Sterben-Miissens, mit dem «certa» des
Todes, korrespondiert eine gewisse Unsicherheit, in der vielleicht latent das «in-
certa» der Sterbestunde anklingt: das Gestell steht auf feinen Beinen teilweise auf
einem Bretterboden, unter dem wahrscheinlich schon die Grube ausgehoben ist.
Nichts baut also auf festem Grund, auf nichts ist Verlass als auf den Tod. Dieser dii-
steren Erkenntnis steht ein Schimmer christlicher Hoffnung gegentiber, nimlich der
Glaube an die Zugehorigkeit zur «communio sanctorum», zur Gemeinschaft der
Erretteten, der Glaube auch an die Erlosertat Christi und die Hilfeleistungen der
Kirche. Den Sarg — oder das Sargtuch - zieren auf der Kopie in Hergiswald und auf
dem erhaltenen Kupferstich Kreuze. Ein Weihwasserbecken mit Wedel erinnert an
die Suffragien der Kirche, an die reinigende, bannende und segnende Kraft des Was-
sers.!'” Auf dem Sarg ist ein Buch aufgeschlagen, das Buch des Lebens und des Ge-

19 Ludwig von Moos: Kunstdenkmiler des Kantons Luzern. Bd. 1. Basel 1946, S. 370-375; Heinz Ho-
rat: Hergiswald. Das Projekt eines «Sacro Monte», in: Gfr., 135, 1982, S. 117-164; Felder (wie Anm.
1) S. 126, 166-167, Abb. 104.
194 Eberle (wie Anm. 85), S. 186; Hansjakob Achermann: Die Katakombenheiligen und ihre Transla-
tionen in der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz. Stans 1979, S. 225-227 (Beitrage zur
Geschichte Nidwaldens, 38); Josef Zemp: Die Wallfahrts-Kirchen im Kanton Luzern. Festschrift
zur finfzigsten Jahresversammlung des Historischen Verein der Finf Orte. Luzern 1893, S. 49-51.
Es existiert ein Kupferstich von Johann Sigismund Schleenritt von 1653 (Zentralbibliothek Luzern),
der auch verkleinert den Frontispiz des Patronatsspieles ziert. Er weicht im Detail v.a. durch zahl-
reichere Inschriften vom realen Altar ab. Abb, in: Rudolf Henggeler: Die Katakombenheiligen der
Schweiz in ihren bildlichen Darstellungen, in; Zeitschrift fiir Architektur und Kunstgeschichte, 1,
1939, S. 156175, hier Taf. 71, Abb. 14.
Rahn sah das Relief noch iiber dem Eingang der Waldbruderhiitte und erwihnt, dass es 1879 von
Meyer-Amrhyn fiir das Historische Museum in Luzern erworben wurde.— Rudolf Rahn: Zur Ge-
schichte des Todtentanzes, in: Gfr. 36,1881, S. 211-234, hier S. 219.
Der Codex Sangallensis 965 aus dem 15. Jahrhundert nennt zum Beispiel unter den Wirkungsmog-
lichkeiten des Weihwassers, die sich mit jenen der Messfriichte vergleichen lassen: «Der funft nutz
ist, daz es die tufel vertribt als ain fur in schos. Der sechst nutz ist, daz es din pyn und marter in dem
fegfur nymot...Der niinde nutz ist, daz alle selen in dem fegfur davon getrost werden», in: Adolf
Franz: Die Benediktionen des Mittelalters. Bd.1. Freiburg i.Br. 1909, S. 120-121; vgl. die Kraft des

105

106

107

167



richts, in dem alle Taten vermerkt sind;'®® denn der Mensch muss am Ende seiner
Tage Rechenschaft geben (Luk 16,12) und ein «<heilsames Leben» auf die Waagschale
legen konnen. Der Text, der auch auf dem Original fehlt, verkiindet kein ausge-
sprochen religioses Gedankengut, sondern die Tatsache, dass jeder Mensch dem
Tod verfallen ist <STATVIVM HOMINI SEMPER MORI», dass der Todespfeil
jeden trifft, und — in Umkehrung der sonst tiblichen Redewendung «Heut an mir,
morgen an dir» — <TIBI HOD(IE), dich, der du in diesem Sarg liegst, heute, mor-
gen aber mich, den Betrachter dieses Altars, <CRAS MIHI». Gewaltsam tritt der
skelettierte Tod auf. Breitbeinig steht er auf all den Attributen der irdischen Eitel-
keiten, der geistlichen und weltlichen Macht, die ithm wie Siegestrophéen zu Fiissen
liegen: Tiara, Inful, Kardinalshut und Kreuzstab, Krone, Szepter, Junkerhut, Helm
und Schwert. Um die Aussage zu steigern, stellt er seinen Fuss auf einen Totenkopf.
Er, der Gewalttiter, der Morder, spannt kraftvoll den Bogen. Die Spitze des Pfeiles
deutet drohend auf das «cras mihi», «Heut® an mir», und der Schuss gilt dem ju-
gendlichen Totengraber auf der andern Seite des Sarges, der in ruhiger Bewegung
daran ist, die Grube, vielleicht seine eigene letzte Ruhestitte, auszuheben. Zu sei-
nen nackten Fissen, neben dem Loch und der Totengriberschaufel, wachsen Blu-
men als Sinnbild des Lebens. Die Konfrontation von Vita und Mors zieht sich also
bis ins unscheinbare Detail durch.

Die Todesdarstellung ordnet sich dem eschatologischen Programm des gesamten
Altars unter. Nicht das personliche Schicksal, das im Paar Tod und Mensch in St.
Antoni in Kerns anklingt, steht im Vordergrund. Die Aussage ist allgemeiner,
christlich metaphorischer Art: der Mensch ist durch die Tatsache, dass er geboren
wurde, sein eigener Totengriber. Verginglich sind die Dinge dieser Welt, und doch
1st dieses kiimmerliche Leben von unendlicher Wichtigkeit. Von ihm hingt die
Ewigkeit ab, Himmel oder Hélle. Doch der Mensch wird in seinem irdischen
Kampf nicht allein gelassen, er darf auf die Hilfeleistungen der Kirche vertrauen.

Weihwassers, bei Bestattungen die Dimonen zu vertreiben in: Johannes Beleth: Rationale divi-
norum officiorum.— (Benutzte Ausgabe:) Antwerpen 1562, S.355-356 (cap. 161 «De celebatione
mortuorum officij»); Wilhelm Durandus: Rationale divinorum officiorum.— (Benutzte Ausgabe:)
Argent. 1501, S. CCXLVI (cap. «Officium mortuorum»); Migne, PL, Bd.213, 1855, Sp. 428 (Sicard
von Cremona); PL, Bd.189, Sp.861-862 (Peter Venerabilis). Weitere Quellen erwihnt in: Klaus
Schreiner: Der Tod Marias als Inbegriff christlichen Sterbens. Sterbekunst im Spiegel mittelalterli-
cher Legendenbildung, in: Tod im Mittelalter, hrsg. v. Arno Borst, et al. Konstanz 1993 (Konstan-
zer Bibliothek, 20), S. 261-313, hier S. 296-297. Karl Stiiber: Commendatio animae. Sterben im Mit-’
telalter. Bern/Frankfurt 1976 (Geist und Werk der Zeiten, 48), S. 112-113.

108 Fx 32,32-33; Psalm 59,9; Dan 7,10; Apok 20, 12, 15; Forstner (wie Anm. 48), S. 402-405; LcI, Bd.
1, Sp. 337-338, |

168



BILDER DES HEILSAMEN STERBENS

Die «ars moriendi», die mittelalterlichen Sterbebiichlein, deren Anfinge sich bis
ins 13. Jahrhundert zuriickverfolgen lassen, bildeten im 15. Jahrhundert eine eigene
Literaturgattung.!® Sie entstammten vor allem Kreisen, die den Reformkonzilien
von Konstanz und Basel und der von den Bettelorden propagierten «devotio mo-
derna» nahestanden. Die lateinischen und volkssprachlichen Ausgaben dienten als
schriftliche Grundlagen fiir die seelsorgerische Praxis. Sie waren als Hilfe fiir Prie-
ster —und in Zeiten der Pest und anderer Epidemien auch zunechmend fiir Laien —
gedacht, die zu einem Schwerkranken gerufen wurden, um ihn auf einen guten Tod
vorzubereiten. Wihrend sie urspriinglich fiir den praktischen Gebrauch bestimmt
waren — die verhiltnismissig geringe Zahl der erhaltenen Werke weist denn auch auf
einen grossen Verschleiss hin — und relativ knappe, klare Anleitungen zum Verhal-
ten am Sterbebett enthielten, flossen mit der Zeit immer mehr Betrachtungen iiber
Verginglichkeit und Tod, gute Werke, Stinde, Strafe und Lohn ein. Thr Umfang
nahm zu, sie verloren ihre primare Funktion und entwickelten sich zu Erbauungs-
biichern. Als eine Vorform der «ars moriendi» hat das Anselm von Canterbury
(1033-1109) zugeschriebene Werk «Admonitio morienti et de peccatis suis nimis
formidanti» zu gelten, das mit einer Reihe von Fragen den Sterbenden zur Reue,
Umkehr und Hinwendung zu Gott leiten sollte.!® Ein wichtiger Impuls zur neuen
Literaturgattung ging von Johannes Gersons (1363-1429) Buch «Opus tripartitum
de praeceptis decalogi, de confessione et de arte moriendi» aus, das zwischen 1400
und 1410 entstanden sein diirfte. Wie der Titel aussagt, umfasst der dritte und letzte
Teil «de arte moriendi», die Kunst des Sterbens. Er ist in die Abschnitte «Exhorta-
tiones» (Ermahnungen), «Interrogationes»(Fragen) und «Orationes»(Gebete) ge-
gliedert. Der letzte Teil enthilt auch einen Beichtspiegel zur Gewissenserforschung.
Interessant ist der Hinweis, dass, falls der Kranke keine Kraft zum Sprechen habe,
Zeichen gentigten, um Siinden zu bekennen und Reue zu signalisieren. Keinesfalls
sollte der Priester ihn an seine Frau und seine Kinder erinnern, auch nicht an Hab
und Gut, oder ithm die Moglichkeit einer Genesung vorspiegeln. Der Sterbende
wiirde sich dadurch auf diesseitige Dinge konzentrieren, moglicherweise die Busse
hinausschieben und sich so der Gefahr der ewigen Verdammnis aussetzen.

Es fillt auf, dass in den mittelalterlichen «ars moriendi» das Heil fast ausschlies-
slich vom Drama Sterbestunde abhingt, die Entscheidung tiber ewige Seligkeit oder
Verdammnis sich auf diese kurze Zeitspanne der Agonie konzentriert, wihrend die
Seelsorge der Gegenreformation vermehrt versuchte, die Menschen zu einem heil-
samen Leben anzuhalten. Zum einen birgt diese Betonung der alles entscheidenden
Todesstunde Elemente einer Profanierung des christlichen Daseins in sich, denn

1% Rainer Rudolf: Ars moriendi. Von der Kunst des heilsamen Lebens und Sterbens. Koln/Graz 1957
(Forschungen zur Volkskunde, 39); Haas (wie Anm, 11), S. 74-75; F. Palmer Nigel: Ars moriendi
und Totentanz. Zur Verbildlichung des Todes im Spitmittelalter, in: Tod im Mittelalter (wie Anm.
107), S. 313-334; LdM, Bd. 1, Sp. 1040-1044; Tenenti (wie Anm. 11), S. 48-60; Stiiber (wie Anm.

©107), 8. 115-119,
1% Rudolf (wie Anm. 109), S. 56-61; RDK, Bd. 1, Sp. 1121-1127 (Ars moriendi).

169



wozu sollte das ganze Leben christlich geprigt sein, wenn doch alles vom letzten
Augenblick abhingt?!!! Andererseits war es fiir den Sterbenden im Mittelalter vor-
teilhafter, sich in dieser kritischen, letzten Phase demiitig der Gnade und Barmbher-
zigkeit Gottes und der Fiirbitte Marias und der Heiligen zu iiberantworten, als sich
auf gute Taten zu berufen; denn dies konnte ein Zeichen geistlichen Hochmutes
sein, dem vor allem fromme Menschen verfallen, die sich Verdienste zuschreiben,
die sie eigentlich Gott verdanken.!'?

Das bertihmteste und auch fir die Todesikonographie bis ins 18. Jahrhundert
nachwirkende mittelalterliche Sterbebtichlein ist die «Ars moriendi der fiinf An-
fechtungen», auch «Bilder-Ars» genannt, die auf das «speculum artis bene mori-
endi» zuriickgeht und sich ausdriicklich auf Gerson beruft. Es entstand ungefihr
um die Mitte des 15. Jahrhunderts und enthalt 24 Blitter, davon 11 Holzschnitte.
Himmlische und ddmonische Michte kimpfen um die Seele des Sterbenden, den
finf Anfechtungen des Satans stehen finf Trostungen der Engel gegeniiber. Das
letzte Bild umfasst die Sterbestunde: Himmels- und Hollenbewohner finden sich
am Bett ein, um die ausfahrende Seele in thren Kreis zu ziehen, auf der einen Seite
Teufel und Dimonen, auf der andern Michael und der Schutzengel, Heilige und Pa-
trone, dann, oft dominant in der Bildkomposition, Maria und Christus, die Gott-
vater um Gnade bitten.!”® Die Seele des Verstorbenen, eine kleine, nackte Figur,
strebt aufwirts oder wird von Engeln emporgetragen.!'* Bei den frithen Buchillu-
strationen fillt auf, dass der letzte Kampf noch ohne irdische Assistenz, ohne Prie-
ster und Angehérige stattfindet, dass auch die an sich profane Allegorie des perso-
nifizierten Todes fehlt, der — wie in den gleichzeitigen Totentinzen — aus eigener
Initiative heraus handelt, ohne sich dem Heilsplan Gottes zu unterstellen. Der Tod
ist hier nicht Spiegel des zukiinftigen physischen Loses — Verfall, Verwesung des
Leibes und Auflosung der Identitit. Nicht ein Gefithl des Grauens soll evoziert
werden, sondern die Bejahung einer christlich verstandenen Agonie, in welcher der
Glaubige auf die Hilfe der himmlischen Michte vertraut, sich religiosen Ubungen
und Gebeten unterstellt, um nicht der Verzweiflung zu verfallen, sondern die ewige
Seligkeit zu erlangen.!?®

Die Schlussszene der «Bilder-Ars» kann den Aufmarsch von Fiirbittenden am
Bett des Kranken stark reduzieren. Sie verbindet sich dann hiufig mit einem andern

1

i

! Haas (wie Anm. 11), S. 76.

Philippe Aries: Geschichte des Todes. Miinchen/Wien 1980, S. 168-169; vgl. auch die Anfechtun-
gen des Teufels in der «Bilder Ars». Rudolf (wie Anm. 109), S. 73.

Rudolf (wie Anm. 109), $.69-75.

Das Wechselspiel gegenseitiger Beeinflussungen von Glaubensvorstellung, bildender Kunst und
Theater ldsst sich auch hier nachweisen. Das «Spiel vom sterbenden Menschen», 1510 bei Hans
Schobser in Miinchen gedruckt und zu Pfingsten auf dem Marienplatz auf einer mittelalterlichen
Simultanbiihne aufgefiithrt, enthilt eine Regicanweisung zur Szene des Todes des Gerechten:
«nympt ain engel die seel vom gestorben menschen, das ist ain klains kniblein, verporgen under der
deck ligend, und fiert sy fir got», in: Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 47.

115 Tenenti (wie Anm. 11), S. 40-54,

1

o
[

1

—
-

1

s

4

170



mittelalterlichen Bildtopos, der sogenannten kombinierten Interzession.!'® Maria
und Christus treten als Vermittler zwischen dem richtenden Gottvater und der siin-
digen Menschheit auf. Maria, die «mater misericordiae», entblosst ihre Briiste und
bittet ihren Sohn, den sie mit ihrer Milch genihrt hat, um Gnade fiir den Sterben-
den. Christus leitet die Bitte weiter zu Gottvater und verstirkt sie, indem er auf
seine Seitenwunde zeigt, also auf seinen Opfertod hinweist, den er fur die siindige
Menschheit auf sich genommen hat. Diese Vorstellung entstand im 12. Jahrhundert
im Umbkreis des Bernhard von Clairvaux, fand durch Predigten und Erbauungs-
biicher wie den «Spiegel des menschlichen Lebens», das «Speculum humanae salva-
tionis», weite Verbreitung. Luther und Zwingli lehnten das Interzessionsbild ab.
Auch den Gegenreformatoren machte die Nacktheit der Briiste zu schaffen,'?” so
dass das Motiv der Interzession entweder gemieden wurde oder aber Maria ihre
Hand auf die durch das Kleid verhiillten Briiste legte und den Akzent weg von der
realen Frauenbrust hin zum mitleidigen Herzen verschob, so etwa im 16. Jahrhun-
dert im Wandgemilde am Beinhaus von Stans (um 1570) und in der verwandten Al-
lianzscheibe Melchior Miiller und Elisabeth Kolin in Wettingen (1590).!18

Das Thema des «Todes des Gerechten» oder des «reumiitigen Stinders», das sich
schon in der Romanik nachweisen lisst,!'? verbindet sich oft mit den Sterbeszenen
bedeutender lokaler Kirchenfiirsten oder Abtissinnen. Sie erinnern in einem gewis-
sen Sinn an die Portrits auf dem Totenbett, verschieben aber den Akzent von der
Reprisentation zur christlichen Heilserwartung. Die Ars-Moriendi- und Interzes-
sion-Tradition verwebt sich dabei mit einem weiteren Bildtopos, dem Tod Mariens
und dem Tod Josefs, die sich im Barock — auch in der Innerschweiz — grosser Be-
liebtheit erfreuten.!® Schon das Spitmittelalter erhob die apokryphen Schilderun-

116 Susan Marti; Daniela Mondini: «Ich manen dich der briisten min, Das du dem siinder wellest milte
sin!» Marienbriiste und Marienmilch im Heilsgeschehen, in: Himmel, Hélle, Fegfeuer (wie Anm.
99), S$.79-90 (kombinierte Interzession, S. 81-82).
Marti/Mondini (wie Anm. 116), S. 85; das Problem der entblossten Brust Marias scheint auch dem Mit-
telalter nicht ganz fremd gewesen zu sein: ein spitgotisches Tafelbild zeigt im linken Bilddrittel einen
Sterbenden im Bett, vor dem ein Monch kniet. Daneben steht Maria, dhnlich wie eine Nonne beklei-
det, deutet mit der einen Hand auf den Kranken, legt die andere auf ihre bekleidete Brust und schaut
zu Christus am Kreuz hinauf, der auf seine Seitenwunde weist. Johannes Evangelista unter dem Kreuz
und Gottvater tiber dem Bett runden die Komposition ab. Das Bild scheint aus klosterlichen Kreisen
zu stammen und ist, wie die Spruchbinder belegen, stark christologisch ausgerichtet; vgl. Alfred
Stange: Tabula Artis Bene Moriendi, in: Aachener Kunstblitter, 17/18, 1958/59, S. 127-128, Abb. 119.
118 Regula Odermatt-Biirgi: Pfarrkirche St. Peter und Paul in Stans NW. Bern 1989 (Schweizer Kunst-
fihrer), S. 31-32, Abb.; Bernhard Anderes; Peter Hogger: Die Glasgemilde im Kloster Wettingen.
Baden 1988, S. 258-159, Farbtaf. $.116; Marti/Mondini (wie Anm. 116), S. 85, Abb. 54; in der Sa-
kristei der Jesuitenkirche befand sich ehemals ebenfalls eine Darstellung des Todes des Gerechten
mit zahlreichen Inschriftbindern und Teufelsfiguren aus dem 17. Jh., dessen heutiger Standort mir
unbekannt ist; Adolf Reinle, Kunstdenkmiler des Kantons Luzern, Bd.2: Stadt Luzern. Teil 1, Ba-
sel 1953, S. 341.
19 Z. B. in einer Liinette des Klosters Allerheiligen in Schaffhausen, 12. Jh., in: Himmel, Holle, Feg-
feuer (wie Anm. 99), S. 390-391.
120 Lcl, Bd. 4, Sp. 334-338 (Tod Mariens); Bd.7, 1974, Sp. 219-221, Abb. 5 (Joseph von Nazareth).

117

171



gen von Marias Tod zum Sinnbild des christlichen Sterbens.!?! Dass bei Maria, die
janach katholischer Lehre mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen wurde,
also durch die Gnade Gottes den Tod schon vor dem Jungsten Tag tiberwunden hat,
die Personifizierung des Todes fehlt, tiberrascht nicht. Bei Josef, andern Heiligen,
bei den Gerechten und den reumiitigen Siindern hebt die Bildaussage die Seligkeit
ihrer Sterbestunde hervor, die Befreiung aus diesem Jammertal, die Ruhe und die
Gewissheit, in die ewige Gliickseligkeit einzugehen. Die Kunst der Gegenreforma-
tion nutzte die Thematik zur Intensivierung der seelsorgerischen Aspekte: Gott be-
lohnt all jene mit einer seligen Sterbestunde, die thr Leben in Demut gelebt und ihre
Hinwendung zum Jenseits bereits im Diesseits durch Gebete und gute Werke be-
wiesen haben. In der Innerschweiz ist der Tod Mariens oder Josefs auf Altar- und
Tafelbildern in Beinhdusern!??, auf Bruderschaftszetteln'?’, auf Ol- und anderen
Drucken bis in die Mitte unseres Jahrhunderts hinein anzutreffen.

Die Darstellung des Knochenmannes, der letztlich nicht als Werkzeug Gorttes,
sondern als selbstherrlicher Beender des Lebens auftritt und sich nur mit Vorbe-
halten mit der zuversichtlichen christlichen Heilsgewissheit vereinbaren lisst, fehlt
in den mittelalterlichen «ars moriendi» und lange auch in den Sterbeszenen der
Gerechten. Nicht ihm steht die Hauptrolle im religiosen Drama der Sterbe-
stunde zu, der Kampf spielt sich vielmehr zwischen Vertretern des Himmels und
der Holle ab.* Auch in der Innerschweiz verzichten zahlreiche Bilder des heilsa-
men Sterbens auf die Prisenz der Todesgestalt. Ich werde sie daher an dieser Stelle
nicht niher beschreiben, aber doch einige bedeutende Beispiele aufzihlen, so das
Fresko am Beinhaus von Stans um 1570, das Glasgemalde von Wettingen von 1590,
das Bild des Sterbens einer unbekannten Abtissin des Benediktinerinnenklosters
Sarnen um 1647, das Hochaltargemilde von Luthern mit dem Tod des Abtes
Augustin Miiller von 1768, ein Bild im Kloster Seedorf.!?> Erst spiter, vor allem
im 18. Jahrhundert mit seiner Vorliebe nicht nur fir elegisch Vergingliches,
sondern auch fiir Sterbeszenen, erobert sich die Gestalt des Todes einen mehr oder

21 Schreiner (wie Anm. 107), S. 261-313; Martin Illi: Begribnis, Verdammung und Erlésung. Das
Fegfeuer im Spiegel von Bestattungsriten, in: Himmel, Hélle, Fegfeuer (wie Anm. 99), S. 59-69, hier
S. 64.

Z. B. im Beinhaus von Menzingen auf zwei Tafelbildern von Carl Josef Speck, 1779.

Z. B. der Josefsbruderschaft von Unterschichen, Zentralbibliothek Luzern, Schachtel «Religiéses,

Bruderschaften».

Auch ein mittelalterlicher Holzschnitt, der den Weltenrichter iiber zwei Sterbeszenen zeigt, unter-

streicht die Tendenz, beim Tod des Gerechten die Figur des Todes als letztlich profane Macht zu

vermeiden, sie aber beim Tod des Siinders, fiir den die christliche Heilserwartung ausgespielt hat,
zuzulassen. Unter der Rechten Christi stehen die theologischen Tugenden Glaube, Hoffnung und

Liebe dem Sterbenden bei, oben hilt die Danksagung einen Siegeskranz bereit, wihrend beim ster-

benden Siinder der Tod drohend das Stundenglas vorweist, der Teufel nach dem Arm des Kranken

greift und die Frau Welt sich abwendet. Vgl. Lcl, Bd.4, Sp. 332 (Tod des Gerechten); Chew (wie

Anm. 23), Abb. 69.

15 QOdermatt-Biirgi (wie Anm. 118), S. 31-32, Abb.; Anderes/Hogger (wie Anm. 118) Farbtaf. S. 116;
Marti/Mondini (wie Anm. 116), S. 85, Abb. 54; Horat (wie Anm. 80), S. 166, Abb. 31; Adolf Reinle:
Die Kunstdenkmailer des Kantons Luzern. Bd.V: , Basel 1959, S. 132, Abb. 125; Seedorf, freundli-
che Mitteilung von Dr. Helmi Gasser.

122
123

124

172



weniger dominanten Platz in der Graphik!? und auf Gemilden. Er ersticht — un-
libersehbar und grausam — den Kranken auf dem Altargemilde von Unterschichen
oder mischt sich auf dem Wechselbild des Hochaltares von Hitzkirch mit geziick-
tem Pfeil, aber eher unauffillig, unter Heilige und Menschen, die das Sterbebett um-
stehen.

Das Sterbebild von Unterschichen'®

Die tiberraschend reiche und vielschichtige, von der Theologie der Jesuiten ge-
pragte und das barocke «Docere et Delere» aufs Schonste illustrierende Ikonogra-
phie des Beinhauses von Unterschichen, geweiht 1701, mochte ich als Gesamtheit
publizieren. Der Auftraggeber Karl Josef Arnold, der nach der Abkurung von Spi-
ringen als erster Pfarrer 1684-1716 im kleinen Bergdorf am Klausenpass wirkte, ab-
solvierte 1671-1681 das ganze theologische Studium am Jesuitenkollegium Luzern.
Die Annalen vermerken ihn als mittelmassigen, aber fleissigen Schiiler.!®® Er wollte
wohl hier in dieser kleinen Kapelle seine Belesenheit, iiberhaupt die Frichte seines
langen Studiums dokumentieren. Durch seine Mutter, eine gebiirtige von Beroldin-
gen, hatte er Beziehungen zu den fithrenden Geschlechtern Uris, die als Stifter des
Altars und der Glasgemilde auftraten.

Die Ausschmiickung des Chores umfasst die Vier letzten Dinge. Der Altar ist
Maria, der Mutter der Sterbenden, der Zuflucht der Siinder, geweiht.!?” Das Altar-
bild (Abb. 11), das laut Inschrift von Franz Florian Schmid von Bellichen, des
Raths, und seiner Frau Helena Katharina von Roll gestiftet wurde, vertritt gross
und eindriicklich die erste Stufe der Vier letzten Dinge, den Tod.!*® Es steht ganz in
der Tradition der Schlussszene der mittelalterlichen «Bilder-Ars», auch wenn sich
die Zahl der himmlischen Michte auf wenige reduziert. Ja selbst Gottvater als Len-
ker des Heilsgeschehens fehlt. Die Betonung liegt auf Christus, dem Richter, auf
Maria, der Fiirbitterin und — ganz im Sinne der Gegenreformation — auf der Macht
der katholischen Kirche, der alleinigen Garantin fiir die ewige Seligkeit, und auf
ihren Sakramenten. Der Sterbende liegt im Bett, Kerze und Rosenkranz in den ge-
falteten Hinden, den brechenden Blick auf Christus gerichtet. Der grimmige Tod,
ein Skelett, sticht mit einem gewaltigen Pfeil zu, wihrend ein Teufel am Kopfende
des Bettes lauert, seine Klauen auf die Schultern des Kranken legt und die letzten
Einfliisterungen als giftigen Strahl zu dessen Ohr spukt. Doch es scheint, dass diese
Anstrengungen umsonst waren, enttiuscht und gierig schaut der Damon der nack-
ten Seele nach, die mit betend vorgestreckten Armen gleichsam einen Kopfsprung
hinauf zu Christus macht, der hier mit dem Kreuz im Arm als der «secundus ad-

126 Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 47-50.

127" Carl Franz Miiller: Unterschichen. Geschichte einer Urner Berggemeinde. Altdorf 1958, S. 71-74,
93-96.

128 Freundliche Mitteilung von Staatsarchivar Dr. Fritz Glauser, Luzern.

129 Inschrift auf dem Gebilk «Agonizantiii Mater Maria Refugiii Peccatorum», auf der Predellazone
«Azxilium nostrum castissima Virgo Maria. Cum matre hac cupio quilibet esse mori».

130 Wappen und Stifterinschrift auf dem Altarbild, rechts unten auf dem Siulensockel.

173



ventus» auftritt, als der Menschensohn zum Gericht erscheint.’*! Dieses Gliick der
guten Sterbestunde hat der Mensch Maria, der michtigsten Fiirbitterin, zu verdan-
ken: iiber dem Haupt des Verscheidenden lesen wir seine letzte Bitte «<Den Weg be-
reit in das Himlisch Vatterland/ Maria zu Jesus meinem Heiland/ Psal.90 Hmm.»
Natiirlich erwihnt kein Psalm Maria. Psalm 90 (89) berichtet von der Ewigkeit
Gottes, der Verginglichkeit der Menschen und vom Gericht: «Auch wir vergehen
ob deines Zornes, durch deinen Grimm sind wir erschiittert. Du stellst unsere Siin-
den dir vor Augen, unsere geheimen Fehler ins Licht deines Antlitzes.»!*? Im Zu-
sammenhang mit der ganzen Bildikonographie und der Inschrift am obern Rand
«Der da hofft in mich, will erhalten ich» kommt auch Psalm 91 (90) in Betracht:
«Meine Zuflucht und meine Burg ist mein Gott, auf den ich vertraue... Du brauchst
nicht zu bangen vor dem Schrecken der Nacht, vor dem Pfeil, der am Tag schwirrt,
vor der Pest, die im Dunkel schleicht, ... denn deine Zuversicht ist der Herr, den
Hochsten hast du zu deiner Zuflucht, ... weil er mir anhingt, will ich ihn retten, ihn
beschiitzen, da er meinen Namen kennt. Ruft er mich an, so erhore ich ihn, ich bin
bei thm in der Drangsal ... .»'33 Maria kniet auf den Wolken. Mit der einen Hand
weist sie auf den Sterbenden, mit der andern hilt sie ihrem Sohn ein entrolltes
Schreiben entgegen, das durch die papstlichen Insignien an Bedeutung gewinnt und
den Machtanspruch der Kirche betont, durch die Absolution des Beichtsakramen-
tes die Siinden nachzulassen und durch den Ablass die Stindenstrafen zu tilgen:

Decrevisti

fili: Qudcuq. solveris

super Terra solutu erit

se in coelis mat 16 at
Inocentius 8 & Pius 5 (s) dat
Indulgentia Plenaria
Agonizanti cu poenitetia
suspiranti Jesu Maria,

ergo etc.!*

In Unterschichen wird also — im Gegensatz etwa zum Wandgemilde am Bein-
haus von Stans — auf das Bild des Priesters mit der Wegzehrung, die der Stirkung
des Kranken und der Vergebung der Siinden zu dienen hat, zugunsten des Wortes
aus dem Matthdus-Evangelium verzichtet «was du auf Erden 16sen wirst, wird auch
im Himmel gelSst sein»,'*® vermutlich um die Funktion der Kirche als Stellvertre-
terin Christi auf Erden klar hervorzuheben. Der vollstaindige Sterbeablass, «indul-

b1 «Dann wird das Zeichen des Menschensohnes am Himmel erscheinen...und sie werden den Men-
schensohn kommen sehen auf den Wolken des Himmels mit grosser Macht und Herrlichkeit»,
Matt. 24,30.

132 Psalm 90 (89), 7-8.

133 Psalm 91 (90), 2; 56, 14-15.

3¢ »Du hast verordnet, Sohn, was du auf Erden lésen wirst, wird auch im Himmel gelost sein, Matt.
16. Papst Innozenz VIII. und Pius V. gaben einen vollkommenen Ablass mit Strafnachlass, falls der
Name Jesu und Maria auch nur gehaucht werden kann».

135 Matt 16,19.

174



Abb. 11:
Unterschachen, Beinhaus. Altarbild mit Sterbeszene. Datiert 1701.

gentia plenaria», der Nachlass der Stindenstrafen, lisst sich schon im 11. Jahrhun-
dert belegen, im 13. Jahrhundert gilt er immer noch als seltenes Privileg und wird
im Spatmittelalter, der Zeit des sozialen und wirtschaftlichen Umbruchs, hiufiger,
um, wie das Fegfeuer, den zunehmend merkantilistisch gefarbten Jenseitsvorstel-
lungen Rechnung zu tragen und den Reichen den Zugang zum Himmel zu erleich-
tern.’*® Er wird einem Sterbenden gewihrt, wenn er den Namen Jesu mit dem
Mund, oder, wenn das nicht mehr moglich ist, mit dem Herzen anruft und die Lei-
den des Todeskampfes willig zur Stihne seiner Stinden auf sich nimmt. Er verbindet
sich mit Glaubensvorstellungen, denen wir schon in der «ars moriendi» begegnet
sind. Die Bulle «Pia Mater» Benedikts XIV. (1740-1758) erhob diese langjdhrige
Praxis zur offiziellen Lehre.!¥”

B¢ Jacques Le Goff: Die Geburt des Fegfeuers. Stuttgart 1984.
57 LThK Bd.4, Sp. 663—-664; Himmel, Holle, Fegfeuer (wie Anm. 99), S. 234-235.

175



Das Sterbebild von Hitzkirch 3%

Ublicherweise sicht der Besucher der Pfarrkirche Hitzkirch auf dem Hochaltar
ein Bild aus dem beginnenden 19. Jahrhundert, das eine Kreuzigung zeigt. Nur an
bestimmten Tagen des Kirchenjahres, in der Fastenzeit oder an Allerheiligen, wird
das monumentale Gemailde gedreht. Die Riickseite, ein recht qualititvolles Werk
aus der zweiten Hailfte des 18. Jahrhunderts, stellt eine Sterbeszene dar (Abb. 12).
Dass das Thema an so prominenter Stelle erscheint, ist eher eine Ausnahme, zu nen-
nen wire noch das ungefihr gleichzeitige Hochaltarbild von Luthern, das dem se-
ligen Ableben des St. Urbaner Abtes Augustin Miiller gewidmet ist, jedoch ohne
den personifizierten Tod einzubeziehen.

Hier in Hitzkirch wird mit Pathos und einem erheblichen Aufwand an Assi-
stenzfiguren das Sterben eines unbekannten, reumiitigen Stinders inszeniert. Von
der Bildmitte diagonal nach rechts oben steht wuchtig das mit Rocaillen verzierte
Paradebett. Die Lichtregie betont die Gestalt des Geistlichen im Habit eines Deutsch-
ordenspriesters. Sein Gesicht zeichnet sich durch ausgeprigte Portritziige aus, so
dass Reinle ihn als Pfarrer Johann Bernhard Schmid identifizieren konnte.!** Ver-
mutlich war Schmid der Auftraggeber des Bildes. Er neigt sich zum Kranken,
driickt ihm die Sterbekerze in die Hand und weist mit einem Kruzifix — genau in
der Bildmitte als Zeichen dafiir, dass Christus durch seinen Opfertod den siindigen
Menschen den Himmel wieder geoffnet hat — mit einer dramatischen Geste hinauf
zur Waage, die der herbeifliegende Erzengel Michael hilt, und weiter hinauf zu
Christus, dem Richter. Dieser thront — wie tiblich in Darstellungen des Partikular-
gerichts —in der ikonographischen Formel des Weltenrichters auf dem Regenbogen,
die segnende Rechte erhoben, die Linke mit dem Flammenschwert verdammend ge-
senkt. Engel tragen das Kreuz, das Zeichen des Menschensohnes. Die Angehorigen
stehen, von heftigen Geftihlen iibermannt, links vom Bett in einer Zone, die eher im
Dunkeln liegt. Hier zeigt sich, dass die Realitit des Abschiednehmens, aber auch
das Verhalten der Kirche in dieser schweren Stunde sich seit dem Mittelalter kaum
geindert haben: der Sterbende soll in sich gehen, seine Siinden bereuen und sich
ganz auf das Jenseits konzentrieren; er darf sich durch nichts ablenken lassen, nicht
durch sein Hab und Gut, nicht durch die Sorge um seine Familie. Es existieren Ars-
moriendi-Darstellungen, wo ein Engel die Angehérigen durch ein Tuch abdeckt,
und auch hier in Hitzkirch hat man den Eindruck, dass die Ehefrau, die niederge-
sunken ist, den Kopf zwar verzweifelt zum Sterbenden hindreht, mit dem Korper
aber dem Kind an ihrer Brust den Blick auf das Todesdrama verwehrt. Zwei dunkle
Gestalten, die mit dem Riicken zum Bett stehen, schirmen den Schwerkranken und
den effektvoll beleuchteten Tod zusitzlich ab. Die eine, minnliche, erhebt den Arm,
die andere, jlingere spreizt in eindrucksvoller Geste die Finger der abwehrend aus-
gestreckten Hand. Eine weibliche Figur, vermutlich ein Engel oder eine Heilige,
blickt ruhig und liebevoll auf die Ehefrau und driickt die Hoffnung aus, dass auch
fir die Hinterbliebenen gesorgt sein wird.

132 Adolf Reinle: Die Kunstdenkmiiler des Kantons Luzern, Bd. VI: Basel 1962, S. 104, Abb. 90.
139 Johann Bernhard Schmid amtete in Hitzkirch als Kaplan 1767-1773, als Leutpriester 1773-1808.

176



5

festliallies

e

RisdiudAda

\

i

Abb. 12

Jahrbundert.

weite Halfte 18

Hitzkirch, Pfarrkirche St. Pankrazius: Wechselbild des Hochaltars. 7

177



Der Tod, dessen Schadeldecke und Leichentuch ins Licht getaucht sind, wahrend
sein dem Sterbenden zugewandtes Gesicht mit den leeren Augenhéhlen im Dun-
keln bleibt, hat sein Knochenbein bereits auf die Bettstatt gestellt. Mit angewinkel-
tem Arm zilickt er den Todespfeil. Die dadurch gebildete Zickzacklinie wirkt wie
ein Blitz.

Das kompositorische Gegenstiick zur Ehefrau bildet auf der rechten Bettseite
der Teufel, ein Dimon in menschlicher Gestalt. In der Hand hilt er demonstrativ
ein langes, unheilverkiindendes Siindenregister, und doch ist er und die ziingelnde
Schlange geschlagen. Er wendet sich ab, den Blick entsetzt auf das erhobene Kruzi-
fix in der Hand des Priesters gerichtet, den Kopf mit dem Arm abschirmend, als ob
vom Kreuz der Bannstrahl «weiche von mir, Satan» ausgehen wiirde. Die als nack-
tes Kind dargestellte Seele des Verstorbenen schwebt mit gefalteten Handen hinauf
zur Waage des Gerichts. Maria, die michtigste Furbitterin der Menschen, kniet auf
den Wolken, hinter ihr zwei weibliche Heilige, die eine in prachtvollem Gewand
mit einem Herzen als Attribut.1*® Gegentiber der Maria bittet demiitig der Heilige
Josef, die Lilien der Reinheit in den Hinden, um Gnade fiir den Siinder.

Das Sterbebild von Bauen

In den Umkreis Vier letzte Dinge und der «ars moriendi» gehort auch ein Tafel-
bild, das im Chor der Kirche von Bauen — versteckt hinter dem Chorbogen — tiber
der Tire zur Sakristei hingt und ebenfalls aus dem 18. Jahrhundert stammt (Abb.
13). Im Vergleich zu den mittelalterlichen Ars-moriendi-Illustrationen zu Hitz-
kirch, wo eine ganze himmlische Heerschar dem Sterbenden zu Hilfe eilen, oder
zu Unterschichen, wo Maria und die katholische Kirche mit dem Beichtsakra-
ment und dem Sterbeablass den Weg zum Himmel 6ffnen, hat sich die Zahl der
Helfer reduziert.!*! Das diistere Geschehen ist in eine diesseitige und eine jensei-
tige Welt unterteilt. Im Vordergrund, in einem von der Bildmitte diagonal nach
links leicht ansteigenden Bett, liegt ein nackter Sterbender. In den Hinden hilt er
ein Kreuz und eine Kerze, aber er hat sich, obwohl der Tod im Begriff ist einzu-
treten, noch nicht ganz von dieser Erde gelost. Er wendet den Kopf gegen den Be-
trachter, gegen das Nachttischchen mit der Medizinflasche und dem Mérser, die
zum Inventar des Krankenzimmers gehdren und Heilung versprechen. Sein Ge-
sichtsausdruck ist nicht trotzig, auflehnend, vielmehr miide. Der Engel, der hin-
ter ihm steht, fasst thn denn auch nicht energisch, sondern liebevoll behutsam am

140 Es handelt sich méglicherweise um Margareta Alacoque, gest. 1690, die Forderin der Herz Jesu-

Verehrung; LcI, Bd. 7, Sp. 505; nach 1700, vor allem auf Betreiben des Rooter Pfarrers Johann Chri-
stoph Bissling, erlebte die Herz-Jesu-Verehrung in der Innerschweiz eine erste Bliite (Griindungen
von Herz-Jesu-Bruderschaften, Altarbilder, etc.), vgl. Georg Carlen. Der Zuger Barockmaler
Johann Brandenberg, 1661-1729. Zug, 1977, S. 1391.

! Es scheint, dass im 17. und 18. Jahrhundert unter dem Einfluss der Jesuiten die «fideles amici», die ge-
treuen Menschen, die dem Sterbenden beistanden, immer mehr an Bedeutung verloren. Schreiner (wie
Anm. 107), S. 301-302. Auch Arigs beschreibt den Weg vom «offentlichen» Tod, an dem die gesamte
Gemeinschaft teilnahm, zum «privaten» Tod bis hin zum einsamen Tod. Ariés (wie Anm. 112).

178



Abb. 13:
Bauen, Pfarrkirche St. Idda. Sterbebild iiber der Tiire zur Sakristei. Zweite Hilfte 18. Jabrbundert.

179




Kinn, als wollte er den Kopf des Kranken sachte in jene Richtung drehen, in die
seine andere Hand zeigt. Dort ist die Wand wie ein grosses, rechteckiges Fenster
geoffnet. Der Tod zieht mit einer dramatischen Bewegung den schweren Vorhang
zur Seite, er ist es, der an der Schwelle zum Jenseits steht, er ist es, der die Ein-
Sicht in die andere Welt, das Eingehen in die Ewigkeit erst ermoglicht. Er wendet
seinen Schidel dorthin, wo auch der Finger des Engels hinweist, lenkt den Blick
weiter zu Christus, dem Richter, der als Menschensohn mit dem Kreuz auf den
Wolken thront und in der Hand das Flammenschwert hilt. Kaum sichtbar wolbt
sich ein Regenbogen am verdunkelten Himmel. Die Ikonographie des Weltge-
richts bestimmt also auch hier die Ausgestaltung des Einzelgerichts unmittelbar
nach dem Tod.

Zu seiner Rechten erscheint das Himmlische Jerusalem, hell zwar, aber entriickt,
eher wie eine ferne Verheissung, als wie eine greifbare Realitit. Die Stadt wirkt zu-
dem fast abweisend mit ihrer geschlossenen Mauerfront, obwohl die Tore als vor-
springende Risalite mit Kolossalpilastern architektonische Akzente setzen.

Zur Linken Christi aber ist die Holle dargestellt, nicht wie der Himmel als gebaute
Architektur, Symbol der Ordnung und der Harmonie, sondern als wilde Natur, als
Chaos. An der Flanke eines dunklen Hiigels 6ffnet sich gluhend rot der Eingang zur
Unterwelt. Ein Teufel stsst mit einer Gabel einen nackten Menschen in diesen
Schlund. Ublicherweise konzentriert sich in der Innerschweiz die Héllenikonogra-
phie auf die Darstellung des Hollenrachens, des Flammenmeers in vergittertem In-
nenraum, auf Verdammte, die gefesselt oder von Schlangen umwunden sind, oder auf
die Figur des Teufels. Hier in Bauen kommt jedoch ein alter, im Volksglauben ver-
wurzelter Traditionsstrang zum Ausdruck. Der Strafort wird, wie in den jiidischen
und antiken Jenseitsvorstellungen, ins Innere der Erde verlegt.!*? Vulkane, die Feuer
ausspeien, markieren den Eingang zur Holle oder zum Fegfeuer.'¥

Das Bild der Vier letzten Dinge von Bauen driickt im Gegensatz zu den mittel-
alterlichen Ars-moriendi-Darstellungen dhnlichen Inhaltes kaum eine klare, zuver-
sichtliche Heilsgewissheit aus. Der Engel am Kopfende des Bettes stellt die einzige
Hoffnung auf Hilfe dar, alle andern fiirbittenden Assistenzfiguren fehlen. Noch hat
sich der Sterbende nicht vom Diesseits geldst, noch schwebt keine kleine, nackte
Seele mit gefalteten Hinden hinauf zu Christus, der auch keine Siegespalme, son-
dern nur das Flammenschwert trigt. Und der Himmel ist weit weg, eine Stadt mit
geschlossenen Toren. Es lauert zwar auch kein Dimon auf die ausfahrende Seele,
aber belebt ist nur der Eingang zum Hollenschlund, in den der Teufel einen Ver-
dammten treibt.

42 Le Goff (wie Anm. 136), S. 33-34, 36-44.

143 LdM, Sp. 330; Auch die Einfithrung des Allerseelentages (2. November) durch Abt Odilo von
Cluny (gest. 1049) geht auf einen Bericht iiber die Klagen der biissenden Seelen in einem Vulkan in
Sizilien zuriick, denen durch Gebete und Almosen geholfen werden kann. Bereits die erste Vita,
kurz nach dem Tod Odilos vom Ménch Jostuald verfasst, enthilt diese Erzihlung, die dann von Pe-
trus Damiani in seiner wenige Jahre spiter geschriebenen «Vita Odilonis» aufgenommen wurde und
im 13. Jahrhundert durch die «Legenda aurea» des Jakobus de Voragine weite Verbreitung fand. Le
Goff (wie Anm. 136), S. 153-155; Philippe Maria Halm: Altbayrische Totentinze, in: Miinchener
Jahrbuch der bildenden Kunst, 4, 1909, S. 143-159, hier S. 157.

180



EINZELDARSTELLUNGEN DES TODES

Neben dem Totentanz, neben der dramatischen oder auch elegisch kontemplati-
ven Begegnung des Menschen mit seiner Endlichkeit, existieren auch Einzeldar-
stellungen des personifizierten Todes, der sich nicht an ein gemaltes menschliches
Gegeniiber wendet, sondern direkt an den Betrachter. Thm — uns also — hilt er un-
missverstindlich den Spiegel der Verginglichkeit vor. Wie die Kénige in der mittel-
alterlichen Legende der drei Lebenden und der drei Toten soll der Glaubige nach
der Uberwindung des ersten Schocks anfangen, tiber die Tatsache zu meditieren,
dass auch er der Verwesung verfallen ist und seine Individualitit, seinen gesell-
schaftlichen Rang, Reichtum und Ehre verlieren wird. Die Inschriften stehen denn
auch oft in der Tradition der Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten.
Diese allgemeingiiltige, an sich noch nicht religiése Erfahrung verbindet meistens
mit der Beschworung der Vier letzten Dinge, der Mahnung zum heilsamen Leben
und der Aufforderung zum Gebet fiir die Armenseelen.

Dem frithesten Beispiel einer Einzeldarstellung des Todes innerhalb eines gros-
sen, heilsgeschichtlichen Programmes sind wir in Sempach-Kirchbiihl begegnet. In
diesen der verfeinerten Hochgotik angehdrenden Wandmalereien tritt er in un-
gewohnter Gestalt als bekleideter Mensch auf, der in ruhiger, weitausholender
Bewegung seine Sense schwingt.!*

Der Tod an der Beinhausdecke von St. Michael in Zug'®

Das Beinhaus von St. Michael in Zug wurde 1513 erbaut. Die Kapellenseite ge-
gen den Friedhof hin 6ffnet sich in zwei grossen Arkaden. Thnen gegeniiber stan-
den an der siidlichen, fensterlosen Lingsseite die Totenkratten, die sich auch tiber
die Giebelseite hinzogen. Die spitgotische, von Hans Winkler signierte und 1516
datierte Holzdecke schmiicken ornamentale Flachschnitzereien mit lateinischen
und deutschen Inschriften und figiirlichen Medaillons. Sie beziehen sich auf den
Heiligen Geist, auf Maria und die hl. Anna, die Patronin des Beinhauses. Was uns
hier interessiert, sind die Spruchbinder, die sich unmittelbar tber den ehemals auf-
geschichteten Gebeinen hinzogen und das gewaltige Mahnmal menschlicher Ver-
ginglichkeit mit Worten begleiteten und ins Heilsgeschehen einordneten.

Die Giebelseite ist der Allgewalt des Todes gewidmet. In einem Halbmedaillon
steht zwischen blithenden, rankenden Blumen merkwiirdig klein, aber breitbeinig
der Tod und markiert uniibersehbar seine Prasenz mitten im Leben (Abb. 14). In
der Hand hailt er das Stundenglas. Schlangen und Wiirmer umwinden ihn, doch ist
er nicht eigentlich als Skelett oder als verwesender Kadaver gekennzeichnet. Der
Oberkérper, der durch Rippen strukturiert sein miisste, erweist sich als gleichmas-

1 Vel. S. 133f.
145 Birchler (wie Anm. 54), S$.120-122.

181



sige helle Fliche, von der steif die Gliedmassen ausgehen. Der Text ist — wie in den
Totentdnzen - ein Dialog zwischen dem Menschen, der seine Verginglichkeit be-
klagt, und dem Tod, der zur Besserung mahnt (im Original fortlaufend):

O todt wie starch ist dein gewalt
syd du hin nimst iung vnd alt.

O Mensch du solt bessern dich
ker dich zuo got vnd sich an mich.

Im Medaillon der zweit hintersten Querborte symbolisiert der geharnischte
Michael mit Schwert und Waage das Gericht:

O heliger ertzengel sant michel ein fiirst des paradis. Bit gott fiir vns mitt flis.

Die siidliche Langhausseite steht im Zeichen der «communio sanctorum», der
gegenseitigen Verantwortung der Lebenden und der Toten. Die Inschrift an der
Decke ruft zur Hilfe fiir die Armenseelen auf, und zwar in Worten, die uns im 17.
und 18. Jahrhundert ganz dhnlich auch in den Beinhdusern von Schwarzenbach,
Buchrain und Unterschichen begegnen (im Original fortlaufend):!*

Der win-kouff ist getrunken schon
wir mogen nit dem kouff ab ston
Getencken liebe kindt

all iwer guoten friindt

die kiirtzlich sin gestorben

vn villicht noch nitt hand erworben
gotes gnad vn barhmhertzigkajt
darum sy gros pin vn leyt

stett miessent dulden

vn dz sy die gottes hulden

selber nit erwerbe mogen

dz los dich mensch bewegen

kum inen zuo trost

das sy dester er werden erloest

us irem grossen ellendt

vnd gefvertt an dz endt

do fréd ist on leyt

als vns die gschrift seidt

die inen vn vns gott woll geben
nach diser zitt in dem ewigen leben
an dom 1516.

146 Vgl. S. 183 (Schwarzenbach), S. 187 (Buchrain); in Unterschichen steht iiber der Fegfeuerdarstel-
lung: «Erbarmet euch mein, ihr meine friindt/ Die ihr mein old der glut Ehrben sind>».

182



Abb. 14:

Zug, St. Michael, Beinhans. Tod mit Stundenglas. Ausschnitt aus der Holzdecke. Signiert Hans Wink-
ler, 1516,

Ein nur noch fragmentarisch erhaltenes Wandgemalde, das ebenfalls aus der
ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts stammt und, gegen den Chor hin gertickt,
wohl den Bereich mit den Totenkratten abschloss, vergegenwirtigt den an-
deren Aspekt der Solidaritit zwischen der «streitenden» und der «leidenden»
Kirche: Armenseelen greifen zu den Waffen, um ihrem Wohltiter in der Not
beizustehen!*’,

Der Tod, der dem Betrachter den Spiegel der Verginglichkeit entgegenhilt, lasst
sich auch in der barocken Kunst der Innerschweiz verschiedentlich nachweisen.
Zwei grossere Bildzyklen seien herausgegritfen.

Die Toten von Schwarzenbach®

Siidlich der Pfarrkirche steht ein spitgotisches Beinhaus, ein kleiner, kubischer
Bau mit Pyramidendach und grosser, rundbogiger Eingangsoffnung. Jahrelange
Verwahrlosung und Feuchtigkeit liessen die Wandmalereien in einen ruindsen Zu-
stand verfallen, und dennoch bedeutet die Renovation von 1978 nicht einfach Ret-

47 Paul Styger: Die Sage von dankbaren Toten im Beinhaus St. Michael, in: Zuger Neujahrsblatt, 1931,
S. 35-42. 1960 wurde das nur noch fragmentarisch erhaltene Wandgemalde tibermalt und 1984 wie-
der freigelegt. Freundliche Mitteilung von Dr. Josef Griinenfelder. Sehr eng verwandt mit der Dar-
stellung im Beinhaus von St. Michael Zug ist jene am Beinhaus von Baar, die aber durch Renova-
tionen stark beeinrtrichtigt ist. Linus Birchler: Die Kunstdenkmiler des Kantons Zug, Bd.1. Basel,
1934, S. 72-76. Ich mochte das Thema der «dankbaren Toten» in der Innerschweizer Kunst einmal
als Ganzes publizieren.

148 Adolf Reinle, Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern. Bd. IV. Basel 1956, S. 366.

183



tung vor dem sichern Untergang, sondern auch in einem gewissen Sinn Zerstorung.
Erhalten geblieben ist zwar die Rotelzeichnung eines Kriegers, ein Wappen'* und
Pilgerzeichen. Entfernt — oder mindestens nicht mehr sichtbar — sind heute die Re-
ste einer ersten farbigen und einer zweiten Fassung in Grisailletechnik. Sie zeigten
Fragmente von stilisierteren und im Vergleich zur letzten Fassung weniger souverin
gestalteten Toten und Schideln mit gekreuzten Knochen. Schwerer fillt ins Ge-
wicht, dass bei der Konzentration auf die letzte dritte Fassung die zwar nur frag-
mentarisch erhaltenen, aber Subtilitit und Qualitit verratenden Reste schematisiert
und vergrébert wurden, so dass der von Reinle gezogene Vergleich mit dem Toten-
tanz von Hasle nicht mehr nachvollziehbar ist.1>°

Die heute sichtbaren Wandmalereien in Grisailletechnik stammen wohl aus der
Zeitdes Kirchenbaues um 1680 (Abb. 15). Sie prisentieren in den Gewolbezwickeln
und an der Altarwand Tote mit den iiblichen Attributen. Die Aufnahmen vor der
Renovation von 1978 zeigen, dass ihre Rippen seit jeher recht schematisch, die Wir-
belsdule klotzchenartig, die Gelenke wie Ringe gestaltet waren. Die Kopfe jedoch
wirkten zierlich und auffallend ausdruckstark: spirliche Haare umrandeten den
herztormigen Schidel, der unten in ein eckiges Kinn mit schiitteren Bartstoppeln
auslief. Die Wangen schienen eingefallen, Wimpern verstirkten zum Teil den Blick
aus den grossen Augen. Vor allem die eigenwillige und feingeschwungene Linie
quer tber die Stirn, eher Schadelnaht als Braue, erhohte die Expressivitat. Gerade
dieses, den Gesamteindruck prigende Element von Augen und Linien hat die Re-
novation stark vergrébert und auf ein flaches, fast ornamentales Zeichensystem re-
duziert.

Lings den Seitenwinden standen wohl urspriinglich die Totenkratten oder Schi-
delbehiltnisse, die bis hinauf zum Ansatz der Gewdlbezwickel reichten. Die Male-
rei der rechten Seitenwand ist bis auf ein Fragment zerstort: oben im Scheitel steht
«IHS», dartiber rundet sich ein Band mit der Inschrift «Erbarmet Euch Doch...».
Moglicherweise war darunter das Fegfeuer dargestellt oder durch Texte vergegen-
wirtigt, erinnern doch diese Worte an die Aufforderung in den Beinhdusern von
Buchrain, St. Michael in Zug und Unterschichen, den Armenseelen durch Gebete,
Messen, Almosen und gute Werke beizustehen.'>! Auf der gegentiberliegenden Seite
verkiinden die spirlichen Uberbleibsel einer gerahmten Inschrift die Rolle des To-
des als Gleichmacher und den Grundgedanken aus der Begegnung der drei Leben-
den mit den drei Toten.!2

Die beiden ganzfigurigen Gerippe an der Chorwand, die wohl urspriinglich den
Altar oder Gebeine flankierten, stehen auf einer gerundeten Kuppe und halten — fast

49 Die Roételzeichnungen sind tiber der zweiten Fassung in Grissailletechnik, aber unter der dritten,

renovierten Fassung angebracht.

Vgl. Fotomaterial im Amt fiir Denkmalpflege in Luzern, u.a. Aufnahmen um 1945, Neg. Nr. B

3370-B 3373; meine Aufnahmen um 1972.

B1Vel. S. 181 (Zug), S. 187 (Buchrain).

152 Entziffern konnte ich folgende Teile «O Mentsch betracht aus ...dein/ was dis gebein fiir volg (?)
sey gsein/ Ohn zweifel warens arm und reich/ J...ss ein anderen gleich/ (un?)scheid hie gar nit ist./
wir waren all was du jetzt bis/...stard auch Jung und alt./ (h?)aben wir ein gestalt/ auch miiessen
allso werden/...zu dir/...gl auss hertzen grund/ ...stund».

150

184



Abb. 15:
Schwarzenbach, Beinhaus. Todesdarstellungen. Wandmalerei. Um 1680.

185



mochte man sagen «verschimt» — ein Leichen- oder Bahrtuch vor sich aufgespannt,
das auf den Photographien von 1945 noch Inschriften enthielt. Nur Fiisse, Hiande
und der Kopf sind sichtbar.

Daneben, im untern Teil der Gewdlbezwickel, scheinen zwei ganzfigurige Ske-
lette wie Herolde ihre Botschaft aus einer Schriftrolle vorzulesen oder dem Publi-
kum vorzuzeigen. Das eine hilt in der Hand die Sense.'>® Das Fragment seines Spru-
ches

Frag den Todten

... der Bahr

...un lingst
...storben war

Er sagt es soll...
denn alle Mentschen
sterben Miiessen

deckt sich mit einem Hinweis von Estermann, der am Ende des letzten Jahrhun-
derts im Beinhaus von Hochdorf stark beschidigte Fresken gesehen haben will, die
den Sensemann und den Aufruf:

Frag den Todten an der Bahr
Der unlingst gestorben war —

und die Antwort:

Es soll noch keinen verdriessen
Alle Menschen sterben miiessen

zeigten. Entweder handelte es sich um eine mehr oder weniger identische Darstel-
lung, oder Estermann hat die beiden Beinhduser verwechselt.’>* Tote, die sich iiber
das Jenseits dussern, kennt man aus der mittelalterlichen und barocken Exempel-
und Erbauungsliteratur, doch geht es dabei in der Regel um die Klage eines Ver-
dammten, um den Hilferuf einer Armenseele, um die Mahnung zur Umkehr oder
die Ankiindigung des nahenden Todes. Hier in Schwarzenbach beschrinkt sich die
Aussage auf die unabinderliche Tatsache, dass alle dem Tod verfallen sind. Im

133 Rosenfeld (wie Anm. 15), S.10-14.

154 Melchior Estermann: Geschichte der alten Pfarrei Hochdorf, des Johannes-Ordenshauses Honrain,
wie der Tochterpfarreien Honrain, Wangen, Ballwil und Rain (...). Luzern 1891 (Heimatkunde des
Cantons Luzern, 12), S. 58. Rahn erwihnt in seiner Abhandlung iiber die Totentinze — rund 10 Jahre
vor dem Erscheinen von Estermanns Heimatkunde — Hochdorf nicht und zitiert in Schwarzenbach
nur jene heute noch lesbare Inschrift beim Gerippe mit den Totengriberwerkzeugen. Rahn (wie
Anm. 106), S. 218. Der Spruch scheint sich einer gewissen Beliebtheit erfreut zu haben, kommt er
doch auf einem Andachtsbildchen unter einem sich in einer gemauerten Gruft aufsetzendes Gerippe
vor. Sammlung von Andachtsbildchen im Kloster Wesemlin, Luzern (eingesehen mit freundlicher
Unterstiitzung von P. Dr. Rainald Fischer).

186



Zwickel gegeniiber wendet sich ein dhnlich gestaltetes Gerippe ebenfalls leicht dem
Altar zu. Es balanciert die Sanduhr auf dem Kopf. Auch es hat ein Papier entrollt,
doch der Text ist ganz zerstort.

Wihrend diese zwei Skelette im Ansatz der Gewdlbezwickel optisch eher wie
Bestandteile der Chorwand wirken, gehéren die Heiliggeisttaube iiber dem Altar
und die drei halbfigurigen Todesgestalten zur Deckenmalerei. Thre Frontalitit und
Ruhe verstirken ihren Memento-mori-Charakter. Alle drei halten eine Inschriftta-
fel oder eher einen Spiegel mit barocker Rahmung auf dem Kopf, in dem der Besu-
cher des Beinhauses, der unten zwischen den Knochen und Schideln stand, sich und
sein unausweichliches Schicksal erkennen sollte. Das Skelett iiber der Tire um-
klammert den Spiegel, der heute leer ist, mit beiden Hinden, jenes an der rechten
Seitenwand erhebt zusitzlich demonstrativ einen Pfeil, Sinnbild fiir die Strafe
Gottes und das mérderische Walten des Todes.'>> Am besten erhalten ist die Figur
links, aus deren Hiifte Pickel und Schaufel aufsteigen. Es handelt sich um Werk-
zeuge der lindlich-biuerlichen Bevélkerung, und zugleich sind es die Werkzeuge
des Totengribers und Adams, der durch seine Siinde den Tod in die Welt brachte
und als Strafe den Acker im Schweisse seines Angesichts bebauen muss.!* Der
Spiegel umschreibt in der einzigen vollstindig erhaltenen Inschrift diese Bedeutung
verbal:

So offt dis bruchst

zu gleich Betracht
dass dir darmitt

das grab werd gmacht.

Der Tod und die Vier letzten Dinge von Buchrain'>’

Die Grisaillemalereien im Beinhaus von Buchrain stammen aus dem 18. Jahrhun-
dert. Auch sie verkniipfen die Verginglichkeit als allgemein menschliches Los mit
christlich eschatologischen Vorstellungen. Die Vielschichtigkeit des Programmes, die
belehrende Absicht, die Intensivierung der Furchtvor den Schrecken der Straforte, ver-
bunden mit der Mahnung zum gottgefilligen Leben weisen auf die Bildungstradition
der Jesuiten hin. Der Auftraggeber, vermutlich der Pfarrer, baute in dieser gemalten
Busspredigt eher auf Abschreckung und Gericht, weniger auf Gnade und Hoffnung.

155 Der Pfeil als Attribut des Todes, vgl. Rosenfeld (wie Anm. 15), S. 16-18; als Sinndbild der Pest und
der Strafe Gottes,vgl. Henry H. Mollaret; Jacqueline Brosselet: La peste, source méconnue d‘inspi-
ration artistique, in: Jaarboek 1965 Koninlijk Museum voor schone Kunsten Antwerpen. Antwer-
pen 1965; Verena Sussmann: Maria mit dem Schutzmantel, in: Marburger Jahrbuch fiir Kunstwis-
senschaft, 5, 1929, §.285-353, hier S. 316-320.

5 Vgl. Altdorfer Balustrade, S. 136f.

157 von Moos (wie Anm. 103), S. 239. Die Gemilde wurden bei der Renovation von 1925 stark iiber-
malt. Letzte Restaurierung: 1985.

187



Abb. 16:
Buchrain, Beinhaus. Der Tod mit Sense. Wandmalerei. 18. Jabrbundert.

Von Diisterkeit und barockem Pathos geprigt ist das Altarbild, eine Pieta. Ma-
ria, die Brust vom Schwert durchbohrt, hebt leidvoll die Augen zum Himmel. Vor
ihr, frontal, der helle, steil aufgerichtete Leichnam Christi.

Das wie die Wandbilder in Grisailletechnik gemalte Antependium beschwéort Va-
nitas-Gedanken: im Oval des Mittelteils erinnert ein Stilleben, bestehend aus den
tiblichsten und zugleich in ihrer lapidaren Aussage einprigsamsten Todesattributen
Schidel, gekreuzte Knochen und Sanduhr, an Endlichkeit und Tod. Auf den seitli-
chen Kompartimenten erkennt man eine brennende und eine soeben erloschene
Kerze, die Rauch absondern. Die Kerze als Lebenslicht, das sich selber langsam auf-
zehrt und vergliiht oder plotzlich ausgeblasen wird, und der Rauch, der sich eben-
falls in Nichts auflést, gehdren zu den beliebtesten Verginglichkeitsmetaphern der
barocken Lyrik und Erbauungsliteratur. Sie verkiinden anschaulich das «sic transit
gloria mundi», die «fragilita della nostra vita».!58

1% Filippo Picinelli: Mondo simbolico. Mailand 1669, S.613.— Das Leben als Flimmlein, das aufgliiht
und vergliiht, spielt auch in der Innerschweizer Sage eine Rolle. Auch in unserer Region diirfte der
Ursprung vieler solcher Sagen in der Exempelliteratur und den Predigtmirlein zu suchen sein. De-
neke (wie Anm. 2); Hain (wie Anm. 18), Moser-Rath (wie Anm. 2) .

188



Die Lehre von den Vier letzten Dingen, den «quatuor novissima» vergegenwar-
tigt die Darstellung tiber der Tiire.’® Auf das Medaillon mit dem Tod, der in einen
Mantel gehiillt ist und die Sense wie eine Siegesfahne halt (Abb. 16), folgt das Ge-
richt dargestellt durch eine menschliche Halbfigur in rotem Mantel vor blauem,
durch Wolken als Himmel gekennzeichnetem Grund. In der Hand hilt sie die
Rechtsattribute Waage und Schwert. In der Kartusche mit dem Fegfeuer brennen
die Seelen in einem Kerker, der durch ein vergittertes Fenster im Hintergrund an-
gedeutet ist. Die Holle besteht aus einem Flammenmeer, Teufel quilen den Ver-
dammten, um dessen Kopf Flammenzungen wie ein negativer Heiligenschein lo-
dern. Es fehlt der Himmel, die Hoffnung auf Gnade, der Lohn fiir die guten Werke.
Von der fragmentarischen Inschrift ist noch zu entziffern:

Zum Erst der Todt, dan das Gericht. hast
latz gelebt das Fagfeur

Bist du in der Waag an Stinden zu

schwer die Hoélle und ewige Verdammnis.

An den Chorschrigseiten gewihren zwei rechteckige Wandgemilde nochmals
Einblick in die Orte der Strafe: gefesselte Armeseelen schmachten im Fegfeuer und
flehen — wie in Zug, Schwarzenbach und Unterschichen — um die Hilfe der Leben-
den «Erbarn Euch unser zum wenigsten/ Thr unserer Friind. Job. 9 cap.». Unter
dem anderen Bild, das vermutlich nicht das Fegfeuer, sondern die Hélle meint, steht
«Dan die Hand Gottes hatt uns getrofe/ von wege unseren Siindenschulden».

Zu diesen Darstellungen aus dem Themenkreis der christlichen Eschatologie ge-
sellen sich im hintern Teil des Langhauses zwei Einzelbilder des Todes als Mahn-
male allgemeiner menschlicher Verginglichkeit. Thre Inschriften stellen jedoch wie-
derum den Bezug zu den Vier letzten Dingen her. Uber gemalten Barockkonsolen
erheben sich auf auffallend stark gerundeten, mit Gras bewachsenen Hiigeln nackte
Gerippe mit kahlem Schidel und stark betonten Gelenkstellen. Sie stiitzen sich auf

159 Die Vier letzten Dinge umfassen Tod-Fegfeuer-Himmel-Hélle oder Tod-Gericht-Himmel-Halle
und berufen sich auf den Propheten Jesus Sirach, der zu Frémmigkeit, Gerechtigkeit und Giite ge-
gen jedermann mahnt, auch gegeniiber den Toten «an alle Lebenden verteile Gaben und selbst dem
Toten sollst du Liebe nicht versagen» (7,33), und der seine Mahnung mit den Worten schliesst «Me-
morare novissima tua et in eternum non peccabis», «Denk an deine letzten Dinge, und du wirst in
Ewigkeit nicht siindigen» (7,36) oder auf das 5. Buch Moses oder Deuteronomium «utinam sape-
rent et intelligerent ac novissima providerent», «Wenn sie klug wiren, dann begriffen sie es, sie wiir-
den ihr kiinftiges Ende bedenken» (32,29). Als geschlossenes Thema kommen sie vermutlich erst-
mals um 1430 in Gerard de Vliederhovens «Cordiale quatuor novissimorum» vor, einem Werk, das
als Anleitung und Handbuch fiir die Priester diente und im 15. und 16. Jh. durch Handschriften und
Drucke Verbreitung fand. Zum Teil waren den vier Kapiteln mehrfigurige Bilder vorangestellt. Spa-
testens im 16. Jh. erschienen aber auch Einblattdrucke unabhingig vom Cordiale. Um 1600 lasst
sich eine Anderung in der Ikonographie feststellen, treten doch neben die szenischen Darstellun-
gen auch Serien mit einzelnen Affektfiguren, welche die Formen des Jenseits als Seelenzustinde dar-
stellen. Himmel, Holle, Fegfeuer (wie Anm. 99), S. 320. In dér Innerschweiz sind die Vier letzten
Dinge nicht nur als Grundidee eines ikonographischen Gesamtprogrammes nachzuweisen, son-
dern, wie hier in Buchrain, auch recht hiufig als eine vierteilige Folge.

189



einen Schild oder einen Spiegel, dessen Rahmen Rokokoornamente aufweist. Dar-
auf steht — heute sehr stark zerstort, aber bei meinem ersten Besuch noch lesbar —
die bekannte Formel «Hodie Mihi/ Cras Tibi» links und die deutsche Ubersetzung
«Hiit an/ Mir/ Morgen/ an dir» rechts. Der Knochenmann links hilt eine Sense und
wendet sich an den Betrachter mit der Mahnung zum gottgefalligen Leben:

Betracht Mensch
Schau nur mich an
Riist Dich bei Zeyten
noch so stark, noch so
hiibsch nur zu bald
Maiht Dich nieder

der Sensemann.

Der Tod auf der gegeniiberliegenden Seite streckt drei Pfeile empor, mit denen er
jeden erlegt. Er sieht sich weniger als eigenmichtig Handelnder, denn als Werkzeug
Gottes. Er verweist — einmal mehr — auf das unausweichliche Ende und das Gericht:

Alle die da sitzet und kniet bedenkt:
Dass wie das letzte

Kornli in der Sanduhr gesunken ist diese
Pfieler Euch sicher treffet

und Euch vor dem Richter

stellet der dan Euch das

verdiente Loos

ertheilen wird.

SCHLUSS

Ich habe versucht, einige Aspekte der Todesikonographie in der Innerschweiz
auszubreiten und anhand der Beschreibung einzelner ausgewahlter Beispiele zu
verdeutlichen. Die Liste erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit.

Nicht berticksichtigt wurden die eigentlichen Totentinze von Jakob von Wyl im
ehemaligen Jesuitenkollegium, heute Regierungsgebiude, und von Caspar Meglin-
ger auf der Spreuerbriicke in Luzern, von Wolhusen, Hasle und Emmetten. !¢

160 Uber sie erscheint im Rahmen einer Ausstellung im Historischen Museum in Luzern eine eigene
Publikation (Die Spreuerbriicke in Luzern. Ein barocker Totentanz von europiischer Bedeutung.
Luzern 1996). Aus dem gleichen Grund habe ich auf die Abhandlung der Sieben Todsiinden im
Beinhaus von Unterschichen verzichtet, die 1996 als gedruckter Vortrag zum internationalen To-
tentanzkongress verdffentlicht werden wird.

190



Der Eindruck der Prisenz des Todes in der Innerschweizer Kulturlandschaft ist
vor allem den zahlreichen Schideldarstellungen zu verdanken. Sie dominieren Va-
nitas-Stilleben, zieren Winde, Tiiren, Friedhofkreuze, das «castrum doloris», Beer-
digungsfahnen, Sargtiicher etc. Echte Schidel sind als eindriickliches Memento
mori mit oder ohne Inschriften in Mauern eingefiigt. Thre Aufzihlung und ihre Ein-
ordnung in das jeweilige ikonographische Programm hitte den Rahmen dieses
Artikels gesprengt.

Interessante Themenkreise, die Teil des Totenbrauchtums waren, mussten weg-
gelassen werden. So hitte beispielsweise die Analyse der Funktion und der genauen
Plazierung der vier tiberlebensgrossen Totengerippe an der Sakristei der Jesuiten-
kirche in Luzern, die auf Holz gemalt und den Konturen nach ausgesigt sind und
bei der Totenmesse zur Tumba gestellt wurden, zusitzlicher Archivstudien be-
durft.!#!

Ausgeklammert habe ich ferner jene Bereiche, die sich mit den Armenseelen
befassen. Zu ithnen gehoren unter anderem die Vier letzten Dinge, Fegfeuerdarstel-
lungen, die «dankbaren Toten» oder Fridolin mit Urso.

Anschrift der Verfasserin:
Regula Odermatt-Biirgi, Huob, 6370 Oberdorf

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2: Kantonale Denkmalpflege Luzern (P. Ammann, Luzern); Abb. 3: Rudolf Steiner, Luzern;
Abb. 4, 5: Foto Weber-Odermatt, Stans; Abb. 6, 14: Kantonale Denkmalpflege Zug (Alois Ottiger,
Zug); Abb. 7, 8, 9: Theres Biitler, Luzern; Abb. 10: Historisches Museum Luzern (Urs Biitler, Luzern);
Abb. 11, 13: Firma Stockli, Stans; Abb. 12, 15, 16: Kantonale Denkmalpflege Luzern.

161 Sje befinden sich heute im Historischen Museum in Luzern. Reinle (wie Anm. 22), S. 341.

191






	Todesdarstellung in der Innerschweizer Kunst vom 14. bis 18. Jahrhundert

