
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 149 (1996)

Artikel: Todesdarstellung in der Innerschweizer Kunst vom 14. bis 18.
Jahrhundert

Autor: Odermatt-Bürgi, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Todesdarstellung in der Innerschweizer
Kunst vom 14. bis 18. Jahrhundert

Regula Odermatt-Bürgi, Oberdorf

INHALTSÜBERSICHT

Die Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten 130

Die drei Lebenden und die drei Toten von Sempach-Kirchbühl 133

Einzelpaar Tod und Mensch 135

Der Tod und das Kind aufder Balustrade im Beinhaus Altdorf136 - Putto
mit dem Totenkopf141 -Der Putto mit dem Totenkopfim Winkelriedhaus

von Stans 144 - Der Putto mit dem Totenkopf im Haus Hof in Zug 147 -
Der Greis und der Tod im Zurgilgenhaus in Luzern 150- Porträts aufdem
Totenbett 158 - Porträt auf dem Totenbett von Landamman Melchior
Imfeld 161 - Porträt aufdem Totenbett der Äbtissin Maria Scholastica von
Wyl 162- Der Tod und der junge Mann in St. Antoni in Kerns 164

Der Mensch und der Tod in barocken Bildzyklen 166
Tod und Totengräber in Hergiswald 166

Bilder des heilsamen Sterbens 169

Das Sterbebild von Unterschächen 173 - Das Sterbebild von Hitzkirch
176 - Das Sterbebild von Bauen 178

Einzeldarstellung des Todes 181

Der Tod an der Beinhausdecke von St. Michael in Zug 181 - Die Toten von
Schwarzenbach 183- Der Tod und die Vier letzten Dinge von Buchrain 187

Schluss 190

ABGEKÜRZT ZITIERTE NACHSCHLAGEWERKE

HBLS: Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz, 8 Bde. Neuenburg 1921- 1934. - Lei: Lexikon

der christlichen Ikonographie. 8 Bde. Freiburg 1968-1976. - LdM: Lexikon des Mittelalters. Bd.
1 ff. Zürich 1980 ff. - LThK: Lexikon für Theologie und Kirche. 10 Bde. Freiburg 1957-1965. - RDK:
Realienlexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 1 ff. Stuttgart/München 1937 ff.

125



Die Präsenz des Todes und die Vielfalt von Todesdarstellungen in der
Innerschweizer Kunst vom 16. bis 18. Jahrhundert fallen auf. Diese Epoche stand ganz
im Zeichen der Gegenreformation und der Kultur des Barock, die durchtränkt waren

von der Philosophie der Vergänglichkeit alles Irdischen, vom Problem von Zeit
und Ewigkeit, von Schuld und Strafe. Die Gegenwart des Todes in Kunst und
Brauchtum lässt sich mit gleicher Intensität und gleicher Vielfalt auch in andern
katholischen Gegenden beobachten, etwa in Bayern und Österreich. Sie ist der
Ausdruck eines aufs Jenseits ausgerichteten Glaubens, also primär ein religiös-kirchliches

Phänomen. Der Kirche war die Vergegenwärtigung des Todes im Bild nicht nur
aus seelsorgerischen Gründen wichtig. Sie schürte auch die Angst vor dem Sterben
und der Verdammnis, um ihren Einflussbereich bis ins Alltagsleben der Menschen
auszudehnen. Die ewige Seligkeit hing von zwei Faktoren ab, einerseits von den

zum Teil käuflichen Gnadenmitteln der Kirche - Sakramente, Ablässe - andererseits

vom «heilsamen» Leben, was wiederum Unterordnung unter die kirchlichen
Gebote und Verbote bedeutete und durch die «meditatio mortis» gefördert wurde.
Es scheint mir problematisch, für die Aktualität des Todes und die Häufigkeit seiner
künstlerischen Gestaltung in der barocken Kultur der Innerschweiz primär das

«altüberlieferte, in heroischen Zeiten vertiefte Todesbewusstsein» der alten Eidgenossen
verantwortlich zu machen und den ausgeprägten Armenseelenkult mit diesem
besonderen Todesbewusstsein in Zusammenhang zu bringen;1 man ist dadurch
versucht, das Thema abzuschliessen und wichtige Quellen unberücksichtigt zu lassen.

Der Ursprung vieler Sagen und Bräuche ist nicht im «Heidnischen», im
«Uralten» zu suchen, sondern in der christlichen Kultur und deren besondern
Glaubens-inhalten, im Ablauf des Kirchenjahres mit seinem sich immer wiederholenden
Rhythmus von Hochfesten und Busszeiten, in der Volkspredigt und in der Exem-
pelliteratur.2 Der päpstliche Nuntius Francesco Bonhomini (1536-1587) bezeichnete

zwar 1570 den innerschweizerischen Totenkult als aussergewöhnlich,3 aber er
sah in ihm vor allem auch einen Kontrast zur Sittenlosigkeit, Genusssucht und
Korruption von Klerus und Amtspersonen. Die agrarwirtschaftlich orientierte, ländliche

Gesellschaft der alpinen und voralpinen Innerschweiz, deren bevölkerungspolitisches

Regulativ und ökonomisches Überleben unter anderem vom Solddienst

abhing, fand seine Identifikation sicher in besonderem Masse in Krieg und
Heldenverehrung, was aber auch für andere Regionen mit ähnlich gelagerten Verhältnissen

zutreffen dürfte.

1 Peter Felder: Die Kunstlandschaft der Innerschweiz. Zusammenspiel von Landschaft, Geschichte
und Kunst. Luzern 1995, S. 103-104, 117; Hans-Georg Wackernagel: Die Freiheitskämpfe der
alten Schweizer in volkskundlicher Beleuchtung, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 46,

1949/50, S. 67-89.
2 Bernward Deneke: Legende und Volksglaube. Untersuchungen zur Erzählung vom Geistergottes¬

dienst. Frankfurt 1958, S. 17,107-112; Elfriede Moser-Rath: Predigtmärlein der Barockzeit. Exempel,

Sage, Schwank und geistliche Quellen des oberdeutschen Raumes. Berlin 1964 (Fabula; Suppl.
Serie, Reihe A: Texte; Bd. 5).

3 «La pietà, che usano nei suffragii de morti, è veramente essempio, rispetto a queste nostre parte», in
Nuntiaturberichte aus der Schweiz seit dem Konzil von Trient. Bearb. v. F. Steffen und H.
Reinhardt. I. Abt., Bd. 1, Solothurn 1906, S. 7; Wilhelm Oechsli: Quellenbuch zur Schweizergeschichte,
2. verb. u. verm. Aufl., Zürich 1901, S. 461 ff.

126



Über die Verbreitung der Todesthemen in der mittelalterlichen Kunst der
Innerschweiz lässt sich keine gültige Aussage machen, da die barocke «Bauwut» die
Region zwar in eine eigentliche Sakrallandschaft verwandelte, deren prachtvolle
Kirchen die Idee der «ecclesia triumphans» verbreiteten und deren Kapellen und lokale
Wallfahrtsorte für die Verwurzelung des Religiösen in der Gefühlswelt der einfachen,

ländlichen Bevölkerung sorgten, jedoch romanische und gotische Bausubstanz

verschwinden liess. Zu den wenigen Zeugen des mittelalterlichen Todesbe-
wusstseins gehören Beinhäuser, wo die Massen von Knochen und Schädeln als

gewaltiges Mahnmal menschlicher Vergänglichkeit dienten.4 Dazu kommen
Darstellungen wie die Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten in Sempach-
Kirchbühl und die spätgotische Holzdecke im Beinhaus von St. Michael in Zug.

In der Kunst der nördlichen Renaissance fällt die Vorliebe für das Bild des

brutalen, gemeinen, obszönen Todes auf, des profanierten Todes, der nicht in die
christliche Eschatologie eingebunden ist und keine Hoffnung auf Auferstehung
einschliesst. Unter Abstinenz jeglichen heilsgeschichtlichen Bezuges wird der Kontrast

von blühendem Leben und stinkender Verwesung, von Erotik und Grauen
zelebriert, denken wir an die Darstellung von «Tod und Mädchen».5 Namentlich die

Graphik der Schweizer Reisläufer Urs Graf (um 1485-1529) und Niklaus Manuel
(1525-1571) stellt das stolze Selbstbewusstsein, die Zurschaustellung von Vitalität,
Arroganz und Potenz der Söldner der Sinnlosigkeit des Todes gegenüber.6 In der
Innerschweiz fehlen, so weit mir bekannt ist, solch krasse Formulierungen, aber es

lassen sich im 16. Jahrhundert, also vor der Blütezeit der von den Jesuiten und
Kapuzinern initiierten neuen Spiritualität, überraschend viele Todesthemen belegen.
Sie beweisen, dass die Renaissance nicht einen Bruch, sondern eine Brücke
zwischen Mittelalter und Barock bildete, jedoch das mittelalterliche Gedankengut
modifizierte und neue Bildtypen einführte, um das veränderte Verhältnis des
Menschen zu seinem Tod zu charakterisieren. Sie stehen einerseits weiterhin im
Einflussbereich der Kirche und dokumentieren die konfessionellen Spannungen der
Reformationszeit. Die katholische Kirche fühlte sich gedrängt, gerade im Grenzgebiet

zu den protestantischen Orten ihre Glaubensinhalte, namentlich den umstrittenen

Armenseelenkult, auch optisch festzuhalten, um diesen neben dem Wort auch
noch eine andere, dauernde Realität zu verleihen, nämlich eine sichtbare Präsenz,
welche den Wahrheitsgehalt in den Augen der Gläubigen steigern sollte. Neben den
didaktischen Absichten spielte natürlich die «propaganda fidei» gegenüber den

neugläubigen, bilderstürmerischen Miteidgenossen ebenfalls eine Rolle. Zu diesen
Themen im Zeichen des Fegfeuerglaubens gehören die Darstellungen der Dankbaren

Toten an den Wänden der Beinhäuser von Baar und St. Michael in Zug in der

4 Regula Bürgi-Odermatt: Volkskundliches über die Beinhäuser der Innerschweiz, in: Gfr. 129/130,
1976/77, S. 183-214.

5 Jean Wirth: La jeune fille et la mort. Recherches sur les thèmes macabres dans l'art germanique de
la Renaissance. Genève 1979 (Haute études méiévales et modernes, 36); Gert Kaiser: Der Tod und
die schönen Frauen. Ein elementares Motiv der europäischen Kultur. Frankfurt/New York 1995.

6 Franz Bächtiger: Marignano. Zum Schlachtfeld von Urs Graf, in: Zeitschrift für Architektur und
Kunstgeschichte, 31,1974, S. 31-54.

127



ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts und die Wappenscheibe von 1562 des Jakob
Fuchsberger im Kloster Muri. Etliche Beispiele von Todesmotiven in der
Innerschweizer Kunst des 16. Jahrhunderts sind jedoch trotz Memento-mori-Charakter
Ausdruck einer neuen Profankultur, die nicht mehr allein von der Kirche, sondern

von der durch Solddienste reich und selbstbewusst gewordenen Bürgerschaft
geprägt wurde und daher häufig in Privathäusern anzutreffen ist. Die durch das rasch

erworbene Geld an die Macht gelangten Persönlichkeiten und Geschlechter waren
bestrebt, ihre soziale Stellung durch den Erwerb von Adelstiteln und durch eine

rege Bautätigkeit zu legitimieren. Bildzyklen gründen auf humanistischem Gedankengut

und verherrlichen ihre Auftraggeber durch die Darstellung von Tugenden
oder vorbildhaften Gestalten und Ereignissen aus der Antike. Holbeins Wandmalereien

am Hertensteinhaus in Luzern (1517-1519) schufen gleich zu Anfang der

Epoche einen künstlerischen Höhepunkt, der unerreicht blieb, doch zeugen die

Programme der übrigen Bürgerhäuser von inhaltlich entsprechenden Intensionen.7
Von Determiniertheit des menschlichen Lebens durch übergeordnete Mächte und
der Naturnotwendigkeit des Sterbens berichten Planeten- und Lebensalterdarstellungen

im Zurgilgenhaus. Der aus antikem Formenschatz schöpfende Topos des

Putto mit dem Totenkopf verarbeitet Einflüsse der italienischen Renaissance, und
die Portraits auf dem Totenbett demonstrieren den Willen, durch ein letztes Abbild
im Gedächtnis der kommenden Generationen präsent zu bleiben.

Die erste Hälfte des 17. Jahrhunderts war von Hungersnöten, Erdbeben, Pest,
Hexenwahn und sozialen Unruhen gekennzeichnet, welche zusätzlich Nährboden für
endzeitliche Stimmungen bildeten. Es war zugleich die Zeit der Konsolidierung der

Gegenreformation im strengen, asketischen Geist des Karl Borromäus. Die
Vergänglichkeitsthemen banden sich wieder verstärkt in den kirchlichen Kontext ein. Nach der

Jahrhundertmitte, nach dem katholischen Sieg im Villmergerkrieg von 1656, wuchs das

Selbstbewusstsein der Innerschweizer und fand ihren adäquaten Ausdruck in der

glanzvollen Kultur des Barock,8 der vor allem durch die Jesuiten initiiert und getragen
wurde. Der Eliteorden des Papstes war 1574 auf Betreiben des Patriziats nach Luzern
gekommen, gründete 1577 ein Kollegium als Ausbildungsstätte für die Geistlichkeit
und liess die Region zum Bollwerk des Katholizismus werden. Mit allen Mitteln - Wort
und Schrift, bildender Kunst und Theater - verkündeten die Jesuiten die Heilsbotschaft,

den Glanz und die Macht der katholischen Kirche, aber auch ihre Visionen von
Sünde und Höllenqualen, Zeit und Ewigkeit. Prediger und Auftraggeber von künstlerischen

Programmen griffen auf die reiche Exempelliteratur, die Vergänglichkeitsthemen

und Todesdarstellungen des Mittelalters zurück. Stark vertreten sind in der
Innerschweiz namentlich Sterbeszenen, die aus der Ars-moriendi-Tradition schöpfen.

Die Totentänze des 17. und 18. Jahrhunderts zeigen die für diese Gattung typische

Abfolge der verschiedenen Stände. Sie umfassen «Jedermann», die ganze hier-

7 Michael Riedler: Blütezeit der Wandmalerei in Luzern. Fresken des 16. Jahrhunderts in Luzerner
Patrizierhäuser. Luzern 1978.

8 Felder (wie Anm. 1), S. 138-154.

128



archisch strukturierte Gesellschaft, bestehend aus der geistlichen und weltlichen
Obrigkeit, aus den Vertretern der ländlichen politischen Führungsschichten, des

Gewerbes, der Landwirtschaft. Und doch unterscheiden sie sich vom mittelalterlichen

Vorbild. Seit dem Humanismus, seit Holbein, mischt sich der Tod ins genrehaft

inszenierte Alltagsleben der Menschen, und er behält in der Folge - mehr oder

weniger ausgeprägt - seine Bedeutung als individuell erlebter Tod. Auch wenn die
ländlichen Totentänze der Innerschweiz - Wolhusen, Hasle, Emmetten - am
Aufmarsch zum paarweisen Schreittanz festhalten und sich damit letztlich in die Tradition

der mittelalterlichen Vorläufer stellen, äussert sich ein anderes Daseinsgefühl.
Häufig zeichnen sich die Lebenden durch Porträtzüge aus, um das Sterbenmüssen
nicht nur als allgemeingültige Tatsache aus einer gewissen Distanz abzuhandeln,
sondern in den alltäglichen Erfahrungsbereich, die unmittelbare Gegenwart, die

vertraute Umgebung hereinzuholen. Die Bildnisse zeugen vom neuen Selbstbe-
wusstsein des Individuums, das nicht nur Anspruch auf einen persönlichen Tod
erhebt, sondern sich durch sein Abbild im Diesseits verewigen möchte.9

Neben dem Totentanz existierte auch im Barock die Fokussierung auf ein
Einzelpaar, quasi das Ausleuchten oder Ausschneiden eines bestimmten Beispieles der
Einheit Tod und Mensch aus der langen Reihe der Möglichkeiten. Sie verkündet die
Botschaft des «respice finem». Die häufig beigegebenen Inschriften enthalten Klagen

über die Verwesung des Leibes und den Verlust der Individualität und den Aufruf

zur moralischen Umkehr.
Zur dramatischen oder elegisch kontemplativen Begegnung des Menschen mit

seiner Endlichkeit, seinem Tod, gesellen sich auch Einzeldarstellungen des Todes,
der sich nicht an ein gemaltes Gegenüber wendet, sondern direkt an den Betrachter.

Ihm - uns also - hält er unmissverständlich den Spiegel der Vergänglichkeit vor.
Den Eindruck der Allgegenwart des Todes verstärken gemalte, skulptierte oder

eingemauerte Schädel und Knochen, die geläufigsten Vergänglichkeitsmotive
überhaupt. Trotz des Memento-mori-Charakters, der ihnen weiterhin innewohnt,
degenerierten sie zum Teil zu Dekorationselementen.

Angesichts der grossen Fülle von Todesdarstellungen drängt sich eine Auswahl
auf, die - das liegt in der Natur der Sache - bis zu einem gewissen Grad subjektiv
ausfällt. Da den Totentänzen in diesem Jahr im Rahmen einer Ausstellung des

Historischen Museums Luzern zwei Publikationen gewidmet werden, beschränke ich
mich hier auf andere, meiner Meinung nach aussagekräftige Beispiele, welche die

Vielschichtigkeit der Vergänglichkeitsthemen in der Innerschweizer Kunst und
Kultur dokumentieren. Das reiche Material erfordert eine Strukturierung.
Anknüpfend an die Vielfigurigkeit des Totentanzes soll im ersten Kapitel das
Aufeinandertreffen einer Gruppe von Menschen mit einer Gruppe von Toten in der

Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten von Sempach-Kirchbühl zur Sprache
kommen. Sie steht auch chronologisch am Anfang der innerschweizerischen
Todesikonographie.

9 Regula Odermatt-Bürgi: Totentänze der Innerschweiz, in: Todesreigen - Totentanz. Die Inner¬
schweiz im Bannkreis barocker Todesvorstellungen. Luzern 1996.

129



Die zahlenmässig umfangreichste zweite Abteilung umfasst jene Bildzeugnisse,
in denen ein einzelner Mensch mit der Unausweichlichkeit des Sterbenmüssens und
seinem individuellen Tod konfrontiert wird. Dies kann - wie in der Balustrade von
Altdorf oder im Topos des Putto mit dem Totenkopf - ein Kind oder wie im
Lebensalterfresko im Zurgilgenhaus in Luzern ein Greis sein. Nicht nur bei den
Porträts auf dem Totenbett des Landammann Melchior Imfeld und der Äbtissin
Scholastica von Wyl in Sarnen handelt es sich um Bildnisse namhaft bekannter
Persönlichkeiten, sondern auch beim Fresko an der Aussenwand der Kapelle St.
Antoni in Kerns, das vermutlich den Auftraggeber, Ratsherr Heinrich Blättler, als

jungen, selbstbewussten Mann zeigt. Trotz Memento-mori-Charakter sind die

genannten Beispiele nicht primär Teil der christlich eschatologischen Jenseitsvorstellungen.

Sie zeugen vielmehr von der an sich nicht religiösen Tatsache, dass der
Mensch unweigerlich dem Tod und der Verwesung preisgegeben ist. Andere
Darstellungen ordnen sich stärker in die kirchliche Heilslehre ein. Der persönliche
Aspekt tritt klar hinter die didaktische Absicht zurück. So verkörpert das Paar Tod
und Totengräber auf dem Antependium des Felixaltares in Hergiswald das Sterben
als die erste Stufe der Vier letzten Dinge. An die mittelalterliche Ars-moriendi-Tra-
dition knüpfen die Guttodbilder von Unterschächen, Hitzkirch und Bauen an.

Die dritte Gruppe verzichtet ganz auf die Darstellung des vom Tode bedrohten
Menschen. Die Gerippe wenden sich mit ihrer Botschaft direkt an den Betrachter,
sind aber oft Teil eines grösseren ikonographischen Programmes. Erwähnt werden
der Tod an der Decke des spätgotischen Beinhauses von St. Michael in Zug und die
barocken Grisaillemalereien in den Beinhäusern von Schwarzenbach und Buchrain.

DIE BEGEGNUNG DER DREI LEBENDEN MIT DEN DREI TOTEN11

Am Anfang unserer Untersuchung steht die älteste in der Innerschweiz erhaltene
monumentale Darstellung einer Konfrontation des Menschen mit dem Tod, die

Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten. Sie ordnet sich in jenes religiöse und
kulturelle Umfeld ein, welches seit dem 14. Jahrhundert die Allgegenwart des Todes

in der Literatur und Kunst immer wieder thematisierte und neben christlich
religiösen Gedanken auch erstmals den Abscheu vor der Verwesung des Leibes und
das Entsetzen über den Verlust der Identität ausdrückte.11

Willy Rotzler: Die Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten. Ein Beitrag zur Forschung über
die mittelalterlichen Vergänglichkeitsdarstellungen. Winterthur 1961, (darin Sempach-Kirchbühl, S.

103-106); Karl Künstle: Die Legende der drei Lebenden und der drei Toten und der Totentanz. Freiburg

i. Br. 1908; RDK, Bd. 4, Sp. 511-524 (Willy Rotzler); LdM, Bd. 3, 1986, Sp. 1390-1392 (H.
Sauer); Adolf Reinle: Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bd. IV Basel 1956, S. 103-106, Abb.;
Ute Bergmann: Kirchbühl bei Sempach. Bern 1992 (Schweizer Kunstführer), S. 10-15, 20-21.
Alois M. Haas: Tod und Jenseits in der deutschen Literatur des Mittelalters, in: Himmel, Hölle,
Fegfeuer. Das Jenseits im Mittelalter. Zürich 1994, S. 69-78, hier S. 76-77; Alberto Tenenti: La vie et la

mort à travers de l'art du XVe siècle. Paris 1952, S. 12-17,27-32, 37-40.

130



Die Legende erzählt, wie drei junge, vornehme Männer auf die Jagd ausreiten
und, meist auf einem verlassenen Friedhof, plötzlich drei von Würmern zerfressenen,

verwesenden Toten gegenüberstehen. Die Toten beginnen zu sprechen. Sie

berichten von ihrem Leben in Hochmut und Genusssucht, weisen drastisch und
unbarmherzig auf ihren gegenwärtigen Zustand hin, auf Verfall, Gestank und Ekel,
in die jedes irdische Leben unweigerlich mündet, und ermahnen die Lebenden zur
Umkehr. Den Kern des sich entwickelnden Gesprächs bildet die Aussage der Toten
«Quod fuimus, estis; quod sumus, eritis», «Was ihr seid, das waren wir; was wir
sind, das werdet ihr». Der Spruch stammt vermutlich aus der arabischen Dichtung
und wurde von der mittelalterlichen Literatur mit ihrer Vorliebe für Vergänglichkeitsthemen,

für Gegensatzpaare wie Vita und Mors, adaptiert. Innerhalb der
reichen Contemptus-mundi-Literatur hat sich die Legende neben den Vado-mori-Ge-
dichten und dem zweifellos populären Totentanz einen festen Platz gesichert. Sie

erfüllte primär eine didaktische Aufgabe. Die plötzliche Konfrontation mit dem
Tod sollte nicht nur bei den dargestellten Königen, sondern auch beim Betrachter
einen heilsamen Schock auslösen. Der Mensch sollte seine Begrenztheit erkennen,
über den Tod meditieren und bei all seinem Handeln das Ende vor Augen halten.
Trotz dieser für die christliche Lehre verwertbaren Aussage steht die Begegnung -
wie der Totentanz, wie das Streitgespräch des Ackermanns von Böhmen und andere

Todesbetrachtungen - zwischen profaner und religiöser Themenwelt. Es fehlt
weitgehend eine theologische Begründung des Todes. Das Eingebettetsein in den
heilsgeschichtlichen Ablauf - beginnend mit der Sünde Adams über den Erlösertod
Christi bis hin zur Auferstehung und dem Jüngsten Gericht - kommt nicht in der
Darstellung an sich zum Ausdruck, sondern höchstens in seiner Stellung innerhalb
eines ikonographischen Programms, sei es nun als Illustration zum Totenofficium
in einem Stundenbuch oder als Bestandteil einer im weitesten Sinn den Vier letzten
Dingen gewidmeten Ausstattung einer Kirche wie in Sempach-Kirchbühl. Im
Gegensatz zu den Totentänzen des 14. Jahrhunderts, die im Umkreis der Bettelorden,
der Seelsorge und Volkspredigt entstanden, also zum Spannungsfeld jener grossen
sozialen, wirtschaftlichen und weltanschaulichen Umwälzungen gehörten, die vor
allem vom städtischen Bürgertum ausgingen, stammt die Begegnung der drei
Lebenden und der drei Toten aus der höfischen Kultur. Sie lässt sich in der Literatur
ansatzweise schon im 12. Jahrhundert nachweisen, ist also älter als der Totentanz.12
Als Bildthema taucht die Legende in Frankreich in der 2. Hälfte des 13. Jahrhunderts

auf und findet vorwiegend in der Buchmalerei und im 15. Jahrhundert durch
Holzschnitte Verbreitung. Meistens sind es Könige, die den Toten begegnen. Als
Jüngling, Mann und Greis können sie die Lebensalter charakterisieren, als Vertreter

dreier verschiedener Rangstufen des Adels auch eine abgekürzte Standesfolge.
Im 15. Jahrhundert gewinnt die Darstellung an dramatischer Bewegung und räumlicher

Tiefe. Das zentrale Motiv des Gesprächs tritt zurück oder verschwindet zum
Teil ganz, die Lebenden ergreifen die Flucht, die Toten werden zu bewaffneten
Verfolgern. Neben diesem französischen Typus, der nach England, Deutschland und

12 Die daraus gefolgerte Annahme der älteren Forschung, der Totentanz habe sich aus der Begegnung
der drei Lebenden mit den drei Toten entwickelt, ist längst widerlegt.

131



mÊÊmSLm
:¦¦ ¦: .::-;;
mmmm

"or¬

li. * / i

t 11

ï/

Y i-'\)*Hr

44,4» "ft
4"'ft. «I ;

c

ämssswmm

¦i;##

ft-.

4

,<

î «S

igïiïaîs
i

PP fffl

¦*£feft,,,.
,;".¦¦ /*

Abb. 1:

Sempach, St. Martin aufKirchbühl. Die drei Lebenden und die drei Toten. Wandmalerei im Schiff. Um
1300/1310.

der Schweiz ausgestrahlt hat, existiert noch ein italienischer und Mischformen von
beiden. Die italienische Variante zeigt die drei Toten als Leichen im Grab, das

Gespräch mit den erschauernden Lebenden übernimmt ein Einsiedler.
Es scheint, dass die aus höfisch französischen Kreisen stammende Begegnung im

deutschsprachigen Raum nicht im gleichen Mass Wurzeln fasste wie der Totentanz,
der in unserer Region vor allem zur Zeit der Gegenreformation eine auffallende
Popularität erreichte und als bildgewordene Volkspredigt gezielt für seelsorgerische
Zwecke eingesetzt wurde. Das Thema der drei Lebenden und der drei Toten ist

dagegen nicht mehr anzutreffen. Es lassen sich höchstens gewisse formale Anleihen in
andern ikonographischen Zusammenhängen nachweisen, so etwa das Fluchtmotiv
der drei Reiter in der Darstellung der helfenden Toten in der Wappenscheibe von
Jakob Fuchsberger von 1562 im Kreuzgang von Muri.13 In den überaus zahlreichen

13 Bernhard Anderes: Glasmalerei im Kreuzgang Muri. Kabinettscheiben der Renaissance. Bern 1974,
Taf. 11.

132



ti««
ÜÜ
iillll

llltlBiÜw*

IliliiiilSpllilliliBl
ill4;Mpft444i||^Sp4i|i$i4ÌSiSftii¥WÌliii

uni fili
lipUil
lÉnÉI
JllfciÉiiÉ

Ä

jl|f|ll|ï«
1ISII1Ï
1*1111

1

Ai

^W'W? :

Ha3Äte«ÄelW*te, —**§? :\

iiBiîBllîliîBlillïlï tas&i -ssm&s^timifssi^f^ fe&:>**te<fc

If'lSplilillllB ii^lMlllilÉiÉt ¦iiillliìiiil
ii!|ïiilMillï pìImìBsiìi^^séipI!''WI

=4llii^SlilËpsSi»lft
illiPlÉl^^HIiiiiiliilliÉA&OÉsi liSìldllI!=ii|lll!:l|||lii|j|t -::ïi|pfcÉ|iAïit¦i^iirrrffllifciii.iii#-

fc^#^iti^lilillllliÄp ^ .^AÉbi'.,.-^.'..
EiisffilfiililliliSIc

Abb. 2:

Sempach, St. Martin auf Kirchbühl. Der Tod als Schnitter. Wandmalerei im Schiff. Um 1300/1310.

illustrierten religiösen Emblem- und Erbauungsbüchern des 17. und 18. Jahrhunderts

mit ihrer Fülle an Vergänglichkeitsmetaphern und Todesbildern bin ich dem

Topos nicht begegnet, obwohl die «meditatio mortis» omnipräsent ist.

Die drei Lebenden und die drei Toten von Sempach-Kirchbühl

Zu den ältesten monumentalen Darstellungen der Begegnung der drei Lebenden
mit den drei Toten ausserhalb Frankreichs gehört das Fresko im vollständig
ausgemalten romanischen Langhaus der Kirche Sempach-Kirchbühl. Die nur als

Fragmente erhaltenen, hochgotischen Wandbilder entstanden um 1300-1310. Sie stammen

also aus der Zeit der berühmten Manesse-Liederhandschrift und sind wie diese

von einer verfeinerten, höfischen Kultur geprägt. Der Verlust der ursprünglichen
Farbgebung und Oberflächengestaltung erschwert eine gültige qualitative Wertung,
doch zeugen die überlieferten Konturen von der Eleganz der Linienführung. Die
Ikonographie steht, so weit sich das noch feststellen lässt, im Zeichen der christli-

133



chen Heilslehre. Das Leben und die Erlösertat des Gottessohnes relativieren die
Schrecken des Weltgerichts, zu dem die Seligen und Verdammten strömen.14 Die
Verherrlichung Christi und seiner Mutter wecken Trost angesichts der Vier Letzten
Dinge, die das Sterben, Gericht, Himmel und Hölle umfassen. Innerhalb dieses

Kontextes erscheint der Tod als Schnitter. Er, der alles hinmäht und die Ernte
einbringt, zeigt die Hinfälligkeit des menschlichen Lebens, aber auch die
Naturnotwendigkeit des Sterbens auf besonders schlichte, eindrückliche Art. Das Bild ist in
vielen biblischen Texten vorgeprägt,15 war jedoch auch in nichtchristlichen mittel-
meerischen Kulturen bekannt.16 Ungewohnt ist in Sempach-Kirchbühl allerdings
die Gestalt des Todes (Abb. 2). Nicht als Skelett oder Kadaver, sondern als bekleideter

Mensch schwingt er zwischen zwei stilisierten Pflanzen schwungvoll die

Sense, den Kopf mit auffallenden Ohren dem Betrachter zugewandt. Er wirkt
lebendiger, dynamischer als die Heiligenfiguren, die ihn flankieren.17 Hilfe vor den
Schrecken des «gächen» Todes, der keine Zeit zum Ordnen der Dinge, zu Reue und
Busse, zu einer «seligen Sterbestunde» lässt, verspricht ein monumentales Christo-
pherusbild an der Nordwand.

Was uns besonders interessiert, ist die Darstellung der drei Lebenden und der
drei Toten an der Südwand (Abb. 1). Die Toten rufen die Könige, aber auch den
Betrachter auf, innezuhalten, um über den Lauf der Dinge und das bevorstehende
Ende nachzudenken. Die allgemein menschliche, an sich noch nicht christliche
Aussage wird durch das ikonographische Gesamtprogramm ins eschatologische
Heilsgeschehen eingebunden, das neben dem Gericht auch die Hoffnung auf Erlösung

einschliesst, weil Christus durch sein Leiden und seine Opfertat die Sünde
Adams getilgt und den Tod besiegt hat. Unter den drei Lebenden und den drei Toten

zieht sich wohl nicht zufällig ein Bildband mit Passionsszenen durch: Dornen-
krönung, Christus an der Geisselsäule, vermutlich Christus vor Pilatus und unmittelbar

unter der Begegnung die Kreuzigung.
In einem Friedhof, angedeutet durch ein Bogenmotiv, begegnen drei junge,

gekrönte Edelleute, von denen durch den Ausbruch eines Fensters nur einer vollständig

erhalten blieb, drei stehenden Toten. Der vorderste der Könige bleibt
erschrocken stehen und erhebt mit halb überraschter, halb abwehrender Bewegung
die Arme. Die Toten jedoch sind nicht feindlich gesinnt. Der erste scheint den

Spruch «Was ihr seid, das waren wir, was wir sind, das werdet ihr» zu zitieren. Er
deutet mit der einen Hand auf die Könige und hat die andere auf die Brust gelegt.
Das Leichentuch klemmt er mit einem Arm fest. Die beiden folgenden halten die
Totenlacken mit der einen Hand, mit der andern unterstützen sie ihren Sprecher mit

14 An der Nordwand gegen den Chor hin die Geburt Christi, an der Südwand Passionsszenen. An der

Westwand und anschliessend an der Süd- und Nordwand das Weltgericht.
15 Hellmut Rosenfeld: Der mittelalterliche Totentanz. Entstehung-Entwicklung-Bedeutung. 2. verb,

u. verm. Aufl. Köln/Graz 1968 (Beiheft zum Archiv für Kulturgeschichte, 3), S. 10-14.
16 Der römische Schriftsteller Statius beschreibt z. B. den Tod mit der Sense: «labuntur dulces animae.

Mors filia sororum ense metit captamque tenens fert manibus urbem», in: Statius P. Papini. Thebais.
Ed. Alfredus Klotz. 2. Aufl. Leipzig 1973 (Lib. I, V 632, S. 33).

17 Südwand; im frühen Mittelalter ist der Tod in Menschengestalt z. B. im Uta-Codex von 1002 nach¬

weisbar, vergi. Rosenfeld (wie Anm. 15), S. 25-26, Abb. 7.

134



Gesten. Elegant und lang sind ihre Körper, nicht Skelette, sondern Kadaver. Der
kahle Kopf ist - ähnlich wie beim Schnitter Tod - durch abstehende Ohren
gekennzeichnet.

Die Literatur spricht, auch im Zusammenhang mit den Totentänzen, des öftern
von «lebenden Toten», die zu nächtlicher Stunde aus ihren Gräbern steigen, auf dem
Friedhof tanzen und die Lebenden «nachzehren», von Wiedergängern, die ihre
Schuld am Ort der Freveltat abbüssen müssen. Es scheint mir problematisch, klare
Linien zwischen den «Toten» und dem personifizierten «Tod» zu ziehen, denn letztlich

überlagern sich die beiden Aspekte. Der Tod lässt sich wohl am eindrücklichsten
durch einen Toten darstellen, sei es nun durch einen Kadaver oder ein Gerippe, und
die Toten meinen stets die grausame, unausweichliche Realität des Todes. Bei einer
anderen Gruppe von Verstorbenen, die in den Bildprogrammen der Innerschweiz
auftauchen, handelt es sich um Armeseelen. In zahllosen mittelalterlichen und
barocken Exempeln, die auch den Stoff für die Volkspredigten lieferten, erscheinen sie

den Lebenden, um Zeugnis von ihren Fegfeuerqualen abzulegen, um Hilfe zu bitten
oder als dankbare Tote ihren Wohltätern in Not und Gefahr beizustehen. In einigen
Berichten, zum Beispiel vom Geistergottesdienst, sind sie dem Lebenden, der sie

belauscht, aber eher feindlich gesinnt. Beim Übergang eines solchen Motivs aus der
christlichen Erzähltradition in die Volksliteratur verschärfte sich die aggressive Haltung

der Toten in der Regel. Das fromme Erschauern, das «fascinans» wendet sich zum
Grauen, zum «tremens».18 In der Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten

von Sempach-Kirchbühl fehlt der feindliche Aspekt, der die Wiedergänger der Sage

auszeichnet. Es fehlt auch das Flehen um Hilfe. Das Bild erfüllt die Aufgabe eines

Memento mori und stellt sich durch den spiegelbildlichen Effekt in die Tradition der
belehrenden mittelalterlichen Speculum-Literatur. «Hoc videte speculum: hi fuere, quod
estis» verkündet denn eine italienische Handschrift aus dem 12. Jahrhundert.

EINZELPAAR TOD UND MENSCH

Recht zahlreich sind in der Innerschweiz Darstellungen, in denen nicht eine

Gruppe von Standesvertretern, sondern ein einzelner Mensch dem Tod begegnet.
In der Wahl meiner Beispiele berücksichtige ich weitgehend die Chronologie,
beginnend im 16. Jahrhundert, nehme aber auch eine thematische Gruppierung vor.
Ein erster Teil umfasst die Lebensspanne, beginnend mit dem Paar Kind und Tod
und endend mit Greis und Tod und den Bildnissen auf dem Sterbebett.

Auch der Barock kennt das Gegensatzpaar Mensch und Tod. Der Lebende weist
meistens Porträtzüge auf, und das Sterben steht in einem übergeordneten, religiösen

Rahmen. Die didaktische Aussage betont die Bedeutung der Vier letzten Dinge,
das heilsame Leben und das oft dargestellte heilsame Sterben.

18 Mathilde Hain, Arme Seelen und helfende Tote. Eine Studie zum Bedeutungswandel der Legende,
in: Rheinisches Jahrbuch für Volkskunde, 9,1958, S. 54-65.

135



Der Tod und das Kind auf der Balustrade im Beinhaus Altdorf^

Das Beinhaus von Altdorf, errichtet 1596, ist ein zweistöckiger Bau, der im
Gegensatz zu den Ossuarien von Schwyz und Stans beide Geschosse mit einer
durchgehenden Öffnung an der Giebelseite verbindet. Die obere Kapelle ist durch ein
Portal vom Friedhof her zugänglich, die untere durch einen kleinen Eingang auf
halber Höhe zwischen den beiden Räumen, doch ist der Blick von dieser Tür aus
auf den oberen Kultraum durch eine Renaissance-Balustrade verwehrt (Abb. 3).
Ihr flaches Mittelstück enthält die seit den mittelalterlichen Totentänzen bekannte
Inschrift:

HIE.RICHT.GOTNACH.DEM.RECHTEN
DIE.HERREN.LIGENTBY.DENN.KNECHTEN20

Der Tod tritt als Gleichmacher auf, als Drohung oder Mahnung an die Reichen
und Mächtigen. Der Spruch betont den Verlust der Individualität im Tod, enthält
aber auch ein sozialkritisches Element, eine Gleichheitsforderung, die von der
hierarchisch strukturierten kirchlichen und weltlichen Autorität stets bekämpft und
erfolgreich uminterpretiert wurde: Gleichheit ja, aber erst nach dem Tod, erst im
Jenseits.20 Verse gleichen Inhalts begegnen in der Innerschweiz auch im Beinhaus von
Stans oder am Wandgemälde der Kapelle St. Antoni in Kerns.21

Die eigentliche Schauseite der Balustrade bildet den hinteren Abschluss des oberen

Kapellenraumes. Sie besteht aus seitlichen Eckpfosten mit flachen Reliefs, einer
durchbrochenen Schranke und einem kompakten Mittelteil, der die Stifterinschrift
enthält. Oben im gesprengten Giebel erhebt sich eine Freiplastik, den Tod und das

Kind darstellend. Die Reliefs der leicht vorspringenden Eckpfosten, welche die
Verankerung zur Wand bilden, stellen Obstgehänge dar, die durch ein Band an einem

Ring befestigt sind. Ähnliche Dekorationen lassen sich gegen Ende des 16.
Jahrhunderts recht häufig feststellen,22 doch scheinen sie hier analog zur krönenden

Figurengruppe auf den Gegensatz von Vita und Mors anzuspielen. Der kompakte,
querrechteckige Mittelteil der Balustrade wird nämlich durch entsprechende Eckrisalite

begrenzt, deren Reliefs nicht mehr pralle Früchte, sondern gekreuzte
Oberschenkelknochen und einen grinsenden Schädel mit Krone zeigen, die ebenfalls

Dr. Heimi Gasser wird die neusten Forschungsresultate im Kunstdenkmälerband über Altdorf
publizieren.

Vgl. den Text im Kleinbasier Totentanz: «hie rich got nach den rechten/ Die heren lige Bi den knechten/

NVn mereket hie By/ Welger her oder knecht gewese si», in: François Maurer: Kunstdenkmäler

des Kantons Basel-Stadt. Bd. 2. Basel 1961, S.107, Abb. 121 (Text: Rudolf Riggenbach);
Wilhelm L. Schreiber: Handbuch der Holz- und Metallschnitte des 15. Jahrhunderts. Bd.4. Neudruck
d. Ausg. 1927, Stuttgart 1969, Nr. 1894.

Gert Kaiser: Der tanzende Tod. Mittelalterliche Totentänze. Frankfurt 1983 (insel taschenbuch;
647), S. 39-46.
Vgl. etwa das Türgewände im Ritterschen Palast (Jesuitenkollegium) in Luzern, 2. Stock des Lichthofes,

Westtrakt, Abbildung in: Adolf Reinle: Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. 2: Die
Stadt Luzern. Teil 1. Basel 1953, Abb. 234.

136



i y

Abb. 3:

Altdorf, Beinhaus. Renaissancebalustrade mit Figurenpaar Tod und Kind. Datiert 1596.

137



durch ein Band an einen Ring geknüpft sind. Weil die ersten Menschen nach den
Früchten des verbotenen Baumes griffen, kam der Tod in die Welt; der Paradiesbaum,

der Baum der Erkenntnis, wurde zum Baum des Todes, was die Kunst der
nördlichen Renaissance recht häufig thematisierte.23 Die Gegensätze von Tod und
Leben setzen sich auch auf dem Mittelteil fort. Zwei nackte Putten oder Eroten stützen

den einen Arm auf den zeittypischen Rollwerkrahmen, der die Stifterinschrift
umgibt, im andern halten sie rauchende Füllhörner. Es handelt sich um die in der
Antike wurzelnde Verbindung von Eros und Thanatos. Das Motiv des Todesgenius
wird überlagert von jenem der lebensbejahenden Eroten, die durch ihr selbstbe-

wusstes Stehen und den athletischen Körperbau inhaltlich wie formal aus dem
Formenschatz der Renaissance schöpfen und einen bewussten Kontrast zu den
Knochengehängen bilden. Anstelle der umgekehrten, verlöschenden Fackel halten sie

Füllhörner, Symbol für Reichtum und Fruchtbarkeit, Attribut der Fortuna, die
damit ihre Gaben auf ihre Günstlinge ausgiesst. Sie enthalten jedoch nicht Früchte und
Blumen, sondern Rauch, eines der ältesten und verbreitesten Vergänglichkeitssinnbilder

überhaupt.24 Die Inschrift nennt den Stifter «CASPAR ROMANVS/
BESLER. DERZIT/ KILCHENVOGT VND/ BAWMEISTER DES/ GOTSHVS.
1596».25 Bessler war eine bekannte urnerische Persönlichkeit: 1581-1589
Tagsatzungsgesandter, 1588-1591 Seckelmeister, 1592-1594 Landvogt im Thurgau, etliche
Jahre Kirchenvogt. Er starb 1607.26

Der gesprengte Giebel schafft Raum für die vollplastische Figurengruppe Tod
und Kind, welche ebenfalls Renaissance-Einfluss verrät. Der Tod steht majestätisch

23 Vgl. etwa den Stich von Hans Sebald Beham, datiert 1543, wo in der Krone des Baumes Schädel an¬

stelle von Früchten hängen; eine Tafel der Cranach-Schule stellt den Tod hinter dem Baum dar, unter

dem Adam zum Genuss des Apfels verführt wird; auf einem Holzschnitt von Hans Sebald
Beham und auf einem Stich von Frans Floris verbinden sich Baum und Tod: der Körper des Todes wird
zum Stamm, seine Arme zu Ästen, der Schädel taucht neben den Früchten im Laub auf. - Samuel

C. Chew: The Pilgrimage of Life. London 1962, S.l—8, Abb. 2-5. - L'homme et la mort. Mensch
und Tod. Danses macabres de Dürer à Dali. Collection de l'Université de Düsseldorf. Paris 1985,
S.73. - Eine interessante Verquickung des Baumes der Erkenntnis (=Baum des Todes) mit dem
Lebensbaum zeigt eine Miniatur im Messbuch des Berthold Furtmeyr von 1481: aus den Lenden
Adams wächst der Baum, in dessen Krone sich Schädel und Kreuz, Tod und Erlösung gegenüberstehen.

Der Totenkopf blickt auf die nackte Eva, welche die Früchte des Todes den Menschen auf
ihrer Seite verteilt, während das Kreuz gegen Maria, der zweiten Eva gewendet ist. Auch sie pflückt
Früchte, Hostien, was eine Beziehung zur Ecclesia herstellt, und gibt sie ihren Anhängern. RDK,
Bd.l, Sp. 154, Abb. 20; vgl. auch die Glasscheibe im Beinhaus von Unterschächen, wo der Tod den

Baum fällt, der aus den Lenden Adams wächst und Schädel statt Früchte trägt. Jenny Schneider:

Glasgemälde. Katalog der Sammlung des Schweizerischen Landesmuseums. Bd. 2. Zürich 1971, S.

464; Abb. einer Broncegrabplatte von 1526 mit gekreuzten Knochen mit Schädeln, die an ein Band

geknüpft sind, in: Horst Woldemar Janson: The Putto with the Death's Head, in: The Art Bulletin,
19, 1937, S. 423-449, hier S. 435, Abb. 25 (wieder abgedr. in: 16 Studies. New York 1983, S. 1-38).

24 Vgl. u. a. Ps 37,20; 68,3; 102,4; Hosea 13,3; Weisheit 5,14.
25 Bessler wird in den Kirchen- und Baurechnungsbüchern mehrmals als Baumeister des Beinhauses

genannt, es fehlt jedoch, soweit ich feststellen konnte, jeglicher Hinweis auf die Errichtung oder
Bezahlung der Balustrade. Da die Ausgaben sonst sorgfältig verbucht sind, ist anzunehmen, dass es

sich nicht um einen Auftrag der Kirchgenossen, sondern um ein von der Familie Bessler gestiftetes

Erinnerungsmal handelt.
26 HBLS, Bd.2,1924, S. 211.

138



und frontal, ein Skelett, das durch einzelne Sehnen zusammengehalten wird, den

Kopf stolz erhoben, den Blick aus den leeren Augenhöhlen geradeaus gerichtet. Das
eine Bein ist leicht vorgeschoben, und die Gelenke sind mit einer wahren Freude an
Plastizität kräftig ausgebildet. Die Gruppe wirkt im Gegensatz zu mittelalterlichen
Darstellungen geschlossen, statisch, ja architektonisch in ihrem Aufbau. Vom
Haupt, festgehalten durch eine Krone, fliesst ein Schleier bis hinunter auf den
Boden, nicht in der Art der flatternden Leichentücher, die so oft die Bewegung, das

Tanzmotiv, die unheimliche Dramatik unterstreichen, sondern ruhig und stetig, als

ein Würdezeichen, wie wir es etwa aus dem Trionfo della morte von elusone
kennen.27 Der Schleier hat hier in Altdorf wohl auch rein formal die Aufgabe,
unerwünschte Durchblicke und Durchbrüche zwischen Rippen und Beinen zu verhindern

und die kompakte Wirkung der Plastik zu wahren. Auf der einen Seite bildet
die Schaufel und die darauf stehende Sanduhr einen streng determinierten
Abschluss der Komposition, auf der anderen eine etwas weicher geschwungene, aber
ebenfalls klare Linie, gebildet durch den nackten Körper des Kindes und den Arm
des Todes. Horizontalen sind durch das energische Kinn, die Schultern, Rippen und
die Beckenknochen des Todes und durch die Arme des Kindes gegeben. Es hält in
der einen Hand einen Apfel vor die Brust und streckt den anderen Arm quer hinüber

zum Schaufelschaft, eine Verbindung schaffend vom weichen, jungen Körper
zum harten Totengräberwerkzeug, dessen Strenge und Endgültigkeit formal durch
das mächtige, knochige Bein des Todes unterstrichen wird.

Seit dem späten Mittelalter mit seiner Vorliebe für Kontraste verkörpert die

Gruppe Tod und Kind eindrücklich die Grausamkeit des Todes. Obwohl die
Kindersterblichkeit sehr gross war, muss das Bild des Knochenmannes, der das

unschuldige Wesen, das sein Leben nicht gelebt hat, abholt, in der Wiege ersticht oder
der Mutter entreisst, die Menschen unmittelbar berührt haben. Nicht immer dominiert

dabei ein feindlicher Aspekt. In der klassischen Variante des seit der Renaissance

verbreiteten Topos Putto mit dem Totenkopf, der zwar auch Jugend und
Lebensfülle mit dem Tod und der Leere kontrastiert, meditiert der nackte Putto in
antikisierender Pose, die nicht wild bewegtes Geschehen suggeriert, sondern
elegisch den Memento-mori-Gedanken in den Vordergrund stellt.28 Auch in der Plastik

von Altdorf fehlt der dramatische Aspekt, sie strahlt vielmehr eine gewisse
Ruhe aus, die zur Betrachtung einlädt.

Als erster Bedeutungsstrang drängt sich sicher das «nascentes morimur» des

antiken Autors Manilius auf, die Tatsache, dass die Geburt, der Eintritt ins Leben,
bereits der erste Schritt hin zum Tod ist. Dieser Gedanke kommt beim Putto mit dem

Totenkopf, bei Darstellungen der Lebensalter und in der barocken Erbauungsliteratur

immer wieder vor. In Altdorf wird das «nascentes morimur» durch den
majestätisch, alles dominierende und ewig gegenwärtige Herrscher Tod ausgedrückt, der
seine Hand auf die Schulter des Kindes legt, das durch seinen rundlichen, gesunden

27 15. Jh.; Rosenfeld (wie Anm. 15), Abb.12.
28 In der andern Variante, die nur in der nördlichen Resaissance verbreitet ist, dominiert der grausame

Aspekt des Todes; Janson (wie Anm. 23) S.435-437, Abb. 27-28; Jean Seznec: Youth Innocence and
Death, in: Journal of the Warburg Institut, 1,1937, S. 298-303.

139



Körper, durch seine Lieblichkeit Vitalität symbolisiert und das zugleich einen grossen

Kontrast zur unheimlichen, knochigen Existenz des Todes bildet. Durch dieses

Handauflegen hat der Tod seinen Anspruch auf das junge Leben kundgetan, und
das Kind streckt sein Ärmchen weit aus und berührt die Totengräberschaufel, das

Werkzeug, mit dem ihm einst das Grab ausgehoben wird. Auch wenn das
ausgestreckte Armchen bedeuten mag, dass noch ein ganz schönes Stück Dasein
zwischen Geburt und Grab liegt, so ist diese Lebensspanne doch nicht endlos, sondern

nur ein winziger Bruchteil im grossen Zeit- und Weltgefüge. Diese Idee wird durch
die Sanduhr bekräftigt. Wie das Kind zwischen der Hand des Todes und der
Totengräberschaufel, so ist der Mensch eingespannt in den Kreislauf des Werdens und
Vergehens, in die «Gleichsetzung von Anfang und Ende der Zeitlichkeit».29

Das Kind hält - wie später in Meglingers Totentanz - einen Apfel in der Hand,
der, wie vieles in der Sinnbildkunst, mehrdeutig ist. Wegen seiner Schönheit und
Süsse symbolisiert er seit der Antike Liebe, Fruchtbarkeit, Leben.30 Als Attribut des

Kindes bildet er in Altdorf schon rein formal durch seine schöne, runde Form einen
krassen Gegensatz zum Werkzeug des Todes, zur kantigen, harten Schaufel. Der
Apfel ist in unserem Zusammenhang aber nicht nur ein Symbol des Lebens,
sondern nach christlichen Vorstellungen auch das Sinnbild der Verlockung und des Bösen.

Die Bibel spricht zwar nicht von einem Apfelbaum, sondern lediglich vom
Baum der Erkenntnis,31 doch schon im Frühchristentum taucht der Apfel als
verbotene Frucht auf, wobei das lateinische Wortspiel von «malum» für Apfel und das

Böse eine Rolle gespielt haben mag. Durch ihn kam der Tod in die Welt, und in der

vom Christentum geprägten Kunst und Literatur lassen sich Verbindungen von Tod
und Apfel durch die Jahrhunderte feststellen, ja der Apfel kann auch zum Attribut
des Todes werden.32 In Altdorf ist es nicht der Tod, der diese Frucht quasi als Grund
seiner Existenz vorweist, sondern das Kind. Es nennt damit die Ursache, weshalb
der Tod so dominant hinter ihm steht, unausweichlich und allgegenwärtig: den
Ungehorsam und die Auflehnung des Urelternpaares gegen Gott. Obwohl es selber
noch keine persönliche Schuld auf sich geladen hat, ist es doch mit der Erbsünde
behaftet und muss deren Konsequenzen, das Sterben, auf sich nehmen.33

Zu diesen heilsgeschichtlichen Bezügen kommt eine Beobachtung aus der Natur,

die den Apfel als Sinnbild der Vergänglichkeit prädestiniert: auch wenn seine

äussere Haut noch schön und glänzend ist, kann inwendig der Prozess des Verfau-
lens schon recht weit fortgeschritten sein. In Meglingers Totentanz streckt der Tod

Franz Bächtiger: Vanitas. Schicksaldeutung in der deutschen Renaissancegraphik. Zürich 1970, S.

55-59.
RDK, Bd.l, Sp. 748-750 (Apfel); vgl. auch Hoheslied 2,3; 2,5; 7,9; Sprüche 25,11.
Genesis 2,17: «nur vom Baum der Erkenntnis von Gut und Böse darfst du nicht essen, denn an dem

Tage, an dem du davon issest, musst du sterben.»

Vgl. etwa das französische Vergänglichkeitsgedicht «Mors de la pomme» von 1470, dazu: Emile
Mâle: L'art religieux de la fin du Moyen Age en France. Paris 1949, S.378-380; der Apfel als Attribut

des Todes, in: RDK, Bd. 1, Sp. 354, Abb. 8 («Allegorie»); gleiche Abb. in: Gert Buchheit: Der
Totentanz. Seine Entstehung und Entwicklung. Berlin 1927; RDK, Bd. 1, Sp. 750 («Apfel»).
Röm 5,12; «Wie daher durch einen einzigen Menschen die Sünde in die Welt eintrat und durch die
Sünde der Tod und so auf alle Menschen der Tod überging, weil alle sündigten ....»

140



dem Reiter einen Schädel hin, auf dem ein Apfel balanciert und der vom Spruchband

umweht wird «Sic Transit Gloria Mundi». Als Allegorie des schönen Scheins
und nichtigen Seins, der Eitelkeit und Vergänglichkeit begegnen wir dem Apfel in
der barocken Lyrik. So klagt Jeremias Drexel im «Vorläufer der Ewigkeit», erschienen

1628, unter dem Titel «Was ist Leben»: ...«ein guldiner innwendig fauler
Apfel.»34

Einen Kontrast zur runden, schönen Frucht, dem Attribut des Kindes, bildet die

lange, kantige Schaufel des Todes. Im Gegensatz zu Sichel, Sense, Pfeil und Schwert
ist sie nicht biblischen Ursprungs, sondern stammt als Totengräberwerkzeug aus
dem Erfahrungsbereich des Menschen.35 In der Graphik des 15. Jahrhunderts steht
der Tod mit Schaufel und Hacke oft direkt am Grab.36 Sie sind aber nicht nur Geräte
des Totengräbers, auch Adam muss mit ihnen zur Strafe für seine Sünde den Acker
bebauen. Möglicherweise sollte die Altdorfer Sandsteinfigur an alle drei Strafen
Gottes für den Ungehorsam der ersten Menschen, symbolisiert durch den Apfel,
erinnern: durch das Kind an Evas Strafe «mit Schmerzen sollst du Kinder gebären»,
durch die Schaufel an Adams Strafe «Darum soll der Ackerboden verflucht sein um
deinetwillen, mühsam sollst du dich von ihm nähren alle Tage deines Lebens .Im
Schweisse deines Angesichts sollst du dein Brot verzehren, bis du zum Ackerboden
wiederkehrst, von dem du genommen bist.»37 Arbeit und Schmerz werden
überschattet und dominiert von der härtesten Strafe, dem Tod.

Der Künstler des Werkes ist unbekannt. Der strenge Renaissance-Aufbau ohne

gotisierende Details, das manieristische Rollwerk, die trotz des flachen Reliefs kräftig

wirkenden, sicher gestalteten Eroten und die architektonisch durchgeformte
Gliederung der Figurengruppe weisen auf einen mit italienischem Renaissance-Formenschatz

vertrauten Meister hin.

Putto mit dem Totenkopf

Das «nascentes morimur», das Bewusstsein, dass Geburt und Tod nahe

beieinanderliegen, kommt sehr eindrücklich im Putto mit dem Totenkopf zum
Ausdruck.38 Wie im Paar Kind und Tod im mittelalterlichen Totentanz, wie in der
Renaissance-Balustrade in Altdorf, wird hier der Anfang mit dem Ende verknüpft,

34 Herbert Breidenbach: Der Emblematiker Jeremias Drexel SJ. (1581-1638) mit einer Einführung in
die Jesuitenemblematik und einer Bibliographie der Jesuiten-Emblembücher. Diss. Univ. of Ubana,

Illinois, 1971, S. 287-288.
35 Laut Rosenfeld kommt der Totengräber Tod erstmals im 13. Jahrhundert in Frankreich vor und ver¬

breitet sich rasch über ganz Europa. Rosenfeld (wie Anm. 15), S. 23-25.
36 Schreiber (wie Anm 19), 1969, Nr. 1887,1889,1889a, 1890, 1891,1892.
37 Genesis 3,16-19.
38 Janson (wie Anm. 23), S. 423-449; Seznec (wie Anm. 23), S. 298-303; Friedrich Zöpfl: Das schla¬

fende Jesuskind mit Totenkopf und Leidenswerkzeugen, in: Volk und Volkstum, Jahrbuch für
Volkskunde, 1,1936, S. 147-164; Liselotte Möller: Schlaf und Tod. Ueberlegungen zu zwei
Liegefiguren des 17. Jahrhunderts, in: Festschrift für Erich Meyer zum sechzigsten Geburtstag. Hamburg
1959, S. 237-248; Heinz Horat (et al.): Die Wandmalereien in der Loggia, in: Das Winkelriedhaus.

Geschichte, Restaurierung, Museum. Stans 1993, S. 116-119.

141



Vitalität steht dem definitiven «Aus» als einziger unverrückbarer Realität im
menschlichen Leben gegenüber.

In diesem Bildtypus verbindet sich die antike Vorstellung des Todes als Bruder
des Schlafes mit dem lebensfrohen Putto, der im Quattrocento und später wieder
im Barock so beliebt war. Es existieren antike Statuen des Somnus, die ein Kind in

ganz ähnlicher Pose in einen tiefen Schlaf versunken zeigen, in jenem schwebenden
Grenzbereich zwischen Leben und Tod. Schon in der Antike bildeten Eros und
Thanatos eine Einheit, beide sind in Gräberbezirken anzutreffen. Auch die
Renaissance-Balustrade von Altdorf verschmilzt die Gestalt der Eroten mit jener des

Todesgenius. Die Bildfindung des Kindes mit dem Schädel, die ideenmässig
und formal an die antike Somnus-Thanatos-Vorstellung anknüpft, entstammt der
italienischen Frührenaissance. Als erste bekannte Darstellung gilt eine Medaille von
1458 des Venezianers Giovanni Boldù. Sie präsentiert auf der einen Seite einen Jüngling,

auf der andern einen Putto in antikisierender Pose, der angesichts eines Schädels

in tiefes Nachsinnen versunken ist. Die »meditatio mortis» verstärkt ihren
belehrend moralisierenden Charakter durch den spiegelbildlichen Gegensatz von Vita
und Mors, ersetzt aber die Dramatik des mittelalterlichen Totentanzes durch eine

elegisch melancholische Betrachtung der Vergänglichkeit. Dies scheint dem Zeitgeist

entsprochen zu haben. Nicht nur die Numismatik des späteren 15. und des 16.

Jahrhunderts stellt der Persönlichkeit auf der Vorderseite Schädel- und Vanitas-Mo-
tive im Sinne eines Memento mori auf der Kehrseite gegenüber. In der gleichen Epoche

tauchen auch die ersten isolierten Darstellungen von Schädeln auf Bildnissen
oder auf den Schiebe- und Klappdeckeln der Privatporträts auf,39 auch die ersten
Blumensträusse mit ausgesprochener Vergänglichkeitsmetaphorik. Die einprägsame

Formel des Putto mit dem Totenkopf fand Eingang in die Emblematik,40
verbreitete sich mit dem humanistischen Gedankengut auch in den Norden und traf
hier auf das im Mittelalter wurzelnde Bild des Todes, das geprägt war von der
Heftigkeit der Konfrontation, vom Ekel vor der Verwesung, von Gewalt und
Verführung. Zum Teil wurde das Renaissancemotiv dem eigenen Traditionsstrang
angeglichen: man stellte nicht den sinnenden, aber lebensvollen Putto dar, sondern den
sterbenden oder toten. Bartel Beham zeigt ihn auf einem Holzschnitt von 1529, wie
er leblos in einer Art Beinhaus zwischen den Schädeln liegt, der junge Körper
aufgebläht und erbarmungslos dem Verfall preisgegeben. Meistens jedoch hält er sich
bis zu einem gewissen Grad an die antikisierende Vorlage: das Kind ist liegend oder
halb aufgerichtet wiedergegeben, bekleidet oder nackt, den Kopf in die Hand
gestützt, bald wach und nachdenklich, bald schlafend oder tot. Vanitas-Symbole -
Sanduhr, Blumen, Rauch - und Inschriften - «hodie mihi, eras tibi» (heut an mir,

morgen an dir)41, «nascentes morimur»42 - verstärken die Vergänglichkeitssym-

39 Angelica Dülberg: Privatporträts. Geschichte und Ikonologie einer Gattung im 15. und 16. Jh. Ber¬

lin 1990, S. 153-163.
40 Arthur Henkel; Albrecht Schöne: Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI. und XVII.

Jahrhunderts. Stuttgart 1967, Sp. 202-205, 310, 997,1752, 1831.
41 Das Winkelriedhaus (wie Anm. 38), Abb. 95; Möller (wie Anm. 38), Abb. 7.
42 Gemälde von Jan Hemessen, vermutlich zwischen 1535 und 1540. Janson (wie Anm. 23) S. 438,

Abb. 30.

142



bolik. Hendrik Goltzius greift in seinem 1594 datierten Kupferstich, der im 17. und
18. Jahrhundert als Vorlage für zahlreiche Abbildungen diente, wieder auf den
wachen, lebensfrohen Putto zurück. Er vertieft den Eindruck von Lebensfülle und
gleichzeitiger Melancholie, indem er das Kind sich mit leichten, glänzenden, aber
ach so fragilen Seifenblasen vergnügen lässt. Schon in der Antike wird das
Menschenleben mit einer Wasserblase verglichen, und Erasmus von Rotterdam widmet
dem «homo bulla» in seiner Sprichwortsammlung ein langes Kapitel.43 In der
barocken Literatur und Kunst gehören Wasserblase und «homo bulla» zu den beliebtesten

Allegorien der Vergänglichkeit.44
Der Putto mit dem Totenkopf meditiert über die Endlichkeit des menschlichen

Lebens. Er steht in keinem direkten Zusammenhang mit der christlichen Eschatologie,

er ist vielmehr Ausdruck der Profankultur. Wir treffen ihn zwar auch in
Sakralräumen, häufiger jedoch in Privathäusern an.45 Seine Präsenz in Wohnräumen,
sein Eingehen in die ländlich bäuerliche Kultur hat sicher damit zu tun, dass das

Kind, trotz antikisierender Pose und sinnbildhafter Bedeutung, dem familiären
Charakter dieser privaten Bereiche entsprach. Ähnliches geschieht dort, wo sich das

Kind zusammen mit dem Schädel ins Heilsgeschehen einordnet, beim schlafenden
Jesuskind mit den Leidenswerkzeugen, das ja geboren wurde, um die Menschen
durch seinen Opfertod zu erlösen. Als Wachsfigur in den liebevoll gestalteten Klo-

43 1500 erschien in Paris die Erstausgabe, 1508 in Venedig eine stark erw. Neuaufl. Erasmus von Rot¬
terdam: Opera Omnia. Tom. II, Complectens Adagia (Collectanea Adagiorum veterum. Argentorati

anno M.D. XVII in 4 to edita). Unveränd. reprogr. Nachdruck der Ausgabe Leiden, 1703.
Hildesheim 1961, S. 500-503. Er zitiert darin die antiken Autoren Marcus Terentius Varrò und Lukian,
die das Menschenleben eine Wasserblase nennen und zählt andere Autoren auf, welche die Kürze
des Daseins mit dem Bild der fallenden Blätter (Homer), des Schatten eines Traumes (Pindar) oder
des Rauches (Aeschylos) vergleichen. Die ausserordentliche Beliebtheit des «homo bulla» vom 16.

bis 18. Jh. beruht z. T auf der Verbreitung der erasmischen Schriften, doch spricht auch Gregor der
Grosse (+ 604) im Zusammenhang mit der Vergänglichkeit von Macht und Ruhm von «spumosae
aquarum bullae» (PL, Bd.75, Sp.15-16). Der Seifenbläser scheint im frühen Mittelalter bekannt
gewesen zu sein (Wolfgang Stechow: Homo Bulla, in: Art Bulletin, 20, 1938, S. 227-228, Anm. 6). -
Panofsky weist im Zusammenhang mit Poussins «Ballo della Vita Humana» auf Francesca Colon-
nas «Hypnerotomachia Poliphilii» von 1467 hin, die 1499 gedruckt wurde und den weltlichen
Ruhm mit einer Wasserblase gleichsetzt. Erwin Panofsky: Et in Arcadia ego, in: Philosophy and

History. Essays presented to Ernst Cassirer, Oxford 1936, S. 241, Anm.l. Der seifenblasende Putto
taucht in der bildenden Kunst erst im letzten Viertel des 16. Jh. auf und ist in der religiösen Emblematik

des 17. Jh. überaus häufig, doch kommt die Wasserblase als Attribut der Vanitas schon vorher

vor (vgl. das Mahl des Verlorenen Sohnes mit den Lastern von Cornells Anthonisz, genannt
Tennissen, um 1540, Abb. in: Chew (wie Anm. 23), S. 93-94, Fig. 77) und später wieder in Hermann
Hugos «Pia Desideria», Antwerpen, 1624 (Zentralbibliothek Luzern, dort auch vorhanden in der

Ausgabe Köln, 1682 und der deutschen Ausgabe Regensburg 1743). Mario Praz: Studies in Seventeenth

Imagery, Bd.l. London 1939, S. 14.
44 Vgl. etwa Abraham a Santa Clara: Besonders meublirt- und gezierte Todten-Capelle, Oder Allge¬

meiner Todten-Spiegel Würzburg 1710, S. 34; Deutsche Barocklyrik, hrsg. v. Max Wehrli. 4.

erw. Aufl., Basel/Stuttgart 1967, S. 36; Breidenbach (wie Anm. 34), S. 187-298; Janson (wie Anm.
23), S. 447 ff.; John B. Knipping: De icinografie van de contrareformatiein de Nederlanden. Hil-
versum 1939, Bd. 1, S. 117-120; Andor Pigler: Barockthemen. Eine Auswahl von Verzeichnissen zur
Ikonographie des 17. und 18. Jh., 2. erw. Aufl., Bd. 2, Budapest 1974, S. 580-581.

45 Auflistung von Beispielen aus der Wende vom 16. zum 17. Jh. im Kanton Appenzell L, vgl. Horat
(wie Anm. 38), Anm. 44, S. 234.

143



sterarbeiten zeugt es von der Verschmelzung der Jesus Minne mit den Gefühlen un-
gelebter Mütterlichkeit.

In der Innerschweiz lässt sich der Topos des Putto mit dem Totenkopf bereits an
der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert nachweisen. Nach humanistisch emble-
matischer Tradition verbindet er sich mit andern Väniats-Sinnbildern, nicht jedoch
mit dem «homo bulla».

Der Putto mit dem Totenkopf im Winkelriedhaus in Stans

Ritter Melchior Lussy (1529-1606), neben Ludwig Pfyffer der bedeutendste
Staatsmann der katholischen Schweiz des 16. Jahrhunderts, vereinigte in sich - wie
andere Renaissance-Potentaten auch - gegensätzliche Eigenschaften: seinem
Machtstreben und seiner weltlichen Karriere stehen die Freundschaft mit dem
asketischen Mailänder Bischof Karl Borromäus und sein unermüdlicher Einsatz für

£MmL

ß^r

^M\tJ ; If r^^'É
M* Vi.

m
ss&«a^fit**xss«afflKres*j^m»aB8WS&KsiwB«K

i4W. 4:

Starcs, Winkelriedhaus, Prunkstube. Putto mit Totenkopf. Ofenkachel. 1599.

die Gegenreformation gegenüber, seiner Diesseitsbezogenheit und Prunkliebe
Frömmigkeit und die Förderung der Kapuziner. 1577/78, kurz nach der Heirat mit
seiner vierten Frau Agatha Wingartner, liess er seinen Herrschaftssitz in Stans durch
einen zweigeschossigen Anbau im Süden erweitern. 1596 traf ihn ein Schlaganfall,
der ihn zwang, seine politische Laufbahn zu beenden und sich aus allen öffentlichen
Ämtern zurückzuziehen. Ans Haus gefesselt, krank und vereinsamt, begann er, die
Räume prunkvoll auszugestalten. Verschiedenes fällt auf: einmal eine gewisse, viel-

144



&*£-•
Ist*

m
ÏM »v

S •fixés
s-Js

ssJ.
;*P vmHmmif.m

*

\ '•«S

V..*'.m
Uè.

zltó. *
StaKj, Winkelriedhaus, Loggia. Putto mit Totenkopf und Sanduhr. Wandmalerei. Datiert Übergang
16.717. Jahrhundert.

leicht altersbedingte Unruhe, die ihn veranlasste, die in die Malereien umgesetzten
Ideen wieder zu verwerfen und die Fresken nach kurzer Zeit durch neue zu ersetzen.

Im schmerzlichen Bewusstsein, wie schnell der irdische Ruhm verblasst, liess

er wichtige Stationen aus seinem Leben an den Wänden des sogenannten Festsaales

verewigen, andererseits scheint der Schlaganfall, die jähe Konfrontation mit dem
Ende, seine meditative Seite verstärkt zu haben.

Das ikonographische Programm des Kachelofens im «Prunkzimmer», der das

Datum 1599 und, wie der Fliesenboden des Festsaales, die Signatur des Winterthurer
Hafners Alban Erhard trägt,46 wurde offenbar von Lussy selbst bestimmt. Er

wollte damit wohl zum Ausdruck bringen, dass seine letzten Lebensjahre im
Zeichen der Nachfolge Christi ständen. Die Szenen aus der Leidensgeschichte gehen
auf Dürers «Kleine Holzschnittpassion» zurück. Dazu kommen Bilder des hl. Martin

und des Ritters Georg, welche die Tugenden des guten Regenten verherrlichen.
Den Sitz zieren Caritas, die Nächstenliebe, und an der Frontplatte als optischer
Blickfang, monumental wegen der Einfachheit der Komposition und dem Verzicht
auf Vielfigurigkeit, der Putto mit dem Totenkopf (Abb. 5). Der nackte Knabe, der
mit seinen rundlichen Körperformen Gesundheit ausstrahlt, liegt, dem Betrachter
zugedreht, diagonal in der Bildebene. Die Beine sind, wie schon in antiken
Darstellungen des Somnus, gekreuzt. Das Kind hat den Kopf auf den linken Arm
aufgestützt, der auf einem Schädel ruht. Seine Augen sind geöffnet, der Blick aber
sinnend ins Weite gerichtet. Den Hintergrund füllt ein Vorhangmotiv und eine

46 Rudolf Schnyder. Kachelöfen und Fliesenböden, in: Das Winkelriedhaus (wie Anm. 38) S.136-148.

145



Henkelvase mit drei Blumen, Sinnbilder des Welkens und Vergehens. Die mittlere,
die klar als Passionsblume charakterisiert ist, stellt den Bezug zur Gesamtthematik
mit den Szenen des Leidens und Todes Christi her. «MEMENTO MORI» steht als

Inschrift über dem gemalten Rahmen.

Kompositioneil verwandt mit dem Bild am Kachelofen ist der Putto mit dem

Totenkopf in der Loggia (Abb. 4), die sich gegen Süden öffnet und Sicht auf das von
Lussy gegründete Kapuzinerkloster gewährt. Vom rastlosen Geist des Auftraggebers

künden drei verschiedene Fassungen, die sich in der kurzen Zeitspanne
zwischen 1600-1606 ablösten und an denen vermutlich so bedeutende Maler wie Daniel

Lindtmayer und Sebastian Gisig beteiligt waren.47 Als Vorlagen dienten zum
Teil wiederum Holzschnitte Dürers. Zur ersten Fassung gehört das Memento mori,
eine Kreuzigung, die Stigmatisation des hl. Franziskus und Jesus, der am Brunnen
mit der sündigen Sameritanerin spricht. Franziskanische Spiritualität macht sich
bemerkbar: die «meditatio mortis», die totale Versenkung in das Leiden Christi, die

Hoffnung auf Verzeihung der Sünden und das Vertrauen in den erlösenden Opfertod.

Während die zweite Fassung keine inhaltlichen Veränderungen brachte,
vereinheitlichte die dritte das Programm zum Themenkreis Kreuzestod und Auferstehung.

Der Putto mit dem Totenkopf, nicht aber der dazugehörende Vogel im
Lorbeerbaum, verschwanden hinter einem Vorhang, eine Pietà ersetzte Franziskus,
das Osterereignis Christus und die Samaritanerin.

Heute bildet der Putto mit dem Totenkopf den besterhaltenen und auch klar
lesbarsten Teil der Wandgemälde. Der nackte Knabe liegt diagonal aufgerichtet auf
einem intensiv orangefarbenen, mit Quasten gefassten Kissen. Sein Kopf ruht auf der
rechten Hand, den Ellbogen hat er auf einen Schädel aufgestützt. Dieser steht auf
einem Buch oder einer Konsole. Das Kind hat die Augenlider gesenkt, als würde es

schlafen oder sich meditierend in das unaufhaltsame Zerrinnen der Zeit, symbolisiert

durch eine Sanduhr, versenken. Rechts hebt sich vom dunkelroten Hintergrund

eine blaue Vase ab, die formal jener auf der Ofenkachel gleicht. Sie ist mit
einer Renaissancegroteske verziert und enthält Blumen, vermutlich Mohn, der in der
Kunst und Literatur den Schlaf, die ewige Ruhe versinnbildet. Daneben steht eine

Drossel auf einer Kugel und nascht Beeren aus den Zweigen eines Lorbeerbaumes.
Nach den Vorstellungen der Antike verscheucht der Duft des Lorbeerbaumes Moder

und Verwesung, Krankheit und Schuld. Als immergrüne Pflanze ist der
Lorbeerbaum Zeichen des Unvergänglichen, des ewigen Lebens, des Sieges Christi, des

Paradieses.48 Der Vogel gilt als Sinnbild der menschlichen Seele, die nicht der
Materie verhaftet ist, sondern sich zu höheren, lichten Sphären aufschwingen kann, wie
die geflügelten Geistwesen, die Engel.49 In Paradiesesdarstellungen sitzen in den

Bäumen bisweilen Vögel, die als Seelen gedeutet werden dürfen.50 Als Standfläche
der Drossel dient eine weisse Kugel, die als geometrische Form keinen Anfang und

47 Horat (wie Anm. 38), S. 127-134.
48 Dorothea Forstner: Die Welt der Symbole. 2. verb. Aufl. München 1967, S. 173; Lei, Bd. 3, Sp.

106-107.
49 Forstner (wie Anm. 48) S. 237-238; Gertrud Roth-Bodjadzhiew: Studien zur Bedeutung der Vögel

in der mittelalterlichen Tafelmalerei. Köln/Wien 1985, S.l—5.
50 Lei, Bd.4, Sp. 141 (Seele als Vogel oder Schmetterling).

146



kein Ende kennt. Als «sphaera infinita» bezeichnet sie die göttliche Vollkommenheit,

aber auch den Kosmos und die Ewigkeit. Weil sie jedoch kaum in Ruhe zu halten

ist, verband sie sich mit den Begriffen der Mobilitas und Inconstantia, sie wurde
zur Metapher der Vergänglichkeit, der Vanitas und fand Eingang in die Fortuna-
Darstellungen.51 Als Seifenblase steigt sie leicht, verspielt und glänzend auf und
zerplatzt zum Nichts. Bekannt ist seit dem 16. Jahrhundert das Bild der Welt als

gläserne Kugel, in die der Mensch bei der Geburt einsteigt, sie durchwandert und am
Ende des Lebens als Greis verlässt.52 Ob die Kugel hier wie der Vogel die Seele

symbolisiert,53 oder aber die Welt, die unstabil ist und nie im Gleichgewicht verharrt,
das irdische Dasein mit seinen trügerischen Glücksverheissungen, ist ungewiss. Das
Bild in seiner Gesamtheit könnte als Metapher für die Seele gelten, die sich durch
Gebet und «meditatio mortis» bereits weitgehend aus den irdischen Belangen gelöst
hat, zwar noch auf dieser Erde weilt, aber nicht mehr in der Kugel gefangen ist und
nach den Früchten des Jenseits greift.

Der Putto mit dem Totenkopf im Haus Hof in ZugH

Aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts stammt der Putto mit dem Totenkopf
im Haus «Hof», heute Kunstmuseum, in Zug. Im Anbau des 17. Jahrhunderts
befindet sich die «Schreibstube». Birchler nimmt an, dass das Täfer und das Buffet
nicht für diesen Raum geschaffen, sondern hierhin versetzt wurden, datiert aber
beide ebenfalls in die erste Hälfte des 17. Jahrhunderts. Das Täfer ist in strengen
Renaissanceformen gehalten. Über dem Gesims zieht sich auf der Nordseite ein
Wandstreifen durch, der auf Leinwand gemalte Personifikationen der Tugenden
zeigt, beginnend mit den drei theologischen Tugenden Fides (Glaube), Spes (Hoffnung)

und Caritas (Nächstenliebe), gefolgt von den vier Kardinaltugenden Tempe-
rantia (Massigkeit, Birchler: Moderantia), Justitia (Gerechtigkeit), Prudentia (Klugheit,

Selbsterkenntnis), Fortitudo (Stärke, Glaubensstärke), dazu gesellt sich
Patientia (Geduld). Sie sind in regelmässigen Abständen durch Leisten von einander

getrennt, so dass man sich entfernt an eine Porträtgalerie erinnert fühlt. Die
Bildfelder nehmen aber keine Rücksicht auf die architektonische Gliederung des

Täfers.55 Es sind strenge Frauengestalten, geprägt von Zucht und einer gewissen
Düsterkeit, die den Geist der Gegenreformation verraten. Sie tragen dunkle Kleider

mit engen Miedern und schlichten, weissen Halskrausen. Ihr Haar setzt auffal-

Liselotte Möller: Die Kugel als Vanitassymbol. Bildgeschichtliche Studien zu Stammbuchbilder II,
in: Jahrbuch der Hamburger Kunstsammlungen, 2, 1952, S. 157-177; Bächtiger (wie Anm. 29), S.

59-88; Lei, Bd.2, Sp. 695-700. Vgl. das Emblem mit dem Putto mit dem Totenkopf, der in ein Buch
schreibt, auf der Totentanztafel in der Heiligkreuz-Kapelle von Emmetten. Odermatt-Bürgi (wie
Anm. 9).
Möller (wie Anm. 51), S. 160 ff.
Horat (wie Anm. 38), S. 116.

Linus Birchler: Die Kundstdenkmäler des Kantons Zug. Bd.2, Basel 1959, S. 458, Abb. 315.

Möglicherweise erklärt sich die Unstimmigkeit durch die von Birchler postulierte Versetzung aus
einem vermutlich grösseren Raum in dieses relativ kleine Zimmer.

147



WËmm

<Mm i^m^m

SP
fSà

m ;
âfeo":«. ïS< tm

^—*=*'

sm
j

•ü
^%

j4W. 6;

2«g, /fo/i'm Dorf (beute Kunsthaus, Dorfstrasse 27), Täferzimmer. Putto mit Totenkopf und Sanduhr
auf Leinwand. Erste Hälfte 17. Jahrhundert.

lend weit hinten an und ist glatt und streng zurückgebunden, so dass die Stirne gross
und klar wirkt. Ihre Kleidung verweist auf eine Entstehungszeit in der ersten Hälfte
des 17. Jahrhunderts, als sich das Haus im Besitz der politisch bedeutenden Familie

Brandenberg befand.56 Das Programm knüpft also an die humanistische Tradition

an, sich durch die Darstellung allegorischer Gestalten, Persönlichkeiten mit
Vorbildcharakter oder nachahmenswerter Taten in die Reihe der Unsterblichen
einzugliedern. In Zug steht aber am Ende der Tugendliste der Putto mit dem Totenkopf

(Abb. 6). Er verweist auf die «vana gloria», auf die Kürze des Lebens und die
Vergänglichkeit von Ruhm und Ehre. Seine Botschaft enthält eine belehrende
Absicht: nicht um des Nachruhms auf dieser Erde willen soll sich der Mensch tugendhaft

verhalten, sondern im Hinblick auf die Ewigkeit.
Das Kind ist nicht nackt wie auf den Stanser Bildern, auch darin äussert sich der

Geist der Gegenreformation, sondern trägt ein durchsichtiges, helles, duftiges
Kleidchen mit feinen, braunen Punkten. Den Saum am Handgelenk schmücken
kleine, braune Perlen, und unter der zierlichen Halskrause schlingt sich unauffällig
eine Kette in der gleichen Farbe. Das Kind sitzt leicht gegen den Betrachter gedreht

1589 wird Säckelmeister Jakob Brandenberg als Besitzer erwähnt, vor 1650 Statthalter Konrad
Brandenberg, dann dessen Sohn Karl Brandenberg (+1677). Birchler (wie Anm. 54), S. 456, Anm. 1.

148



auf grünem Boden. Das eine Beinchen ist ausgestreckt, das andere angezogen. Die
Knie im sonst weisslichen Inkarnat sind rötlich akzentuiert, als hätte der Maler darauf

hinweisen wollen, dass ein Kleinkind diese Gelenke durch Kriechen strapaziert.
Der linke Arm ruht auf einem Schädel. Den Kopf hat das Kind in die Hand gelegt.
Sein Gesicht gleicht jenem der Tugenden: das Haar ist nach hinten gekämmt, die
Stirne betont. Die geöffneten Augen verraten Nachdenklichkeit und eine gewisse
Melancholie. Die Rechte hat es ausgestreckt, so dass sie auf dem angewinkelten
Knie aufliegt. Sie hält das Stundenglas, welches das Zerrinnen der Zeit so schlicht
und eindrücklich sichtbar macht. Daneben steht als weiteres Vanitas-Symbol eine
auffallend weisse, bauchige Vase mit zarten, gelben Blümchen und gefiederten
Blättchen, Sinnbild des Aufblühens und Verwelkens, der «fragilitas» des menschlichen

Lebens. Das Weiss symbolisiert wohl die Unschuld des Kindes, dessen Tragik
darin besteht, dass es dem Tod verfallen ist, der als Strafe für den Ungehorsam des

Urelternpaares über die ganze Menschheit verhängt wurde, obwohl es selbst noch
keine Sünde begangen hat. Den gleichen Gedanken verkündet auch eine Kopie des

Putto mit dem Totenkopf in der Certosa von Pavia «Innocentia et memoria
mortis»57. Über der Vase wölbt sich blauer Himmel. Ein zurückgebundener Vorhang
zieht sich über zwei Drittel des Hintergrundes. Der Stoff ist nicht prunkvoll und
schwer wie in anderen barocken Darstellungen, sondern hell, vermutlich leinengewoben,

am Saum sind blassrosafarbene Streifen eingewirkt. Er verstärkt den
Eindruck, den auch Täfer und Tugenddarstellungen ausstrahlen: eine durch Bescheidenheit

und strenge Lebensführung veredelte, solide Wohlhabenheit. Sogar die
antikisierende Formel des Putto mit dem Totenkopf ist hier ins Persönliche, Familiäre

übersetzt.

Das Wissen um die Kürze des Lebens kommt auch auf einer Inschrift über dem
Gesims des Buffets zum Ausdruck:

Das Zytlichwert ein kürtzer frist. Die Erd din rechte Muter ist. Die nimbt dich
ouch zu siner Zyt. Dan vor de Todt ist / (auf der Breitseite) Niemandt gfryt.

Birchler datiert das Buffet - wie das Täfer - in die erste Hälfte des 17. Jahrhunderts,
betont aber seine Andersartigkeit.58 Tatsächlich ist es reicher gearbeitet, doch sind
gewisse Elemente, zum Beispiel die Blendarkaden, beiden Ausstattungstücken
gemeinsam, und die Inschrift drückt jene Gedanken in Worten aus, die auch der Putto
symbolisiert. Selbst wenn es sich beim Bild um eine allgemein bekannte Formel und
beim Text um ein zeittypisches Vergänglichkeitsbewusstsein handelt, halte ich es für
möglich, dass beide bewusst auf einander abgestimmt sind. Neben dem Bild des

Kindes erwähnt der Text die Mutter - allerdings die Mutter Erde, die das tote Kind
aufnimmt - und trägt dazu bei, dass das Formelhaft-Allgemeine des Memento mori
einen Anstrich des Persönlichen erhält. Möglicherweise wird hier auf eine vornehm
verhaltene Art, allegorisch verschlüsselt, der Tod eines Kindes betrauert.

57 Horat (wie Anm. 38), S. 117.
58 Birchler (wie Anm. 54), S. 458, Abb. 315.

149



Der Greis und der Tod im Zurgilgenhaus in Luzern

Seit dem Mittelalter verkörpert das Paar Kadaver oder Skelett und Kind auf
eindrückliche Weise die Grausamkeit des Todes. Dessen besondere Gemeinheit
besteht gerade darin, dass er das unschuldige Kind aus dem kaum begonnenen Leben
reisst und dafür die Alten und Kranken, die ihn herbeisehnen, verhöhnt und
verschmäht. Umgekehrt klammern sich Greise, Arme und Sieche häufig verzweifelt an
das bisschen Dasein, das ihnen nur noch Leid und Trostlosigkeit verspricht.59

Eine eindrückliche Darstellung von Tod und Greis finden wir im obersten

Turmgeschoss des Zurgilgenhauses beim Kapellplatz in Luzern (Abb. 7).60 Es handelt

sich jedoch nicht um einen Ausschnitt aus einem Totentanz, um die Konzentration

auf ein Paar aus der langen Ständereihe, sondern um einen Teil aus einem
humanistisch geprägten Bildprogramm, das in seiner Gesamtheit betrachtet werden
muss.

Das Haus mit angebautem Rundturm wurde nach der Feuersbrunst von 1495

zwischen 1507 und 1509 von Melchior Zurgilgen (1474-1519) neu erbaut. Zurgilgen

war eine der bedeutendsten und reichsten Luzerner Persönlichkeiten der
damaligen Zeit: Politiker, Hauptmann, Diplomat, eidgenössischer Gesandter bei

Papst Julius II. und beim französischen König Franz I. Er starb auf seiner Wallfahrt
nach Jerusalem.61 Das Haus gelangte vorübergehend in den Besitz der Stadtbehörden.

Ritter Renward Göldlin erwarb es 1532, aber noch im 16. Jahrhundert ging es

an die Familie Zurgilgen zurück. Nach Riedler verweist die Ikonographie der
Wandmalereien in der Turmkapelle, die 1525 datiert sind, auf die Jerusalemwallfahrt
Melchior Zurgilgens, obwohl der Tod Zurgilgens bereits sechs Jahre zurücklag und
das Haus sich im Besitz der Stadt befand. Auch das oberste Turmgeschoss, dessen

Fenster seit jeher unverglast waren, enthalten Grisaillemalereien. Witterungsein-
flüsse und unsachgemässe Renovationen haben die ursprünglich den ganzen Raum
umziehenden Fresken stark in Mitleidenschaft gezogen. Wir haben es hier offenbar
mit einer anderen, eigenwilligeren Künstlerpersönlichkeit zu tun als in der
Turmkapelle. Die Figuren wirken, von geschickter Pinselführung leicht hingeworfen,
kühn in ihrer Dehnung und Überlängung. Reinle datiert sie in die 1. Hälfte des 16.

Jahrhunderts und nimmt an, die dazugemalten Göldlin- und Standeswappen seien

etwas später eingefügt worden, während Riedler das Göldlinwappen als möglichen
Datierungshinweis nimmt. Es stellt sich hier also wiederum die Frage nach dem

Auftraggeber, die ich nicht zu beantworten vermag. War es noch Melchior Zurgil-

59 Rosenfeld (wie Anm. 15) S. 12; Erwin Koller: Totentanz. Versuch einer Textenbeschreibung. Inns¬

bruck 1980 (Innsbrucker Beiträge zur Kulturwissenschaft: Germanistische Reihe, 10), S. 386-189,
394-395.

60 Adolf Reinle: Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bd. 3: Die Stadt Luzern. Teil 2. Basel 1954,
S. 113-115, Abb.; Riedler (wie Anm. 7), S. 85-102, Abb.

61 Riedler (wie Anm. 7), S. 73-74.

Abb. 7:

Luzern, Zurgilgenhaus, oberstes Turmgeschoss. Der Hundertjährige und der Tod. Wandmalerei. Erste

Hälfte 16. fahrhundert.

150



J^'Gs&t*^. *~^gt v,'

m
ÇM WRf. k -:..

Y

fa tURUTO tS.

"Tf* ï'S«i*l'I
: JJ j «w tar rat am ^ Qg^^ 'Y o3\ <m*2

ft

M paehj^i

l< il'.'l

¦C-.'
,:¦«.
4*
,¦_».¦**.• » v.-^ ft!.¦ Kg

i 1 «•'

hkn

l;9* l
WJ

: V
V

Har-

\ '¦ n •~.±. .*



gen oder die Stadtbehörde oder Renward Göldlin, der ab 1532 für kurze Zeit als

Besitzer des Hauses erwähnt wird? Göldlin, Sohn eines namhaften Zürcher Politikers,
war Kanoniker der Kollegiatskirche Zofingen, gab aber sein Klerikeramt ab, um an
zahlreichen Feldzügen teilzunehmen. Im Genueserzug von 1507 erlangte er
Ritterwürden und im gleichen Jahr das Bürgerrecht der Stadt Luzern. Sein von Zürich
zurückgehaltenes Vermögen wurde ihm 1523 und 1527 ausgehändigt und war
vielleicht der Anstoss, sein Ansehen durch den Erwerb und die Ausstattung des Hauses

zu festigen. Er starb 1555.62

Das Programm des obersten Geschosses verrät Vertrautheit mit den philosophischen

und weltanschaulichen Strömungen der Zeit und lässt vermuten, dass der
Turm auch zur Beobachtung des Sternenhimmels gedient hatte. Es umfasst die
Darstellung der Sieben Planeten und der Zehn Lebensalter. Der aus dem alten Orient
stammende Planetenglaube gewann in der hellenistischen Kosmologie, vor allem in
dem durch Ptolomäus propagierten geozentrischen Weltbild, an Bedeutung. Durch
die Vermittlung der Araber fand die antike Philosophie und Astrologie Eingang in
das abendländische Denken und übte vor allem in der Renaissance einen grossen
Einfluss aus. Den Planeten wurden die verschiedenen Temperamente, Tugenden
und Laster sowie Berufe zugeordnet. Die Gewissheit, dass ihre Konstellationen bei
der Geburt eines Menschen sein Los, sein Aussehen, seine Fähigkeiten, seine

Entwicklung, seine Gesundheit, seine Lebensdauer und auch seinen Tod bestimme,
dass das Schicksal durch ausserirdische Mächte determiniert sei, beschäftigte nicht
nur die Gelehrtenwelt, sondern wurde auch zu einem wichtigen Faktor in Politik,
Staats- und Kriegsführung. Im Zusammenhang mit der Ikonographie des Zurgil-
genhauses verweist Riedler vor allem auf das Werk «Tetrabiblos» des Claudius
Ptolomäus, das im 16. Jahrhundert von Philipp Melanchthon herausgegeben wurde
und weite Verbreitung fand. Im Kapitel «Ueber die Zeiteinteilung des Lebens»
verbindet er die sieben damals bekannten Planeten mit den sieben Lebensaltern. In
Luzern sind Luna, Merkur und Venus zerstört. Die übrigen vier Planeten, Sol und
Mars, Jupiter und Saturn, 120-130 cm grosse allegorische Figuren, werden von
Tierkreiszeichen begleitet und durch gemalte Säulen in Zweiergruppen zusammenge-
fasst. Als Vorlage dienten die um 1510 entstandenen Holzschnitte von Hans Burgk-
maier d. Ältere. Der Künstler setzte sie souverän ins Monumentale um. Er
verzichtete auf die Renaissanceproportionen Burgkmaiers und dehnte die
Gliedmassen in expressiver Geste, die Ausdruck eines letztlich in gotischer Formensprache

wurzelnden Manierismus ist.

Neben Saturn, dem Kälte, Winter, Faulheit, Tücke, Greisenalter, Melancholie,
Unfruchtbarkeit und Tod zugeordnet sind,63 und von ihm nur durch eine gemalte
Säule getrennt, erscheint das Paar Hunderjähriger und Tod. Es ist das letzte Bild aus
der Reihe der Zehn Lebensalter, die durch männliche Figuren charakterisiert werden.

Vom zehnjährigen Kind bis zum siebzigjährigen Mann haben sich nur noch

62 HBLS, Sp. 582-583.
63 Ewin Panofsky; Fritz Saxl: Dürers Melancholie I. Eine quellen- und typengeschichtliche Untersu¬

chung. Leipzig/Berlin 1923 (Studien der Bibliothek Warburg, 2).

152



Fragmente, zum Teil auch die bezeichnenden Tierattribute, erhalten, während der

Achtzig-, Neunzig und Hundertjährige einen guten Eindruck des ehemaligen
Bildganzen vermitteln. Wie bei den Planetenpersonifikationen sind die Figuren um 120

cm gross und waren wohl, wie das Paar Achtzig- und Neunzigjähriger vermuten
lässt, in Zweiergruppen zusammengefasst. Beim Hundertjährigen, dem letzten in
der Abfolge, ersetzt der Tod den lebenden Partner. Diese drei erhaltenen Altersstufen

umfassen die zunehmende Hinfälligkeit «decrepitus usque ad mortem»64. Der
Achtzigjährige schreitet leicht vorgebeugt am Stock und betrachtet ein Myrten-
sträusschen in seiner Hand, ein Kranz aus Myrten schmückt auch sein Haupt.
Rechts nennt die römische Zahl »LXXX» sein Alter. Der mehrzellige Spruch über
ihm ist zerstört. Neben seinen hochschaftigen Stiefeln sitzt eine Katze. Sie gilt in der

indogermanischen Mythologie als Todesbotin. Wie der Greis verlässt sie nicht gerne
das Haus und bleibt faul hinter dem Ofen sitzen. Sie ist bekannt für ihre Streitlust,65
aber auch ihre Hinterlist. Riedler verweist wohl mit Recht auf die Charakterisierung

in Konrad von Megenbergs «Buch der Natur»66, wo beschrieben wird, dass sie

ihre «Kühnheit» verliert, wenn man ihre Schnauzhaare abschneidet. Das Lichterwerden

der Haupthaare des Achtzigjährigen ist vergleichbar mit dem Verlust der
Schnauzhaare: es signalisiert den Zerfall der Körperkräfte, insbesondere der
Manneskraft.67 Die immergrüne Myrte bestätigt diese verschlüsselte Botschaft. Sie galt
in der griechischen Mythologie als Pflanze der Aphrodite, als Symbol der Liebe,
Freude, Fruchtbarkeit, später auch der Keuschheit. Myrtenkränze schmücken die
Braut.68 Der alte Mann, der sich mit den Pflanzen der Liebe schmückt, macht sich
lächerlich. Noch lächerlicher macht sich der Neunzigjährige laut der Inschrift:
«LXXXX iar der kinder spott». Dem Achtzigjährigen zugewandt schleppt er sich

an Krücken. In der Hand hält er eine Peitsche. Sein Blick ist auf den Boden gerichtet,

wo zu seinen nackten Füssen ein Esel ruht. Auch dies ist kein schmeichelhaftes
Attribut. Der Esel gilt als dumm, störrisch, faul und geil. Nach Konrad von Me-
genberg ist sein Gang träge, sein Verstand gering.69 Der Esel begleitet die Todsünde
«acedia», die Faulheit, aber auch die Synagoge, die sich nach christlicher Meinung
störrisch jeder besseren Einsicht entgegenstellt. Esel und Greis sind Ziel von Spott
und Gelächter «ieder man sein spotten tuot».70 Noch weiter ist der körperliche und
geistige Zerfall beim Hundertjährigen fortgeschritten, der uns hier am meisten
interessiert. Er sitzt, nur dürftig in ein Hemd gekleidet, in einem Sessel, dessen Füsse
in Löwenpranken auslaufen und mehr Kraft ausdrücken als der magere, schwache

64 Rudolf Schenda: Die Alterstreppe - Geschichte einer Popularisierung, in: Die Lebenstreppe. Bilder
der menschlichen Lebensalter. (Ausstellungskatalog). Köln/Bonn 1983, S. 11-24, hier S. 12.

63 Hubert Wanders: Das springende Böckchen. Zum Tierbild in den dekadischen Lebensalterdarstel¬

lungen, S. 65-66, in: Die Lebenstreppe (wie Anm. 64), S. 61-71.
66 Es handelt sich um ein weit verbreitetes Naturlehrbuch des Mittelalters. Benutzte Ausgabe: Konrad

von Megenberg: Das Buch der Natur. Die erste Naturgeschichte in deutscher Sprache. Hrsg. v.

Franz Pfeiffer. (2. reprogr. Nachdr. der Ausg. 1861). Hildesheim 1971.
67 Riedler (wie Anm. 7), S. 95-96.
68 Forstner (wie Anm. 48), S. 176-178; HdA, Bd. 6, Sp. 714-717.
69 Konrad von Megenburg (wie Anm. 66), S. 119; Rudolf Schenda: Das ABC der Tiere. Märchen,

Mythen und Geschichten. München 1995, S. 69.
70 Wanders (wie Anm. 65), S. 66.

153



Körper des Greises. Die nackten Beine sind steif ausgestreckt, die Rechte fällt kraftlos

über die Stuhllehne. Er versucht müde und vergebens, das fast kahle Haupt
wegzudrehen und den Tod mit der Linken fortzustossen. Der halbverweste Kadaver
mit herabhängenden Fleisch- oder Leichentuchfetzen hat ihn in ungestümem Übermut

angesprungen. Wild lachend, in grotesker Haltung steht er über ihm, das eine
Bein auf die Stuhllehne, das andere gegen den Oberarm seines Opfers gestemmt. Er
zerrt mit der einen Hand brutal am Bart des Alten und hält ihm mit der anderen das

abgelaufene Stundenglas triumphierend vor den abgewandten Kopf. Es geht eine

ungeheure Dynamik von dieser Szene aus, eine Dramatik und Lebendigkeit, die an

Theateraufführungen gemahnt. Zwei gegenläufige Bewegungen greifen kompositioneil

ineinander. In einer leicht gekrümmten Diagonale von unten rechts nach
oben links sitzt der Greis. Die Krümmung, die auch die Stuhlbeine aufnehmen,
scheint durch die Gewalt des Aufsprungs des Todes verursacht zu sein. Im Gegenzug

bildet der Rücken der Todesgestalt und der lang ausgestreckte Arm, der die
Sanduhr hält, ein Kreissegment, das einem gespannten Bogen gleicht und ein
Entrinnen verunmöglicht. «C iar nun gnader gott» lautet die Inschrift. Das traditionelle
Attribut, die Gans, gilt in der niederländischen Spruchdichtung als

Vergänglichkeitssymbol.71 Nach Conrad von Megenberg verkündet sie durch ihr Schnattern
wie der Hahn durch sein Krähen die Stunden der Nacht, hier das Ende des Lebens.
Die Inschrift auf der mit Girlanden geschmückten Tafel ist im Gegensatz zu den
andern Figuren noch grösstenteils erhalten:

Ich hab gelebt wol hundert iar
uff disser erdan sag ich üch fürwar
und hab noch nie betracht dz end
Dess so bin ich itz gar so elländ
und sich die stund och den dottan uff mir ston
ach gott hetty ich den letsan ruck über kon
dan ich der weit gantz nit mer soll

mir tate woll
ach güettigar gott dinar urteil ich itz wartt
nun helf mir maria di iunchfruw zartt72

Trotz seines hohen Alters hat der Hundertjährige also eines unterlassen, die
«meditatio mortis», die den Menschen zum heilsamen Leben ermahnt. Wenig wird er
daher zu seinen Gunsten in die Waagschale legen können, und es bleibt ihm nur
noch die Möglichkeit, demütig auf die Gnade des Richters und die Fürbitte Marias
zu hoffen.73

Die Unterteilung des Lebens in verschiedene Abschnitte ist seit der Antike
unterschiedlich gehandhabt worden.74 Das Gegensatzpaar jung und alt ist wohl die äl-

Wanders (wie Anm. 65), S. 66.

Riedler (wie Anm. 7), S. 88.

Dieser Gedanke steht letztlich in der Tradition der mittelalterlichen Ars moriendi.
Schenda (wie Anm. 64), S. 11-24; Chew (wie Anm. 23), S. 153-174.

154



teste und verbreitetste Periodisierung, so natürlich wie der Wechsel von Tag und
Nacht. Daneben kommt eine Dreiteilung vor, etwa bei der altersmässigen Abstufung

der Drei Könige, aber auch ein System von vier Unterteilungen analog der
Lehre der vier Säfte des menschlichen Körpers, der Temperamente, Jahreszeiten,
Evangelisten. Eine Periodisierung in sieben Lebensalter, die der Zahl der damals
bekannten Planeten und der Wochentage entspricht, geht auf den berühmten antiken
Arzt Hippokrates zurück. Vor ihm unterteilte der athenische Staatsmann und Denker

Solon das Leben in zehn Perioden von je sieben Jahren. Er kam damit auf ein
Menschenleben von siebzig Jahren, und obwohl damals nur wenige Privilegierte
dieses Alter erreicht haben dürften, ist diese Zahl realistischer als die in Luzern
vertretenen hundert Jahre. Die Einteilung in die Siebnerperiode blieb bis in den Barock
erhalten. Häufiger ist, vor allem in nachmittelalterlicher Zeit, die Unterteilung in
zehn mal zehn Jahre, obwohl dies keineswegs der damaligen Lebenserwartung
entsprach. Es handelt sich vielmehr um eine symbolische Grösse. Sie drückt aus, dass

wir ein in unseren Augen hohes, sehr hohes Alter erreichen können, aber dass es ein
Nichts ist gegenüber der Ewigkeit, und klug handelt, wer das Ende bedenkt.75

Das Mittelalter kennt in Anlehnung an das Glücksrad eine kreisförmige Anordnung

der Lebensphasen um ein Zentrum, in dessen Mittelpunkt Gott, die Fortuna
oder der Tod stehen kann.76 Daneben existierte, und das ist für die Darstellung im
Zurgilgenhaus von Bedeutung, das lineare Nebeneinanderreihen der verschiedenen
Perioden. Das erste bekannte Blatt dieser Art ist der nach 1464 in den Niederlanden
entstandene Kupferstich des sogenannten «Meisters mit den Bandrollen». Er zeigt in
zwei Reihen, wie Spielkarten nebeneinandergelegt, die zehn Lebensalter. Wie im
Zurgilgenhaus demonstrieren die drei letzten, das «immer krummer - immer dummer»:
der Achtzigjährige geht am Stecken, der Neunzigjährige an Krücken, der Hundertjährige

erhebt sich nicht mehr aus seinem Stuhl. Sie sind von Inschriften begleitet, und
die Tierattribute decken sich weitgehend mit jenen des Zurgilgenhauses. Ein
verwandter, kolorierter Einblattholzschnitt von 1482 zeigt alle zehn Lebensalter
nebeneinander gereiht. Den Neunzigjährigen umtanzt ein Kind, das ihn verhöhnt, der

Hundertjährige liegt darnieder. Darüber stehen Texte, die offenbar im 15. und 16.

Jahrhundert sehr populär waren und auch vonJohannes Agricola in sein Sammelwerk
deutscher Sprichwörter, Gedichte und Lieder in ähnlichem Wortlaut aufgenommen
wurden. Für den Vergleich mit dem Zurgilgenhaus von Bedeutung sind «Achtzig iar
der welt tor», «Neunzig iar der kinder spot», «Hundert iar gnad dir gott». Unter den

Alterspersonifikationen folgen wiederum die betreffenden Tierattribute. Bereits in
den antiken Fabeln verkörpern Tiere bestimmte Anlagen und Fähigkeiten und
reflektieren menschliches Verhalten. Unter dem Einfluss des «Physiologus», einer um
200 nach Christus in Ägypten geschriebenen Textsammlung, die antike Natur- und
christliche Heilslehre zu allegorischen Bildern verschmolz, erscheint die Tierwelt in
der mittelalterlichen, humanistischen und barocken Literatur und Kunst als Träger

«Die Zeit unsres Lebens währt insgesamt siebzig Jahre, wenn es hoch kommt, achtzig Jahre, und
ihr Gehetze ist Mühlsal und Unheil. Ja, eilends ist es dahin, im Fluge vergangen Unsere Tage zu
zählen, das lehre uns, damit wir ein weises Herz erlangen» (Psalm 90,10,12).
Schenda (wie Anm. 64), Abb. 1-3,11-13.

155



menschlicher Eigenschaften, als Spiegel der Moral und Mittel der Selbsterkenntnis.77
Die älteste datierte Quelle im deutschen Sprachraum, welche das Tier als Sinnbild
benutzt, um die altersspezifischen Besonderheiten des Menschen zu kennzeichnen, findet

sich im Augsburger Liederbuch der Clara Hätzlerin:

X jar ein kitz
XX jar ain kalb
XXX jar ain stier
XL jar ain leo
L jar ain fuchs
LX jar ain wolf
LXX jar ain katz
LXXX jar ain hund
LXXXX jar ain esel

C jar ain gans.

Eine ebenfalls aus Augsburg stammende Münchner Handschrift bringt neben
lateinischen Sprüchen auch einige deutsche Verse. Bei den Lebensalter-Tieren folgt
sie dem Kanon der Clara Hätzlerin und erläutert die Tiervergleiche zusätzlich. Ich
erwähne nur die letzten vier Verse, die für das Zurgilgenhaus eine Rolle spielen:

LXX jär der katzen art, mit sleichen ist sein hinefart
LXXX jär ain hund, zornic ist er zaller stund
LXXXX jâr ain esel guot, ieder man sein spotten tuot
C jâr gans er ist, und waiz doch nit, waz im enbrist.78

Bekannt waren diese Handschriften und Drucke höchstens einer Elite von
Kunstliebhabern und Gelehrten. Erst durch die Massenproduktion des 19.
Jahrhunderts avancierte die Lebensaltertreppe zu einem der beliebtesten und bekanntesten

Motive der Graphik.79 Dennoch erreichten die «Lebensalter» im 16. Jahrhundert

durch die oben erwähnte Spruchdichtung und durch das Volksschauspiel
Popularität. Die Innerschweiz erlebte vom Spätmittelalter bis zum Barock eine
Blütezeit des Theaters, und die gegenseitige Wechselwirkung und fruchtbare
Beeinflussung von Bühneninszenierungen und bildender Kunst sind bekannt.80 Schon am
Ende des 15. Jahrhunderts hat der Zürcher Chronist Gerold Edlibach ein 1484 in
Zürich aufgeführtes Fastnachtspiel von den Lebensaltern zeichnerisch festgehalten,

77 Der Physiologus, übers, u. eingel. v. Otto Seel. Zürich 1960; Karl-Adolf Knappe; Ursula Knappe:
Zur Tierdarstellung in der Kunst des 15. Jahrhunderts, in: Studium Generale, 20,1967, S. 263-293,
hier S. 264-265. Wanders (wie Anm. 65), S. 61.

78 Wanders (wie Anm. 65 S. 62.
79 Schenda (wie Anm. 64), S. 18-21.
80 Felder (wie Anm. 1), S. 118-138; Heinz Horat: Totentanz und Welttheater, in: Renaissancemalerei

in Luzern 1560-1650. (Ausstellungskatalog). Luzern 1986, S. 156-167; Heidy Greco-Kaufmann:
Vor rechten lütten ist guot schimpfen. Der Luzerner Marcolfus und das Schweizer Fastnachtsspiel
des 16. Jahrhunderts. Bern 1994. (Deutsche Literatur von den Anfängen bis 1700, Bd. 19), S. 75-153.

156



1506 wurde in Bern das «Spiel von den 12 Planeten» gegeben.81 Für das Wandgemälde
im Zurgilgenhaus ist, wie Riedler durch genaue Vergleiche von Dramentext und
Inschrifttafel über dem Haupt des Hundertjährigen nachweist, das Lebensalterspiel
des Pamphilius Gengenbach von zentraler Bedeutung.82 1515 wurde «vff der herren

fastnacht von etlichen ersamen vnd geschickten Burgeren eir löblichen stat
Basel» Gengenbachs Fastnachtspiel «Die X. alter dyser weit» aufgeführt und gedruckt.
Zahlreiche Inszenierungen in weiten Teilen Deutschlands, Neudrucke und
Bearbeitungen machten das Stück populär. Der Text stützt sich auf die bekannten
Sprüche des Holzschnittes von 1482 und der Gedichtsammlung des Johannes Agricola

ab. Trotz des Aufbaus als Streitgespräch fehlt eine dramatische Handlung.83
Vermutlich standen die Lebensalter-Personifikationen in einer Reihe. Ein Einsiedler

wanderte von einer zur andern, befragte jede nach ihrem moralischen Verhalten,
doch diese verteidigten trotzig ihren unchristlichen Lebenswandel. Der Einsiedler
erteilte seine Lehren und wandte sich der nächsten zu.84 Die Aufreihungen
entsprachen also den Holzschnitten von 1464 und 1482. Die didaktische Absicht des

Stückes lag wohl weniger in der Charakterisierung der Lebensabschnitte, als in der

Mahnung, stets den Tod vor Augen zu halten und rechtzeitig den Weg der Besserung

und des Heiles einzuschlagen. Von Gengenbachs folgenreichem Spiel - die
Zehn Alter wurden unter anderem auch 1584 in Hochdorf und 1591 in Ennetmoos
aufgeführt85 - sind zwei frühe Buchausgaben mit Holzschnittillustrationen erhalten.

Die Basler Ausgabe von 1515 zeigt in zehn Einzelszenen den Einsiedler und
den betreffenden Vertreter der Lebensalter. Die Nähe zum Theater dokumentiert
ein bühnenartiger Bretterboden. Die zweite, 1518 in Augsburg erschienene Ausgabe

gibt auf einem nicht näher definierten Grund auch die Tiere wieder. Der Kol-
marer Stadtschreiber Jörg Wickram bearbeitete das Gengenbach-Stück. Seine

Fassung gelangte 1531 in seiner Vaterstadt und 1543 in Augsburg zur Aufführung. Im
gleichen Jahr erschien es, ebenfalls mit Holzschnittillustrationen versehen, in Augsburg

im Druck. Im Gegensatz zu Gengenbachs Spiel, das sich auf den Dialog
zwischen dem mahnenden Einsiedler und den trotzigen Lebensaltern beschränkt, tritt
in der erweiterten Fassung Wickrams mehrfach der personifizierte Tod auf. Die
entsprechenden, nach zeitgenössischen Augenzeugenberichten beim Publikum besonders

beliebten Szenen, werden auch in den Illustrationen wiedergegeben. Sie

enthalten gegenüber Gengenbach ein dramatisches Element. Der Tod steht nicht erst
am Ende eines langen Lebens, er ist allgegenwärtig, schlägt jäh zu, bedroht die Jun-

Peter Joerissen: Lebenstreppe und Lebensalterspiel im 16. Jahrhundert, in: Die Lebenstreppe (wie
Anm. 64), S. 25-38, hier S. 34, Abb. 6; Leopold Schmidt: Das deutsche Volksschauspiel. Ein Handbuch.

Berlin 1962, S. 246.
Riedler (wie Anm. 7), S. 92-95.
Schmidt (wie Anm. 81), S. 232, bezeichnet es als «Hereinruf-Revue», dessen Personen kaum mehr
als ihre Selbstvorstellungs-Vers zu sagen hatten.
Walter Filz: Ameisenpyramide und Pfad im Gras. Die Lebensalter in der Literatur, in: Die Lebenstreppe

(wie Anm. 64), S. 93-100, hier S. 93-94.
Oskar Eberle: Theatergeschichte der Innerschweiz. Das Theater in Luzern, Uri, Schwyz,
Unterwalden und Zug im Mittelalter und zur Zeit des Barock 1200-1800. Königsberg 1929 (Königsberger

deutsche Forschungen, H.5), S. 181,185.

157



gen und die Alten. Wickram mischt also das Lebensalterthema, das letztlich elegisch
das Wachsen und Schwinden der menschlichen Kräfte, den Aufstieg, den Höhepunkt
und die zunehmende Annäherung an das unausweichliche Ende umfasst, mit dem

Drama des Totentanzes. Bei beiden, beim Totentanz wie bei der Lebensalterdarstellung,

bleibt das didaktische Ziel: «respice finem», «Halte den Tod vor Augen».
Die Wandgemälde des Zurgilgenhauses folgen dem Lebensalterschema, wie es

schon die Holzschnitte von 1464 und 1482 und Gegenbachs Spiel zeigen. Der Tod
stürzt sich nur auf den letzten der Reihe, dessen Lebensuhr an sich schon abgelaufen

ist.86 Die Art, wie er aufspringt, das Wilde, das Groteske, das Gelächter, das man
zu hören meint, erinnert stark an Weltgerichtsspiele, wo Teufel und Tod den
Zuschauer in ein Wechselbad der Gefühle zwischen Lust und Grauen versetzten.

Porträts auf dem Totenbett

Seit dem Spätmittelalter, vor allem aber seit der Renaissance wächst der Wunsch
der Menschen, auch nach dem Tod im Diesseits weiterhin präsent zu bleiben, nicht
nur im Andenken der Angehörigen, sondern über Generationen. Durch das Abbilden

der äusseren Erscheinung übernimmt das Porträt die Funktion, den Menschen
nach seinem Tod auf Erden zu vertreten, sein Weiterleben hier in dieser Welt zu
garantieren, was jedoch den Gedanken an die Vergänglichkeit nicht ausschliesst. Der
Akt des Porträtierens umfasst auch den Aspekt der Zeitlichkeit und damit das Wissen

um die Sterblichkeit: der Maler bannt eine Person in einem bestimmten Alter,
einer bestimmten Pose, einem bestimmten Ausdruck auf die Leinwand, um ihr
Zeitlosigkeit zu verschaffen. Im 16. und 17. Jahrhundert enthalten Bildnisse nicht
selten Totenköpfe als Symbol der menschlichen Nichtigkeit, jenes «Heute an mir,

morgen an dir», das sich durch die gesamte Vergänglichkeitsliteratur zieht. Die
meist kleinformatigen Privatporträts des 15. und 16. Jahrhunderts waren in der Regel

durch einen bemalten Schiebe- oder Klappdeckel dem Anblick entzogen und
wurden nur zu bestimmten Anlässen geöffnet. Die Deckel zeigten häufig einen
Schädel, er machte das Porträt zum Meditations- und Mahnbild, das einerseits das

Schicksal des Porträtierten - Verwesung, Verfall, Versinken in die Anonymität -
symbolisierte, andererseits dem Betrachter gleichsam einen Spiegel vorhielt, in dem

er sein künftiges Schicksal erkennen konnte.87
Als besondere Bildnisgattung darf man die Porträts auf dem Totenbett bezeichnen.

Sie sind in der Innerschweiz recht zahlreich erhalten88 und zeigen die Verstor-

86 Auch auf dem kolorierten Holzschnitt in Martin Schotts «Die zehen Alter der Welt», Augsburg
1574, setzt sich der Tod zum Hunderjährigen. Wanders (wie Anm. 65), Abb. S. 65.

87 Dülberg (wie Anm. 39) S. 153-163; über jenen Typ des Memento mori, das die Vergänglichkeits¬
metapher auf den Schädel reduziert und ihn dem Betrachter als Spiegel vorhält, vgl. James H. Marrow:

«In desen speigell». A new form of «Memento mori» in the Fifteenth-Century Netherlandish
Art, in: Essays in Northern European Art presented to Egbert Haverkamp-Begemann. Groningen
1983, S. 156-164.

88 Horat (wie Anm. 80), S. 164-166, Abb. 27-31, 154-158; Robert Durrer: Die Kunstdenkmäler des

Kantons Unterwalden. Nachdruck der Ausg. 1899-1928. Basel 1971, S. 231.

158



benen zu Hause zwischen brennenden Kerzen aufgebahrt. Im 16. Jahrhundert, in
der Zeit der Renaissance, entstanden die ersten Bildnisse von Toten. Sie lassen sich
in ganz Europa - bei Protestanten und Katholiken - bis ins 18., ja bis zur Verdrängung

durch die Photographie im 19. Jahrhundert belegen.89 Die zum Teil eilig
angefertigten Gemälde dienten oft als Vorlage für das spätere Grabdenkmal. Zwei
Hauptcharakteristiken begleiten dieses Thema, einmal ein ausgeprägter Realismus,

zum andern der Memento-mori-Gedanken. Im wesentlichen kann man zwei
Bildtypen unterscheiden. Der eine zeigt den Toten als Halbfigur im Sterbebett, oft noch

vom Todeskampf gezeichnet in zerwühlten Kissen. Die Hände sind noch nicht
gefaltet, die Arme häufig von der Bettdecke zugedeckt. Als Betrachter hat man den

Eindruck, man beuge sich über das Lager und schaue dem Toten, der eben seinen
letzten Atemzug gemacht hat, ins Gesicht. Zu dieser Art Porträt gehört jenes frühe
Beispiel des Witteisbachers Wilhelm IV von 1550,90 das ihn kurz nach seinem
Verscheiden mit allen Merkmalen einer qualvollen Agonie in schonungslosem, fast

unerträglichem Realismus darstellt und unbarmherzig die Hässlichkeit und Brutalität
des Sterbens aufdeckt. Es ist gekennzeichnet von einer objektiven wissenschaftlichen

Neugier am Phänomen Tod, und gleichzeitig dokumentiert es die Eitelkeit des

Irdischen, das «sic transit gloria mundi» in einer krassen Form, die ohne Parallelen
ist, ein Totsein ohne Zeichen der christlichen Hoffnung, ohne Hinweis auf den
Glauben an die Auferstehung. Mit Ausnahme von Hodler vielleicht, der das Sterben

seiner geliebten Valérie Godé-Darel nur ertragen konnte, indem er es unbarmherzig,

Schritt für Schritt, durch seine Kunst festbannte, verzichten die späteren
Beispiele bis hin zu Delacroix darauf, die Qual des Sterbens und die Verzerrung der

Gesichtszüge in einem solchen mitleidlosen, erschreckenden Naturalismus zu
gestalten. Doch bleiben diese Antlitze mit der blassen Haut, die sich über die
durchschimmernden Knochen spannt, den halboffenen Lippen, den gebrochenen Augen
hinter nicht ganz geschlossenen Lidern, weiterhin einem starken Realismus und
einer menschlichen Nähe verpflichtet. Der zweite Typus, beginnend im letzten Viertel

des 16. Jahrhunderts, vergegenwärtigt nicht mehr den Augenblick kurz nach
dem Hinscheiden, sondern präsentiert den wohlpräparierten Leichnam, ganzfigu-
rig dargestellt, aufgebahrt auf dem «Paradebett»,91 auf einer Bahre oder einem
Katafalk. Der Tote erscheint schön gekleidet und hergerichtet wie zu seinem letzten
öffentlichen Auftritt, der gleichzeitig ein Abgang ist. Nicht mehr das Gefühl von
Grauen und Fassungslosigkeit, auch nicht eine gewisse naturwissenschaftliche Neugier

gegenüber dem Tod steht im Vordergrund. Die Aufbahrung und der Trauerpomp
wird zur letzten Möglichkeit einer Selbstinszenierung, zu einer Demonstration der
Präsenz und des Herrschaftsanspruchs noch im Tode. Dieser Typus dominiert im
Barock. Adel und Herrscherhäuser weiteten ihn häufig zur Darstellung des Hofze-

89 Andor Pigler: Portraying the Dead. Painting. Graphic Art, in: Acta Historiae Artium, Bd. 4,1956,
S. 1-77; Über die Sitte und das Geschäft mit den photographischen Leichenporträts siehe: Heinz
Gebhardt: Leichenporträts in treffender Ähnlichkeit, in: Die letzte Reise. Sterben, Tod und
Trauerriten in Oberbayern. Hrsg. v. Sigrid Metzken. München 1984, S. 128-132; Anregungen verdanke
ich auch Prof. Dr. Adolf Reinle.

90 Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 79,113, Abb. 122; Pigler (wie Anm. 89), S. 12-13, Abb. 8.

Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 118-127, Abb. 129-155.

159

91



remoniells aus, zu einer theatralischen Zurschaustellung der Macht und des Reichtums,

die durch Graphiken weite Verbreitung fand. Die Individualität der Person,
die «es» - das Leben und das Sterben - nun hinter sich hat, tritt hinter die
Repräsentation zurück.92

Sicher kam auch den Innerschweizer Porträts auf dem Totenbett bis zu einem
gewissen Grad die Bedeutung eines Memento mori zu. Sie zeigen den unausweichlichen

Gang der irdischen Dinge und machen den Betrachter auf den eigenen
bevorstehenden Abschied von dieser Welt aufmerksam. Auch wenn die Leichen bereits

zur Aufbahrung eingekleidet und hergerichtet sind, handelt es sich doch um
realistische Porträts, die einen ganz bestimmten Zustand festhalten: der Tote liegt mit
geschlossenen oder gebrochenen Augen da, ruhig oder mit leichten Verkrampfungen

in Gesicht und Händen, verursacht durch die Agonie und die Totenstarre. Man
muss sich bewusst sein, dass der Anblick von aufgebahrten Leichen den damaligen
Menschen vertraut war und kaum etwas Ausserordentliches oder Erschreckendes
hatte. Den Gemälden fehlt das Bedrohliche, das Makabere, es fehlen schriftliche
Hinweise auf die Vergänglichkeit. Texte sind zwar vorhanden, aber sie nennen die

Stellung des Verstorbenen in der Gesellschaft, seine Ämter, seine Verdienste, sein
Alter. Orden schmücken seine Brust. Selbst die Symbole des Christentums, wie der
Rosenkranz, das Sterbekreuz, die Kerze, wirken kaum als religiöse Zeichen,
sondern als getreue Bestandesaufnahme des Sterbezimmers. Primär handelt es sich also

nicht um Memento-mori-Bilder, auch wenn dieser Aspekt natürlich immer latent
vorhanden ist, sondern um das letzte Bildnis einer Persönlichkeit, die man ohne
Scheu auch als Toten darstellte. Der Porträtierte ist auch als Toter noch präsent, die

Leistungen, die er erbracht hatte, bleiben bestehen und wirken weiter. Zum Teil
erinnern diese Gemälde an die skulptierten Deckplatten auf den Tumben lokal
verehrter Seliger, wie Bruder Klaus in Sachsein, Bruder Konrad Scheuber in
Wolfenschiessen, Bruder Johann Wagner in Hergiswald, den Waldbruder von St. Jost in
Ennetbürgen, die wie aufgebahrt über ihrem Grab ruhen. Ihr Kult wurde gerade in
der Gegenreformation stark gefördert, um die heimische Landschaft zur
Sakrallandschaft zu machen, durchsetzt von Gnadenorten und Wallfahrtskirchen, zum
Ursprungsort grosser und heiligmässiger Menschen, deren Segenskraft auch nach
ihrem Tod Land und Volk weiter überstrahlen und begleiten sollten. Ihre
Grabplatten reihen sich also in einem gewissen Sinn in die Gattung «Porträts auf dem
Totenbett» ein. All diese Konterfeis von Bürgern und Adeligen, Klerikern und
Magistraten halten das letzt mögliche Ereignis, das letzt mögliche Bild eines Menschen
fest, um es der Nachwelt zum ehrenvollen Gedenken zu bewahren.

Zwei der Innerschweizer Porträts auf dem Totenbett verbinden sich zusätzlich
explizit mit dem Memento-mori-Gedanken und lassen die Gestalt des Todes als

gewalttätiger Beender des Lebens auftreten. Dies ist aussergewöhnlich. Pigler, der
vereinzelt Schädeldarstellungen in mehrfigurigen Totenporträts nennt, führt kein
einziges Vergleichsbeispiel an, betont aber immer wieder, dass er ländliche Porträts von
geringer künstlerischer Qualität nicht mitberücksichtigt habe, da diese in den
Bereich der Volkskunst gehörten. Vermutlich würde man aber gerade auf diesen nai-

92 Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 79-82,113-115; Pigler (wie Anm. 89).

160



ven Darstellungen dem Knochenmann begegnen. Bezeichnenderweise wirkt auf
den Innerschweizer Bildnissen die Gestalt des Todes, zumindest auf dem Porträt
der Äbtissin (Abb. 9), fremd, wie aufgepfropft.

Porträt auf dem Totenbett von Landammann Melchior Imfeld93

Das dem einheimischen Maler Kaspar Gisig zugeschriebene Bildnis zeigt
Landammann Melchior Imfeld auf dem Sterbebett, den Oberkörper durch unterlegte
Kissen aufgerichtet, die Sterbekerze in den gefalteten Händen, den Rosenkranz am
Arm (Abb. 8). Der Kopf ist wie nach einem letzten Aufbäumen kaum merklich
zurückgeneigt, so dass das spärliche Barthaar unter dem Kinn und die Nasenlöcher

»«

%
1IÏPliti2?

¦I Wem
3£à^v£z

mBinisi
ferait«Mia

wmi mBl gm
¥m im ¦mmm

J&iJBm m%mss-^rn
wm

m/s m
WW'

Êfc-?^fâ Itca^* "Jed! *ijm.
£ m* misM&bàmvm SÉm

Abb. 8:

Landammann Melchior Imfeld auf dem Totenbett. Er starb am 1. Februar 1622.

Durrer (wie Anm. 88), S. 699; Horat, 1986 (wie Anm. 80), S. 164-165, S. 182, Abb. 155; Felder (wie
Anm. 1), S.l 16, Abb. 94.

161



gut sichtbar sind. Den Realismus der Darstellung unterstreichen die Schatten unter
den Augen und die steilen Falten zwischen den Brauen. Er trägt ein schlichtes
Hemd. Das Porträt gehört also zu jenem Typus, der den von der Agonie Gezeichneten

kurz nach dem Eintritt des Todes festhält, auch wenn er hier schon bis zu
einem gewissen Grad hergerichtet ist und Anspruch auf Repräsentation erhebt. Eine
Inschrift nennt sein Alter, «AETATIS SVAE 49», und eine andere unter seinem

Wappen seine soziale Stellung, seine Ämter und Verdienste «Her. Hauptman
Melchior Im Feld, Riter alter Landvogt zu Lauwis Landtaman und Panerher zu
Unterwalden (ob) und nit dem Kern Waldt von acht Ordten loplicher Eigenoschafft ge-
wäsener Gesandter zu Bäpstlicher Heilgkeit Gregorio der XV, starb der 1. Tag

Hornung Ao 1622». Insofern entspricht das Porträt den anderen Darstellungen dieser

Art. Es hat die Aufgabe, das Andenken an eine verdienstvolle Persönlichkeit
aufrecht zu halten. Bis 1802 wurde es denn auch beim Jahrzeit Imfeids in der
Kapuzinerkirche in Sarnen aufgestellt, gelangte später ins Refektorium und von dort
ins Frauenkloster St. Andreas. Imfeld war ein Hauptförderer des Kapuzinerklosters,

erlebte aber den Baubeginn nicht mehr. Ob die Nähe zu diesem Orden, der ja
durch Predigten und Bussübungen den Gedanken an den Tod in besonderer Weise

wachhielt, zur Darstellung im schlichten Totenhemd und zur Ausweitung der sonst
üblichen Ikonographie führte, sei dahingestellt. Auf jeden Fall neigt sich der grausige,

lustvoll und triumphierend grinsende Tod, ein Gerippe, von rechts ins Bild.
Noch hält er den Bogen in der Hand, der Pfeil aber steckt bereits in der Brust seines

Opfers. Die Kerze ist im gleichen Augenblick erloschen und sondert noch
kleine Rauchsäulen ab, Symbole der Vergänglichkeit. Die Inschriften auf der Kerze
und über dem Pfeil ergänzen sich und verkünden das Todesdatum «CLARE HOC
M:DC:XXII TEMPORIS LVXI» und «AT MORS TE DIE FEBRU: I DE-
STRUXI». Was trotz allem fehlt, ist ein Hinweis auf die christliche Heilsgewissheit,
auf die Vier letzten Dinge, Reue und Gnade. Kerze, Rosenkranz und Sterbekreuz
deuten zwar auf christliches Brauchtum hin, gehören aber andererseits auch einfach

zum Inventar des Sterbezimmers.

Porträt auf dem Totenbett der Äbtissin Maria Scholastica von Wyl94

Fremd in der Bildkomposition, nicht zuletzt des Massstabes wegen, wirkt der
skelettierte Tod auf dem Porträt der Äbtissin Maria Scholastica von Wyl aus dem
Frauenkloster St. Andreas in Sarnen (Abb. 9). Er tritt aufrecht von links ins
längsrechteckige Bild, erscheint also eher wie ein «Tödlein», wie eine - möglicherweise
zu spät eingeplante und erst auf einen nachträglich geäusserten Wunsch hin
angebrachte - attributive Beifügung. Den Blick aus den leeren Augenhöhlen richtet er
auf den Betrachter, mit dem Pfeil im gespannten Bogen zielt er auf den Hals der
Ordensfrau. Sie ist, wie übrigens alle mir bekannten Innerschweizer Totenporträts, als

Halbfigur dargestellt und daher ganz nahe an den Betrachter hingerückt, wobei aber
auch dem Anspruch auf Repräsentation Rechnung getragen wird. Sie liegt würde-

94 Horat, 1986 (wie Anm. 80), S. 183, Nr. 157.

162



voll, bekleidet mit dem Habit der Benediktinerinnen, auf ihrem Lager. Ihr Haupt
ruht auf einem bestickten Kissen, das Gesicht wirkt entspannt, die Lider über den
brechenden Augen sind nur halb geschlossen. In den gefalteten Händen hält sie den
Rosenkranz und ein kleines Gebetbuch. Auch das übrige Europa kennt Totenbildnisse

von Nonnen, bürgerlichen Frauen und Mädchen.95 Es ist aber wohl bezeichnend,

dass es in der Innerschweiz eine Äbtissin ist, die sich in diese Galerie
bedeutender lokaler Persönlichkeiten auf dem Totenbett einreiht. Frauen bekleideten
ja sonst keine offiziellen Ämter, die für ein ehrendes Andenken dieser Art Voraus-

|$>

**

Abb. 9:

Äbtissin Maria Scholastica von Wyl auf dem Totenbett. Sie starb am 13. April 1650.

Setzung waren. Nur das Kloster garantierte eine gewisse Autonomie, wirtschaftliche

Selbstverwaltung und Bildungsmöglichkeiten. Die aus Altdorf stammende
Äbtissin war die letzte, die ihr Gelübde noch in Engelberg abgelegt hatte. Sie erlebte
die Verlegung des Klosters nach Sarnen und den Aufschwung der Gemeinschaft
mit. Auch hier, bei der Nonne, fehlt der klar formulierte Hinweis auf das Jenseits.
Die Inschrift hält sich an Weltliches, an das Amt, an Lebensdaten:

Die Ehrwirdige in gott andächtige F.(au) maria Scolastica

von Wyll Dees alters 65. im orden 46 in der aebtlichen
30 Jahr, starb den 13. dag avrelis 1650,

war die Laste us Engelberg.

Pigler (wie Anm. 89), S. 8, 28, Abb. 33, 34 (Nonnen); S. 32-33, S. 41, Abb. 52 (Mädchen).

163



Der Tod und der junge Mann in St. Antoni in Kerns96

Die Darstellung der Konfrontation des Menschen mit seinem Tod an der Aus-
senwand der Kapelle St. Antoni bei Kerns soll jenes erschreckte Innehalten auslösen,

das Zeit gibt, nachzudenken über die Kürze des Lebens, die Vergänglichkeit
von Jugend und Glück, über den Verlust der Individualität. Ein Sich-Versenken in
die Realität des Todes bedeutet zugleich einen Akt der Selbsterkenntnis, der
«Einsicht» in das, was sich tatsächlich hinter dem schönen Schein der diesseitigen
Wirklichkeit verbirgt. Das Thema zieht sich seit dem Spätmittelalter durch die
abendländische Kunst: die schöne, eitle Frau erblickt im Spiegel als Konterfei einen

Totenkopf;97 die Privatporträts des 15. und 16. Jahrhunderts zeigen auf den Aus-
senseiten ihrer Klapp- oder Schiebedeckel Schädel;98 die Hoffahrtsbilder der

Druckgraphik des 17. und vor allem des 18. und 19. Jahrhunderts lassen Mann und
Frau zur einen Hälfte prächtig gekleidet, zur andern als Skelett auftreten; die Me-
mento-mori-Klappbilder präsentieren aussen ein schönes Paar und innen makabere

Gerippe.99 Gegenüberstellungen wie in Kerns lassen sich auch andernorts auf
Wandbildern nachweisen, vor allem in der italienischen Schweiz.100

Die Kapelle St. Antoni, die 1640 anstelle eines Vorgängerbaues von 1540 errichtet

wurde, bildet mit dem Bruderhaus eine reizvolle bauliche Einheit. Über dem

rundbogigen Portal zeigt ein Wandgemälde, das an eine Votivtafel erinnert,
Michael, den Seelenwäger. Er steht zwischen der Muttergottes, die einen Menschen aus
der Waagschale errettet, und der Nothelferin Katharina. Sie stellen den
heilsgeschichtlichen Bezug her, betten die an sich nicht religiös gefärbte Begegnung des

Menschen mit seinem Tod in den Glauben an die Vier letzten Dinge, an Fürbitte
und Gnade ein.

Wappen und Stifterinschrift «Heinrich Blättler und Margareth Bucher, sin hus-
frou» lassen vermuten, dass man im jungen Mann links der Türe wohl ein Porträt
des Baumeisters und Wohltäters der Kapelle, Ratsherr Heinrich Blättler, sehen darf.

96 Durrer (wie Anm. 88), S. 33-34,1091-1092, Abb. 693 (Nachträge). Auf einer Abbildung der Fres¬

ken im gegenwärtigen Zustand wurde verzichtet. Eine Reinigung der Fresken steht bevor. Freundliche

Mitteilung vom Restaurator Klaus Stöckli.
97 Gustav Friedrich Hartlaub: Der Zauber des Spiegels. Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der

Kunst. München 1951, S. 67-87; Rosanna Brusegan: Femmes au miroir, in: Diables et diableries. La

représentation du diable dans la gravure des XVe et XVIe siècles. (Katalog). Genève 1976, S. 30-37;
Morrow (wie Anm. 87), S. 157-160; Lcl, Bd. 4, Sp. 188-190; Bächtiger (wie Anm. 29), S. 59-72; Guy
de Tervarent: Attributs et symboles dans l'art profane 1450-1600. Dictionnaire d'un langage perdu.
Genève 1958, Sp. 271-275.

98 Dülberg (wie Anm. 39), S. 153-163.
99 Vgl. Wandmalerei am Beinhaus von Cevio 1761, in: Walter Tobler: Oben lebend, unten tot, in:

Schweizer Volkskunde, 50, 1960, S. 37-44; Handtuchhalter im Tiroler Volkskunst-Museum, in:

Himmel, Hölle, Fegfeuer: das Jenseits im Mittelalter. (Katalog). Zürich 1994, Abb. S. 183; Die letzte
Reise (wie Anm. 89), S. 30-31, Abb. 18; S. 35-36, Abb. 31 (Memento-mori-Briefe); William A.
Coupe: The German Illustrated Broadscheet in the Seventeenth Century. Baden-Baden 1967/68

(Bibliotheca Bibliographica Aureliana, Bd.17/18), Abb. 132.
100 Am Beinhaus von Cauco, am Beinhaus von Cevio, an der Wegkapelle bei Coglio, an der Friedhofs¬

tür von Sigirino; Abb. in: Jo Mihaly: Bedenke Mensch Winterthur 1958.

164



In zeitgenössischer Tracht - Strümpfe, gefältelte Kniehosen, geknöpfter roter Wams
mit Puffärmeln, keckes Hütchen - steht er selbstbewusst da. Das Schwert hat er
umgegürtet. Den einen Arm stemmt er in die Hüfte, mit dem andern weist er zu
seinem Gegenüber, dem Tod, hin. Die Inschrift hält fest, dass er gerne gelebt und
eigentlich angenommen hat, noch lange weiter auf dieser Erde zu weilen. Doch der
Tod wartet, Gegenwehr nützt nichts. Dann folgt die Mahnung an den Betrachter,
sich gottgefällig zu verhalten und allezeit das Ende vor Augen zu halten:

Ich war ein junge fröhlicher man
han uf Erde vili Freid gähn
Mitt willê danke und derglichen
ich Forcht der dot wer mich erschliche
Er stat dort und wart uf mich
I wer mich schon, er dankt ist im glich
Ich hat vermeint noch lang zu liben
Dan ich noch gar nie gsinet zu sterbe
Drum o mentsch ich gang us oder in
Sdunck mich der dott wartet min
drum dänck o mentsch wie du dust
und alzu des dot warte musst/ 1644.101

Der Tod auf der andern Seite trägt ein Tuch über den Schultern. Er stützt sich auf
die Sense, wendet sich in einer leichten Drehung seinem Opfer zu und hält ihm
mahnend - nicht drohend oder aggressiv - die Sanduhr entgegen. Wie in der
mittelalterlichen Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten und seither fast

stereotyp in der Memento-mori- und Sepulkralliteratur verkündet er auch hier: «Du
wirst wie ich». Der Tod erscheint als der grosse Gleichmacher, der jeden Unterschied

zwischen Herren und Knechten, Männern und Frauen aufhebt.102 Verwesung,

Auflösung bis zur Unkenntlichkeit und - schlimmer noch - Vergessen steht
hinter allem:

O Mentsch kum sich an mich:
Du wirst glich werde wie ich
Ich war gar schön und froidenrich
Jetz sich min lib an zu glich
Mich hand vergasse kind und wîb
ach luog wie ist doch wordê min Üb

101 Das Innere der Kapelle wurde 1975 restauriert. Freundliche Mitteilung von Pfarrer Karl Imfeld,
Kerns.

102 Vgl. die Inschriften der Beinhausszene im Kleinbasler Totentanz, im oberen Beinhaus von Stans, auf
der Balustrade von Altdorf. Schon der oberdeutsche Totentanztext der Heidelberger Handschrift -
die Handschrift stammt aus der Mitte des 15., die Verse werden ins 14. Jahrhundert datiert -, fasst

im Resümee zusammen «Merckend vnnd gedenckend jr menschen gemain/ hye ligendt gebain gross
und klain/ Wellichs seyen man frawen oder knecht/ hye hat sich yderman zuo ligen recht/ der arme
bey dem reychen...», in: Kaiser (wie Anm. 20), S. 45.

165



wer ist der mich jetz kennen kan
Ob ich sig gsin ein wib old man
gott rieht nach dem Rächte
Er nimpt die Herre und die Knechte».

Durrer nimmt an, dass die Malereien von Sebastian Gisig (+ 1649) stammen, der
in Ob- und Nidwalden durch zahlreiche Werke belegt ist.

DER MENSCH UND DER TOD IN BAROCKEN BILDZYKLEN

Der Mensch, der seinem Tod begegnet, erscheint in der Innerschweizer Kunst
des Barock oft als Bestandteil eschatologischer Bildzyklen. Ich greife hier ein paar
jener Beispiele heraus, die den Szenen eine eigenständige Aussage zubilligen, so dass
der Inhalt auch ohne den Kontext zum rahmenden Gesamtprogramm leicht
verständlich ist. Als weiteres Kriterium hat der personifizierte Tod eine aktive Rolle im
Drama des Sterbens zu übernehmen.

V > ¦-¦:¦** nfi^fe-\ t ^>«
Y

X

Abb. 10:

Wallfahrtskirche Hergiswald, Felix-Altar. Antependium mit Holzrelief. Tod und Totengräbe
1651-1656.

Tod und Totengräber in Hergiswald

Die Verbindung von Theaterkultur und bildender Kunst, die ungeheure Lust am
Sinnenfreudigen, an Spektakel und Farbe, an seliger Erbauung und furchtbarem
Grauen hat nirgends sonst in der Innerschweiz eine so überwältigende und volksnahe

166



Gestaltung erfahren wie in der Wallfahrtskirche Hergiswald.103 Die eindrückliche
Inszenierung der Welt als «theatrum sacrum» verdanken wir der Phantasie und dem
unermüdlichen Einsatz des Luzerner Kapuzinerpaters Ludwig von Wyl. Für uns von
Interesse ist der Felix-Altar des Luzerner Bildhauers Ulrich Räber, der in enger
Beziehung zum Felix-Spiel steht, das 1651 Luzerner Stadtbürger anlässlich der
Translationsfeier des Leibes des Katakombenheiligen Felix in Hergiswald aufführten.104 Der
Altar stellt die Apotheose des hl. Felix dar, die, eingerahmt von den Vier letzten Dingen,

zum Bestandteil des Heilsgeschehens wird.105

Die erste Stufe der Vier letzten Dinge bildet traditionsgemäss der Tod als einzige
absolut sichere und unumstössliche Realität der menschlichen Existenz. Ihm ist die

Reliefdarstellung - eine Kopie nach dem Original, das sich im Historischen
Museum Luzern befindet - im Mittelfeld des Antependiums gleich in mehrfacher Hinsicht

gewidmet (Abb. 10).106 Auf einem Traggestell lastet schwer und dominant ein

Sarg. Er ist das Sinnbild für das Ende, welches das Leben jedes Menschen von
Anfang an überschattet. Mit der Tatsache des Sterben-Müssens, mit dem «certa» des

Todes, korrespondiert eine gewisse Unsicherheit, in der vielleicht latent das

«incerta» der Sterbestunde anklingt: das Gestell steht auf feinen Beinen teilweise auf
einem Bretterboden, unter dem wahrscheinlich schon die Grube ausgehoben ist.
Nichts baut also auf festem Grund, auf nichts ist Verlass als auf den Tod. Dieser
düsteren Erkenntnis steht ein Schimmer christlicher Hoffnung gegenüber, nämlich der
Glaube an die Zugehörigkeit zur «communio sanctorum», zur Gemeinschaft der

Erretteten, der Glaube auch an die Erlösertat Christi und die Hilfeleistungen der
Kirche. Den Sarg - oder das Sargtuch - zieren auf der Kopie in Hergiswald und auf
dem erhaltenen Kupferstich Kreuze. Ein Weihwasserbecken mit Wedel erinnert an
die Suffragien der Kirche, an die reinigende, bannende und segnende Kraft des
Wassers.107 Auf dem Sarg ist ein Buch aufgeschlagen, das Buch des Lebens und des Ge-

103 Ludwig von Moos: Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bd. 1. Basel 1946, S. 370-375; Heinz Horat:

Hergiswald. Das Projekt eines «Sacro Monte», in: Gfr., 135,1982, S. 117-164; Felder (wie Anm.
1) S. 126,166-167, Abb. 104.

104 Eberle (wie Anm. 85), S. 186; Hansjakob Achermann: Die Katakombenheiligen und ihre Transla¬

tionen in der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz. Stans 1979, S. 225-227 (Beiträge zur
Geschichte Nidwaldens, 38); Josef Zemp: Die Wallfahrts-Kirchen im Kanton Luzern. Festschrift

zur fünfzigsten Jahresversammlung des Historischen Verein der Fünf Orte. Luzern 1893, S. 49-51.
105 Es existiert ein Kupferstich von Johann Sigismund Schleenritt von 1653 (Zentralbibliothek Luzern),

der auch verkleinert den Frontispiz des Patronatsspieles ziert. Er weicht im Detail v.a. durch
zahlreichere Inschriften vom realen Altar ab. Abb, in: Rudolf Henggeler: Die Katakombenheiligen der
Schweiz in ihren bildlichen Darstellungen, in: Zeitschrift für Architektur und Kunstgeschichte, 1,

1939, S. 156-175, hier Taf. 71, Abb. 14.
106 Rahn sah das Relief noch über dem Eingang der Waldbruderhütte und erwähnt, dass es 1879 von

Meyer-Amrhyn für das Historische Museum in Luzern erworben wurde- Rudolf Rahn: Zur
Geschichte des Todtentanzes, in: Gfr. 36,1881, S. 211-234, hier S. 219.

107 Der Codex Sangallensis 965 aus dem 15. Jahrhundert nennt zum Beispiel unter den Wirkungsmöglichkeiten

des Weihwassers, die sich mit jenen der Messfrüchte vergleichen lassen: «Der fünft nutz
ist, daz es die tufel vertribt als ain fur in schos. Der sechst nutz ist, daz es din pyn und marter in dem

fegfur nymot...Der nünde nutz ist, daz alle seien in dem fegfur davon getrost werden», in: Adolf
Franz: Die Benediktionen des Mittelalters. Bd.l. Freiburg i.Br. 1909, S. 120-121; vgl. die Kraft des

167



richts, in dem alle Taten vermerkt sind;108 denn der Mensch muss am Ende seiner
Tage Rechenschaft geben (Luk 16,12) und ein «heilsames Leben» auf die Waagschale
legen können. Der Text, der auch auf dem Original fehlt, verkündet kein
ausgesprochen religiöses Gedankengut, sondern die Tatsache, dass jeder Mensch dem
Tod verfallen ist «STATVTVM HOMINI SEMPER MORI», dass der Todespfeil
jeden trifft, und - in Umkehrung der sonst üblichen Redewendung «Heut an mir,

morgen an dir» - «TIBI HOD(IE), dich, der du in diesem Sarg liegst, heute, morgen

aber mich, den Betrachter dieses Altars, «CRAS MIHI». Gewaltsam tritt der
skelettierte Tod auf. Breitbeinig steht er auf all den Attributen der irdischen
Eitelkeiten, der geistlichen und weltlichen Macht, die ihm wie Siegestrophäen zu Füssen

liegen: Tiara, Inful, Kardinalshut und Kreuzstab, Krone, Szepter, Junkerhut, Helm
und Schwert. Um die Aussage zu steigern, stellt er seinen Fuss auf einen Totenkopf.
Er, der Gewalttäter, der Mörder, spannt kraftvoll den Bogen. Die Spitze des Pfeiles
deutet drohend auf das «eras mihi», «Heut' an mir», und der Schuss gilt dem
jugendlichen Totengräber auf der andern Seite des Sarges, der in ruhiger Bewegung
daran ist, die Grube, vielleicht seine eigene letzte Ruhestätte, auszuheben. Zu
seinen nackten Füssen, neben dem Loch und der Totengräberschaufel, wachsen Blumen

als Sinnbild des Lebens. Die Konfrontation von Vita und Mors zieht sich also
bis ins unscheinbare Detail durch.

Die Todesdarstellung ordnet sich dem eschatologischen Programm des gesamten
Altars unter. Nicht das persönliche Schicksal, das im Paar Tod und Mensch in St.

Antoni in Kerns anklingt, steht im Vordergrund. Die Aussage ist allgemeiner,
christlich metaphorischer Art: der Mensch ist durch die Tatsache, dass er geboren
wurde, sein eigener Totengräber. Vergänglich sind die Dinge dieser Welt, und doch
ist dieses kümmerliche Leben von unendlicher Wichtigkeit. Von ihm hängt die

Ewigkeit ab, Himmel oder Hölle. Doch der Mensch wird in seinem irdischen
Kampf nicht allein gelassen, er darf auf die Hilfeleistungen der Kirche vertrauen.

Weihwassers, bei Bestattungen die Dämonen zu vertreiben in: Johannes Beleth: Rationale
divinorum officiorum- (Benutzte Ausgabe:) Antwerpen 1562, S.355-356 (cap. 161 «De celebatione

mortuorum offici)»); Wilhelm Durandus: Rationale divinorum officiorum- (Benutzte Ausgabe:)
Argent. 1501, S. CCXLVI (cap. «Officium mortuorum»); Migne, PL, Bd.213,1855, Sp. 428 (Sicard

von Cremona); PL, Bd.189, Sp.861-862 (Peter Venerabilis). Weitere Quellen erwähnt in: Klaus
Schreiner: Der Tod Marias als Inbegriff christlichen Sterbens. Sterbekunst im Spiegel mittelalterlicher

Legendenbildung, in: Tod im Mittelalter, hrsg. v. Arno Borst, et al. Konstanz 1993 (Konstanzer

Bibliothek, 20), S. 261-313, hier S. 296-297. Karl Stüber: Commendatio animae. Sterben im
Mittelalter. Bern/Frankfurt 1976 (Geist und Werk der Zeiten, 48), S. 112-113.
Ex 32,32-33; Psalm 59,9; Dan 7,10; Apok 20, 12, 15; Forstner (wie Anm. 48), S. 402-405; Lei, Bd.

1, Sp. 337-338.

168



BILDER DES HEILSAMEN STERBENS

Die «ars moriendi», die mittelalterlichen Sterbebüchlein, deren Anfänge sich bis
ins 13. Jahrhundert zurückverfolgen lassen, bildeten im 15. Jahrhundert eine eigene
Literaturgattung.109 Sie entstammten vor allem Kreisen, die den Reformkonzilien
von Konstanz und Basel und der von den Bettelorden propagierten «devotio
moderna» nahestanden. Die lateinischen und volkssprachlichen Ausgaben dienten als

schriftliche Grundlagen für die seelsorgerische Praxis. Sie waren als Hilfe für Priester

- und in Zeiten der Pest und anderer Epidemien auch zunehmend für Laien -
gedacht, die zu einem Schwerkranken gerufen wurden, um ihn auf einen guten Tod
vorzubereiten. Während sie ursprünglich für den praktischen Gebrauch bestimmt
waren - die verhältnismässig geringe Zahl der erhaltenen Werke weist denn auch auf
einen grossen Verschleiss hin - und relativ knappe, klare Anleitungen zum Verhalten

am Sterbebett enthielten, flössen mit der Zeit immer mehr Betrachtungen über
Vergänglichkeit und Tod, gute Werke, Sünde, Strafe und Lohn ein. Ihr Umfang
nahm zu, sie verloren ihre primäre Funktion und entwickelten sich zu Erbauungsbüchern.

Als eine Vorform der «ars moriendi» hat das Anselm von Canterbury
(1033-1109) zugeschriebene Werk «Admonitio morienti et de peccatis suis nimis
formidanti» zu gelten, das mit einer Reihe von Fragen den Sterbenden zur Reue,
Umkehr und Hinwendung zu Gott leiten sollte.110 Ein wichtiger Impuls zur neuen
Literaturgattung ging von Johannes Gersons (1363-1429) Buch «Opus tripartitum
de praeceptis decalogi, de confessione et de arte moriendi» aus, das zwischen 1400
und 1410 entstanden sein dürfte. Wie der Titel aussagt, umfasst der dritte und letzte
Teil «de arte moriendi», die Kunst des Sterbens. Er ist in die Abschnitte «Exhorta-
tiones» (Ermahnungen), «Interrogationes»(Fragen) und «Orationes»(Gebete)
gegliedert. Der letzte Teil enthält auch einen Beichtspiegel zur Gewissenserforschung.
Interessant ist der Hinweis, dass, falls der Kranke keine Kraft zum Sprechen habe,
Zeichen genügten, um Sünden zu bekennen und Reue zu signalisieren. Keinesfalls
sollte der Priester ihn an seine Frau und seine Kinder erinnern, auch nicht an Hab
und Gut, oder ihm die Möglichkeit einer Genesung vorspiegeln. Der Sterbende
würde sich dadurch auf diesseitige Dinge konzentrieren, möglicherweise die Busse
hinausschieben und sich so der Gefahr der ewigen Verdammnis aussetzen.

Es fällt auf, dass in den mittelalterlichen «ars moriendi» das Heil fast ausschliesslich

vom Drama Sterbestunde abhängt, die Entscheidung über ewige Seligkeit oder
Verdammnis sich auf diese kurze Zeitspanne der Agonie konzentriert, während die

Seelsorge der Gegenreformation vermehrt versuchte, die Menschen zu einem
heilsamen Leben anzuhalten. Zum einen birgt diese Betonung der alles entscheidenden
Todesstunde Elemente einer Profanierung des christlichen Daseins in sich, denn

109 Rainer Rudolf: Ars moriendi. Von der Kunst des heilsamen Lebens und Sterbens. Köln/Graz 1957

(Forschungen zur Volkskunde, 39); Haas (wie Anm. 11), S. 74-75; F. Palmer Nigel: Ars moriendi
und Totentanz. Zur Verbildlichung des Todes im Spätmittelalter, in: Tod im Mittelalter (wie Anm.
107), S. 313-334; LdM, Bd. 1, Sp. 1040-1044; Tenenti (wie Anm. U), S. 48-60; Stüber (wie Anm.
107), S. 115-119.

110 Rudolf (wie Anm. 109), S. 56-61; RDK, Bd. 1, Sp. 1121-1127 (Ars moriendi).

169



wozu sollte das ganze Leben christlich geprägt sein, wenn doch alles vom letzten
Augenblick abhängt?111 Andererseits war es für den Sterbenden im Mittelalter
vorteilhafter, sich in dieser kritischen, letzten Phase demütig der Gnade und Barmherzigkeit

Gottes und der Fürbitte Marias und der Heiligen zu überantworten, als sich
auf gute Taten zu berufen; denn dies könnte ein Zeichen geistlichen Hochmutes
sein, dem vor allem fromme Menschen verfallen, die sich Verdienste zuschreiben,
die sie eigentlich Gott verdanken.112

Das berühmteste und auch für die Todesikonographie bis ins 18. Jahrhundert
nachwirkende mittelalterliche Sterbebüchlein ist die «Ars moriendi der fünf
Anfechtungen», auch «Bilder-Ars» genannt, die auf das «speculum artis bene moriendi»

zurückgeht und sich ausdrücklich auf Gerson beruft. Es entstand ungefähr
um die Mitte des 15. Jahrhunderts und enthält 24 Blätter, davon 11 Holzschnitte.
Himmlische und dämonische Mächte kämpfen um die Seele des Sterbenden, den
fünf Anfechtungen des Satans stehen fünf Tröstungen der Engel gegenüber. Das
letzte Bild umfasst die Sterbestunde: Himmels- und Höllenbewohner finden sich

am Bett ein, um die ausfahrende Seele in ihren Kreis zu ziehen, auf der einen Seite
Teufel und Dämonen, auf der andern Michael und der Schutzengel, Heilige und
Patrone, dann, oft dominant in der Bildkomposition, Maria und Christus, die Gottvater

um Gnade bitten.113 Die Seele des Verstorbenen, eine kleine, nackte Figur,
strebt aufwärts oder wird von Engeln emporgetragen.114 Bei den frühen
Buchillustrationen fällt auf, dass der letzte Kampf noch ohne irdische Assistenz, ohne Priester

und Angehörige stattfindet, dass auch die an sich profane Allegorie des
personifizierten Todes fehlt, der - wie in den gleichzeitigen Totentänzen - aus eigener
Initiative heraus handelt, ohne sich dem Heilsplan Gottes zu unterstellen. Der Tod
ist hier nicht Spiegel des zukünftigen physischen Loses - Verfall, Verwesung des

Leibes und Auflösung der Identität. Nicht ein Gefühl des Grauens soll evoziert
werden, sondern die Bejahung einer christlich verstandenen Agonie, in welcher der
Gläubige auf die Hilfe der himmlischen Mächte vertraut, sich religiösen Übungen
und Gebeten unterstellt, um nicht der Verzweiflung zu verfallen, sondern die ewige
Seligkeit zu erlangen.115

Die Schlussszene der «Bilder-Ars» kann den Aufmarsch von Fürbittenden am
Bett des Kranken stark reduzieren. Sie verbindet sich dann häufig mit einem andern

Haas (wie Anm. 11), S. 76.

Philippe Ariès: Geschichte des Todes. München/Wien 1980, S. 168-169; vgl. auch die Anfechtungen

des Teufels in der «Bilder Ars». Rudolf (wie Anm. 109), S. 73.
Rudolf (wie Anm. 109), S.69-75.
Das Wechselspiel gegenseitiger Beeinflussungen von Glaubensvorstellung, bildender Kunst und
Theater lässt sich auch hier nachweisen. Das «Spiel vom sterbenden Menschen», 1510 bei Hans
Schobser in München gedruckt und zu Pfingsten auf dem Marienplatz auf einer mittelalterlichen
Simultanbühne aufgeführt, enthält eine Regieanweisung zur Szene des Todes des Gerechten:

«nympt ain engel die seel vom gestorben menschen, das ist ain klains knäblein, verporgen under der
deck ligend, und fiert sy für got», in: Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 47.
Tenenti (wie Anm. 11), S. 40-54.

170



mittelalterlichen Bildtopos, der sogenannten kombinierten Interzession.116 Maria
und Christus treten als Vermittler zwischen dem richtenden Gottvater und der
sündigen Menschheit auf. Maria, die «mater misericordiae», entblösst ihre Brüste und
bittet ihren Sohn, den sie mit ihrer Milch genährt hat, um Gnade für den Sterbenden.

Christus leitet die Bitte weiter zu Gottvater und verstärkt sie, indem er auf
seine Seitenwunde zeigt, also auf seinen Opfertod hinweist, den er für die sündige
Menschheit auf sich genommen hat. Diese Vorstellung entstand im 12. Jahrhundert
im Umkreis des Bernhard von Clairvaux, fand durch Predigten und Erbauungsbücher

wie den «Spiegel des menschlichen Lebens», das «Speculum humanae salva-

tionis», weite Verbreitung. Luther und Zwingli lehnten das Interzessionsbild ab.

Auch den Gegenreformatoren machte die Nacktheit der Brüste zu schaffen,117 so
dass das Motiv der Interzession entweder gemieden wurde oder aber Maria ihre
Hand auf die durch das Kleid verhüllten Brüste legte und den Akzent weg von der
realen Frauenbrust hin zum mitleidigen Herzen verschob, so etwa im 16. Jahrhundert

im Wandgemälde am Beinhaus von Stans (um 1570) und in der verwandten
Allianzscheibe Melchior Müller und Elisabeth Kolin in Wettingen (1590).118

Das Thema des «Todes des Gerechten» oder des «reumütigen Sünders», das sich
schon in der Romanik nachweisen lässt,119 verbindet sich oft mit den Sterbeszenen
bedeutender lokaler Kirchenfürsten oder Äbtissinnen. Sie erinnern in einem gewissen

Sinn an die Porträts auf dem Totenbett, verschieben aber den Akzent von der

Repräsentation zur christlichen Heilserwartung. Die Ars-Moriendi- und Interzes-
sion-Tradition verwebt sich dabei mit einem weiteren Bildtopos, dem Tod Mariens
und dem Tod Josefs, die sich im Barock - auch in der Innerschweiz - grosser
Beliebtheit erfreuten.120 Schon das Spätmittelalter erhob die apokryphen Schilderun-

Susan Marti; Daniela Mondini: «Ich manen dich der brüsten min, Das du dem sünder wellest milte
sin!» Marienbrüste und Marienmilch im Heilsgeschehen, in: Himmel, Hölle, Fegfeuer (wie Anm.
99), S.79-90 (kombinierte Interzession, S. 81-82).
Marti/Mondini (wie Anm. 116), S. 85; das Problem der entblössten Brust Marias scheint auch dem
Mittelalter nicht ganz fremd gewesen zu sein: ein spätgotisches Tafelbild zeigt im linken Bilddrittel einen
Sterbenden im Bett, vor dem ein Mönch kniet. Daneben steht Maria, ähnlich wie eine Nonne bekleidet,

deutet mit der einen Hand auf den Kranken, legt die andere auf ihre bekleidete Brust und schaut

zu Christus am Kreuz hinauf, der auf seine Seitenwunde weist. Johannes Evangelista unter dem Kreuz
und Gottvater über dem Bett runden die Komposition ab. Das Bild scheint aus klösterlichen Kreisen

zu stammen und ist, wie die Spruchbänder belegen, stark christologisch ausgerichtet; vgl. Alfred
Stange: Tabula Artis Bene Moriendi, in: Aachener Kunstblätter, 17/18,1958/59, S. 127-128, Abb. 119.

Regula Odermatt-Bürgi: Pfarrkirche St. Peter und Paul in Stans NW. Bern 1989 (Schweizer
Kunstführer), S. 31-32, Abb.; Bernhard Anderes; Peter Högger: Die Glasgemälde im Kloster Wettingen.
Baden 1988, S. 258-159, Farbtaf. S.l 16; Marti/Mondini (wie Anm. 116), S. 85, Abb. 54; in der
Sakristei der Jesuitenkirche befand sich ehemals ebenfalls eine Darstellung des Todes des Gerechten
mit zahlreichen Inschriftbändern und Teufelsfiguren aus dem 17. Jh., dessen heutiger Standort mir
unbekannt ist; Adolf Reinle, Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd.2: Stadt Luzern. Teil 1, Basel

1953, S. 341.
Z. B. in einer Lunette des Klosters Allerheiligen in Schaffhausen, 12. Jh., in: Himmel, Hölle,
Fegfeuer (wie Anm. 99), S. 390-391.
Lei, Bd. 4, Sp. 334-338 (Tod Mariens); Bd.7,1974, Sp. 219-221, Abb. 5 (Joseph von Nazareth).

171



gen von Marias Tod zum Sinnbild des christlichen Sterbens.121 Dass bei Maria, die

ja nach katholischer Lehre mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen wurde,
also durch die Gnade Gottes den Tod schon vor dem Jüngsten Tag überwunden hat,
die Personifizierung des Todes fehlt, überrascht nicht. Bei Josef, andern Heiligen,
bei den Gerechten und den reumütigen Sündern hebt die Bildaussage die Seligkeit
ihrer Sterbestunde hervor, die Befreiung aus diesem Jammertal, die Ruhe und die
Gewissheit, in die ewige Glückseligkeit einzugehen. Die Kunst der Gegenreformation

nutzte die Thematik zur Intensivierung der seelsorgerischen Aspekte: Gott
belohnt all jene mit einer seligen Sterbestunde, die ihr Leben in Demut gelebt und ihre
Hinwendung zum Jenseits bereits im Diesseits durch Gebete und gute Werke
bewiesen haben. In der Innerschweiz ist der Tod Mariens oder Josefs auf Altar- und
Tafelbildern in Beinhäusern122, auf Bruderschaftszetteln123, auf Öl- und anderen
Drucken bis in die Mitte unseres Jahrhunderts hinein anzutreffen.

Die Darstellung des Knochenmannes, der letztlich nicht als Werkzeug Gottes,
sondern als selbstherrlicher Beender des Lebens auftritt und sich nur mit Vorbehalten

mit der zuversichtlichen christlichen Heilsgewissheit vereinbaren lässt, fehlt
in den mittelalterlichen «ars moriendi» und lange auch in den Sterbeszenen der
Gerechten. Nicht ihm steht die Hauptrolle im religiösen Drama der Sterbestunde

zu, der Kampf spielt sich vielmehr zwischen Vertretern des Himmels und
der Hölle ab.124 Auch in der Innerschweiz verzichten zahlreiche Bilder des heilsamen

Sterbens auf die Präsenz der Todesgestalt. Ich werde sie daher an dieser Stelle
nicht näher beschreiben, aber doch einige bedeutende Beispiele aufzählen, so das

Fresko am Beinhaus von Stans um 1570, das Glasgemälde von Wettingen von 1590,
das Bild des Sterbens einer unbekannten Äbtissin des Benediktinerinnenklosters
Sarnen um 1647, das Hochaltargemälde von Luthern mit dem Tod des Abtes
Augustin Müller von 1768, ein Bild im Kloster Seedorf.125 Erst später, vor allem
im 18. Jahrhundert mit seiner Vorliebe nicht nur für elegisch Vergängliches,
sondern auch für Sterbeszenen, erobert sich die Gestalt des Todes einen mehr oder

Schreiner (wie Anm. 107), S. 261-313; Martin Illi: Begräbnis, Verdammung und Erlösung. Das

Fegfeuer im Spiegel von Bestattungsriten, in: Himmel, Hölle, Fegfeuer (wie Anm. 99), S. 59-69, hier
S. 64.

Z. B. im Beinhaus von Menzingen auf zwei Tafelbildern von Carl Josef Speck, 1779.
Z. B. der Josefsbruderschaft von Unterschächen, Zentralbibliothek Luzern, Schachtel «Religiöses,
Bruderschaften».
Auch ein mittelalterlicher Holzschnitt, der den Weltenrichter über zwei Sterbeszenen zeigt,
unterstreicht die Tendenz, beim Tod des Gerechten die Figur des Todes als letztlich profane Macht zu
vermeiden, sie aber beim Tod des Sünders, für den die christliche Heilserwartung ausgespielt hat,
zuzulassen. Unter der Rechten Christi stehen die theologischen Tugenden Glaube, Hoffnung und
Liebe dem Sterbenden bei, oben hält die Danksagung einen Siegeskranz bereit, während beim
sterbenden Sünder der Tod drohend das Stundenglas vorweist, der Teufel nach dem Arm des Kranken
greift und die Frau Welt sich abwendet. Vgl. Lei, Bd.4, Sp. 332 (Tod des Gerechten); Chew (wie
Anm. 23), Abb. 69.

Odermatt-Bürgi (wie Anm. 118), S. 31-32, Abb.; Anderes/Högger (wie Anm. 118) Farbtaf. S. 116;

Marti/Mondini (wie Anm. 116), S. 85, Abb. 54; Horat (wie Anm. 80), S. 166, Abb. 31; Adolf Reinle:
Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bd.V:, Basel 1959, S. 132, Abb. 125; Seedorf, freundliche

Mitteilung von Dr. Heimi Gasser.

172



weniger dominanten Platz in der Graphik126 und auf Gemälden. Er ersticht -
unübersehbar und grausam - den Kranken auf dem Altargemälde von Unterschächen
oder mischt sich auf dem Wechselbild des Hochaltares von Hitzkirch mit gezücktem

Pfeil, aber eher unauffällig, unter Heilige und Menschen, die das Sterbebett
umstehen.

Das Sterbebild von Unterschächen127

Die überraschend reiche und vielschichtige, von der Theologie der Jesuiten
geprägte und das barocke «Docere et Delere» aufs Schönste illustrierende Ikonographie

des Beinhauses von Unterschächen, geweiht 1701, möchte ich als Gesamtheit

publizieren. Der Auftraggeber Karl Josef Arnold, der nach der Abkurung von
Spiringen als erster Pfarrer 1684-1716 im kleinen Bergdorf am Klausenpass wirkte,
absolvierte 1671-1681 das ganze theologische Studium am Jesuitenkollegium Luzern.
Die Annalen vermerken ihn als mittelmässigen, aber fleissigen Schüler.128 Er wollte
wohl hier in dieser kleinen Kapelle seine Belesenheit, überhaupt die Früchte seines

langen Studiums dokumentieren. Durch seine Mutter, eine gebürtige von Beroldingen,

hatte er Beziehungen zu den führenden Geschlechtern Uris, die als Stifter des

Altars und der Glasgemälde auftraten.
Die Ausschmückung des Chores umfasst die Vier letzten Dinge. Der Altar ist

Maria, der Mutter der Sterbenden, der Zuflucht der Sünder, geweiht.129 Das Altarbild

(Abb. 11), das laut Inschrift von Franz Florian Schmid von Bellichen, des

Raths, und seiner Frau Helena Katharina von Roll gestiftet wurde, vertritt gross
und eindrücklich die erste Stufe der Vier letzten Dinge, den Tod.130 Es steht ganz in
der Tradition der Schlussszene der mittelalterlichen «Bilder-Ars», auch wenn sich
die Zahl der himmlischen Mächte auf wenige reduziert. Ja selbst Gottvater als Lenker

des Heilsgeschehens fehlt. Die Betonung liegt auf Christus, dem Richter, auf
Maria, der Fürbitterin und - ganz im Sinne der Gegenreformation - auf der Macht
der katholischen Kirche, der alleinigen Garantin für die ewige Seligkeit, und auf
ihren Sakramenten. Der Sterbende liegt im Bett, Kerze und Rosenkranz in den
gefalteten Händen, den brechenden Blick auf Christus gerichtet. Der grimmige Tod,
ein Skelett, sticht mit einem gewaltigen Pfeil zu, während ein Teufel am Kopfende
des Bettes lauert, seine Klauen auf die Schultern des Kranken legt und die letzten
Einflüsterungen als giftigen Strahl zu dessen Ohr spukt. Doch es scheint, dass diese

Anstrengungen umsonst waren, enttäuscht und gierig schaut der Dämon der nackten

Seele nach, die mit betend vorgestreckten Armen gleichsam einen Kopfsprung
hinauf zu Christus macht, der hier mit dem Kreuz im Arm als der «secundus ad-

126 Die letzte Reise (wie Anm. 89), S. 47-50.
127 Carl Franz Müller: Unterschächen. Geschichte einer Urner Berggemeinde. Altdorf 1958, S. 71-74,

93-96.
128 Freundliche Mitteilung von Staatsarchivar Dr. Fritz Glauser, Luzern.
129 Inschrift auf dem Gebälk «Agonizantiü Mater Maria Refugiü Peccatorum», auf der Predellazone

«Azxilium nostrum castissima Virgo Maria. Cum matre hac cupio quilibet esse mori».
130 Wappen und Stifterinschrift auf dem Altarbild, rechts unten auf dem Säulensockel.

173



ventus» auftritt, als der Menschensohn zum Gericht erscheint.131 Dieses Glück der

guten Sterbestunde hat der Mensch Maria, der mächtigsten Fürbitterin, zu verdanken:

über dem Haupt des Verscheidenden lesen wir seine letzte Bitte «Den Weg
bereit in das Himlisch Vatterland/ Maria zu Jesus meinem Heiland/ Psal.90 Hmm.»
Natürlich erwähnt kein Psalm Maria. Psalm 90 (89) berichtet von der Ewigkeit
Gottes, der Vergänglichkeit der Menschen und vom Gericht: «Auch wir vergehen
ob deines Zornes, durch deinen Grimm sind wir erschüttert. Du stellst unsere Sünden

dir vor Augen, unsere geheimen Fehler ins Licht deines Antlitzes.»132 Im
Zusammenhang mit der ganzen Bildikonographie und der Inschrift am obern Rand
«Der da hofft in mich, will erhalten ich» kommt auch Psalm 91 (90) in Betracht:
«Meine Zuflucht und meine Burg ist mein Gott, auf den ich vertraue... Du brauchst
nicht zu bangen vor dem Schrecken der Nacht, vor dem Pfeil, der am Tag schwirrt,
vor der Pest, die im Dunkel schleicht, denn deine Zuversicht ist der Herr, den
Höchsten hast du zu deiner Zuflucht,... weil er mir anhängt, will ich ihn retten, ihn
beschützen, da er meinen Namen kennt. Ruft er mich an, so erhöre ich ihn, ich bin
bei ihm in der Drangsal .»133 Maria kniet auf den Wolken. Mit der einen Hand
weist sie auf den Sterbenden, mit der andern hält sie ihrem Sohn ein entrolltes
Schreiben entgegen, das durch die päpstlichen Insignien an Bedeutung gewinnt und
den Machtanspruch der Kirche betont, durch die Absolution des Beichtsakramentes

die Sünden nachzulassen und durch den Ablass die Sündenstrafen zu tilgen:

Decrevisti
fili: Qudcuq. solveris

super Terra solutu erit
se in coelis mat 16 at
Inocentius 8 & Pius 5 (s) dat
Indulgentia Plenaria

Agonizanti cu poenitetia
suspiranti Jesu Maria,

ergo etc.134

In Unterschächen wird also - im Gegensatz etwa zum Wandgemälde am Beinhaus

von Stans - auf das Bild des Priesters mit der Wegzehrung, die der Stärkung
des Kranken und der Vergebung der Sünden zu dienen hat, zugunsten des Wortes
aus dem Matthäus-Evangelium verzichtet «was du auf Erden lösen wirst, wird auch
im Himmel gelöst sein»,135 vermutlich um die Funktion der Kirche als Stellvertreterin

Christi auf Erden klar hervorzuheben. Der vollständige Sterbeablass, «indul-

131 «Dann wird das Zeichen des Menschensohnes am Himmel erscheinen...und sie werden den
Menschensohn kommen sehen auf den Wolken des Himmels mit grosser Macht und Herrlichkeit»,
Matt. 24,30.

132 Psalm 90 (89), 7-8.
133 Psalm 91 (90), 2; 5-6,14-15.
134 »Du hast verordnet, Sohn, was du auf Erden lösen wirst, wird auch im Himmel gelöst sein, Matt.

16. Papst Innozenz VIII. und Pius V gaben einen vollkommenen Ablass mit Strafnachlass, falls der
Name Jesu und Maria auch nur gehaucht werden kann».

135 Matt 16,19.

174



f^po^/'î

- ft..

;:4
44?

-

|£)Imm(£

444

ft
te

Unterschächen, Beinhaus. Altarbild mit Sterbeszene. Datiert 1701.

gentia plenaria», der Nachlass der Sündenstrafen, lässt sich schon im 11. Jahrhundert

belegen, im 13. Jahrhundert gilt er immer noch als seltenes Privileg und wird
im Spätmittelalter, der Zeit des sozialen und wirtschaftlichen Umbruchs, häufiger,
um, wie das Fegfeuer, den zunehmend merkantilistisch gefärbten Jenseitsvorstellungen

Rechnung zu tragen und den Reichen den Zugang zum Himmel zu erleichtern.136

Er wird einem Sterbenden gewährt, wenn er den Namen Jesu mit dem

Mund, oder, wenn das nicht mehr möglich ist, mit dem Herzen anruft und die Leiden

des Todeskampfes willig zur Sühne seiner Sünden auf sich nimmt. Er verbindet
sich mit Glaubensvorstellungen, denen wir schon in der «ars moriendi» begegnet
sind. Die Bulle «Pia Mater» Benedikts XIV (1740-1758) erhob diese langjährige
Praxis zur offiziellen Lehre.137

136 Jacques Le Goff: Die Geburt des Fegfeuers. Stuttgart 1984.
137 LThK Bd.4, Sp. 663-664; Himmel, Hölle, Fegfeuer (wie Anm. 99), S. 234-235.

175



Das Sterbebild von Hitzkirch138

Üblicherweise sieht der Besucher der Pfarrkirche Hitzkirch auf dem Hochaltar
ein Bild aus dem beginnenden 19. Jahrhundert, das eine Kreuzigung zeigt. Nur an
bestimmten Tagen des Kirchenjahres, in der Fastenzeit oder an Allerheiligen, wird
das monumentale Gemälde gedreht. Die Rückseite, ein recht qualitätvolles Werk
aus der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, stellt eine Sterbeszene dar (Abb. 12).
Dass das Thema an so prominenter Stelle erscheint, ist eher eine Ausnahme, zu nennen

wäre noch das ungefähr gleichzeitige Hochaltarbild von Luthern, das dem
seligen Ableben des St. Urbaner Abtes Augustin Müller gewidmet ist, jedoch ohne
den personifizierten Tod einzubeziehen.

Hier in Hitzkirch wird mit Pathos und einem erheblichen Aufwand an
Assistenzfiguren das Sterben eines unbekannten, reumütigen Sünders inszeniert. Von
der Bildmitte diagonal nach rechts oben steht wuchtig das mit Rocaillen verzierte
Paradebett. Die Lichtregie betont die Gestalt des Geistlichen im Habit eines

Deutschordenspriesters. Sein Gesicht zeichnet sich durch ausgeprägte Porträtzüge aus, so
dass Reinle ihn als Pfarrer Johann Bernhard Schmid identifizieren konnte.139
Vermutlich war Schmid der Auftraggeber des Bildes. Er neigt sich zum Kranken,
drückt ihm die Sterbekerze in die Hand und weist mit einem Kruzifix - genau in
der Bildmitte als Zeichen dafür, dass Christus durch seinen Opfertod den sündigen
Menschen den Himmel wieder geöffnet hat - mit einer dramatischen Geste hinauf
zur Waage, die der herbeifliegende Erzengel Michael hält, und weiter hinauf zu
Christus, dem Richter. Dieser thront - wie üblich in Darstellungen des Partikulargerichts

- in der ikonographischen Formel des Weltenrichters auf dem Regenbogen,
die segnende Rechte erhoben, die Linke mit dem Flammenschwert verdammend
gesenkt. Engel tragen das Kreuz, das Zeichen des Menschensohnes. Die Angehörigen
stehen, von heftigen Gefühlen übermannt, links vom Bett in einer Zone, die eher im
Dunkeln liegt. Hier zeigt sich, dass die Realität des Abschiednehmens, aber auch
das Verhalten der Kirche in dieser schweren Stunde sich seit dem Mittelalter kaum
geändert haben: der Sterbende soll in sich gehen, seine Sünden bereuen und sich

ganz auf das Jenseits konzentrieren; er darf sich durch nichts ablenken lassen, nicht
durch sein Hab und Gut, nicht durch die Sorge um seine Familie. Es existieren Ars-
moriendi-Darstellungen, wo ein Engel die Angehörigen durch ein Tuch abdeckt,
und auch hier in Hitzkirch hat man den Eindruck, dass die Ehefrau, die niedergesunken

ist, den Kopf zwar verzweifelt zum Sterbenden hindreht, mit dem Körper
aber dem Kind an ihrer Brust den Blick auf das Todesdrama verwehrt. Zwei dunkle
Gestalten, die mit dem Rücken zum Bett stehen, schirmen den Schwerkranken und
den effektvoll beleuchteten Tod zusätzlich ab. Die eine, männliche, erhebt den Arm,
die andere, jüngere spreizt in eindrucksvoller Geste die Finger der abwehrend
ausgestreckten Hand. Eine weibliche Figur, vermutlich ein Engel oder eine Heilige,
blickt ruhig und liebevoll auf die Ehefrau und drückt die Hoffnung aus, dass auch
für die Hinterbliebenen gesorgt sein wird.

138 Adolf Reinle: Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. VI: Basel 1962, S. 104, Abb. 90.
139 Johann Bernhard Schmid amtete in Hitzkirch als Kaplan 1767-1773, als Leutpriester 1773-1808.

176



M \
k '/;.3SC

ä-.-..äcC^'
^':'-
-<* A 81 -iv«-

f \~

;;— M,.

~;'-"'
-«."1

;44
¦

Xyt
K:
» '-N.

i\ V-

y
4.

.,:

-_ 4

.-<!¦_

/lié. /2;
Hitzkirch, Pfarrkirche St. Pankrazius: Wechselbad des Hochaltars. Zweite Hälfte 18. Jahrhundert.

177



Der Tod, dessen Schädeldecke und Leichentuch ins Licht getaucht sind, während
sein dem Sterbenden zugewandtes Gesicht mit den leeren Augenhöhlen im Dunkeln

bleibt, hat sein Knochenbein bereits auf die Bettstatt gestellt. Mit angewinkeltem

Arm zückt er den Todespfeil. Die dadurch gebildete Zickzacklinie wirkt wie
ein Blitz.

Das kompositorische Gegenstück zur Ehefrau bildet auf der rechten Bettseite
der Teufel, ein Dämon in menschlicher Gestalt. In der Hand hält er demonstrativ
ein langes, unheilverkündendes Sündenregister, und doch ist er und die züngelnde
Schlange geschlagen. Er wendet sich ab, den Blick entsetzt auf das erhobene Kruzifix

in der Hand des Priesters gerichtet, den Kopf mit dem Arm abschirmend, als ob

vom Kreuz der Bannstrahl «weiche von mir, Satan» ausgehen würde. Die als nacktes

Kind dargestellte Seele des Verstorbenen schwebt mit gefalteten Händen hinauf
zur Waage des Gerichts. Maria, die mächtigste Fürbitterin der Menschen, kniet auf
den Wolken, hinter ihr zwei weibliche Heilige, die eine in prachtvollem Gewand
mit einem Herzen als Attribut.140 Gegenüber der Maria bittet demütig der Heilige
Josef, die Lilien der Reinheit in den Händen, um Gnade für den Sünder.

Das Sterbebild von Bauen

In den Umkreis Vier letzte Dinge und der «ars moriendi» gehört auch ein Tafelbild,

das im Chor der Kirche von Bauen - versteckt hinter dem Chorbogen - über
der Türe zur Sakristei hängt und ebenfalls aus dem 18. Jahrhundert stammt (Abb.
13). Im Vergleich zu den mittelalterlichen Ars-moriendi-Illustrationen zu
Hitzkirch, wo eine ganze himmlische Heerschar dem Sterbenden zu Hilfe eilen, oder
zu Unterschächen, wo Maria und die katholische Kirche mit dem Beichtsakrament

und dem Sterbeablass den Weg zum Himmel öffnen, hat sich die Zahl der
Helfer reduziert.141 Das düstere Geschehen ist in eine diesseitige und eine jenseitige

Welt unterteilt. Im Vordergrund, in einem von der Bildmitte diagonal nach
links leicht ansteigenden Bett, liegt ein nackter Sterbender. In den Händen hält er
ein Kreuz und eine Kerze, aber er hat sich, obwohl der Tod im Begriff ist
einzutreten, noch nicht ganz von dieser Erde gelöst. Er wendet den Kopf gegen den
Betrachter, gegen das Nachttischchen mit der Medizinflasche und dem Mörser, die

zum Inventar des Krankenzimmers gehören und Heilung versprechen. Sein
Gesichtsausdruck ist nicht trotzig, auflehnend, vielmehr müde. Der Engel, der hinter

ihm steht, fasst ihn denn auch nicht energisch, sondern liebevoll behutsam am

140 Es handelt sich möglicherweise um Margareta Alacoque, gest. 1690, die Förderin der Herz Jesu-

Verehrung; Lei, Bd. 7, Sp. 505; nach 1700, vor allem auf Betreiben des Rooter Pfarrers Johann
Christoph Bissling, erlebte die Herz-Jesu-Verehrung in der Innerschweiz eine erste Blüte (Gründungen
von Herz-Jesu-Bruderschaften, Altarbilder, etc.), vgl. Georg Carlen. Der Zuger Barockmaler
Johann Brandenberg, 1661-1729. Zug, 1977, S. 139f.

141 Es scheint, dass im 17. und 18. Jahrhundert unter dem Einfluss der Jesuiten die «fidèles amici», die ge¬

treuen Menschen, die dem Sterbenden beistanden, immer mehr an Bedeutung verloren. Schreiner (wie
Anm. 107), S. 301-302. Auch Ariès beschreibt den Weg vom «öffentlichen» Tod, an dem die gesamte
Gemeinschaft teilnahm, zum «privaten» Tod bis hin zum einsamen Tod. Ariès (wie Anm. 112).

178



'44.'-4

Y":k

s

Abb. 13:

Bauen, Pfarrkirche St. Idda. Sterbebild über der Türe zur Sakristei. Zweite Hälfte 18. Jahrhundert.

179



Kinn, als wollte er den Kopf des Kranken sachte in jene Richtung drehen, in die
seine andere Hand zeigt. Dort ist die Wand wie ein grosses, rechteckiges Fenster

geöffnet. Der Tod zieht mit einer dramatischen Bewegung den schweren Vorhang
zur Seite, er ist es, der an der Schwelle zum Jenseits steht, er ist es, der die
Einsicht in die andere Welt, das Eingehen in die Ewigkeit erst ermöglicht. Er wendet
seinen Schädel dorthin, wo auch der Finger des Engels hinweist, lenkt den Blick
weiter zu Christus, dem Richter, der als Menschensohn mit dem Kreuz auf den
Wolken thront und in der Hand das Flammenschwert hält. Kaum sichtbar wölbt
sich ein Regenbogen am verdunkelten Himmel. Die Ikonographie des Weltgerichts

bestimmt also auch hier die Ausgestaltung des Einzelgerichts unmittelbar
nach dem Tod.

Zu seiner Rechten erscheint das Himmlische Jerusalem, hell zwar, aber entrückt,
eher wie eine ferne Verheissung, als wie eine greifbare Realität. Die Stadt wirkt
zudem fast abweisend mit ihrer geschlossenen Mauerfront, obwohl die Tore als

vorspringende Risalite mit Kolossalpilastern architektonische Akzente setzen.
Zur Linken Christi aber ist die Hölle dargestellt, nicht wie der Himmel als gebaute

Architektur, Symbol der Ordnung und der Harmonie, sondern als wilde Natur, als

Chaos. An der Flanke eines dunklen Hügels öffnet sich glühend rot der Eingang zur
Unterwelt. Ein Teufel stosst mit einer Gabel einen nackten Menschen in diesen

Schlund. Üblicherweise konzentriert sich in der Innerschweiz die Höllenikonographie
auf die Darstellung des Höllenrachens, des Flammenmeers in vergittertem

Innenraum, auf Verdammte, die gefesselt oder von Schlangen umwunden sind, oder auf
die Figur des Teufels. Hier in Bauen kommt jedoch ein alter, im Volksglauben
verwurzelter Traditionsstrang zum Ausdruck. Der Strafort wird, wie in den jüdischen
und antiken Jenseitsvorstellungen, ins Innere der Erde verlegt.142 Vulkane, die Feuer

ausspeien, markieren den Eingang zur Hölle oder zum Fegfeuer.143

Das Bild der Vier letzten Dinge von Bauen drückt im Gegensatz zu den
mittelalterlichen Ars-moriendi-Darstellungen ähnlichen Inhaltes kaum eine klare,
zuversichtliche Heilsgewissheit aus. Der Engel am Kopfende des Bettes stellt die einzige

Hoffnung auf Hilfe dar, alle andern fürbittenden Assistenzfiguren fehlen. Noch hat
sich der Sterbende nicht vom Diesseits gelöst, noch schwebt keine kleine, nackte
Seele mit gefalteten Händen hinauf zu Christus, der auch keine Siegespalme,
sondern nur das Flammenschwert trägt. Und der Himmel ist weit weg, eine Stadt mit
geschlossenen Toren. Es lauert zwar auch kein Dämon auf die ausfahrende Seele,

aber belebt ist nur der Eingang zum Höllenschlund, in den der Teufel einen
Verdammten treibt.

142 Le Goff (wie Anm. 136), S. 33-34, 36-44.
143 LdM, Sp. 330; Auch die Einführung des Allerseelentages (2. November) durch Abt Odilo von

Cluny (gest. 1049) geht auf einen Bericht über die Klagen der büssenden Seelen in einem Vulkan in
Sizilien zurück, denen durch Gebete und Almosen geholfen werden kann. Bereits die erste Vita,
kurz nach dem Tod Odilos vom Mönch Jostuald verfasst, enthält diese Erzählung, die dann von
Petrus Damiani in seiner wenige Jahre später geschriebenen «Vita Odilonis» aufgenommen wurde und
im 13. Jahrhundert durch die «Legenda aurea» des Jakobus de Voragine weite Verbreitung fand. Le
Goff (wie Anm. 136), S. 153-155; Philippe Maria Halm: Altbayrische Totentänze, in: Münchener
Jahrbuch der bildenden Kunst, 4,1909, S. 143-159, hier S. 157.

180



EINZELDARSTELLUNGEN DES TODES

Neben dem Totentanz, neben der dramatischen oder auch elegisch kontemplativen

Begegnung des Menschen mit seiner Endlichkeit, existieren auch Einzeldarstellungen

des personifizierten Todes, der sich nicht an ein gemaltes menschliches

Gegenüber wendet, sondern direkt an den Betrachter. Ihm - uns also - hält er un-
missverständlich den Spiegel der Vergänglichkeit vor. Wie die Könige in der
mittelalterlichen Legende der drei Lebenden und der drei Toten soll der Gläubige nach
der Überwindung des ersten Schocks anfangen, über die Tatsache zu meditieren,
dass auch er der Verwesung verfallen ist und seine Individualität, seinen
gesellschaftlichen Rang, Reichtum und Ehre verlieren wird. Die Inschriften stehen denn
auch oft in der Tradition der Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten.
Diese allgemeingültige, an sich noch nicht religiöse Erfahrung verbindet meistens
mit der Beschwörung der Vier letzten Dinge, der Mahnung zum heilsamen Leben
und der Aufforderung zum Gebet für die Armenseelen.

Dem frühesten Beispiel einer Einzeldarstellung des Todes innerhalb eines grossen,

heilsgeschichtlichen Programmes sind wir in Sempach-Kirchbühl begegnet. In
diesen der verfeinerten Hochgotik angehörenden Wandmalereien tritt er in
ungewohnter Gestalt als bekleideter Mensch auf, der in ruhiger, weitausholender

Bewegung seine Sense schwingt.144

Der Tod an der Beinhausdecke von St. Michael in ZugU5

Das Beinhaus von St. Michael in Zug wurde 1513 erbaut. Die Kapellenseite
gegen den Friedhof hin öffnet sich in zwei grossen Arkaden. Ihnen gegenüber standen

an der südlichen, fensterlosen Längsseite die Totenkratten, die sich auch über
die Giebelseite hinzogen. Die spätgotische, von Hans Winkler signierte und 1516

datierte Holzdecke schmücken ornamentale Flachschnitzereien mit lateinischen
und deutschen Inschriften und figürlichen Medaillons. Sie beziehen sich auf den

Heiligen Geist, auf Maria und die hl. Anna, die Patronin des Beinhauses. Was uns
hier interessiert, sind die Spruchbänder, die sich unmittelbar über den ehemals

aufgeschichteten Gebeinen hinzogen und das gewaltige Mahnmal menschlicher
Vergänglichkeit mit Worten begleiteten und ins Heilsgeschehen einordneten.

Die Giebelseite ist der Allgewalt des Todes gewidmet. In einem Halbmedaillon
steht zwischen blühenden, rankenden Blumen merkwürdig klein, aber breitbeinig
der Tod und markiert unübersehbar seine Präsenz mitten im Leben (Abb. 14). In
der Hand hält er das Stundenglas. Schlangen und Würmer umwinden ihn, doch ist
er nicht eigentlich als Skelett oder als verwesender Kadaver gekennzeichnet. Der
Oberkörper, der durch Rippen strukturiert sein musste, erweist sich als gleichmäs-

144 Vgl. S. 133 ff.
145 Birchler (wie Anm. 54), S.120-122.

181



sige helle Fläche, von der steif die Gliedmassen ausgehen. Der Text ist - wie in den
Totentänzen - ein Dialog zwischen dem Menschen, der seine Vergänglichkeit
beklagt, und dem Tod, der zur Besserung mahnt (im Original fortlaufend):

O todt wie starch ist dein gewalt
syd du hin nimst iung vnd alt.
O Mensch du solt bessern dich
ker dich zuo got vnd sich an mich.

Im Medaillon der zweit hintersten Querborte symbolisiert der geharnischte
Michael mit Schwert und Waage das Gericht:

O heiiger ertzengel sant michel ein fürst des paradis. Bit gott für vns mitt flis.

Die südliche Langhausseite steht im Zeichen der «communio sanctorum», der

gegenseitigen Verantwortung der Lebenden und der Toten. Die Inschrift an der
Decke ruft zur Hilfe für die Armenseelen auf, und zwar in Worten, die uns im 17.

und 18. Jahrhundert ganz ähnlich auch in den Beinhäusern von Schwarzenbach,
Buchrain und Unterschächen begegnen (im Original fortlaufend):146

Der win-kouff ist getrunken schon
wir mögen nit dem kouff ab ston
Getencken liebe kindt
all üwer guoten fründt
die kürtzlich sin gestorben
vn villicht noch nitt hand erworben
gotes gnad vn barhmhertzigkajt
darum sy gros pin vn leyt
stett müessent dulden
vn dz sy die gottes hulden
selber nit erwerbe mögen
dz los dich mensch bewegen
kum inen zuo trost
das sy dester er werden erloest

us irem grossen ellendt
vnd gefvertt an dz endt
do fröd ist on leyt
als vns die gschrift seidt
die inen vn vns gott wöll geben
nach diser zitt in dem ewigen leben

an dom 1516.

Vgl. S. 183 (Schwarzenbach), S. 187 (Buchrain); in Unterschächen steht über der Fegfeuerdarstellung:

«Erbarmet euch mein, ihr meine fründt/ Die ihr mein old der glut Ehrben sind».

182



m
m

M

W

Abb. 14:

Zug, St. Michael, Beinhaus.
1er, 1516.

Tod mit Stundenglas. Ausschnitt aus der Holzdecke. Signiert Hans Wink-

Ein nur noch fragmentarisch erhaltenes Wandgemälde, das ebenfalls aus der
ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts stammt und, gegen den Chor hin gerückt,
wohl den Bereich mit den Totenkratten abschloss, vergegenwärtigt den
anderen Aspekt der Solidarität zwischen der «streitenden» und der «leidenden»
Kirche: Armenseelen greifen zu den Waffen, um ihrem Wohltäter in der Not
beizustehen147.

Der Tod, der dem Betrachter den Spiegel der Vergänglichkeit entgegenhält, lässt
sich auch in der barocken Kunst der Innerschweiz verschiedentlich nachweisen.

Zwei grössere Bildzyklen seien herausgegriffen.

Die Toten von Schwarzenbach1^

Südlich der Pfarrkirche steht ein spätgotisches Beinhaus, ein kleiner, kubischer
Bau mit Pyramidendach und grosser, rundbogiger Eingangsöffnung. Jahrelange

Verwahrlosung und Feuchtigkeit liessen die Wandmalereien in einen ruinösen
Zustand verfallen, und dennoch bedeutet die Renovation von 1978 nicht einfach Ret-

Paul Styger: Die Sage von dankbaren Toten im Beinhaus St. Michael, in: Zuger Neujahrsblatt, 1931,
S. 35-42.1960 wurde das nur noch fragmentarisch erhaltene Wandgemälde übermalt und 1984 wieder

freigelegt. Freundliche Mitteilung von Dr. Josef Grünenfelder. Sehr eng verwandt mit der
Darstellung im Beinhaus von St. Michael Zug ist jene am Beinhaus von Baar, die aber durch Renovationen

stark beeinrträchtigt ist. Linus Birchler: Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug, Bd.l. Basel,

1934, S. 72-76. Ich möchte das Thema der «dankbaren Toten» in der Innerschweizer Kunst einmal
als Ganzes publizieren.
Adolf Reinle, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bd. IV Basel 1956, S. 366.

183



tung vor dem sichern Untergang, sondern auch in einem gewissen Sinn Zerstörung.
Erhalten geblieben ist zwar die Rötelzeichnung eines Kriegers, ein Wappen149 und
Pilgerzeichen. Entfernt - oder mindestens nicht mehr sichtbar - sind heute die Reste

einer ersten farbigen und einer zweiten Fassung in Grisailletechnik. Sie zeigten
Fragmente von stilisierteren und im Vergleich zur letzten Fassung weniger souverän
gestalteten Toten und Schädeln mit gekreuzten Knochen. Schwerer fällt ins
Gewicht, dass bei der Konzentration auf die letzte dritte Fassung die zwar nur
fragmentarisch erhaltenen, aber Subtilität und Qualität verratenden Reste schematisiert
und vergröbert wurden, so dass der von Reinle gezogene Vergleich mit dem Totentanz

von Hasle nicht mehr nachvollziehbar ist.150

Die heute sichtbaren Wandmalereien in Grisailletechnik stammen wohl aus der
Zeit des Kirchenbaues um 1680 (Abb. 15). Sie präsentieren in den Gewölbezwickeln
und an der Altarwand Tote mit den üblichen Attributen. Die Aufnahmen vor der
Renovation von 1978 zeigen, dass ihre Rippen seit jeher recht schematisch, die
Wirbelsäule klötzchenartig, die Gelenke wie Ringe gestaltet waren. Die Köpfe jedoch
wirkten zierlich und auffallend ausdruckstark: spärliche Haare umrandeten den

herzförmigen Schädel, der unten in ein eckiges Kinn mit schütteren Bartstoppeln
auslief. Die Wangen schienen eingefallen, Wimpern verstärkten zum Teil den Blick
aus den grossen Augen. Vor allem die eigenwillige und feingeschwungene Linie

quer über die Stirn, eher Schädelnaht als Braue, erhöhte die Expressivität. Gerade
dieses, den Gesamteindruck prägende Element von Augen und Linien hat die
Renovation stark vergröbert und auf ein flaches, fast ornamentales Zeichensystem
reduziert.

Längs den Seitenwänden standen wohl ursprünglich die Totenkratten oder
Schädelbehältnisse, die bis hinauf zum Ansatz der Gewölbezwickel reichten. Die Malerei

der rechten Seitenwand ist bis auf ein Fragment zerstört: oben im Scheitel steht

«IHS», darüber rundet sich ein Band mit der Inschrift «Erbarmet Euch Doch...».
Möglicherweise war darunter das Fegfeuer dargestellt oder durch Texte vergegenwärtigt,

erinnern doch diese Worte an die Aufforderung in den Beinhäusern von
Buchrain, St. Michael in Zug und Unterschächen, den Armenseelen durch Gebete,
Messen, Almosen und gute Werke beizustehen.151 Auf der gegenüberliegenden Seite

verkünden die spärlichen Überbleibsel einer gerahmten Inschrift die Rolle des Todes

als Gleichmacher und den Grundgedanken aus der Begegnung der drei Lebenden

mit den drei Toten.152

Die beiden ganzfigurigen Gerippe an der Chorwand, die wohl ursprünglich den
Altar oder Gebeine flankierten, stehen auf einer gerundeten Kuppe und halten - fast

149 Die Rötelzeichnungen sind über der zweiten Fassung in Grissailletechnik, aber unter der dritten,
renovierten Fassung angebracht.

150 Vgl. Fotomaterial im Amt für Denkmalpflege in Luzern, u.a. Aufnahmen um 1945, Neg. Nr. B

3370-B 3373; meine Aufnahmen um 1972.
151 Vgl. S. 181 (Zug), S. 187 (Buchrain).
152 Entziffern konnte ich folgende Teile «O Mentsch betracht aus ...dein/ was dis gebein für volg

sey gsein/ Ohn zweifei warens arm und reich/J...ss ein anderen gleich/ (un?)scheid hie gar nit ist./
wir waren all was du jetzt bis/...stard auch Jung und alt./ (h?)aben wir ein gestalt/ auch muessen
allso werden/...zu dir/...gl auss hertzen grund/ ...stund».

184



'¦'

z^m "^fe
W**s

¦s-
'->•¦

%fc¦*&• J-

m ri
tra

44ft.-

ïid C-v

B5ir

talli
pp

k

*

Abb. 15:

Schwarzenbach, Beinhaus. Todesdarstellungen. Wandmalerei. Um 1680.

185



möchte man sagen «verschämt» - ein Leichen- oder Bahrtuch vor sich aufgespannt,
das auf den Photographien von 1945 noch Inschriften enthielt. Nur Füsse, Hände
und der Kopf sind sichtbar.

Daneben, im untern Teil der Gewölbezwickel, scheinen zwei ganzfigurige Skelette

wie Herolde ihre Botschaft aus einer Schriftrolle vorzulesen oder dem Publikum

vorzuzeigen. Das eine hält in der Hand die Sense.153 Das Fragment seines Spruches

Frag den Todten
der Bahr

...un längst

...storben war
Er sagt es soll...
denn alle Mentschen
sterben Muessen

deckt sich mit einem Hinweis von Estermann, der am Ende des letzten Jahrhunderts

im Beinhaus von Hochdorf stark beschädigte Fresken gesehen haben will, die
den Sensemann und den Aufruf:

Frag den Todten an der Bahr
Der unlängst gestorben war -

und die Antwort:

Es soll noch keinen verdriessen
Alle Menschen sterben muessen

zeigten. Entweder handelte es sich um eine mehr oder weniger identische Darstellung,

oder Estermann hat die beiden Beinhäuser verwechselt.154 Tote, die sich über
das Jenseits äussern, kennt man aus der mittelalterlichen und barocken Exempel-
und Erbauungsliteratur, doch geht es dabei in der Regel um die Klage eines

Verdammten, um den Hilferuf einer Armenseele, um die Mahnung zur Umkehr oder
die Ankündigung des nahenden Todes. Hier in Schwarzenbach beschränkt sich die

Aussage auf die unabänderliche Tatsache, dass alle dem Tod verfallen sind. Im

153 Rosenfeld (wie Anm. 15), S.10-14.
154 Melchior Estermann: Geschichte der alten Pfarrei Hochdorf, des Johannes-Ordenshauses Honrain,

wie der Tochterpfarreien Honrain, Wangen, Ballwil und Rain Luzern 1891 (Heimatkunde des

Cantons Luzern, 12), S. 58. Rahn erwähnt in seiner Abhandlung über die Totentänze -rund 10 Jahre

vor dem Erscheinen von Estermanns Heimatkunde - Hochdorf nicht und zitiert in Schwarzenbach

nur jene heute noch lesbare Inschrift beim Gerippe mit den Totengräberwerkzeugen. Rahn (wie
Anm. 106), S. 218. Der Spruch scheint sich einer gewissen Beliebtheit erfreut zu haben, kommt er
doch auf einem Andachtsbildchen unter einem sich in einer gemauerten Gruft aufsetzendes Gerippe
vor. Sammlung von Andachtsbildchen im Kloster Wesemlin, Luzern (eingesehen mit freundlicher
Unterstützung von P. Dr. Rainald Fischer).

186



Zwickel gegenüber wendet sich ein ähnlich gestaltetes Gerippe ebenfalls leicht dem
Altar zu. Es balanciert die Sanduhr auf dem Kopf. Auch es hat ein Papier entrollt,
doch der Text ist ganz zerstört.

Während diese zwei Skelette im Ansatz der Gewölbezwickel optisch eher wie
Bestandteile der Chorwand wirken, gehören die Heiliggeisttaube über dem Altar
und die drei halbfigurigen Todesgestalten zur Deckenmalerei. Ihre Frontalität und
Ruhe verstärken ihren Memento-mori-Charakter. Alle drei halten eine Inschrifttafel

oder eher einen Spiegel mit barocker Rahmung auf dem Kopf, in dem der Besucher

des Beinhauses, der unten zwischen den Knochen und Schädeln stand, sich und
sein unausweichliches Schicksal erkennen sollte. Das Skelett über der Türe
umklammert den Spiegel, der heute leer ist, mit beiden Händen, jenes an der rechten
Seitenwand erhebt zusätzlich demonstrativ einen Pfeil, Sinnbild für die Strafe
Gottes und das mörderische Walten des Todes.155 Am besten erhalten ist die Figur
links, aus deren Hüfte Pickel und Schaufel aufsteigen. Es handelt sich um Werkzeuge

der ländlich-bäuerlichen Bevölkerung, und zugleich sind es die Werkzeuge
des Totengräbers und Adams, der durch seine Sünde den Tod in die Welt brachte
und als Strafe den Acker im Schweisse seines Angesichts bebauen muss.156 Der
Spiegel umschreibt in der einzigen vollständig erhaltenen Inschrift diese Bedeutung
verbal:

So offt dis bruchst
zu gleich Betracht
dass dir darmitt
das grab werd gmacht.

Der Tod und die Vier letzten Dinge von Buchrain157

Die Grisaillemalereien im Beinhaus von Buchrain stammen aus dem 18. Jahrhundert.

Auch sie verknüpfen die Vergänglichkeit als allgemein menschliches Los mit
christlich eschatologischen Vorstellungen. Die Vielschichtigkeit des Programmes, die
belehrende Absicht, die Intensivierung der Furcht vor den Schrecken der Straforte,
verbunden mit der Mahnung zum gottgefälligen Leben weisen auf die Bildungstradition
der Jesuiten hin. Der Auftraggeber, vermutlich der Pfarrer, baute in dieser gemalten
Busspredigt eher auf Abschreckung und Gericht, weniger auf Gnade und Hoffnung.

155 Der Pfeil als Attribut des Todes, vgl. Rosenfeld (wie Anm. 15), S. 16-18; als Sinndbild der Pest und
der Strafe Gottes,vgl. Henry H. Mollaret; Jacqueline Brosselet: La peste, source méconnue d'inspiration

artistique, in: Jaarboek 1965 Koninlijk Museum voor schone Künsten Antwerpen. Antwerpen

1965; Verena Sussmann: Maria mit dem Schutzmantel, in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft,

5,1929, S.285-353, hier S. 316-320.
Vgl. Altdorfer Balustrade, S. 136f.

von Moos (wie Anm. 103), S. 239. Die Gemälde wurden bei der Renovation von 1925 stark übermalt.

Letzte Restaurierung: 1985.

187



3' '/-killKJ.1,-v £5

<C3

l-SS^SSM^^si;':*
W' :| ÏH»œS WHSSS

fcipss

;: i m

¦¦m
'

- .-

»B -
J»*-»!«-

fi
:.ar mi AU

7lM>. 76:

Buchrain, Beinhaus. Der Tod mit Sense. Wandmalerei. 18. Jahrhundert.

Von Düsterkeit und barockem Pathos geprägt ist das Altarbild, eine Pietà. Maria,

die Brust vom Schwert durchbohrt, hebt leidvoll die Augen zum Himmel. Vor
ihr, frontal, der helle, steil aufgerichtete Leichnam Christi.

Das wie die Wandbilder in Grisailletechnik gemalte Antependium beschwört Va-
nitas-Gedanken: im Oval des Mittelteils erinnert ein Stilleben, bestehend aus den
üblichsten und zugleich in ihrer lapidaren Aussage einprägsamsten Todesattributen
Schädel, gekreuzte Knochen und Sanduhr, an Endlichkeit und Tod. Auf den seitlichen

Kompartimenten erkennt man eine brennende und eine soeben erloschene
Kerze, die Rauch absondern. Die Kerze als Lebenslicht, das sich selber langsam
aufzehrt und verglüht oder plötzlich ausgeblasen wird, und der Rauch, der sich ebenfalls

in Nichts auflöst, gehören zu den beliebtesten Vergänglichkeitsmetaphern der
barocken Lyrik und Erbauungsliteratur. Sie verkünden anschaulich das «sic transit
gloria mundi», die «fragilità della nostra vita».158

158 Filippo Picinelli: Mondo simbolico. Mailand 1669, S.613- Das Leben als Flämmlein, das aufglüht
und verglüht, spielt auch in der Innerschweizer Sage eine Rolle. Auch in unserer Region dürfte der
Ursprung vieler solcher Sagen in der Exempelliteratur und den Predigtmärlein zu suchen sein. De-
neke (wie Anm. 2); Hain (wie Anm. 18), Moser-Rath (wie Anm. 2).

188



Die Lehre von den Vier letzten Dingen, den «quatuor novissima» vergegenwärtigt
die Darstellung über der Türe.159 Auf das Medaillon mit dem Tod, der in einen

Mantel gehüllt ist und die Sense wie eine Siegesfahne hält (Abb. 16), folgt das

Gericht dargestellt durch eine menschliche Halbfigur in rotem Mantel vor blauem,
durch Wolken als Himmel gekennzeichnetem Grund. In der Hand hält sie die
Rechtsattribute Waage und Schwert. In der Kartusche mit dem Fegfeuer brennen
die Seelen in einem Kerker, der durch ein vergittertes Fenster im Hintergrund
angedeutet ist. Die Hölle besteht aus einem Flammenmeer, Teufel quälen den
Verdammten, um dessen Kopf Flammenzungen wie ein negativer Heiligenschein
lodern. Es fehlt der Himmel, die Hoffnung auf Gnade, der Lohn für die guten Werke.
Von der fragmentarischen Inschrift ist noch zu entziffern:

Zum Erst der Todt, dan das Gericht, hast
lätz gelebt das Fägfeur
Bist du in der Waag an Sünden zu
schwer die Hölle und ewige Verdammnis.

An den Chorschrägseiten gewähren zwei rechteckige Wandgemälde nochmals
Einblick in die Orte der Strafe: gefesselte Armeseelen schmachten im Fegfeuer und
flehen - wie in Zug, Schwarzenbach und Unterschächen - um die Hilfe der Lebenden

«Erbarn Euch unser zum wenigsten/ Ihr unserer Fründ. Job. 9 cap.». Unter
dem anderen Bild, das vermutlich nicht das Fegfeuer, sondern die Hölle meint, steht
«Dan die Hand Gottes hatt uns getrofe/ von wege unseren Sündenschulden».

Zu diesen Darstellungen aus dem Themenkreis der christlichen Eschatologie
gesellen sich im hintern Teil des Langhauses zwei Einzelbilder des Todes als Mahnmale

allgemeiner menschlicher Vergänglichkeit. Ihre Inschriften stellen jedoch
wiederum den Bezug zu den Vier letzten Dingen her. Über gemalten Barockkonsolen
erheben sich auf auffallend stark gerundeten, mit Gras bewachsenen Hügeln nackte

Gerippe mit kahlem Schädel und stark betonten Gelenkstellen. Sie stützen sich auf

Die Vier letzten Dinge umfassen Tod-Fegfeuer-Himmel-Hölle oder Tod-Gericht-Himmel-Hölle
und berufen sich auf den Propheten Jesus Sirach, der zu Frömmigkeit, Gerechtigkeit und Güte

gegen jedermann mahnt, auch gegenüber den Toten «an alle Lebenden verteile Gaben und selbst dem

Toten sollst du Liebe nicht versagen» (7,33), und der seine Mahnung mit den Worten schliesst

«Memorare novissima tua et in eternum non peccabis», «Denk an deine letzten Dinge, und du wirst in
Ewigkeit nicht sündigen» (7,36) oder auf das 5. Buch Moses oder Deuteronomium «utinam sapèrent

et intelligerent ac novissima providerent», «Wenn sie klug wären, dann begriffen sie es, sie würden

ihr künftiges Ende bedenken» (32,29). Als geschlossenes Thema kommen sie vermutlich
erstmals um 1430 in Gerard de Vliederhovens «Cordiale quatuor novissimorum» vor, einem Werk, das

als Anleitung und Handbuch für die Priester diente und im 15. und 16. Jh. durch Handschriften und
Drucke Verbreitung fand. Zum Teil waren den vier Kapiteln mehrfigurige Bilder vorangestellt.
Spätestens im 16. Jh. erschienen aber auch Einblattdrucke unabhängig vom Cordiale. Um 1600 lässt

sich eine Änderung in der Ikonographie feststellen, treten doch neben die szenischen Darstellungen

auch Serien mit einzelnen Affektfiguren, welche die Formen des Jenseits als Seelenzustände
darstellen. Himmel, Hölle, Fegfeuer (wie Anm. 99), S. 320. In der Innerschweiz sind die Vier letzten

Dinge nicht nur als Grundidee eines ikonographischen Gesamtprogrammes nachzuweisen,
sondern, wie hier in Buchrain, auch recht häufig als eine vierteilige Folge.

189



einen Schild oder einen Spiegel, dessen Rahmen Rokokoornamente aufweist. Darauf

steht - heute sehr stark zerstört, aber bei meinem ersten Besuch noch lesbar -
die bekannte Formel «Hodie Mihi/ Cras Tibi» links und die deutsche Übersetzung
«Hüt an/ Mir/ Morgen/ an dir» rechts. Der Knochenmann links hält eine Sense und
wendet sich an den Betrachter mit der Mahnung zum gottgefälligen Leben:

Betracht Mensch
Schau nur mich an
Rüst Dich bei Zeyten
noch so stark, noch so
hübsch nur zu bald
Mäht Dich nieder
der Sensemann.

Der Tod auf der gegenüberliegenden Seite streckt drei Pfeile empor, mit denen er
jeden erlegt. Er sieht sich weniger als eigenmächtig Handelnder, denn als Werkzeug
Gottes. Er verweist - einmal mehr - auf das unausweichliche Ende und das Gericht:

Alle die da sitzet und kniet bedenkt:
Dass wie das letzte
Körnli in der Sanduhr gesunken ist diese
Pfieler Euch sicher treffet
und Euch vor dem Richter
stellet der dan Euch das

verdiente Loos
ertheilen wird.

SCHLUSS

Ich habe versucht, einige Aspekte der Todesikonographie in der Innerschweiz
auszubreiten und anhand der Beschreibung einzelner ausgewählter Beispiele zu
verdeutlichen. Die Liste erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit.

Nicht berücksichtigt wurden die eigentlichen Totentänze von Jakob von Wyl im
ehemaligen Jesuitenkollegium, heute Regierungsgebäude, und von Caspar Meglinger

auf der Spreuerbrücke in Luzern, von Wolhusen, Hasle und Emmetten.160

Über sie erscheint im Rahmen einer Ausstellung im Historischen Museum in Luzern eine eigene
Publikation (Die Spreuerbrücke in Luzern. Ein barocker Totentanz von europäischer Bedeutung.
Luzern 1996). Aus dem gleichen Grund habe ich auf die Abhandlung der Sieben Todsünden im
Beinhaus von Unterschächen verzichtet, die 1996 als gedruckter Vortrag zum internationalen To-

tentanzkongress veröffentlicht werden wird.

190



Der Eindruck der Präsenz des Todes in der Innerschweizer Kulturlandschaft ist

vor allem den zahlreichen Schädeldarstellungen zu verdanken. Sie dominieren Va-
nitas-Stilleben, zieren Wände, Türen, Friedhofkreuze, das «castrum doloris»,
Beerdigungsfahnen, Sargtücher etc. Echte Schädel sind als eindrückliches Memento
mori mit oder ohne Inschriften in Mauern eingefügt. Ihre Aufzählung und ihre
Einordnung in das jeweilige ikonographische Programm hätte den Rahmen dieses

Artikels gesprengt.
Interessante Themenkreise, die Teil des Totenbrauchtums waren, mussten

weggelassen werden. So hätte beispielsweise die Analyse der Funktion und der genauen
Plazierung der vier überlebensgrossen Totengerippe an der Sakristei der Jesuitenkirche

in Luzern, die auf Holz gemalt und den Konturen nach ausgesägt sind und
bei der Totenmesse zur Tumba gestellt wurden, zusätzlicher Archivstudien
bedurft.161

Ausgeklammert habe ich ferner jene Bereiche, die sich mit den Armenseelen
befassen. Zu ihnen gehören unter anderem die Vier letzten Dinge, Fegfeuerdarstellungen,

die «dankbaren Toten» oder Fridolin mit Urso.

Anschrift der Verfasserin:
Regula Odermatt-Bürgi, Huob, 6370 Oberdorf

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2: Kantonale Denkmalpflege Luzern (P. Ammann, Luzern); Abb. 3: Rudolf Steiner, Luzern;
Abb. 4, 5: Foto Weber-Odermatt, Stans; Abb. 6, 14: Kantonale Denkmalpflege Zug (Alois Ottiger,
Zug); Abb. 7, 8,9: Theres Butler, Luzern; Abb. 10: Historisches Museum Luzern (Urs Butler, Luzern);
Abb. 11,13: Firma Stöckli, Stans; Abb. 12,15,16: Kantonale Denkmalpflege Luzern.

161 Sie befinden sich heute im Historischen Museum in Luzern. Reinle (wie Anm. 22), S. 341.

191




	Todesdarstellung in der Innerschweizer Kunst vom 14. bis 18. Jahrhundert

