
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 148 (1995)

Artikel: Sankt Mauritius und seine Verehrer in der grossen Welt und in der
Schweiz

Autor: Widmer, Berthe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sankt Mauritius und seine Verehrer in
der grossen Welt und in der Schweiz

Berthe Widmer, Basel

INHALTSÜBERSICHT

Einleitung 5 - Die Vision des Walliser Bischofs Theodul vom Gräberfeld der
Thebäer 7 - Die Ausbreitung des Kultes bei Burgundern und Franken im alten Gallien

10 - Mauritius auf Vorposten des Merowingerreiches zwischen Jura und
rätischen Alpen: die Beispiele St. Gallen und Luzern 17 - Mauritius, ein Hausheiliger
der Karolinger im fränkischen Grossreich 24 - Usurpatoren im alten Burgund und
ihre Liebe zu Mauritius. Eine «heilige» Lanze 28 - Kultstätten und Kultvorschriften

des Kaisers Otto I. 32 - Die Mauritiuslanze aus der Zeit der Ottonen 39 -
Verbreitung des Mauritius-Patroziniums auf Schweizergebiet 42 - Der Schutzpatron
des Reiches im Streit zwischen Kaiser und Papst 48 - Mauritius im zunehmenden

Reliquienhandel 51 - Ein neuer Mauritius-Verehrer im Burgundischen und dessen

Abkehr vom Reich 53 - Mauritius im Glaubenskampf Savoyens und seine Helfer
aus der Innerschweiz 57 - Schlusswort 64 - Abgekürzt zitierte Literatur 66

EINLEITUNG

In der Stadt Luzern kann jedes Schulkind wissen, dass der Stadtpatron Leodegar
heisst, denn am Leodegarstag, dem 2. Oktober, ist schulfrei. Weit weniger bekannt
ist, dass neben Leodegar als zweiter Patron Mauritius steht und einen weiteren
schulfreien Tag anbieten würde, als solchen nämlich den 22. September, sofern man
seine Person entsprechend verehren wollte. Dass er in Luzern kaum noch genannt
wird, hat viele Gründe, doch gäbe es mindestens ebenso viele und bessere Gründe,
sich seiner hie und da zu erinnern.

Im Mittelalter und bis tief ins 18. und 19. Jahrhundert hinein hat Mauritius nicht
bloss an vereinzelten Orten, sondern in der grossen europäischen Gesellschaft einen

überragenden Ruhm besessen, um den ihn Leodegar schwer hätte beneiden können,
wäre er für eine niedrige Gesinnung nicht immer zu heilig gewesen. An Märtyrern und
andern tapferen Bekennern eines christlichen Glaubens, die in der Kirche verehrt



wurden, da und dort auch heute noch werden, gibt es eine stattliche Zahl, und Luzern
nennt seine Kirchen nach manchen von ihnen, so nach Maria, Joseph, Anna, nach
verschiedenen Aposteln, nach Franziskus, Franz Xaver, Karl Borromäus, ehrt auch eine

fast unabsehbare Schar auf seinen Altären; doch wenige der heute vielfach vergessenen
Heiligen sind zu bestimmten Zeiten durch einen Kult von seiten höchster Mächte mit
derart ausnehmenden politischen Aufgaben betraut worden wie Mauritius, und von
nur wenigen andern könnte gesagt werden, man habe im Kreis ehrgeiziger Fürsten um
den Erwerb seiner Reliquien mit gleicher Verbissenheit gekämpft.

Schon die Anfänge des Mauritiuskultes am Ende der Antike waren vielverheis-
send; er hat dann aber im Verlauf der Zeit einen so energischen Höhenflug und eine

so entscheidende Wendung genommen, dass es überrascht und fast unglaublich wirkt.
Dank den Mauritiusverehrern wurde dessen Lebensgeschichte immer länger und
bedeutungsvoller, seine Würde und Rangstellung immer erhabener, und zugleich wurde
seine Person kraftvolles Symbol und sicherer Garant für Macht, unbesiegbare
Überlegenheit und unanfechtbare Legitimität. Dabei blieb er in gewissen Gegenden so

volksnah, dass er sich gemäss den Wünschen des Volkes wandeln konnte, um als Helfer

im alltäglichen Leben der Handwerker und Kaufleute aufzutreten und gerade
auch das Selbstbewusstsein bürgerlicher Schichten kräftig zu stützen.

Wie viel man in Luzern jemals und zu verschiedenen Zeiten von den wichtigen
Rollen gewusst hat, die Mauritius - oder vielmehr sein Kult? - gespielt hat, bleibt
ungewiss. Es verlohnt sich aber, der Geschichte dieses Kultes nachzugehen, und -
was unerlässlich ist - dabei über die Grenzen von Stadt und Land hinauszuschauen.
Die Untersuchung des genannten Themas vermag vieles über geistige Grundlagen
früherer Generationen und über ihre Wandlung auszusagen, also einen Beitrag zu
einem Forschungsgebiet beizusteuern, das zwar alt ist, sich aber in unseren Tagen

unter der Bezeichnung «Mentalitätsgeschichte» als neue Offenbarung versteht.
Hier sei nur der - freilich nicht ganz leichte - Versuch unternommen, Forschungsergebnisse

früherer Gelehrter etwas abzurunden, zu interpretieren und so
zusammenzustellen, dass sich die Geschichte des Kultes von ihren sehr ernsten, wenn auch
naiven Anfängen bis zur vollen Entfaltung mit deren üppig wuchernden Schossen

der Phantasie in einer anschaulichen Bilderfolge präsentiere. Vielleicht, dass einige
Leser nachher eher darauf achten, wo sie Mauritius begegnen und von ihm in die
ferne Vergangenheit einige Einblicke erhalten, wie sie kein anderer vermitteln kann.

Begegnen kann man ihm ja immer noch, ihm, dem Krieger mit der Fahne und dem
Schild, das der Länge und Breite nach durch Kreuzbalken geteilt ist.

Verschwunden ist er in Luzern zwar an manchen Orten, so zusammen mit dem
Basler Tor, an dem er einst gegen die Landstrassen hin Wache hielt, oder in der
Ratsstube, im Kloster Wesemlin, wo er auf Fresken zu sehen war, in Sankt Anna, wo
Glasgemälde ihn zeigten, um nur einige zu nennen.1 Aber man trifft ihn noch an vielen

Stellen der Hofkirche, meist in der Nähe Leodegars, des Bischofs von Autun, so
in der Vorhalle und im Giebel darüber neben dem Standeswappen Luzerns, an der
Westfassade und im Innern auf der einen Seite des Hochaltars, sowie an der Süd-

1 Siehe: Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bde. 1-6, NA 1. Basel, 1946-1987, Register unter
Mauritius.



wand des Chorgestühls und an einem Altar im nördlichen Seitenschiff; abseits des

Hofes als Bekrönung des Brunnens auf dem Weinmarkt und überdies in der kleinen

Museggkapelle, hoffentlich auch bald wieder auf achtundzwanzig Gemälden
der Kapellbrücke, nämlich sobald diese restauriert sind. Dürfte man gar noch einen
Blick in dieses oder jenes Haus alter Luzerner Geschlechter werfen, man fände
Mauritius in der Kapelle der zur Gilgen wie in derjenigen der Hertenstein und in
einem Zimmer der Am Rhyn.2 Übrigens steht er noch an sehr viel zahlreicheren Orten

der Innerschweiz, als man vielleicht denken mag, und ist er noch immer Hauptpatron

verschiedener bedeutender Kirchen der Schweiz, die noch zu nennen sein

werden, auch jenseits der Schweizergrenze, wo sie gar nicht alle aufzuzählen sind.
An kleineren Kultgegenständen, die ihm gewidmet wurden, zum Beispiel an
Gemälden, Statuen, Scheiben, Kelchen, Glocken, ist die Fülle auch nur in der
Schweiz erst recht unübersehbar. Einiges wird bei Gelegenheit anzuführen sein, das

heisst, wo immer möglich im Zusammenhang bestimmter Ereignisse im Verlauf der

Kultgeschichte.

DIE VISION DES WALLISER BISCHOFS THEODUL
VOM GRÄBERFELD DER THEBÄER

Leider kann man nicht einmal bei Kirchgemeinden, die Mauritius zum Hauptpatron

haben, heute noch voraussetzen, dass sie die Umstände, unter denen er den

Märtyrertod wählte, einigermassen genau kennen; noch weniger weiss man heute
über die Anfänge des Kultes. Dennoch sei hier das, was der älteste uns erhaltene
Bericht über beides meldet, in nur wenige Worte zusammengefasst: Der römische Kaiser

Maximian führte Truppen vom Aostatal her über den grossen St. Bernhard ins

Wallis, und zwar in der Absicht, sie zum Kampf gegen Christen in Gallien
einzusetzen. In seinem Heer befand sich eine Legion von 6600 Mann aus der Thebais,
einem Landstrich Ägyptens, und diese Legion bekannte sich selbst zum Christentum.
Sie weigerte sich, aufgemuntert durch ihren Hauptanführer, eben Mauritius, den

Göttern zu opfern und gegen ihre Glaubensbrüder zu marschieren, und da der
kaiserliche Zorn sie nicht erschütterte, wurde ihre Schar zweimal dezimiert und dann
in ihrer Gesamtheit niedergemacht. Lange Jahre verstrichen; das Christentum breitete

sich weiter aus, so auch auf dem Gebiet der heutigen Schweiz. Eines Tages
wurde der Walliser Bischof Theodul (oder Theodor) von Octodurum (Martigny)
durch Visionen darüber belehrt, wo die Märtyrer begraben lägen. Er suchte und
fand ihre Gebeine und baute über den Gräbern, in denen er die Reliquien barg, eine
Kirche. Sogleich ereigneten sich an dieser Stätte Wunder. Der Ort hiess Agaunum
und ist das heutige Saint-Maurice.3

2 Adolf Reinle. Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bd. 3: Stadt Luzern. 2. Teil. Basel, 1954, S.

176.
3 Vgl. die folgenden Anmerkungen.



Einige Jahreszahlen und andere Daten, die uns durch die Geschichtswissenschaft
geliefert werden, darf man nicht ausser acht lassen, will man den Wert dieser frühesten

Darstellung vom Märtyrertod des Mauritius und der thebäischen Legion auf
ihren Wert hin prüfen. Sie muss zwischen 430 und 450 niedergeschrieben worden
sein, denn sie stammt von keinem geringeren als vom Bischof Eucherius von Lyon,
einer kirchlichen Autorität, von der sich bis heute mehrere Werke erhalten haben.4

Eucherius betont, er habe von den Ereignissen, die er schilderte, durch den Klerus

der Stadt Genf vernommen (ebenda waltete sein Sohn namens Salonius als

Bischof), und dieser Klerus seinerseits habe sich auf Aussagen des genannten Bischofs
Theodul (oder Theodor) gestützt. Auch dieser ist der Kirchengeschichte bekannt,5
denn er hat nachweislich 381 an einem Konzil zu Aquileia teilgenommen,
wahrscheinlich auch an einem Konzil zu Mailand vom Jahr 389/90.6 Somit war er ein

Zeitgenosse des berühmten Kirchenlehrers und Bischofs Ambrosius von Mailand,
den er persönlich gekannt haben muss.

Zum Glück erfordert unser Thema keine umständliche Erörterung der modernen

Auffassungen über den historischen Gehalt des Passionsberichtes von Eucherius.

Angegeben sei, dass sich dieser - wie er selbst sagt - auf keine schriftliche
Überlieferung stützen konnte und dass keine uns erhaltene Quelle, die früher (vor 430)
entstanden wäre, von den Greueltaten des Kaisers Maximian im Wallis berichtete.7
Als entschiedener Christenverfolger hat man diesen Machthaber allerdings immer
mit vollem Recht bezeichnet, nur hätte das Hinmorden von 6600 Mann unter den
gegebenen Umständen eine Wahnsinnstat bedeutet, wie man sie selbst einem ruchlosen

Feldherrn kaum zutrauen kann; und übrigens war damals eine Legion ganz
bedeutend kleiner.8 Ob man aber das Martyrium auf ungefähr 300 datiere, was
gewisse Historiker als einzige Möglichkeit annehmen, oder ob man es später ansetze,9
ob man Maximian oder einen andern Kaiser verantwortlich mache, ist weniger
wichtig als die Gewissheit, dass es nicht nach dem Toleranzedikt, das den

Verfolgungen im römischen Reich ein Ende bereitete, also nicht nach 311 stattfinden
konnte. Da erhebt sich denn die unbeantwortete Frage, seit wann man im Wallis von
der Niedermetzelung des Mauritius und seiner Gefährten gewusst, was man durch
das 4. Jahrhundert von ihnen erzählt hat und auf welche Traditionen der genannte

Sancti Eucherii Lugdunensis opera omnia ex recensione Caroli Wotke. In: Corpus scriptorum eccle-

siasticorum latinorum. Bd. 31. Wien, 1894. Der Passionsbericht steht auf S. 165-173.
Auch unter dem Namen St. Joder bekannt und in manchen Kirchen der Schweiz verehrt. Vgl.
F.-O. Dubois. Theodor v. Octodurus. In: LThK2, Bd. 10, Sp. 28 f. - H. Dilkath. Theodor v. Octo-
durum. In: LThK1, Bd. 10, Sp. 58 f.
Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio. Bd. 3, Sp. 599 und 667.
Denis van Berchem. Le Martyre de la Legion Thébaine. Essai sur la formation d'une légende. Basel,

1956. - Louis Dupraz. Les passions de S. Maurice d'Agaune. Essai sur l'historicité de la tradition

et contribution à l'étude de l'armée pré-dioclétienne et des canonisations tardives de la fin du
IVe siècle. Fribourg, 1961.

van Berchem (wie Anm. 7), S. 16 ff. - Dupraz (wie Anm. 7), S. 237 ff.
van Berchem und Dupraz und die bei diesen angegebene Literatur; dazu etwa auch Henri de

Riedmatten. L'historicité du martyre de la Légion Thébaine. Simples réflexions de méthodologie. In:
Annales Valaisannes, série 2,11,1962. - Maurice Zufferey. Le dossier hagiographique de Saint Maurice.

In: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 77,1983, S. 10 ff.



Bischof Theodul sich am Ende dieses Jahrhunderts hat stützen können, ob er einen
älteren Kult aufgriff oder einen neuen einführte. Bemerkenswerterweise fällt der
gewaltige Fund von heiligen Gebeinen in Agaunum auf die Jahre, die unmittelbar auf
einen Aufsehen erregenden Reliquienfund in Mailand folgten. Der schon erwähnte
Zeitgenosse Theoduls, nämlich Ambrosius von Mailand, hatte 386 die Scheu der
Römer vor einer Öffnung von Gräbern überwunden und zu Nutz und Frommen
seiner Gemeinde, die dringend nach heiligen Gebeinen verlangte, eine Entdeckung
gemacht, die als die früheste «inventio» (Auffindung solcher Überreste) im Abendland

gilt.10 Sie schenkte der Christenheit die Heiligen Gervasius und Protasius und
war dank einer «Vision» des Bischofs geglückt. Sonderbar wäre es, hätten andere
Bischöfe daraufhin vom Himmel nicht eine ähnliche Gunst erhofft und sich nicht
auch das Suchen und Ausgraben von Reliquien zur Aufgabe gemacht.

Kein Zweifel besteht jedenfalls darüber, dass im Wallis spätestens vom 5.
Jahrhundert an Mauritius mit seinen Gefährten verehrt wurde, dass man in Agaunum
in einer zu seiner Ehre errichteten Basilika zeigte, wo seine und der wichtigsten
Gefährten kostbare Überreste geborgen lagen, und dass man zu dem Ort hinging, wo
der Boden getränkt war vom Blut der christlichen Helden. Zur raschen Ausbreitung

des Kultes und zum weithin strahlenden Ruhm der Thebäer hat vieles

beigetragen, nicht allein die grosse Autorität des genannten Bischofs Eucherius von
Lyon. Ganz Entscheidendes bewirkte der Passionsbericht durch sich selbst dank
dramatischer Gegenüberstellung von Gut und Böse, auch dank der erschreckend
hohen Opferzahl, wie dank der Phantasie anregenden Angabe über die ferne
Herkunft und dank der Benennung der wichtigsten Anführer, da neben Mauritius auch
ein Exsuperius, ein Candidus und ein Veteran Victor erwähnt wurden.11 Eine
überragend grosse Beachtung mussten die Thebäer übrigens schon darum finden, weil
der Norden der Alpen - wenn man von Marseille und Lyon absieht - noch kaum
Märtyrer hervorgebracht und überhaupt noch wenige heilige Überreste in seine
Erde aufgenommen hatte. Der Kult des ungemein volkstümlichen Bischofs Martin
von Tours ("j" wohl 397) war auch erst am Erblühen, und man konnte noch nicht
ahnen, in welch unvergleichlichem Masse der bescheidene, ärmliche Priester, der dem
Soldatenstand abgeschworen hatte, als schlichter, wenn auch entschiedener Beken-
ner Christi die Herzen der Gläubigen aller Schichten gewinnen werde.12 Infolge
solcher Gegebenheiten gelangten die Thebäer bereits in das Märtyrerverzeichnis von
Pseudo-Hieronymus (um 450);13 und zusammen mit diesem Verzeichnis verbreitete
sich ihr Ruhm in selbst abgelegene Missionsgebiete, denn gerade für Missions-

10 Ernst Lucius. Die Anfänge des Heiligenkults in der christlichen Kirche. Tübingen, 1904, S. 194. -
Albert Ehrhard. Die Kirche der Märtyrer. München, 1932, S. 100 ff. - Über die Auffindung
berichtete Ambrosius in Ep. 22 ad Marcellinam. In: Patrologia latina. Bd. 16, Sp. 1019-1026.

11 Eucherius (wie Anm. 4).
12 Meist dargestellt als römischer Soldat zu Pferd, im Begriff für einen Bettler seinen Mantel zu hal¬

bieren. Vgl. seine Vita von Sulpicius Severus.
13 Es handelt sich um eine Art Kalender mit Angaben der Heiligenfeste und der Kultstätten. Das äl¬

teste Märtyrerverzeichnis ist fälschlicherweise dem Kirchenvater Hieronymus zugeschrieben worden.

Adalbert Herzberg. Der heilige Mauritius. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen
Mauritiusverehrung. Düsseldorf, 1936, S. 112 ff. bringt wertvolle Angaben über den Festkalender zum
Mauritiuskult. Vgl. auch Anm. 23.



zwecke, zur Heiligung heidnischer Stätten und neuer Altäre, zum Schutz vor
Dämonen und ihren Dienern wurden die Reliquien christlicher Heroen benötigt.14

Dennoch ist ihre Ausbreitung nicht ausschliesslich auf Eucherius und seinen
schriftlichen Bericht zurückzuführen. Unabhängig von ihm und schon vor ihm war
der Thebäerkult bis Solothurn gelangt, wie denn Eucherius am Ende seines Werkes
selbst angibt, die ebendort begrabenen Märtyrer Ursus und Victor würden zur
heiligen Legion gerechnet.15 Mehr wusste er dazu freilich nicht zu sagen. Kaum zu
bezweifeln ist, dass ebenfalls noch im 5. Jahrhundert Bischof Germanus von Auxerre
eine Mauritiuskirche baute16 und dass schon die sogenannten «Jura-Väter» von
Condat (Saint-Claude am Westhang des Jura) Beziehungen zu Agaunum knüpften.
Von ihrem Abt Romanus ("("463/64) rühmte die Vita, er habe «auf dem Grab des

Mauritius gelegen»,17 als wäre ihm dadurch eine höhere Weihe zuteil geworden. Die
Verehrung für die Thebäer blieb dann dauernd ein Merkmal für Condat und wurde
von Romainmôtier übernommen. Wechselseitig förderte jedes dieser Klöster schon
früh die Kulte der andern.18

DIE AUSBREITUNG DES KULTES BEI BURGUNDERN
UND FRANKEN IM ALTEN GALLIEN

Neben den genannten Mönchsgemeinschaften und neben den kirchlichen Zentren

von Genf und Lyon war es im späten 5. Jahrhundert auch die Metropole
Vienne, die sich um die Christianisierung des Gebietes in der heutigen Westschweiz
zwischen Jura und Alpen - man kann sagen - in «Transjuranien» kümmerte und
sich dabei für Agaunum und seine Reliquienschätze interessierte. Angeleitet von
Bischof Avitus von Vienne19 oder aus eigenem Antrieb wandten sich zudem burgun-

14 Lucius (wie Anm. 10), S. 124 ff. von den Vorstellungen über Wesen und Wirksamkeit der Reliquien
als Trägerinnen übernatürlicher Kräfte; S. 133: «In Gegenwart der Reliquien werden die Dämonen
daher nicht bloss an die Niederlage erinnert, die ihnen der Märtyrer beigebracht hat..., die in der

Reliquie enthaltenen Kräfte dringen vielmehr auf sie ein, verursachen ihnen die heftigsten physischen

Schmerzen ...»
15 Eucherius (wie Anm. 4), Schluss S. 171.
16 Maurice Zufferey. Der Mauritiuskult im Früh- und Hochmittelalter. In: Historisches Jahrbuch 106,

1986, S. 34.
17 Vita vel régula sanctorum patrum Romani, Lupicini et Eugendi monasteriorum iurensium abbatum,

praef. 2; ed F. Martine. Sources chrétiennes. Bd. 142. Paris, 1968, c. 1, S. 239 und c. 44, S. 287.
18 Ebd., c. 179, S. 433 f. - Eisanne Gilomen-Schenkel. Benediktinisches Mönchtum in der Schweiz.

Bern, 1986, S. 51 und 53. - Dies. Saint-Maurice. In: Helvetia Sacra. Abt. 3: Die Orden mit
Benediktinerregel. Bd. 3: Frühe Klöster, die Benediktiner und Benediktinnerinnen in der Schweiz. Teil
1. Basel, 1986, S. 304 ff.

19 Ebd. Hier auch über «La charte de saint Sigismond»; die Schenkungen des Königs sind als «faux ca¬

rolingien» entlarvt worden. Diese sollten einen Besitzstand und Ansprüche des Klosters rechtfertigen.

- Die Werke von Avitus: MGH Auct. ant., Bd. 6.2. -Vgl. DACL, Bd. 1.1, Sp. 856 ff. (Artikel
von H. Leclerq). Hier ein Predigttext des Avitus über die «laus perennis».

10



dische Häuptlinge, die mit ihren Heeren als Föderaten und Grenzwächter der
Römer am unteren Rhonelauf feste Niederlassung erhalten hatten,20 in halb heidnischer,

christlich gefärbter oder auch abergläubischer Hoffnung dem Reliquienkult
zu. So liess eine Prinzessin Sedeleuba den Thebäer Victor aus Solothurn nach Genf
(eine der burgundischen Königsresidenzen) überführen (etwa um 500), und
vielleicht war sie es auch, die dem Frankenkönig Chlodwig I. als seine Schwägerin den
Rat gab, für seine Krankheit Heilung in Agaunum zu suchen.21 Sicher verbürgt ist,
dass der Burgunderkönig Sigismund die Kirche und Mönchsgemeinschaft dort
besonders begünstigte, wobei sich mit seinen frommen Wünschen wohl auch weltliche

Pläne verbanden, denn jedenfalls lag Agaunum, was man nicht vergessen darf,
an einer alten römischen Heerstrasse und an einem vielbegangenen Pass, die zu
kontrollieren und gegenüber dem Zugriff anderer Völker - wie den Ostgoten - zu
verteidigen, von grosser Wichtigkeit sein musste.22 Es war gar nicht anders möglich, als

dass der Mauritiuskult, kaum dass er seinen Anfang genommen hatte, schon nicht
mehr allein durch eine Priesterschaft, sondern auch durch eine sehr weltliche, halb
barbarische Macht teils gefördert, teils in Dienst genommen wurde.

Übrigens fand die politische Komponente, die der Mauritiuskult von sehen der
Herrschenden erhielt, eine Stütze am kriegerischen Wesen des Heiligen selber. Der
christliche Soldat, der den rückhaltlosen Einsatz für den Glauben zur Nachahmung
empfehlen sollte, stellte daneben auch eine Rechtfertigung des Kriegerstandes dar.

Sein Ideal sprach denn auch sofort in besonderer Weise die gehobenen, kriegstüchtigen

Gesellschaftsschichten, den waffengewandten Adel an. Das heisst nicht, das

einfache Volk seinerseits habe Mauritius in geistigen und vor allem leiblichen
Bedrängnissen, zumal in Kriegsnöten, weniger inständig angerufen.23 Aber in friedlichen

Zeiten standen ihm andere Heilige - so kann man aus der Verbreitung einzelner

Patrozinien schliessen - näher.

Die Burgunder wurden 443 durch Aetius in der Sapaudia zwischen Genfersee und Grenoble
angesiedelt; siehe Ferdinand Lot. La fin du monde antique et le début du moyen âge. Paris, 1951, S. 240,
288 f. Hier auch über ihre Ausdehnung bis Jura, Saône, Lyon.
MGH SS rer. Merov., Bd. 2, S. 99, 129. Ebenso FSGA, Bd. 4a, S. 176 f. - AASS, Sept. Bd. 6, S. 311.

Vgl. Ernst Alfred Stückelberg. Geschichte der Reliquien in der Schweiz. Zürich, 1902, S. 1 zum Jahr
507.

Die weit grössere Gefahr drohte den Burgundern allerdings von Seiten der Franken und Westgoten,
denn der Ostgotenkönig Theoderich verlangte nach Hegemonie nur zur Erhaltung des status quo.
Volkstümliche Gebete, die sich an Mauritius wenden, sind mir nicht bekannt; auch Herzberg (wie
Anm. 13) führt in seinem Kapitel «Volkskundliche Elemente», S. 109 ff. keine auf, weist aber darauf

hin, dass Mauritius Patron militärischer und nicht-militärischer Bruderschaften verschiedenster

Art, selbst solcher von Hutmachern, Färbern, Wäschern und dergleichen wurde (bildliche Darstellungen

des Heiligen mit seinen Attributen können das veranlasst haben), weshalb es solche Gebete

gegeben haben muss. Doch Bruderschaften sind späten Datums. Beachtenswert ist die Auszeichnung,

mit welcher noch im 20. Jahrhundert das Missale Romanum die Thebäer behandelt. Für sie

wurden besondere Texte für Oratio, Secreta, Postcommunio vorgeschrieben und für die Lectio die
sehr schöne Stelle aus der Apokalypse 7,13-17 gewählt: «... Hi sunt qui venerunt de tribulatione

magna et laverunt stolas suas, et dealbaverunt eas in sanguine Agni. Ideo sunt ante thronum Dei et
serviunt ei die ac nocte ...»

11



Dem heiligen Mauritius und seinen Mönchen bot der erwähnte Burgunderkönig
Sigismund nicht allein Geschenke an; er stellte ihnen auch Bitten, und eine von
ihnen drängte auf die Einführung der «laus perennis», weshalb sich die Gemeinschaft
in Chöre einteilte, die - sich gegenseitig ablösend - für einen ununterbrochenen
Lobgesang zu Ehren Gottes und seiner Heiligen sorgten.24 Eine Auswirkung auf die

Mauritiusverehrung konnte sich aus dieser Einrichtung höchstens mittelbar aus
dem vermehrten Ansehen ergeben, das die Kultstätte aus ihr gewann, und aus

grösseren Gaben, etwa auch an Land und Leuten, die der König den früheren zufügte.
Zu solchen muss er sich umso stärker verpflichtet gefühlt haben, als er die «laus
perennis» als Sühne für seinen Mord benötigte, den er an seinem Sohn begangen hatte.

Übrigens stammte dieser liturgische Brauch aus dem Osten, wo er in bestimmten
Klöstern geübt wurde. Kontakte zwischen Burgundern wie Franken und Konstantinopel

lassen sich für das 6. Jahrhundert belegen,25 und es sei betont, dass ganz
allgemein liturgische, aber auch höfische Zeremonien im Abendland weitgehend eine

Nachahmung der byzantinischen waren. Andere Klöster, so das schon erwähnte

von Saint-Claude, das von Remiremont, von Saint-Riquier und von Farfa, haben
die «laus perennis» später (teils wiederum zum Zweck, Gönnern zu einer Sühne zu
verhelfen) übernommen, was aber mit der Ausbreitung des Mauritiuskultes kaum
in Beziehung stand. In Agaunum selbst hat man besagten Brauch nur bis ins 9.

Jahrhundert gepflegt.26 Denn bei der Fürsorge für Pilger und andere Reisende, bei all
den zeitraubenden Beschäftigungen, die einem Hospiz an einer der wichtigsten
Fernstrassen auferlegt wurden, war eine passendere Einteilung von Beten und
Arbeiten erforderlich.

In Agaunum war bei der Kirchweihe von 515 und bei der Einführung der «laus

perennis» vor 523 neben König Sigismund auch sein kirchlicher Ratgeber, der schon

genannte Bischof Avitus von Vienne, gegenwärtig.27 Unbegreiflich wäre es, hätte
dieser bei solchen Gelegenheiten nicht eine Reliquie erworben und in seine Stadt

gebracht. Später war zu hören, Vienne besitze sogar das ganze Haupt des Mauritius,28

was um so schwerer wog, als die allgemeine Vorstellung, dass sogar eine kleinste

Reliquie die Person des Heiligen nahebringe, fortwährend von der gegenteiligen
Meinung erdrückt zu werden drohte, gemäss welcher der Wert einer Reliquie von
ihrer Grösse und von der Würde des Körpergliedes, von der sie stammte, abhing.29
Weil nun der Abtei im Wallis nicht leicht einzureden war, sie habe einst das Beste,

was sie besessen, weitergegeben, erdichtete einer eine Geschichte über die Erwerbung

dieses ganzen Hauptes: nämlich unmittelbar nach dem Massaker bei Agaunum

hätten die Fluten der Rhone eine grosse Zahl der Hingerichteten mit sich ge-

24 DACL, Bd. 1.1, Sp. 854 f. Vgl. auch DACL, Bd. 10.1, Sp. 2699-2729.
25 Ebd., Bd. 1.1, Sp. 859 und Lot (wie Anm. 20), S. 288 f.
26 DACL, Bd. 1.1, Sp. 864.
27 Ebd., Sp. 854 ff. Der Text von des Avitus Predigt, die er bei genanntem Anlass hielt, wiedergegeben

in DACL, Bd. 10.2, Sp. 2718; auch in MGH Auct. ant., Bd. 6.2.
28 AASS, Sept. Bd. 6, S. 351 ff. - René Poupardin. Le royaume de Provence sous les Carolingiens.

Paris, 1901, S. 359.
29 Lucius (wie Anm. 10), S. 132 f.

12



rissen, doch habe der damalige Bischof von Vienne, durch eine Vision belehrt, in
den blutigen, hochgeschwollenen Wogen das Haupt des Thebäerführers erkannt, es

herausgeholt und feierlich in seiner Stadt geborgen. Das also sollte geschehen sein,
lange bevor Bischof Theodul im Wallis auch nur im Traum daran dachte, nach
Reliquien zu suchen. Selbst wenn man annehmen darf, diese lächerliche Phantasterei
habe ebenso viele Zweifler wie Leichtgläubige gefunden - denn es gab schon im
Mittelalter vernünftige Leute, die wussten, wie gerne und zu welchen Zwecken
gelogen wurde -, gehörte es doch bald zur unantastbaren und propagierten Überzeugung

der Stadt, dass sie das Haupt von Mauritius in Tat und Wahrheit besitze. Eine
und wohl die wichtigste unter den Residenzstädten der Burgunder hielt es für
angezeigt, durch solchen Besitz ihr Ansehen zu erhöhen, machte Mauritius zu ihrem
Hauptpatron und rückte die Makkabäer, deren sie sich vorher gerühmt hatte, an die
zweite Stelle.30

Als die fränkischen Merowinger nach Sigismunds Tod (um 523) das Burgunderreich

an sich rissen, war diese Wandlung in Vienne noch nicht erfolgt. Errichtet
wurden nun durch diese Machthaber und ihren Anhang in allen eroberten
Landstrichen vorzugsweise Heiligtümer zu Ehren Martins von Tours. Und dieser Heilige

hatte überall, wo er hinkam, von der neuen Herrschaft, von ihren Ansprüchen
und ihrem Einfluss Zeugnis abzulegen. Martinskirchen deuteten auf fränkische
Besitzer hin.31 Dass Mauritius und seine Gefährten von den Merowingern stark
vernachlässigt worden wären, kann man dennoch nicht behaupten. Schon weil diese
eine noch entschiedenere Alpen- und Passpolitik als ihre Vorgänger verfolgten,32
konnten sie das - übrigens durch seinen Besitz sehr bedeutende - Kloster nicht
vergessen, und überhaupt hätte es ihrem Aberglauben höchst gefährlich erscheinen
müssen, so mächtige Herren, wie die Thebäer waren, durch Missachtung zu
beleidigen. Man wundert sich denn auch nicht zu hören, dass schon in ihren Dokumenten

und nicht erst in denen der Karolinger das Kloster Saint-Maurice mehrfach als

eine der meist geschätzten Abteien aufgeführt wird, und zwar neben Lérin
(gegründet um 410 auf einer Insel gegenüber Cannes) und neben Luxeuil (gegründet
um 590 in den Vogesen).33 Nicht bloss als Beschützer, vielmehr als eigenen Stammvater

sollen die Merowinger überdies - unter byzantinischem Einfluss - den Ritter

Poupardin (wie Anm. 28), S. 359.
Heinrich Feurstein. Zur ältesten Missions- und Patroziniumskunde im alemannischen Raum. In:
Zeitschrift für Geschichte des Oberrheins NF. 58, 1949, S. 40 f. Hier die allgemein angenommene
Auffassung, dass die Patrozinienforschung für die älteste Zeit mit der Besitzgeschichte verbunden
sei, doch dass ungefähr zur Zeit der Hohenstaufen eine rechtssymbolische Betrachtung nicht mehr
ausreiche, Gründe für Heiligenwahl oder Patrozinienwechsel anzugeben.
Robert Holtzmann. Die Italienpolitik der Merowinger und des Königs Pippin. In: Das Reich. Idee
und Gestalt. Festschrift für Johannes Haller. Stuttgart, 1940, S. 95ff. - Heinrich Büttner. Die
Alpenpolitik der Franken im 6. und 7. Jahrhundert. In: Historisches Jahrbuch 79, 1960, S. 62-88.
MGH DD Merov., Nr. 15, S. 17; Nr. 19, S. 20. - MGH DD Carol., Bd. 1, Nr. 98, S. 141. - Vgl.
Albert Brackmann. Die politische Bedeutung der Mauritiusverehrung im frühen Mittelalter. In:
Ders. Gesammelte Aufsätze. Weimar, 1941, S. 211-241.

13



Georg aus Kappadokien betrachtet haben,34 den man Mauritius an die Seite stellen
oder - je nach Bedarf - gegen ihn ausspielen konnte, was beides in der Folge
geschehen ist. Natürlich verhinderte zudem die Kirche mit Vorschriften die Exklusivität

einzelner Kulte und die Vernachlässigung wichtigster, vor allem biblischer
Vorbilder,35 und wie gross das spontane Bedürfnis eifriger Christen war, nicht
einfach einen einzigen, ihnen besonders nahestehenden Heiligen, und war dieser noch
so wundertätig, über andere hinauszuheben, beweist - neben andern - Bischof Gregor

von Tours, ein Nachfolger Martins, indem er sich gedrängt fühlte, in seinen
Schriften möglichst aller Heiligen zu gedenken.36 Als er übrigens seinem heiligen
Martin eine neue Kirche erbaute (589), forschte er so skrupelhaft nach jenen
Reliquien, die einer seiner Vorgänger offenbar vergraben hatte (denn so sicherte man
seine Schätze in Zeiten der Gefahr), bis er sie - eingefügt in einen ausgehöhlten, mit
einem Deckel versehenen Stein in einem silbernen Kästchen entdeckte. Es handelte
sich just um solche von Thebäern, wie er verrät, die «zusammen mit andern» lagen,
die offensichtlich weniger bekannt und ihm weniger wichtig waren.37 Auch König
Guntram (561-593) hatte Verlangen nach Mauritiusreliquien und damit nach
möglichst grosser Nähe dieses Heiligen. Und hymnisch besungen wurde der Held mit
seinen Gefährten vom hochgebildeten Venantius Fortunatus aus Treviso, der nach
Gallien ausgewandert war und in Poitiers Bischof wurde ("f" 610). Seine Distichen
«De Sanctis Agaunensibus» haben sich erhalten; da liest man vom Ort des Martyriums:

«Ströme von Blut ergiessen sich dort in die reissende Rhone,
Grausame Wut verfärbt alpenbedeckenden Schnee,»38

was hier zitiert sei, um anzumerken, dass selbst so kleine Hinweise auf
Naturbeschaffenheit wie der von Venantius gebotene, im 6. Jahrhundert nur selten eingestreut

wurden.
Doch vernehmen wir aus dem gleichen 6. Jahrhundert - und es ist wieder Gregor

von Tours, der es mitteilt (und zwar durchaus nicht wie eine ihm erstaunliche

Neuigkeit), dass bei einer Kirche zu Köln, genannt «ad sanctos aureos» (weil man
Heilige dort auf Goldgrund sah), ganze fünfzig Thebäer ruhten.39 Davon hatte
Eucherius noch nichts gewusst, dass solche Scharen der berühmten Legion dem Ge-

34 Auf diese Behauptung der Merowingerkönige bin ich in der Sekundärliteratur mehrfach gestossen,
aber nie auf eine Quellenangabe. Dass aber der Ritter Georg schon zur Merowingerzeit sehr geschätzt
wurde, nicht zuletzt wegen der abstrusen Legenden voller unglaublichster Wunder, unterliegt keinem
Zweifel. AASS, April Bd. 3, S. 110 ff. Vgl. B. Körting. Georg. In: LThK2 Bd. 4, Sp. 690 ff.

33 Schon die frühesten Allerheiligenlitaneien lassen eine klare Hierarchie erkennen, und selbstver¬

ständlich werden bei Aufzählungen verschiedenster Kirchenpatrone regelmässig die biblischen

Heiligen als erste genannt. Eine Richtschnur boten die Festkalender.
36 In gloria martyrum. In: MGH SS rer. Merov., Bd. 1.2; De vita patrum. ebd., sowie De virtutibus

sancti Martini, ebd.
37 MGH SS rer. Merov., Bd. 1.1, lib. 10, c. 31, in FSGA, Bd. 2, S. 412.
38 Über Guntram siehe Stückelberg (wie Anm. 21), S. 2 zum Jahr 588. - Venantius Fortunatus, Car¬

mina, ed. Marc Reydellet. Paris, 1994, Carmina II, 14, S. 70 f. «Adiuvit rapidas Rhodani fons
sanguinis undas / Tinxit et alpinas ira cruenta nives.»

39 In gloria martyrum (wie Anm. 36), lib. 1, c. 61, S. 530.

14



metzel im Wallis entkommen und erst nachträglich und anderwärts von Häschern
aufgespürt und wegen ihres Glaubens waren hingerichtet worden. Zu verschiedenen

Zeiten erklärten auch Bonn und Xanten, Bergamo und Turin, Gräber von
solchen Thebäern zu besitzen, die erst bei ihnen vom Schicksal erreicht und
hingemordet worden seien,40 und in Anbetracht solcher wunderbarer Entdeckungen in
der Ferne musste auch Saint-Maurice, das Kloster, immer wieder fündig werden. So

soll noch im 5. Jahrhundert die Rhone das Grab eines Innocentius, eines bisher
unbekannten Thebäers, freigegeben haben.41 Dieser wird denn auch in einer Liste von
Reliquien aus Sens schon zu jener Zeit erwähnt: «Von Mauritius, Exsuperius,
Candidus, Victor und Innocentius» besass man dort leibliche Überreste. Noch viele

Auffindungen erfolgten später (meist auf alten Friedhöfen), und immer wieder
wurde vom einen oder andern sogar der Name bekannt, so von Gereon in Köln,
von Vitalis im Wallis.42 Dass auch Felix und Regula in Zürich der heiligen Legion
zugezählt wurden, dass nicht minder Verena von Solothurn und Zurzach als The-
bäerin gilt, entzieht sich wohl sogar heute noch nicht der Kenntnis eines grösseren
Kreises gebildeter Schweizer. Auf diese an verschiedenen Orten begrabenen Heiligen

aus der einen und gleichen Legion hinzuweisen, ist unbedingt nötig, damit
Mauritius nicht allzu isoliert betrachtet werde. Immer war er der «Primicerius»
einer Legion von Märtyrern, die seine Bedeutung erhöhten und umgekehrt von ihm
höhere Bedeutung erhielten. Die Neuentdeckten vermochten seinen Ruhm nicht zu
vermindern; er ging in der Schar nicht unter, auch wenn sie auf 6666 und womöglich

weiter wuchs,43 und der Zusammenhalt der Thebäer schaffte ein Netz der
Verbindungen von einer Kultstätte zu den andern.

Die Gläubigen nämlich empfanden ein Bedürfnis, zu den Reliquien des einen
Thebäers solche eines andern zu fügen, und liessen sich gefallen - wenn zwar
ungern - dass ihnen statt der erbetenen Reliquien eines Thebäers die eines andern
gegeben wurden, wobei es ohnehin meist um kleinste Teilchen ging (die für das Ganze
gelten mussten). Wer zu Saint-Maurice gute Beziehungen hatte knüpfen können,

Gereon wird bereits im Liber historiae francorum (aus dem Beginn des 8. Jahrhunderts), c. 38 als

bekannter Heiliger genannt; der Heilige hat eine Kirche in Köln; siehe FSGA, Bd. 4a, S. 358. - In
Xanten soll der Thebäer wie der eine von Solothurn Victor geheissen haben; siehe Bernhard Köt-
ting. Victor, hl. Martyrer. In: LThK2, Bd. 10, Sp. 771 f.; Edith Ennen. Bonn. In: LThK2, Bd. 2, Sp.

598 f. Denis van Berchem. Thebaische Legion. In: LThK2, Bd. 10, Sp. 14. - Auch in Solothurn nahm
die Schar der Gefährten von Ursus zu, siehe Berthe Widmer. Der Ursus- und Victorkult in
Solothurn. In: Solothurn. Beiträge zur Entwicklung der Stadt im Mittelalter. Zürich, 1990, S. 33-81, über
verschiedene Funde S. 59 und 67. - Felice Alessio. I martiri tebei in Piemonte, 1903, zählte 481 «co-
sidetti tebei», die Namen trugen, und allein für das Gebiet Piémont 58.
Siehe Stückelberg (wie Anm. 21), S. 1 zum Jahr 450/455, unter Hinweis auf die Passio Martyr.
Agaun.
Vgl. Anm. 40. Ein Vitalis wurde dank einer Vision von Ambrosius im Jahre 393 auch in Bologna
gefunden; siehe Lucius (wie Anm. 10), S. 155.

Die Zahl 6666 wird die gebräuchliche. Noch die Sächsische Weltchronik z. B., geschrieben Mitte
des 13. Jahrhunderts, gibt diese an; siehe MGH Deutsche Chroniken, Bd. 2, S. 113; hier auch die

Angabe der wichtigsten Kultstätten und der berühmtesten Thebäer, doch wird Verena von Zurzach
nicht genannt, vielmehr durch Afra von Augsburg, die früher nicht zu dieser Schar gerechnet wurde,
ersetzt.

15



brachte dort mehrmals Bitten vor und erwarb so mehreres, das in verschiedenen
Kirchen oder in der einen und gleichen auf verschiedenen Altären geborgen werden
konnte. Übrigens erlangte Theodul, der sich um die Thebäer Verdienste erworben
hatte, und selbst Sigismund (dieser trotz seines Verbrechens), weil er ihnen eine Kirche

gebaut hatte, ebenfalls die Ehre der Altäre, und wenn man heute irgendwo auf
ihr Patrozinium stosst, darf man vermuten, einer der gemarterten Soldaten sei auch
nicht fern.

Darin nun bestand eine der Besonderheiten des Mauritius, dass er das Haupt
Unzähliger war. Märtyrersoldaten gab es viele, auch viele heilige Bischöfe, heilige
Mönche, heilige Jungfrauen und Witwen. Aber wo war der andere Heerführer, der
eine ganze Legion mit seinem Glaubensmut dazu bewogen hatte, dem heidnischen
Kaiser zu trotzen, um unverbrüchlich Christus zu dienen? Sankt Ursula mit ihren
elftausend Begleiterinnen erlangte später allgemeine Bekanntheit und konnte einen

Vergleich mit einer Legion Soldaten denn doch nicht aushalten.44 Und die zehntausend

Ritter aus dem Osten mit ihrem Anführer Akatius kamen zu spät, um die Thebäer

mit ihrem Primicerius in den Schatten zu stellen;45 eher wurden sie mit diesen

gleichgesetzt oder verwechselt. Aber natürlich muss man sich - um die Geschichte
des Mauritiuskultes nicht zu verzeichnen - immer wieder daran erinnern, wie sehr

von Epoche zu Epoche die Zahl der himmlischen Helfer jeder Gattung sich
vermehrte. Selbst jene höchsten Herrschaften, die Mauritius und seine Gefährten aus

ganz bestimmten, immer klarer umrissenen Absichten auszeichneten, um sie
möglichst für sich im besonderen zu beanspruchen, sahen sich doch fortwährend
veranlasst, neue Vorbilder und Patrone anzuerkennen, auch ihnen würdige Rollen
zuzuteilen und sich davor zu hüten, sie mit Nichtbeachtung zu erzürnen. Aber nicht
allein die immer grössere Zahl des himmlischen Volkes veränderte einzelne Kulte
und den Heiligenkult im gesamten. Was alles auf die Verehrung der Himmlischen
Einfluss nahm, kann in Kürze gar nicht aufgezählt werden. Es waren unter anderem

politische Wandlungen, soziale Veränderungen, Wechsel von Besitzern wichtiger

Heiligtümer, neue Bedürfnisse einzelner oder Gruppen, Orden und Strömungen,

Liebhabereien, Moden, Launen und anderes mehr. Mitten in diesem
Geschichtsverlauf und in der wachsenden Heiligenschar wusste sich Mauritius aber zu
behaupten, und wenn er in Kreisen einfacher Leute vielleicht fast auswechselbar

war oder wurde, erhielt er doch in anderen Kreisen immer schärfere Umrisse und
eine ganz einmalige Rolle, denn die Phantasie der ihm ergebenen Mächtigen kam
ihm zu Hilfe. Noch im 7. Jahrhundert wusste man von ihm - man hat den Eindruck:

ganz plötzlich - eine schon recht imponierende Lebensgeschichte zu berichten, die
sich weiter ausmalen liess, nachdem man zuvor nur die Umstände, die zu seiner

Hinrichtung und diese selbst gekannt hatte. Mauritius - so hiess es nun - hatte mit

Zu den 11 000 Jungfrauen siehe: Wilhelm Levison. Das Werden der Ursulalegende. In: Bonner
Jahrbücher 132,1927, S. 33 ff.
Nicht verwechselt wurden sie in Bern, wo ihr Kult im 15. Jahrhundert hochgezüchtet wurde; siehe

K. Howald. Der Zehntausend-Rittertag und das Zehntausend-Ritter-Fenster im Berner Münster,
in: Berner Taschenbuch, 1885.

16



seiner Schar den christlichen Glauben und die Taufe just am würdigsten Ort, in
Jerusalem, vom dortigen Bischof empfangen, war dann - wo, wenn nicht am Sitz der
Rechtgläubigkeit? - in Rom von keinem geringeren als von Papst Marcellinus, der
später den Märtyrertod erlitt, in seinem Glauben bestärkt worden, hierauf unter
Maximian aufgebrochen, in der Meinung, gegen Bagauden, aufständische Bauern,
zu kämpfen.46 Im übrigen entsprach der neue Bericht ziemlich genau dem alten des

Eucherius. Doch durfte sich Mauritius jetzt selbst vor Jerusalem- und Rompilgern
würdig sehen lassen, sowie als Verteidiger der staatlichen und sozialen Ordnung
präsentieren.

Aber wer kannte im 7. Jahrhundert diese Lebensgeschichte der Thebäer, und wer
kannte sie nicht? Man kann darüber nichts angeben, oder jedenfalls nichts Sicheres.
Es genügte auch wirklich noch zu wissen, dass er ein unbeirrbarer Streiter Christi
war, der über ein Heer verfügte, und gerne dort zu Hilfe eilte, wo die Not am
grössten war. Und die Erwähnung dieses Umstandes führt uns zur Geschichte der
Merowinger zurück.

MAURITIUS AUF VORPOSTEN DES MEROWINGERREICHES
ZWISCHEN JURA UND RÄTISCHEN ALPEN: DIE BEISPIELE
ST. GALLEN UND LUZERN

Das Sammeln von Nachrichten über die Anfänge des Thebäerkultes hat
notwendigerweise aus dem Gebiet der heutigen Schweiz hinaus und vor allem nach
Gallien geführt. Man kann sich nun dem schon einmal erwähnten Kloster Luxeuil
in den Vogesen zuwenden und von seiner Stelle aus den Weg in die Schweiz zurückfinden.

Dieses mit Hilfe von Königtum und Adel gegründete Zentrum irischer
Missionstätigkeit im Ostteil (Austrasien) des Merowingerreiches hat um die Wende

vom 6. zum 7. Jahrhundert mit wenigen andern religiösen Zentren stärkste religiöse
Impulse ausgesandt, die nicht allein im altburgundischen Transjuranien zwischen
Jura und Aare den erlöschenden Glaubenseifer neu entzündeten, sondern auch bis

zum Bodensee hinüber, bis an die Grenze der Raetia prima aufrüttelnd wirkten, in
eine Landschaft hinein, die schon austrasische Ansprüche akzeptieren musste, doch
von Alemannen besiedelt war.47 Hatte aber die irische Missionswelle, die Luxeuils
Gründer Columban hervorrief, etwas mit Mauritius zu tun?

Dupraz (wie Anm. 7), S. 85 ff. und van Berchem (wie Anm. 7), S. 20 über diese Version und ihre
Datierung. Vgl. auch AASS, Sept. Bd. 6, S. 345-347.
Heinrich Büttner. Die Entstehung der Churer Bistumsgrenzen. Ein Beitrag zur fränkischen
Alpenpolitik des 6.-8. Jahrhunderts. In: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 53,1959, S.

81-104 und 191-212.

17



St. Gallen

Man muss sich an einen späteren Bericht halten, von dem man annehmen darf,
er stütze sich auf eine zuverlässige, schriftliche Tradition. Der Mönch Wetti vom
Kloster Reichenau verfasste vom Missionar Gallus, der in der Gegend von Steinach

zurückblieb, als sein Lehrer Columban in den Süden weiterreiste, um 820 eine

Lebensbeschreibung und hielt darin eine uns wichtige Einzelheit fest: Am Ort, an dem
Gallus ein Kirchlein habe bauen wollen, habe er aus Haselruten ein Kreuz verfertigt

und daran eine Kapsel mit Reliquien gehängt, mit solchen nämlich «der heiligen

Jungfrau, des heiligen Desiderius und» - wie es heisst - «des berühmten
Heerführers Mauritius.»48 Desiderius stellte er nicht vor; er meinte einen Bischof aus

Vienne, den die Königin Brunhilde, Columbans vielbeschimpfte Feindin, hatte
umbringen lassen.49 Mauritius hätte er nicht wie einen Unbekannten charakterisieren
müssen; er tat es auch nicht, vielmehr war es ihm offensichtlich ein Bedürfnis, seine

Macht im Vorbeigehen zu rühmen. Wollte man annehmen, Wetti oder ein früherer
Vitenschreiber habe die Geschichte erfunden, so fragt sich, wie man zu Beginn des

9. Jahrhunderts auf die drei genannten Namen kam und warum Wetti unter den
Reliquien, die Gallus mitführte, nicht auch solche des heiligen Martin aufzählte. Zur
Antwort kann man darauf hinweisen, dass jedenfalls zu Wettis Zeit alle drei
genannten in St. Gallen verehrt wurden und dass man auf dem alten St. Galler
Klosterplan vom soeben angeführten Jahr 820 einen Mauritiusaltar eingezeichnet
findet, während man höchst auffälligerweise aus dem St. Galler Kloster jener Zeit von
einer Martinsverehrung wenig oder gar nichts hört und selbst Notker der Dichter
(oder Stammler, f 912) ihm zu seinem Fest keine Dichtung widmete, obwohl Karl
der Grosse 813 just diesen und Remigius nebst den Heiligen des Neuen Testaments

zu feiern verlangt hatte.50 Wie es zu dieser Sonderbarkeit kam, lässt sich wohl eini-

germassen erklären, wenn man bedenkt, dass Gallus um 600 zur Kultstätte in Tours,
die damals zu Austrasien gehörte, eben weil er mit dessen Königtum und Kirche
zerfallen war, nur geringe Beziehungen pflegte, während er durch Luxeuil und sein

Tochterkloster Remiremont mit Saint-Maurice in Verbindung stand. Wie dem sei,

so darf man die Meinung vertreten, St. Gallen sei, genau wie Wetti berichtet, um 613

unter den Schutz Marias, den des Desiderius und des Mauritius gestellt worden.
Wenig besagt, wenn die an Dokumenten äusserst arme Zeit über die Sache schweigt.
Auf Spekulationen ist die Historie angewiesen.

Im speziellen Fall der Patrozinienkunde wird die Forschung übrigens dadurch
erschwert, dass für viele Heiligtümer zu unbekannter Zeit ein neuer Titel bestimmt
wurde, ohne dass man darüber eine Nachricht erhielte; so etwa, wenn der Besitzer
der Kirche wechselte, neue Reliquien erwarb und grössere Gebäude errichtete.
Mauritius - um das vorwegzunehmen - ist unter solchen Umständen einmal über
andere Heilige hinausgehoben worden (und für Vienne kann man das sogar bele-

Die Vita ist ediert in MGH SS rer. Merov., Bd. 4, S. 256 f.; siehe c. 11.

Siehe die Chronik Fredegars in: MGH SS rer. Merov., lib. 4, c. 24, in FSGA, Bd. 4a, S. 178.

Wolfram von den Steinen. Notker der Dichter und seine geistige Welt. Darstellungsband, Bern,
1948, S. 327, 422 f. Freilich stammt auch die Mauritius-Sequenz aus anderer Feder.



gen)51, ein andermal aber hinter Heilige zurückgetreten, er, der Mann aus vergangener

Zeit hinter eine Person näherliegender Zeiten, und er, der Mann aus der Ferne,
hinter eine Gestalt, die zu ihren Lebzeiten am Orte gewirkt hatte und da in frischem
Gedächtnis war, ja begraben lag und damit die Voraussetzung für einen neuen Kult-
und Wallfahrtsort bot. Als Beispiel für eine Veränderung zu seinen Ungunsten bietet

sich nun offensichtlich gerade St. Gallen an, denn die Missionare, die unter dem
Schutz des Soldaten in gefahrvolle Grenzzonen vorgestossen waren, übernahmen
bald, nachdem sie das Vertrauen der Bevölkerung erlangt hatten, die Schutzpflicht
selber, nämlich als die neuen Heiligen des Ortes. Überhaupt darf man die Bedeutung
von Mauritius für die Missionierung nicht von derjenigen anderer Patrone isolieren.
Die Glaubensboten erkoren sich für ihre Neugründungen sehr viele andere Heilige,
vorzugsweise solche aus dem Neuen Testament, denen selbstverständlich die höchste

Ehre gebührte, auch immer wieder den Patron der Franken Martin, den Ritter
Georg und Märtyrer wie Laurentius. Diese Patrozinien lassen unter Umständen
ebenso gut auf ein hohes Alter einer Kirche schliessen wie der Name des Mauritius,
und wenn vom Wechsel der Patrone gesprochen wurde, so ist doch anzumerken,
dass man den Thebäer denn doch nicht allzu oft wird völlig vergessen haben; eher

versetzte man ihn vom Hauptaltar in eine Seitenkapelle oder in eine Krypta.
Wirft man vom Bodenseegebiet aus einen Blick südwärts auf Churrätien, wo seit

spätestens 451 in Chur ein Bischof waltete, so bemerkt man, dass dort im 6. und 7.

Jahrhundert eine Bevölkerung von noch sehr rauhen Sitten unter Einfällen einmal
der Ostgoten, ein andermal der Byzantiner, der Langobarden, der Franken und
Alemannen litt, immer wieder in neu erstellten Burgen des Adels Zuflucht suchte und
auf die mannigfaltigste Fürsorge der Geistlichkeit dringend angewiesen war.52 Für
Mauritius hätte es hier ebenso grosse Arbeit gegeben wie bei den von ähnlichen
Stürmen geschüttelten Bewohnern der westlichen Alpentäler. Doch ob er in
Churrätien schon anwesend war, erfahren wir nicht oder nicht mit Sicherheit. Dabei

hätte er auf manchen Wegen hierher gelangen können, wenn auch kaum direkt
das Wallis hinauf über die damals wohl nicht begangenen Pässe von Furka und
Oberalp.53 Es mag aber sein, dass Sankt Martin von Tours ihm zuvorkam; jedenfalls
gilt die ihm geweihte Kirche in Zillis als eine der ältesten in Churrätien und wird
ihre erste Anlage ins 6. Jahrhundert datiert.54 Aber dass die Kirche Sankt Vincentius
von Pleiv wirklich die älteste im Lugnez sei, darf man bezweifeln, obwohl auch sie
ins 6. Jahrhundert hinabreicht. Denn dem kleinen Heiligtum St. Mauritius bei
Cumbels etwas' weiter unten im Tal kann man ein ebenso hohes Alter nicht ohne

gute Beweise absprechen.55 Gab es aber schon in jenem Frühbeginn des Mittelalters
eine Mauritiuskirche am Ort des späteren St. Moritz? Wir wissen es nicht. Nur so-

51 Vgl. oben, wo gesagt wurde, dass die Makkabäer in der Hauptkirche von Vienne Mauritius den

Ehrenplatz räumen mussten.
52 Büttner (wie Anm. 47), S. 88, 94.
53 Erschliessung des Gebiets von Furka, Urserental und Oberalp wohl nicht vor der ersten Hälfte des

8. Jahrhunderts. So Büttner (wie Anm. 47), S. 199 f.
54 Ebd., S. 94.
55 Datierung unsicher; siehe Heinrich Büttner und Iso Müller. Frühes Christentum im schweizeri¬

schen Alpenraum. Einsiedeln, 1967, S. 64 und 137.

19



viel kann man sagen, dass es nicht unmöglich ist. Die spätantike Julierroute wurde
damals noch immer benutzt wie der Berninapass, und die 1856 abgebrochene
Mauritiuskirche am gleichen Ort war Mittelpunkt einer der drei Altpfarreien im Ober-
engadin.56 Andere Mauritiuskirchen Graubündens seien erst im folgenden genannt,
damit man sich nicht im Mutmassen verliere. Denn wollte man sich auf solches

einlassen, so würden sich dazu noch viele Kultobjekte anbieten, sowohl im schweizerischen

Mittelland wie vor allem in der Westschweiz, wo man wenigstens - dies sei

doch angemerkt - für Oron-la Ville annehmen darf, die Kapelle, die dort unter der
Barockkirche verschwunden ist, sei sehr früh entstanden und Mauritius geweiht
gewesen, wie man das mit grösserer Sicherheit für die Kirche von Châtillens
annimmt.57 Beide standen auf einem Grundstück, das gemäss einer alten Überlieferung

vom schon genannten Burgunderkönig Sigismund dem Kloster Agaunum
geschenkt worden war.58

Muss man nun zwar darauf verzichten, für die Grosszahl frühester Kirchen und
Klöster auch nur einigermassen genaue Gründungsdaten angeben und ihre
ursprünglichen Patrone mit Sicherheit ausfindig machen zu wollen, ja bleiben selbst

die Einflussbereiche kirchlicher Zentren in der frühen Merowingerzeit noch ganz
unklar und wäre es gewagt, die und jene Stiftung bestimmten Familien zuzuschreiben,

nur weil das Patronat auf sie hinzuweisen scheint, lässt sich doch feststellen,
dass im Hinblick auf die ausgehende Merowingerzeit, also das 8. Jahrhundert, die

Spezialisten unserer Frühgeschichte schon grössere Sicherheit zeigen und eine
bedeutendere Zahl von Kirchen und Klöstern mit einiger Bestimmtheit datieren und
auch nach ihrem vermutlich ursprünglichen Patron benennen. Einige von diesen

Gotteshäusern, die neben den kirchlichen Zentren höchstwahrscheinlich im 8.

Jahrhundert schon bestanden haben, seien hier - zusätzlich zu den vorerwähnten -
aufgezählt, und zwar bevor von der Entstehung des Benediktinerklösterleins bei
Luzern die Rede ist, nämlich beispielhalber die Pfarreien Ardon und Conthey im
Wallis, Nax ebendort im Val d'Hérens, wo Saint-Maurice als Besitzer sein Patronat
ausübte; in der Diözese Lausanne Pully und Montilier-Murten mit Mauritiuspa-
tronat, neben diesen Promasens bei der Broye und Saint-Martin-sur-Oron usf.; am
Thunersee Scherziingen, Biberist und Spiez, letztgenanntes wohl Mauritius
geweiht; Kleinhöchstetten bei Münsingen, Ölten und Zofingen, auch dieses wohl von
Anfang an für Mauritius bestimmt; nahe am Zürichsee neben dem alten Tuggen
Uznach und Benken.59 Im Thurgauischen, im St. Gallischen, zwischen der Linthebene
und dem Rheintal wie in Churrätien häufen sich die ins 8. Jahrhundert datierten
Gotteshäuser dermassen, dass eine Auswahl zu nennen, umso schwieriger wird; das

thurgauische Berg, erstmals 796 erwähnt, war wohl immer Mauritius anvertraut,

56 Büttner (wie Anm. 47), S. 192 f.
57 Büttner/Müller (wie Anm. 55), S. 98.
58 Schenkungen des Königs Sigismund, auf 515 datiert, sind in einem Dokument von ungefähr 800 auf¬

gezeichnet worden. Vgl. Anm. 19.
59 Büttner/Müller (wie Anm. 55), S. 81-84, 89, 95, 97, 98-104, 106, 108, 110, 126.

20



desgleichen das St. Gallische Goldach, erstmals 789 genannt.60 Schiers im Prättigau
hat damals wohl schon bestanden, ebenso St. Peter im Schanfigg, Alvaneu über dem
Landwasser, usf. Pfäfers, Disentis und Reichenau sind im gleichen Jahrhundert
entstanden, woran immerhin erinnert sei.61

Luzern

Unbekannt wird bleiben, seit wann man an der alten Militärstation und
Zollstätte Zürich die Gräber von Felix und Regula verehrte und durch Bauten
auszeichnete; nie wird man einigermassen genau wissen, seit wann man bei der Brücke
von Zurzach das Grab der Thebäerin Verena zeigte. Wie es um den Kult von Ursus
und Victor in Solothurn im 8. Jahrhundert bestellt war, können wir auch nicht
sagen. Es bleibt die Notwendigkeit bestehen, nach späteren Lichtquellen Ausschau
zu halten, dank denen man in die frühere Dunkelheit hinableuchten könne. Das sei

hier auf der Suche nach den Ursprüngen des alten Vorortes der Innerschweiz
unternommen, und wirklich erkennt man - auf diese Weise zurückblendend - was
Leser des Geschichtsfreundes freilich schon längst wissen62 - dass im frühen 8.
Jahrhundert beim Ausfluss der Reuss aus dem vierarmigen See das Benediktinerklösterlein,

genannt Luciaria, entstand, offensichtlich unter dem Patronat des Mauritius,

und dass um 740 dem schon bestehenden Kloster der fränkische Hausmeier
Pippin aus dem Geschlecht der Karolinger als eigentlicher Machthaber im alten Me-
rowingerreich (f als König 768) fünf freie Männer aus dem Dorf Emmen (will heissen:

deren Dienste) überliess.63 Der Gründer dieser Mönchsgemeinschaft lässt sich
nicht bestimmen; das Mauritiuspatrozinium seinerseits erlaubt kaum irgendwelche
Mutmassungen in dieser Frage; und wenn man zwar sagen kann, es habe von bur-
gundisch-fränkischer Gewalt gezeugt, so muss man beifügen, dass damals fast alles,

was einen Namen hatte (die Aristokratenfamilien, die missionierenden Klöster und
Wanderprediger), burgundisch-fränkische Abkunft vorweisen konnte oder sich
sonstwie für burgundisch-fränkisch ausgab, auch die Herzöge im Elsass, in
Alemannien und Bayern,64 von denen allerdings der Karolinger Pippin die beiden erst-

Werner Vogler, St. Gallen. In: Helvetia Sacra. Abt. 3: Die Orden der Benediktinerregel. Bd. 3: Frühe
Klöster, die Benediktiner und Benediktinerinnen in der Schweiz. Teil 2. Basel, 1986, S. 1186 ff.,
1208 ff. - Arnold Nüscheler. Die Gotteshäuser der Schweiz. Bistum Constanz. Zürich, 1867, S. 82

und 98.

Büttner/Müller (wie Anm. 55), S. 123, 124. Zur Geschichte der grossen Klöster und zur
Bistumsorganisation kann hier nichts gesagt werden, da es vom Thema allzusehr wegführen würde.
Hans Schnyder. Zur Traditionskontroverse Luzern-Murbach. In: Gfr. 117,1964, S. 60-132.-Ders.
Abt Wichard von Luzern als Bischof zu Augsburg? In: Gfr. 121,1968, S. 5-64. - Anton Gössi und
Hans Schnyder. Luzern. In: Helvetia Sacra (wie Anm. 18), S. 832 ff.
Urkunde Lothars I. von 840, in: Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft.

Abt. 1: Urkunden. Bd. 1: Von den Anfängen bis 1291. Aarau, 1933, Nr. 10, S. 9 f.

Reinhard Wenskus. Die deutschen Stämme im Reiche Karls des Grossen. In: Karl der Grosse.
Persönlichkeit und Geschichte. Düsseldorf, 1965 (Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachleben 1),
S. 192 ff.

21



genannten beseitigte und den dritten, den Herzog Odilo, nach seinem Sieg am Lech
743 eines guten Teils seines Machtbereiches beraubte.65 Alle diese Gewalthaber
konnten sich des Mauritius und seiner Reliquien versichern, um ihn zum Helfer für
ihre eigene Sache oder die der Kirche einzusetzen, und sie haben das mehr oder
weniger zielbewusst getan. Gleicherweise haben sie andere Heilige zu Hilfe genommen,

weswegen man auch für die Karolingerzeit nicht leicht von bestimmten
Patrozinien auf bestimmte hintergründige politische und andersartige Strömungen
oder auf gewisse Familien schliessen kann. Dennoch sei hier darauf aufmerksam
gemacht, dass um ungefähr die Zeit, da Pippin das Mauritiuskloster in Luciaria
begünstigte, sein entschiedener Gegner, der genannte Bayernherzog Odilo, kurz vor
seinem Sturz auch seinerseits in Agaunum Reliquien erwarb und darauf ein
Mauritiuskloster, das bald berühmte Niederaltaich, gründete, das die Missionierung zu
seinen Hauptaufgaben zu rechnen hatte;66 und anzunehmen ist, dass er Mauritius
so selbstverständlich zum Kampf gegen Pippin aufrief, wie Pippin auf den Beistand

von Mauritius vertraute.
Obwohl nun Pippin und andere weltliche wie kirchliche Herren an dem

missionarischen Vorposten an der Reuss ein Interesse haben mussten und obwohl andere

Klöster, so etwa das auf der Reichenau und das von St. Gallen, diesen Vorposten
nicht aus den Augen verloren, da sie mit ihm auf verschiedene Weise (durch
Gebetsverbrüderung, durch Gleichheit der Patrone und anderes) in Beziehung standen,

auch das Kloster Murbach im Elsass (728 mit oder ohne Hilfe Pippins gegründet)

sich wenigstens gelegentlich um ihn kümmerte, konnte er sich doch nicht
halten. Und es vergingen etwa hundert Jahre nach der Schenkung durch Pippin, bis

man an den karolingischen Höfen daran dachte, das mittlerweile verfallene Kloster
zu erneuern. Erinnert sei hier an jene bestimmte Traditionsurkunde von ungefähr
87067, gemäss welcher ein Priester Wichardus, ein Verwandter Ludwigs des
Deutschen, sein väterliches Erbe dafür bestimmt hatte, das Kloster in Luciaria «zu Ehren

des heiligen Mauritius, seiner Gefährten und des heiligen Leodegar» zu erneuern;

«rénovasse» heisst es im Lateinischen. Leodegars Patrozinium scheint damals

neu zu den früheren hinzugekommen zu sein, und wenn es auch nicht eine Abhängigkeit

von Murbach bezeugte, das Leodegar geweiht war, so erinnerte es doch
wenigstens an jene elsässische Abtei.68 Da aber in den gleichen Traditionsurkunden
noch gemeldet wird, der Bruder Wichards, der Heerführer Rupert, habe seinen
Erbanteil König Ludwig dem Deutschen zu dem Zweck überlassen, dass dieser in

65 Die Situation blieb unklar. «Erst das Vorgehen Karls des Grossen gegen Herzog Tassilo III. schuf
klare Verhältnisse.» So Kurt Reindel. Bayern im Karolingerreich. In: Karl der Grosse (wie Anm.
64), S. 220.

66 Niederaltaich war und blieb eines der wichtigsten Zentren des Mauritiuskultes und zugleich eines

der bedeutendsten Klöster Bayerns. Zu seiner Förderung des Kultes siehe Herzberg (wie Anm. 13),
S. 43 ff.

67 Erste von sechs Traditionsurkunden in: Quellenwerk (wie Anm. 63), Nr. 9, S. 3 ff. Zur Datierung
siehe Schnyder (wie Anm. 62), S. 96 ff.

68 Dass das Kloster in Luzern bis ins 12. Jahrhundert von Murbach unabhängig gewesen sei, erläutert
Schnyder, Traditionskontroverse (wie Anm. 62) 70 ff., 88 ff.

22



Zürich eine Kirche baue, so denkt man sich, die Güterübergabe habe der Ehrung
von Felix und Regula dienen können;69 jedenfalls datiert das Fraumünster eben aus
der Zeit dieses Königs Ludwig,70 und man kann somit annehmen, dass der Thebäer
in Luzern und seine beiden Gefährten in Zürich eine Erhöhung ihres Ansehens der

gleichen Hofgesellschaft und wohl dem einen und gleichen Brüderpaar verdankten.
Auch sei mit einigem Nachdruck darauf aufmerksam gemacht, dass Wichard

einerseits erster Abt des erneuerten Klosters an der Reuss, andrerseits auch Bischof
von Augsburg wurde und sich zeitweise da wie dort aufhielt.71 Beachtet man dies,
ist man versucht zu vermuten, er habe den Mauritiuskult ebenso da wie dort
gefördert,72 und das anzunehmen, fühlt man sich doppelt berechtigt, wenn man erfährt,
dass er die heilige Afra, die man in Augsburg verehrt, auch an der Reuss bekannt
gemacht hat.73 Sicher schätzte man den heiligen Streiter an jenem Bischofssitz
knapp hundert Jahre später, auch wenn die ihm dort geweihte Kirche erst vom
Anfang des 11. Jahrhunderts stammen soll. Übrigens sei nicht vergessen, dass die The-
bäerin Verena in Zurzach auch nicht länger auf eine ihr geweihte, würdige Kirche
warten musste,74 und weiter, dass das «monasterium» des Thebäers Ursus in
Solothurn um die gleiche Zeit zweifellos bestanden hat, da es in einem Dokument von
870 (über die Teilung des kurzlebigen karolingischen Mittelreiches) Ludwig dem
Deutschen zugesprochen wurde.75

Ebendieser König war es bekanntlich auch, der 853 dem Fraumünster, das heisst
den heiligen Felix und Regula, den kleinen Gau Uri mit Kirchen und andern

Besitzungen schenkte; es gab also dort bereits Kirchen. Wirklich mögen die von Bürglen
und Silenen, die 857 erstmals in einem Dokument erwähnt werden, zudem die von
Altdorf, so alt sein wie St. Mauritius in Luciaria. Erst recht leuchtet ein, dass

Kirchen an der Brünigroute, wie Alpnach, Sarnen und Giswil, wo Wichards Nachfolger

in Luciaria, Abt Recho, Güter besass, die er seinem Kloster vermachte,76 auch

schon seit einiger Zeit bestanden. Wenigstens diese paar aus Uri und Unterwalden
seien hier genannt, damit der Anschein vermieden werde, die Abtei am Reussaus-
fluss sei fern einer Kirchenorganisation gestanden, oder auch, der Patron Mauritius
habe damals am Nordrand der Alpen allein und ohne die Hilfe anderer Heiliger bis
in ferne Täler hinein über christliche Siedler gewacht.

69 Heinrich Büttner. Die Anfänge der Stadt Zürich. In: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 1,

1951, S. 531 f.
70 Büttner (wie Anm. 69).
71 Schnyder, Wichard (wie Anm. 62), S. 5 ff.
72 Siehe unten S. 36.
73 Schnyder, Wichard (wie Anm. 62), S. 23 ff., 61.
74 Adolf Reinle. Die heilige Verena von Zurzach. Basel, 1948. - Guy Marchai. St. Verena in Zurzach.

In: Helvetia Sacra. Abt. 2. Teil 2: Die weltlichen Kollegiatsstifte der deutsch- und französischsprachigen

Schweiz. Bern, 1977, S. 597 ff.
75 Solothurner Urkundenbuch. Bd 1. Solothurn, 1952, Nr. 3, S. 7 f. Hier der Text aus der Reichstei¬

lung von Meersen.
76 Rainald Fischer. Die Pfarrei Luzern vor 1291. In: Luzern 1178-1978. Luzern, 1978, S. 37 ff.

23



MAURITIUS, EIN HAUSHEILIGER DER KAROLINGER
IM FRÄNKISCHEN GROSSREICH

Ohnehin darf und wird man nicht glauben, der Eifer für die Märtyrer aus dem
Wallis habe auf Kosten anderer Heiliger zugenommen, wenn nicht vielerorts, so
doch gebietsweise. Das liesse sich nie belegen. Man baute für eine grosse Zahl von
Heiligen überall, und überall häufte man die Patronate, während man gleichzeitig
aus allen Herrenländern für jede Kirche, ja für jeden Altar eine ansehnliche Menge
Reliquien von angeblich unschätzbarem Wert namhafter und auch namenloser

Heiliger zusammenraffte. Die berühmtesten und für das Karolingergeschlecht
bedeutungsvollsten Kirchen und Klöster trugen andere Namen als die der Thebäer,
und sie waren damals teils fertiggestellt, teils im Bau, so - um nur an wenige zu
erinnern - : Saint-Denis, Saint-Riquier (Centula), Saint-Quentin, Saint-Médard
(Soissson), St. Marien in Aachen und St. Alban in Mainz.77 Und nicht etwa das

spricht für die grosse Würde und Beliebtheit des Mauritius, dass man ihm auffällig
viele Kirchen und Klöster, solche von hervorragendem Umfang geweiht hätte -
denn das geschah nicht - vielmehr muss man es bereits als eine Auszeichnung ansehen,

dass er sich in einer immer länger werdenden Reihe jener Schutzgeister, die von
der Königs- und Kaiserfamilie in aussergewöhnlicher Weise beachtet wurden, einen
Platz wahren konnte. Sein Kloster im Wallis aber, so reich es auch geworden war,
gehörte nicht zu jenen mächtigen Abteien, denen Karl der Grosse die meist
geschätzten Angehörigen der Hofgesellschaft als Laienäbte und Nutzniesser
vorsetzte.78 Übrigens wandelte es sich und wurde ein Chorherrenstift, schaffte zwar
immer neue Beziehungen zu andern Kirchen und Klöstern durch Vergabung von
Thebäerreliquien, wusste sich aber doch seine Anziehungskraft und sein überragendes

Ansehen dadurch zu wahren, dass es beim Austeilen seiner wertvollsten
Reliquien, denen des thebäischen Anführers, strenge Zurückhaltung übte.

Wahrscheinlich haben schon zur Zeit der Karolinger die drei kirchlichen Metropolen

Mainz, Köln und Trier, auch die Kaiserpfalz Aachen und die bedeutenden
Abteien zwischen dem Rhein im Osten und Maas und Mosel im Westen, das sind

Tholey, Echternach, Prüm, Stablo, Malmedy, wenn nicht Mauritiuskirchen, so doch
Mauritiusaltäre besessen, und es mögen ausser ihnen in der genannten Gegend noch
weit mehr Kirchen und Klöster den gleichen Kult gefördert haben.79 Vor allem war
es für einen der engsten Vertrauten Karls des Grossen, für Alkuins Schüler Angil-

77 Edgar Lehmann. Die Architektur zur Zeit Karls des Grossen. In: Karl der Grosse. Karolingische
Kunst, Düsseldorf, 1965 (Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachleben 3), S. 301 ff., bes. 308 ff. -
Albrecht Mann. Grossbauten vorkarlischer Zeit. Von Karl dem Grossen bis Lothar I. Ebd., S. 320

mit Karte.
78 Eugen Ewig. Descriptio Franciae. In: Karl der Grosse (wie Anm. 64), S. 162 ff. - Friedrich Prinz.

Schenkungen und Privilegien Karls des Grossen. In: Karl der Grosse (wie Anm. 77), S. 488 f. Auf
der graphischen Darstellung fehlt Saint-Maurice bezeichnenderweise.

79 Herzberg (wie Anm. 13), S. 26 ff. Über den Erwerb von Thebäer Reliquien durch Angilben siehe

AASS, Feb. Bd. 3, S. 103 und Sept. Bd. 6, S. 389, sowie MGH SS, Bd. 15, S. 174 ff.

24



bert, nicht schwierig, aus dem gewaltigen Schatz von Saint-Maurice eine Kostbarkeit

zu erlangen, wie man sie da selten vergabte (oder holte er sie gar in der
Mauritiuskirche von Vienne?), um sie in die Kirche, die er dem heiligen Priester Richarius

geweiht hatte, nach Saint-Riquier in der Picardie zu bringen, wo er übrigens -
gewiss nicht ohne Absicht - die «laus perennis» einführte, eben zur Zeit, da Saint-
Maurice sie aufgab.80 Als neues Zentrum der Mauritiusverehrung kann man deswegen

Saint-Riquier dennoch nicht ansehen. Eher handelte es sich eher um eine Kultstätte

für die Hausheiligen der Karolinger. Es standen in dieser Kirche elf Altäre zu
Ehren 1. des Salvators, 2. des heiligen Kreuzes, 3. des Petrus, 4. des Johann Baptist,
5. des Stephanus (all dieser biblischen Blutzeugen), 6. des Richarius, 7. des Quinti-
nus (mit Crispinus und Crispinianus, gemarterten Glaubensboten römischer
Herkunft, wie die Legende sagt), 8. des gemarterten Bischofs Dionys von Paris (mit
Gefährten), 9. eben des Mauritius (mit Exsuperius und Candidus), 10. des Laurentinus
(mit andern Märtyrern) und 11. des Bischofs und Bekenners Martin von Tours (mit
andern Bekennern).81 Unverkennbar ist bei dieser Auswahl die vorzügliche
Hochschätzung für Todesmutige der Bibel und für solche römischer Herkunft, welche
die Voraussetzungen für ein christliches Frankenreich geschaffen hatten. Mauritius
aber erhielt vor den andern eine Auszeichnung, indem der Teil seines Schädels mit
Reliquien Riquiers in die eine und gleiche Kapsel gelegt und er somit dessen «con-
capsalis» wurde, um mit ihm unter den verschiedenen Ehrenplätzen der Kirche den
sichtbar besten zu erhalten.82

Gewiss hatte Karl der Grosse mancherlei Gründe, der eben genannten edlen
Gesellschaft, die da in der Picardie sich zusammengefunden hatte, seine Aufwartung
zu machen, als er sich entschlossen hatte, nach Rom zu reisen, um dort die Kaiserkrone

an sich zu nehmen, die er den Herrschern drüben in Konstantinopel
absprach, weil sie sich - gemäss seiner und des Papstes Überzeugung - in Häresien
verstrickt hatten.83 Wenigstens einen dieser Gründe kann man erkennen: Die frühesten

Zeugen des christlichen Glaubens sollten ihm bei seinem bevorstehenden
Unternehmen den Weg ebnen und die Richtigkeit seines Herrschaftsanspruches
bekunden. Seine Rechtgläubigkeit und seine Bereitschaft, für Christentum und Kirche
einen vollen Einsatz zu leisten, offenbarte sich nicht zuletzt in seiner Verehrung für
die Märtyrer und Bekenner, und seine Reinheit des Glaubens befähigte ihn - gemäss
seiner Auffassung - zur Lenkung der Völker. Die Tyrannen, welche das Blut der

DACL, Bd. 1.1, S. 864. - Edgar Lehmann. Die Anordnung der Altäre in der karolingischen
Klosterkirche zu Centula. In: Karl der Grosse (wie Anm. 77), S. 374 ff., bes. S. 380 ff.
Siehe Angilbert. De ecclesia Centulensi. In: MGH SS, Bd. 15, S. 173.

Hariulf, Chronique de l'Abbaye de Saint-Riquier. Ed. Ferd. Lot. Paris, 1897, 1.3, c. 14, S. 127; hier
die Anordnung Angilberts.
Der Standpunkt Karls gegenüber der «Häresie», die sich in der Ablehnung der Bilderverehrung
ausdrückte, zeigt sich in den Libri Carolini; - Siehe z. B. Werner Ohnsorge. Orthodoxus imperator.
Vom religiösen Motiv für das Kaisertum Karls des Grossen. In: Ders. Abendland und Byzanz.
Darmstadt, 1958, S. 64 ff. - Von der Überlieferung, der gemäss Karl Saint-Riquier vor dem Romzug

besuchte, erklärt Honoré Bernard. Premieres fouilles à Saint-Riquier, in: Karl der Grosse (wie
Anm. 77), S. 369, sie habe «de fortes chances d'être exacte»; er denkt vielleicht an Hariulfs Angaben,

siehe Lot (wie Anm. 82), S. 77.

25



Märtyrer vergossen hatten, waren durch diese Märtyrer besiegt worden, die nun
nicht mehr einem Tyrannen, sondern einem von Gott bestellten König dienten und

zu einem neuen Reich der Wahrheit und des Friedens den Grund legten. Der christliche

König baute auf dieser Grundlage das neue Reich auf, gemäss den Worten, die
das salische Gesetz von ungefähr 763/74 gleich im Prolog gesprochen hatte: «Der
Franken erlauchtes Volk, durch Gott den Schöpfer begründet..., zum katholischen
Glauben bekehrt, frei von Ketzerei, suchte auf Eingebung Gottes nach dem
Schlüssel der Weisheit ...; und die Leichen der heiligen Märtyrer, die von Römern
einst im Feuer verbrannt, mit dem Schwert verstümmelt oder wilden Tieren zum
Zerfleischen waren vorgeworfen worden, schmückt es mit Gold und kostbaren
Steinen.»84 Mit dieser Ausschmückung war es freilich nicht getan; es galt, sich an die
Seite der Legionen von Kämpfern zu stellen, die für die Wahrheit gezeugt hatten,
und sie für einen gemeinsamen Kampf zu gewinnen.

Sehr sichtbar wird die Zugehörigkeit von Mauritius zum engeren Kreis besonderer

Schutzheiliger der Königsfamilie in den zeitgenössischen Fürbitten und
Akklamationen (laudes). Für Papst Hadrian wurde der Erlöser der Welt mit Petrus
angerufen, für König Karl der Retter der Welt mit Johannes, für den jungen Pippin,
den König der Langobarden, eben Mauritius und für den jungen Ludwig, den König

der Aquitanier, Martin; für Königin Fastrada wandte man sich an heilige
Jungfrauen, für die Richter und das Heer aber an Remigius, den heiligen Bischof von
Reims. Und hinter jeder Anrufung folgte die Unterstützung der Menge in vulgärem
Latein: «Tu lo iuva»,83 was im Normalfall ein Gebet und eine Huldigung bedeutete,
im Zusammenhang mit einer Wahl indessen geradezu einer Amtseinsetzung durch
die Menge gleichkam.86 Die Anrufung Martins zum besonderen Schutzpatron für
den König der Aquitanier leuchtet ein, wenn man bedenkt, dass die Eroberung
Südgalliens durch die Franken (in ihrem Kampf gegen die Westgoten) der Hilfe dieses

Heiligen aus Tours zugeschrieben wurde.87 Auch das spezielle Patronat des Mauritius

für den karolingischen Langobardenkönig Pippin ist begreiflich; denn nicht nur
hatten die siegreichen Züge der Franken gegen die Langobarden zum guten Teil
über den Grossen St. Bernhard und damit am Grab der Thebäer vorbei geführt,
deren Segen zu erbitten, die Truppen unmöglich versäumen konnten;88 es scheint
auch, dass die Langobarden ihrerseits noch wenig taten, um sich die Gunst von
Mauritius und seiner Schar zu verdienen. Aber da die Angaben für die Akklama-

84 MGH Leges sect. 1., Bd. 4.2, S. 2 f.
83 DACL, Bd. 8, Sp. 1898 ff., 1902. - Melchior Goldast. Rerum alamannicarum scriptores aliquot

vetusti. Bd. 2, S. 136 f. -Jean Mabillon. Vetera analecta. Paris, 1723, S. 170 f. - Eduard Eichmann.
Die Kaiserkrönung im Abendland. Bd. 1. Würzburg, 1942, S. 26 ff., 96 ff. - Herzberg (wie Anm.
13), S. 106 erweckt einen falschen Eindruck. Mauritius steht nicht am Anfang der Anrufungen,
sondern mitten unter den Märtyrern.

86 «Laudes» nur als Ovation: Eichmann (wie Anm. 85), S. 81; «laudes» als Zuruf mit konstituieren¬
dem Charakter ebd., S. 30.

87 Gregor von Tours (wie Anm. 37), S. 130 ff.
88 Die Route über den Mont-Cenis wurde aus strategischen Gründen öfter gewählt, und von einem

Dank an Mauritius für einen Sieg, wie man ihn Martin abgestattet hatte, hört man aus der Karolingerzeit

nichts.

26



tionen (oder laudes) nicht streng verbindlich waren, änderten sich die Patronate,
und Mauritius wurde zum Schutzherrn der Richter und Streitkräfte und teilte dabei

seine Pflicht mit anderen Heiligen, so bereits zur Zeit des Papstes Leo (um
800).89 Diese Rolle behielt er - soweit wir sehen - auf Dauer, nur dass er sich einmal

vertreten liess, nicht durch irgendeinen andern Heiligen, sondern bezeichnenderweise

durch sein genaues byzantinisches Ebenbild, durch den unter Maximian

gemarterten Soldaten Theodoros, dem im Osten unzählige Kirchen geweiht waren
und dem auch in Italien seit spätestens dem 6. Jahrhundert grosse Ehre zuteil wurde
und dem sowohl Papst Hadrian (772-795) wie Papst Sergius II. (844-847) eine Kirche

bauten.90 Möglicherweise hat eine Rücksicht auf Byzanz oder auf die Bevölkerung

in Italien zu einem nicht genau bestimmbaren Zeitpunkt - vielleicht unter dem

Karolinger Karl III. - die Auswechslung nahegelegt. Zur Zeit der Ottonen jedenfalls

hörte man in den «laudes» nichts mehr von Theodoros, doch nannte man jetzt
- wenn nicht schon früher - neben Mauritius den byzantinischen Soldatenheiligen
Merkurios, der Märtyrer und «Primicerius» war wie der Thebäer,91 während Theodoros

ursprünglich als einfacher Soldat gegolten hatte und erst von späteren Verehrern

mit der Glorie eines Strategen ausgestattet wurde.92 Im byzantinischen Süden

Italiens besass Merkurios unter den Christen eine stattliche Anhängerschaft,
besonders zu Zeiten grosser Auseinandersetzungen mit den Sarazenen, und
anzufügen ist überdies, dass sowohl die Eroberungspläne der Karolinger wie die der
Ottonen sich bis auf diesen Süden erstreckten und an sich schon einen genügenden
Grund boten, nach der Gunst dieses Merkurios zu trachten und ihn Mauritius an
die Seite zu stellen, da er gleichsam als Oberbefehlshaber dort um die Bevölkerung
besorgt war.93

Nur diese letzten Angaben haben ins 10. Jahrhundert hinübergelenkt; die andern
beziehen sich noch alle auf das vorausgehende 9. und zum guten Teil auf die
Lebenszeit jenes Wichard, der das Kloster Mauritius und Leodegar in Luciaria neu
gegründet und als Abt zu leiten übernommen hatte, denn er starb erst 887. Als
Vertrauensmann verschiedener Karolingerkönige und als Bischof von Augsburg muss

er von der zunehmenden Bedeutung, die Mauritius für die Königsfamilien gewann,
einiges gewusst haben, und somit kann man vermuten, die Klostergemeinschaft in
Luciaria insgesamt sei über die höfischen Pflichten ihres Patrons auch einigermas-
sen informiert gewesen, da sie ja ohnehin in die religiösen Absichten, sowie in die

Goldast (wie Anm. 85), S. 136 f. und Kurt Reindel. Die Kaiserkrönung Karls des Grossen. In:
Historische Texte. Mittelalter. Göttingen, 1970, S. 39 f.

Eichmann (wie Anm. 85), S. 99; AASS, Nov. Bd. 4, S. 24 ff.
Als «Miles pauper» den Imperatoren noch vorgezogen durch Gregor von Nyssa in einer Predigt zu
seinem Festtag; Patrologia Graeca, Bd. 46, Sp. 739. - Ähnlich wurde Mauritius ein höherer
militärischer Rang zugedichtet; siehe unten.
Eichmann (wie Anm. 85), S. 213; hier nur kurze Notiz über den Wechsel in der Anrufung.
Bibliotheca Sanctorum, Bd. 9 unter dem Namen Mercurio, S. 363 ff. - Es gibt drei Heilige dieses

Namens; sie wurden wohl oft miteinander verwechselt. Verehrt wurde ein Merkurios in Apulien
schon zur Zeit der Langobarden; vgl. MGH SS rerum Langobardicarum et Italicarum saec. VI.-IX.,
S. 576-580. - H. Delehaye. Les légendes grecques des saints militaires. Paris, 1909, S. 234-242.

27



politischen Ambitionen der hohen Herrschaften und in das ganze kulturelle Leben
der Karolinger einbezogen war und daran sehr viel stärkeren Anteil nehmen

konnte, als irgendeine Stiftung eines kleinen Grundbesitzers unter dem Patronat
irgendeines der Politik völlig entrückten Heiligen es vermocht hätte.

USURPATOREN IM ALTEN BURGUND UND IHRE LIEBE
ZU MAURITIUS. EINE «HEILIGE» LANZE

Was Wichard ebenfalls noch erlebte und was auf die weitere Entwicklung des

Mauritiuskultes eine nicht geringe Wirkung ausübte, war der zunehmende Zerfall des

karolingischen Grossreiches und das Bestreben reicher, nicht-karolingischer
Hofleute, das Erbe der alternden Dynastie an sich zu bringen, nämlich ihre materiellen
Güter, ihre Titel, Würden, und nicht zuletzt ihre Patrone und Palladien für sich zu
gewinnen.94 Als ein Adeliger namens Boso von seinem Schwager Karl dem Kahlen

grosse Schenkungen, darunter die Grafschaft Vienne, und die Würde eines Herzogs
von Italien erhalten, auch die Tochter des Kaisers Ludwig II. geheiratet hatte, war er
ein so einflussreicher Mann, dass PapstJohann VIII. gleich grössere Hoffnung auf ihn
setzte als auf die Karolinger und ihn gegen die Sarazenen zu Hilfe rief.95 Doch als er
sich inmitten grosser Wirren um die Nachfolge von Karls des Kahlen Sohn Ludwig
(f 879) bei Vienne vom Erzbischof dieser Stadt und zahlreichen andern Grossen zum
König erheben liess und damit eines der drei Königtümer sich aneignete, in die das

Mittelreich aufgeteilt worden war (neben dem der Provence bestanden das von
Lothringen und das von Italien), hatte er den Bogen überspannt, da die Karolinger sich

plötzlich einigten, um sich gemeinsam seiner zu erwehren, während Papst Johann
ihm alle seine Gunst aufsagte.96 Nichts blieb ihm, worauf er sich hätte stützen können,

als seine eigene Tüchtigkeit und seine Hoffnung auf himmlische Hilfe. Diese
aber musste er in erster Linie vom Hauptpatron Viennes und der Provence, also von
Mauritius, erwarten. Ob er das Kopfreliquiar ebenda schon vor seinen kühnen
Unternehmungen mit Gold und Edelstein und einer Krone geschmückt hat oder erst in
seiner grössten Not, ist weniger wichtig, als dass er dies wirklich getan hat.97 Man

94 Vom berühmtesten Beispiel, dem Streit um eine heilige Lanze, wird unten gesprochen. Auch vom
Besitz gewisser Städte (Aachen, Rom, Mailand etc.) hing die Behauptung oder Erwerbung einer
politischen Macht ab. Zudem wurden angesehene Kultstätten alter Geschlechter durch aufstrebende
Herren abgewertet; diese beschafften sich berühmte Reliquien und versuchten dann, mit neuen
Kultstätten die schon bestehenden zu übertrumpfen. So soll König Arnulf Gebeine von St. Diony-
sios in sein Kloster Emmeram gebracht haben (Otto von Freising, Chron. lib. 6, c. 11, in FSGA, Bd.
16, S. 448). Ebenfalls noch im 9. Jahrhundert eroberten die Venezianer die Gebeine von St. Markus
u. a. zur Stärkung ihres Dukats.

95 Poupardin (wie Anm. 28), S. 69 ff., 73 ff.
96 Ebd., S. 97 ff., 113,117 ff.
97 Eva Kovacs. Le chef de Saint Maurice à la cathédrale de Vienne. In: Cahiers de civilisation médiévale,

7,1964, S. 19-26. - Poupardin (wie Anm. 28), S. 357.

28



braucht es aber nicht gerade als einen Bestechungsversuch zu bezeichnen, mit
dem Mauritius zum Abfall von den Karolingern bewogen werden sollte. Fühlte sich
Boso dank seiner Wahl und persönlichen Eignung zur Herrschaft berechtigt, so
durfte er vom Patron des Königreichs seine Anerkennung erwarten. Aber Mauritius

rettete ihm weder Vienne noch die Krone, und von Boso lässt sich nur
noch melden, dass er nach seinem Tode 887 bei seinem Schutzherrn, dem er gerne
für weit grössere Wohltaten noch schöneren Schmuck geschenkt hätte, sein Grab
fand.98

Wir nehmen nicht an, dass er nach dem Scheitern seiner Pläne sich fragte, ob
Mauritius etwa allzu karolingertreu sei oder ob er, Boso, vielleicht eine Reliquie
geschmückt habe, die keine war. Sicher ist, dass ein anderer Emporkömmling, nämlich

der Weife Rudolf, der sich ebenfalls im mittleren Karolingerreich eine Machtbasis

zu schaffen suchte und der dort - geradezu als Laienabt - das Mauritiuskloster
von Agaunum mit der ganzen Fülle von Thebäerreliquien besass, die Vienne dem
Wallis absprechen wollte, ein entschieden grösseres Glück fand.99 Von seinen

Kriegszügen ins Elsass und nach Lothringen, von seinen Zusammenstössen mit
dem Karolinger Arnulf, von seinen Ansprüchen auf das Königreich Provence und
auf andere seiner Ansinnen braucht man hier nicht einzugehen.100 Anno 888 liess er
sich in seiner Abtei im Wallis, also in Gegenwart der Thebäer, von hohen Herren
aus dem Gebiet, das man kurz Transjuranien nennen kann, die Königswürde
verleihen und bezeichnete sein Reich, das er offensichtlich dem Patronat des Mauritius
unterstellte, nach dem einstigen Burgund, obwohl es vorerst nur einen geringen Teil
jenes alten Reiches, nicht viel mehr als die heutige Westschweiz, einschloss; denn er
dachte daran, die vorläufigen Grenzen auszudehnen und zu seiner erlangten Würde
noch weitere zu gewinnen. Seine zeitgenössischen Gegner schrieben allerdings
seine erstaunlichen Erfolge nicht etwa einer Gunst der Heiligen zu - wie hätten sie

das tun können! -, sondern sie verwiesen auf die steilen Gebirge, in denen er sich
festgesetzt hatte und die «an vielen Stellen nur für Steinböcke gangbar sind», wie
Regino von Prüm in seiner Chronik sich ausdrückte.101 Gut begründet konnte er
sein Reich bei seinem Tod im Jahre 912 an seinen Sohn Rudolf II. weitergeben, der

nun erst recht nach allen Seiten, so über Basel hinaus, gegen das Herzogtum Schwaben

hin, ins Thurgauische und bis zum Bodensee auf Eroberungen ausging und mit
seinem Draufgängertum da überall grosse Bedenken erregte.102 Wichtig aber ist in
unserem Zusammenhang vor allem, dass dieser Rudolf II. von italienischen Mächten

in ihr Land gerufen wurde und von ihnen die nachmals hochberühmte «heilige
Lanze» als Herrschaftszeichen übernahm, um die er von den neuen Machthabern
in Germanien sogleich heftig beneidet wurde, diese Lanze, von der man sagte, sie

98 Poupardin (wie Anm. 28), S. 122 ff. und 357 ff.
99 René Poupardin. Le royaume de Bourgogne. 888-1038. Paris, 1907, S. 1907, S. 9 ff.

100 Ebd., S. 13 ff.
101 So zum Jahr 888; Siehe FSGA, Bd. 7, S. 280.
102 Poupardin (Anm. 99), S. 30 ff.

29



sei einst Eigentum des Kaisers Konstantin gewesen,103 und die sich im Verlauf der

Zeit - man weiss nicht recht, wie - in die «Lanze des heiligen Mauritius» verwandelte.104

Hier sei nur wiedergegeben, wie der Bischof und Diplomat Liudprand von
Cremona sie nach der Mitte des 10. Jahrhunderts - vielleicht nicht fern dem Hof
Ottos des Grossen - geschildert hat.

Er sagte, Rudolf habe sie von einem der einflussreichsten Grafen im Königreich
Italien (das heisst: im Langobardenreiche) erhalten und sie sei von ganz
ungewöhnlicher Art: «Das Eisen hat zu beiden Seiten des mittleren Grates Öffnungen,
und statt der fehlenden kurzen Seitenzweige laufen zwei sehr schöne Schneiden bis

zum Ende des Mittelgrates. Von dieser Lanze behauptet man, sie habe einst
Konstantin dem Grossen gehört, dem Sohn der heiligen Helena, die das lebenbringende
Kreuz auffand. Und auf dem Dorn, den ich vorher einen Grat nannte, befinden sich

Kreuze aus den Nägeln, die durch die Hände und Füsse unseres Herrn und Erlösers

Jesu Christi geschlagen wurden.»105 Soweit die Angaben, und wenn sie sich

nicht in Tat und Wahrheit auf eine Lanze Konstantins bezogen, so doch
möglicherweise auf eine mehr oder weniger gut geglückte Nachahmung, deren es sogar
mehrere gegeben haben mag. Dass der erste christliche Kaiser sich mit Kreuzreliquien

eindeckte wie kein Zeitgenosse und sie überall, und nicht zuletzt in seine Waffen

einfügte, ist keine Legende;106 wäre aber niemand darauf gekommen, ein gleiches

zu unternehmen, so musste man das geradezu für recht sonderbar ansehen.

Und dennoch wird der moderne Leser, wenn er in mittelalterlichen Texten auf eine

«heilige Lanze» stosst, nicht gleich an die von Liudprand beschriebene oder an eine

Nachahmung derselben denken dürfen. Es kann «heilige Lanzen» verschiedenster
Art und Herkunft gegeben haben: An Gründen, ein Lanze heilig zu nennen, konnte
es nicht fehlen. So hat denn - was man zu wenig beachtet - kurz nachdem König
Rudolf von Burgund eine heilige Lanze empfangen hatte, sein Vetter Rudolf von
Niederburgund (Bourgogne) bei seiner Krönung zum König Westfranziens 923

vom Erzbischof von Sens auch eine «heilige Lanze» empfangen, und diese war
früher in Saint-Riquier aufbewahrt worden.107 Ebenfalls zu fast gleicher Zeit, nämlich

926, hat Athelstan, der höchste Herrscher im damaligen Britannien, von Herzog

Hugo von Franzien zwar nicht eine Lanze, aber das «Schwert Konstantins»,
das natürlich auch einen Nagel vom Kreuz Christi enthielt, dazu «die Lanze Karls

103 Dies berichtet Liuprand von Cremona, distanziert sich aber gewissermassen von dieser Auffassung;
siehe Antapodosis lib. 4. c. 25, in FSGA, Bd. 8, S. 428.

104 Einiges wird darüber weiter unten gesagt.
105 Antapodosis lib. 4. c. 25 (wie Anm. 103).
106 Jacob Burckhardt. Die Zeit Constantins des Grossen. Bern, 1950, erwähnt am Ende seines

Abschnittes X, S. 543, unter Hinweis auf Socrates I, 17 und Sozomenos II, 1 den «Amulettglauben»
des Kaisers, die Nägel vom wahren Kreuz in seinen Pferdezügeln und in seinem Helm.

107 Otto von Freising, Chronic, lib. 7. c. 4, in FSGA, Bd. 16, S. 506, spricht von der Entdeckung einer
«lancea sacra», oder sogar von der «lancea sacra», die man auf dem ersten Kreuzzug dank göttlicher
Offenbarung in Antiochia, wo sie bis dahin unbekannt gewesen, auffand; mit dieser hatte man Christi

Seite geöffnet. So nach Ekkehard von Aura zum Jahr 1098/99. - Zur heiligen Lanze aus dem

Kloster Saint-Riquier siehe: Laura Hibbard Loomis. The holy relics of Charlemagne and king
Athelstan. The lances of Longinus and St. Mauricius. In: Speculum, 1950, S. 437 ff., bes. 443 f.

30



des Grossen» und schliesslich - worauf wir nur gewartet haben - «die Standarte des

heiligen Mauritius» entgegengenommen.108 War nun die Lanze Karls des Grossen
minder heilig als die Konstantins? Es ist unwahrscheinlich. Doch sei damit nur
erläutert, dass die von Liudprand beschriebene und die - später auftauchende -
Mauritiuslanze (von der noch zu sprechen sein wird), nicht deshalb miteinander identisch

sein mussten, weil sie beide als heilig bezeichnet wurden.
Da das Zitat eine Mauritius-Standarte nennt, die als Geschenk eines Franken an

einen englischen Hof gelangte, könnte man einen Exkurs über die Verehrung des

Thebäers in Britannien erwarten. Ein solcher aber verlohnt sich hier nicht. Mauritius

erlangte auf der Insel nie die gleiche Beliebtheit wie auf dem Kontinent, und
dies weder früher noch später. In Frankreich übrigens - auch das sei hier gleich
schon festgehalten - rückte Mauritius hinter andere Heilige zurück, das heisst, die

Kapetinger und ihr Anhang unter den Geistlichen und Laien, wandten sich
vermehrt den Heiligen Remigius und Dionysius zu, indem sie Kulte, die den Karolingern

sehr wichtig gewesen waren, steigerten, Saint-Rémi zum Krönungsort erklärten

und Saint-Denis zum Ort der Königssalbung, auch zur Begräbnisstätte der

Könige, schliesslich auch zum Aufbewahrungsort der königlichen Insignien machten.109

Sie entschieden sich sozusagen für die heiligen Bischöfe und überliessen den

heiligen Soldaten den Deutschen, die ihn gleich im 10. Jahrhundert mit Erfolg als

Helfer zur Erhöhung der Königsmacht, zur Stärkung innerer Einheit und Ausdehnung

der Grenzen einsetzten.
Während nun das Reich Bosos zwischen den Reichen im Osten und Westen

umstritten blieb, behielt der Erzbischof von Vienne - als Primas über dem Erzbistum
Tarantaise - einen gewissen Einfluss auf das Wallis bis ins 14. Jahrhundert, weshalb

er in Saint-Maurice gerade bei der höchsten Feierlichkeit im Jahre 1225, nämlich bei
der Reliquienübertragung in ein würdigeres und besser geschütztes Grab, nicht fehlen

durfte.110 Niemand aber kämpfte zuerst um den Erwerb von Bosos Reich mit
solcher Entschlossenheit wie König Rudolph II. von Burgund, der sogar bereit war,
eben der Provence wegen auf Italien zu verzichten. Er gab schliesslich das auf, was
ihm fürchterliche Verwicklungen in die Parteiintrigen der Italiener eingebracht
hatte und was den deutschen König auf den Plan rief. Als der Sachse Heinrich I. jene
heilige Lanze, die aus der Lombardei stammte und die uns Liudprand von Cremona
beschrieben hat, unerbittlich und unter Drohungen von ihm forderte, trat er sie

ab,111 doch dass er sie je nach Mauritius benannt hätte, vernehmen wir nicht. Sie

Ebd.

Percy Ernst Schramm. Der König von Frankreich. Bd. 1 und 2. verbesserte Aufl., Darmstadt, 1960,
S. 79 f. mit Anm. und S. 131 ff.
Bei dieser Gelegenheit erwarb der Erzbischof einen Kinnbacken des Mauritius, woraus man folgern
möchte, die erbauliche Geschichte, gemäss welcher einer seiner frühesten Vorgänger das heilige
Haupt - doch gewiss das ganze - aus den Fluten der Rhone gerettet hatte, werde wenigstens ihn
nicht überzeugt haben.
Über die Ausdehnung der Diözese Vienne: Poupardin (wie Anm. 28), S. 236 f. - Zum Reliquienerwerb

siehe Jean-Marie Theurillat. Le trésor de l'abbaye de Saint-Maurice. Saint-Maurice, 1967, S. 81.

Liudprand von Cremona, lib. 4. c. 24 und 25, in FSGA, Bd. 8, S. 426 ff.

31



blieb im Besitz des Deutschen, und dieser gab sie mitsamt seiner Königsmacht an
seinen Sohn und Nachfolger Otto I. weiter. Sonderbar ist nur, dass er auch von
einer andern Seite eine heilige Lanze empfangen haben soll; jedenfalls berichtet
Widukind, der König aus dem Fränkischen, Konrad L, habe, als er nach seinen

Misserfolgen auf die Herrschaft verzichtete, ihm, seinem Gegner, alles ausgehändigt,

als «Herrschaftszeichen die heilige Lanze, die goldenen Spangen nebst dem

Mantel, das Schwert und die Krone der alten Könige.»112 Mag sein, dass diese

Behauptung auf einer falschen Information beruht.

KULTSTÄTTEN UND KULTVORSCHRIFTEN DES KAISERS OTTO I.

Doch der gleiche Sachse Widukind weiss, dass Otto auf dem Lechfeld im Jahre
955 mit der heiligen Lanze in den Kampf gegen die Ungarn stürzte und siegte, und
er denkt nicht daran, sie näher zu bezeichnen oder zu beschreiben. Es könnte sein,
dass er zur Zeit, da er von der Schlacht berichtete, noch selbst nicht wusste, dass

ebendiese Lanze einst nach Sankt Mauritius benannt werden würde, sie, die ihm
einfach heilig, weil «ein Reichsinsigne», war. Wie dem auch sei, Otto hat zwar auf
dem Lechfeld nicht allein auf seine Lanze vertraut, sondern auch auf den Erzengel
Michael, der auf seiner Fahne zu sehen war, übrigens auch auf den heiligen Laurentius,

auf dessen Festtag der siegreiche Kampf fiel,113 aber da er seine Unternehmen
in der Folge immer entschiedener mit dem Namen Mauritius verband, lässt sich
denken, dass schon zu seiner Zeit von der «Mauritiuslanze» gesprochen wurde,
wenn man das Reichsinsigne meinte. Um ungefähr 1000 war dann die «Mauritiuslanze»

etwas Bekanntes, das nicht erst vorgestellt werden musste.114

Zwar gehörte die Wiederbelebung des Mauritiuskultes zu der von Otto erstrebten

Gesamterneuerung karolingischer Traditionen und bedeutete ihm ein Mittel unter

vielen andern, das frühere Grossreich und das Kaisertum wiederherzustellen.
Aber der Kult erhielt eine neue Strahlkraft und zwingende Wirkung nur durch seine

Verknüpfung mit einem mächtigen kirchlichen und politischen Projekt des Königs,
das in ganz Germanien und Italien Aufsehen erregte: Mit der Gründung jenes Be-

112 Widukind. Res gestae saxonicae, lib. 1, c. 25, in FSGA, Bd. 8, S. 57.
113 Von der Michaelsfahne spricht Widukind schon in Hb. 1. c. 38, in FSGA, Bd. 8, S. 74 bei der Dar¬

stellung der Schlacht Heinrichs I. 933 gegen die Ungarn; als sieggewohnten Engel bezeichnet er ihn
im Zusammenhang mit der Schlacht Ottos 955 gegen den selben Feind, lib. 3. c. 44, S. 156; von der

heiligen Lanze ist in c. 46, S. 156 die Rede. - Man vgl. Thietmar von Merseburg, Chronik, lib. 2, c.

10, in FSGA, Bd. 9, S. 44; hier der Hinweis auf den Laurentiustag, den 10. August. Im c. 45 wird
Laurentius in Erinnerung an seine Schlachtenhilfe «Christusstreiter» genannt. Vgl. Helmut Beu-

mann. Laurentius und Mauritius. Zu den missionspolitischen Folgen des Ungarnsieges Ottos des

Grossen, In: Festschrift für Walter Schlesinger. Köln, 1974, S. 238-275. - Albert Brackmann.
Reichspolitik und Ostpolitik im frühen Mittelalter. In: Ders. Gesammelte Aufsätze. Weimar, 1941,
S. 188-210, bes. 193 ff.

114 Vgl. unten.

32



nediktinerklosters in Magdeburg, das mit kühnen missionarischen Aufgaben
betraut und dann in das Zentrum eines grossen Erzbistums verwandelt wurde, was
eine bedeutende Veränderung der bestehenden Diözesaneinteilung in Deutschland
zur Folge hatte.115 Der kirchliche, aber auch politische und wirtschaftliche Ausbau
des Mauritiusklosters in Magdeburg zum Erzbistum unter dem Patronat dieses

Thebäers war eine der mit zähester Beharrlichkeit erbrachten Leistungen des

Königs. Auch das gab noch viel zu reden, dass er (967/8) für seine sächsische

Gründung einen Primat über alle Kirchen Germaniens rechts des Rheines von Papst
Johann XIII. erbat und erreichte (was Ranggleichheit mit den Erzbistümern von
Mainz, Trier und Köln bedeutete), dazu aber noch gottesdienstliche Vorrechte, wie
sie sonst nur stadtrömischen Basiliken zukamen.116 Wohl verlagerte die sächsische

Dynastie das Schwergewicht der Königsmacht nach Nordosten, doch sie schuf da
ein neues Zentrum von einer Art, dass es nicht allein über die Grenze in heidnisches
Land ausstrahlen, sondern durch Verbindungen über Spannungsfelder hinweg das

Reich im Innern festigen und zusammenhalten konnte.
Otto hätte seine Schöpfung wohl ebensogut dem Märtyrer Laurentius, seinem

Schlachtenhelfer von 955, unterstellen können; dieser musste sich jedoch mit einem

neuen Bistum in Merseburg zufrieden geben.117 Dabei war es Otto, als er von dem
gleichen Burgunderkönig Rudolf IL, der schon seine heilige Lanze herausgegeben
hatte, auch noch Reliquien des Mauritius verlangte, - dies lange vor dem genannten
Sieg - vielleicht noch nicht einmal klar, welche Rolle er dem Heiligen später zuteilen

werde; aber Rudolf schickte tatsächlich Reliquien, wenn auch nur solche jenes
Innocentius, der sich bei Agaunum mit einiger Verspätung als heiliger Blutzeuge
vorgestellt hatte.118 Somit wurde das neue Kloster in Magdeburg «dem Apostel
Petrus, dem heiligen Mauritius und Innocentius» - man beachte die Rangordnung -
geweiht.119 Die Gesandten Ottos, die dann gleich nach Rudolfs Tod 937 wieder in
Burgund erschienen, um das Königreich für Otto zu sichern und um den jungen
Thronfolger Konrad mit sich zu nehmen, werden es kaum unterlassen haben, nach
weiteren Thebäerreliquien zu verlangen. Später erschienen dort andere mit dem
selben Anliegen, bis Thietmar von Merseburg zum Jahre 961 befriedigt feststellen
konnte, Otto habe in Regensburg «Leiber des heiligen Mauritius und einiger seiner
Gefährten» entgegengenommen und darauf weiter nach Magdeburg gesandt, wo

Albert Hauck. Kirchengeschichte Deutschlands. Teil 3. 8. unveränderte Auflage. Berlin/Leipzig,
1954, S. 108 ff.
Ebd., S. 123. Auch Regesta Imperii zum 20. April 967 und Annales Magdeburgenses in: MGH SS,

Bd. 16, S. 151 ff.
Beumann (wie Anm. 113), S. 243 ff. und Hauck (wie Anm. 115).
Siehe oben Anm. 41. - Thietmar von Merseburg, lib. 2, c. 3, in FSGA, Bd. 9, S. 36. - Widukind, lib.
2. c. 7, in FSGA, Bd. 8, S. 94. - Die Erwerbung der Innocentiusreliquie steht in der Stiftungsurkunde;

Hauck (wie Anm. 115), S. 110. Hier auch über reiche Vergabungen des Kaisers auf S. 119 f.

- MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1, Nr. 14, S. 101 und eine lange Reihe weiterer Urkunden.
Gesta archiep. Magdeburg, c. 4. In: MGH SS, Bd. 14, S. 377. Die Kaiserdiplome für Magdeburg nennen

die Patrone regelmässig; siehe MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1, Nr. 331 f., 361 ff. usf. -
Hauck (wie Anm. 115), S. 111 vermutet mit guten Gründen, das Kloster sei ursprünglich gar nicht
für die Missionierung gedacht gewesen; (siehe Anm. 115), S. 111 f.

33



die ganze Bevölkerung des Ortes und der Umgebung sie empfangen habe.120 Der
Kult sollte eben nicht bloss Sache gehobener Schichten sein. Für die Finanzierung
des Baus einer Krypta zur Aufnahme der Gebeine erschloss Otto eine neue
Geldquelle.121 Aber was man sich unter den «Leibern» vorzustellen habe, wurde nicht

gesagt; irgend ein Teil konnte ja die ganzen vertreten, doch hätte man allerdings
lieber ganze vor sich gehabt. Der grossen Menge wurde es wohl überlassen, sich
darüber eigene Gedanken zu machen, während der Hof auf genauen Bescheid

gedrängt haben wird. Dennoch überschätzte er vielleicht seinen Einfluss auf das Kloster

im Wallis, der immerhin nicht klein gewesen sein wird. Denn an Ottos Seite

stand die berühmte Adelheid, die Tochter Rudolfs IL, als seine Gattin, und ihr Bruder

Konrad zeigte sich Otto gegenüber fügsam. Von der grossen Menge an Gebeinen,

die sich dazumal in einer Höhle befanden, konnte man sich unschwer einige
verschaffen; die kostbarsten waren selbst einflussreichen Mächten nicht ebenso

leicht zugänglich.122

Dass man auf dem Gebiet der heutigen Schweiz, ja der Innerschweiz, von dem

angedeuteten Aufschwung des Mauritiuskultes etwas verspürte, liesse sich vermuten,
selbst wenn man darüber keine Nachrichten erhielte. Und aus Luzern vernimmt man
auch wirklich nichts. Dagegen hielt es ein Sachse für erwähnenswert, dass der Bischof
Landelaus von Basel an der Feier anlässlich der Reliquienübertragung von 961

teilgenommen habe (man kennt ihn sonst nicht), und dass auch die Erzbischöfe von
Mainz und von Mailand nicht fehlten, ebensowenig die Bischöfe von Augsburg,
Würzburg, Regensburg, Salzburg, Minden und andere, auch nicht der aus Chur.123

Für gewiss darf man halten, dass an alle diese Prälaten, einschliesslich des mailändischen,

der Aufruf erging, den Mauritiuskult zu fördern. Dabei waren sie nicht alle

gerne bereit, die Begeisterung Ottos für «seinen Patron», für den er ein «inaestima-
bile votum» hegte, zu teilen, am wenigsten der erstgenannte und der Bischof von
Halberstadt, da sie beide an Magdeburg grosse Gebiete abtreten mussten.124 Mauritius
verehren, hiess jetzt für manche vor allem, das neue Erzbistum an der Elbe anerkennen,

samt seinem Primat, weshalb insbesondere dem Mainzer Erzbischof eingeschärft
wurde, er habe - wie seine Amtsbrüder - am 22. September, dem Festtag des Heiligen,

zu dessen Ehren das Pallium zu tragen.125 Wenn die Quellen der Zeit nicht täu-

120 Thietmar, lib. 2, c. 17, in FSGA, Bd. 9, S. 52.
121 Zum Bau der Krypta siehe MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1, Nr. 222, S. 306. Sie war übrigens nicht

einzig Mauritius geweiht.
122 AASS, Sept. Bd. 6, S. 315 weiss, dass die grosse Menge der Gebeine ausserhalb des Kirchumganges

«an einem sicheren Ort verwahrt» wurden und nur die paar Anführer des Heeres innerhalb der Kirche

eine Stätte hatten. Von einer Höhle als dem Aufbewahrungsort abseits der Kirche spricht die

gleich noch zu zitierende Lebensbeschreibung Ulrichs von Augsburg.
123 MGH SS, Bd. 6, S. 615.
124 Hauck (wie Anm. 115), S. 117 ff. Diplom, Nr. 293 (MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1), S. 410:

nostro scilicet patroni; Nr. 305, S. 420: nostri videlicet patronis; und Annales Magdeburgenses (wie
Anm. 116), S. 153: inaestimabile votum. Die Schenkungen an Magdeburg, vielmehr an dessen Patron,
sind gemacht worden für das eigene Seelenheil, dann pro statu quoque regni vel imperii: Diplom Nr.
384, S. 527; Nr. 387, S. 528.

125 Beumann (wie Anm. 113), S. 256. Vgl. auch Albert Brackmann (Anm. 33), S. 216.

34



sehen, hat selbst Ottos Bruder Brun, der Erzbischof von Köln, am propagierten
Mauritiuskult nur massig Anteil genommen und sich gerne damit begnügt, den thebäi-
schen Waffengefährten und Mitmärtyrer Gereon, den man in seiner Metropole seit

langem in Ehren hielt, zu beschenken und vor allem auch dem heiligen Georg die Mittel

zum Bau eines Oratoriums bereit zu halten.126

Weit stärker setzte sich für eine Förderung der Mauritiusverehrung der Bischof
Udalrich (Ulrich) von Augsburg ein (f 973), teils aus persönlicher Neigung, so
scheint es, teils als überzeugter Anhänger Ottos, und gerade er pflegte mit verschiedenen

Klöstern der heutigen Schweiz einen so regen Kontakt wie kaum ein anderer

geistlicher Herr von jenseits des Rheins. Immer wieder suchte er die Reichenau auf,
so erfährt man in seiner Lebensbeschreibung, immer wieder Sankt Gallen, und
immer wieder - was uns besonders angeht - die Meinradszelle, also Einsiedeln.127 Im
Jahre 940 war er in Agaunum, das infolge eines Sarazeneneinfalls völlig verwüstet war,
konnte jedoch - wie der Biograph übertreibend meldet - «einen grossen Teil der
vorhandenen Reliquien» mit Erlaubnis einiger Geistlicher aus der schon erwähnten
Höhle bergen, zog mit dieser Beute über Konstanz und weiter auf die Reichenau, wo
er nochmals Reliquien, solche verschiedener Heiliger, aber ausdrücklich auch «einen
nicht unbeträchtlichen Teil vom Leib des heiligen Mauritius» empfing (womit man
erfährt, dass ein entsprechender Schatz im Kloster dort schon vorher gelegen hatte).
Jetzt wurden sowohl auf der Reichenau wie in St. Gallen neue Mauritius-Sequenzen
gedichtet.128 Der Vermittlung des Bischofs Ulrich aber - der nach seinem Tod als

hochverehrter Heiliger selbst das Patrozinium über manche Kirche übernahm - mag Kaiser

Otto seinen Teil am Leib des Märtyrers mehr als andern verdankt haben, und von
ihm scheint auch Einsiedeln Mauritiusreliquien entgegengenommen zu haben. Das
jedenfalls wollte man später im Kloster dort mit Sicherheit wissen: Einen in Silber und
Edelstein gefassten Arm, den ein Probst aus Saint-Maurice mit Erlaubnis des Bischofs
Manfred von Sitten dem Bischof von Augsburg geschenkt hatte (von mancherlei
Gunst hing eben der Erwerb ab), erhielten nachher die Benediktiner der Meinradszelle

zum Geschenk.129 Ob das nun genau so war oder nicht: mehr Bedeutung hat, dass sich
die Meinradszelle sowohl Maria wie auch Mauritius zu Patronen nahm und damit
offensichtlich einen Wunsch des Königs berücksichtigte. Die ersten Bewohner der
Einsiedelei hatten an den Thebäer zu denken, noch wenig Grund gehabt, weder Benno
aus Strassburg (der von König Heinrich zum Bischof von Metz bestellt worden war,
sich dort aber gegen den feindseligen Widerstand nicht hatte durchsetzen können),
noch dessen Mitgründer Eberhard, ebenfalls aus Strassburg stammend.130 Schon in

Vita Branonis, c. 49, in: Vitae quorundam episcoporum, FSGA, Bd. 12, S, 256. Berücksichtigt wurden

im Testament auch Pantaleon, Andreas, Martin, Elifius und mehrere andere.

Vita Oudalrici, c. 14, in: Vitae quorundam episcoporum, FSGA, Bd. 12, S. 114 und 116.
Über Reliquienerwerbungen der Reichenau etwas aus früherer Zeit zu vernehmen, ist offenbar
selbst Stückelberg (wie Anm. 21) nicht geglückt. Er nennt ein Reliquienverzeichnis aus dem
Münster dort erst zum Jahr 1491. Zu den Sequenzen siehe: von den Steinen (wie Anm. 50), S. 471

f. und 611 f.

Stückelberg (wie Anm. 21), S. 21 zum Jahr 952 unter Hinweis auf: Tractatus de SS. Reliquiis Eccl.
Einsidl. auetore R. P. Mariano Herzog congestus anno 1810.

Hauck (wie Anm. 115), S. 376.

35



den ersten Privilegien aber, die Otto der Neugründung verlieh - im Jahre 947

schenkte er ihr die Immunität und besonderen Schutz - wurde der Ehre beider
Heiligen gedacht, und auch in den späteren, sehr zahlreichen Schenkungen der Könige
wurde regelmässig festgehalten - es war selbstverständlich -, dass alles geschehe «in
honore(m) sanctae dei genitricis Mariae sanctique martyris Mauritii.»131 Sich in
kirchlichen Angelegenheiten um Einsiedeln zu kümmern, war freilich nicht Sache

des genannten Bischofs von Augsburg, sondern des Bischofs von Konstanz, nur
war dieser - der Weife Konrad aus dem schwäbischen Altdorf - so willig, Ottos
Wünschen nachzukommen wie sein Freund Ulrich. Eine der Basiliken, die er
errichtete, weihte er deshalb Mauritius, und diese zeichnete er noch dadurch aus, dass

er in ihrem Innern eine Rotunde «nach der Art des Grabes in Jerusalem» aufbaute.
Bei dieser Kirche wurde er gemäss seinem Willen begraben.132

Mag es nun zwar Zufall sein, dass von den vielen hohen Persönlichkeiten, die von
jenseits des Rheines - bekanntermassen und ohne dass wir davon Kenntnis erhielten

- Beziehungen bis hin zu Orten am Alpenfuss pflegten, just Ulrich von Augsburg

besonders leicht erkennbar wird, so bleibt doch wahr, dass wie im 9. Jahrhundert

ein Augsburger Bischof aus der Hofgesellschaft der Karolinger einem
Mauritiusklösterlein unmittelbar am Rand der Gebirge zu neuem Leben verhalf,133 so im
10. Jahrhundert ein Bischof von Augsburg und Vertrauter seines Königs sich um
eine neue Mönchsgemeinschaft in den rauhen Tälern dort sorgte und gleichzeitig
den Mauritiuskult zu fördern bemüht war. Die Zeitspanne zwischen dem Tod des

früheren und dem Amtsantritt des späteren, also die zwischen 887 und 923, war
kaum länger als die einer Generation; überdies hatte Ulrich unter Bischof Adelbero

(t 910) bereits als Kämmerer in Augsburg gewaltet und von örtlichen Traditionen
verschiedener Art schon damals hören können, zu denen die früher geschaffenen
Verbindungen zum Alpengebiet gehört haben mögen, und zwar so gut wie früher
eingeführte Kulte. Schliesslich ist zu beachten, dass Ulrich ein Kiburger war und
also - wie noch im 15. Jahrhundert Albrecht von Bonstetten nicht ohne Stolz
angab - «auch aus disem land bürtig».134 Weshalb er aber dem verehrten Thebäer keine
Kirche baute, ist klar; zu sehr war er nach mehrfachen schweren Verwüstungen seiner

Stadt durch Ungarneinfälle und durch Parteikämpfe unter den Deutschen mit
dem Wiederaufbau von Zerstörtem beschäftigt. Die Mauritiuskirche, die er
wahrscheinlich zu bauen plante, hat erst ein Nachfolger errichtet.135

131 Joachim Salzgeber. Einsiedeln. In: Helvetia Sacra (wie Anm. 18), S. 517 ff. Siehe Diplome Ottos für
die Abtei: MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1, Nr. 94, S. 176; Nr. 108, S. 191; Nr. 155, S. 236, alle

vom Jahr 952; auch die Diplome späterer Kaiser für Einsiedeln sind immer zu Ehren Marias und
Mauritius' ausgestellt worden.

132 Vita Chuonradi, MGH SS, Bd. 4, S. 430-436, bes. c. 6, S. 432 und 437 ff.
133 Vgl. oben.
134 Vita Oudalrici c. 1, in FSGA, Bd. 12, S. 54 f. - Albrecht von Bonstetten. Briefe. Basel, 1893 (Quel¬

len zur Schweizergeschichte 13), S. 191.
135 Welcher Nachfolger es war, lässt sich nicht bestimmen. Gebaut wurde die Mauritiuskirche vor 1029,

denn Herimannus Augiensis sagt in seiner Chronik zum genannten Jahr, Bischof Brun sei «in coepta
sancti Mauricii sepultus basilica» gleich nach seinem Tod. In: Fontes saeculorum noni et undecimi,
FSGA, Bd. 1961, S. 664.

36



Natürlich kann man sagen, von dem mächtigen Anstoss, den König Otto I. von
Magdeburg aus gegeben habe, sei in unseren Gegenden nur ein leises Beben
verspürbar gewesen oder wenigstens nur ein leises heute noch erkennbar. Etwas mehr
wäre feststellbar, würde sich unser Thema nicht auf den Mauritiuskult beschränken,
und nochmals mehr wäre es, bestünden bessere Möglichkeiten, in die damaligen
Verhältnisse Einblick zu gewinnen. Nur knapp kann hier daran erinnert werden,
wie stark die Ottonen ganz allgemein mit Hilfe ihrer kirchlichen Anhängerschaft
aus dem Elsass, aus dem Schwäbischen oder Bayrischen auf das Gebiet der heutigen

Schweiz einwirkten, sei's durch Bischofs- und Abtwahlen, sei's durch
Einführung klösterlicher Reformen oder durch Schenkungen.136 In der Einsiedelei der
Meinradszelle hatte übrigens der Herzog Hartmann von Schwaben dem König ge-
wissermassen vorgearbeitet, als er 937 dahin «zwei Rippen der heiligen Felix und
Regula» senden liess, freilich unter der Bedingung, dass diese Reliquien an Zürich
zurückgegeben würden, falls die Neugründung wieder eingehen sollte.137 Zweifel
am Gelingen waren sehr berechtigt, und die Aufstände, die damals drohten, und die
Einfälle der Ungarn, die man befürchtete und erlebte, verhinderten vieles, was man
hätte ins Werk setzen wollen, nicht allein am Rand der Alpen, sondern in ganz
Germanien, womit auch manches gewünschte und in Stein auszuführende Zeichen der
Verehrung für den besonderen Patron ungetan blieb.

Lassen sich alte Kirchen- und Klosterbauten schlecht datieren, weil Dokumente
fehlen, so Reliquienbeschaffungen und Errichtungen neuer Altäre noch viel
schlechter; dennoch mögen sie zahlreich gewesen sein. Rückblickend ins 10.
Jahrhundert gewinnt man aber unter Beachtung der nur wenigen Daten den Eindruck,
am ehesten habe - ausser im Sächsischen - in Randzonen des Reiches, und auch hier
nur punktuell, die Mauritiusverehrung erhebliche Gründungen veranlasst, gefördert

durch die Könige selbst oder durch andere hohe Herren. Das gilt kaum für die
meist gefährdete Donaugrenze, wo manche Klöster zugrunde gingen, bevor ihnen
die Thebäer zu Hilfe kamen.138 Regensburg, ähnlich wie Magdeburg infolge seiner
Lage zur Missionierung der Slaven geeignet, erwarb Reliquien nachweislich im
gleichen Jahr wie jenes Erzbistum;139 aufweiche Weise es sie barg, vernehmen wir nicht.
Das schon oben genannte hochbedeutende Mauritiuskloster Niederaltaich, etwas
weiter unten an der Donau gelegen, wurde 977 von den Ungarn überrannt und war

136 Vgl. Hauck (wie Anm. 115), S. 373 ff. - Man vgl. auch Helvetia Sacra Abt. 2 und 3 die Ausführungen

zu den Gründungen und Begünstigungen der schweizerischen Klöster und Stifter durch
süddeutschen Adel. - Während - wie oben gesagt - Ulrich von Augsburg Kiburger war, gehörte Konrad

von Konstanz zum Geschlecht der Weifen; für Muri kommt ein Habsburger Ratbod in Betracht,
Beromünster nennt als Gründer einen Grafen Bero von Lenzburg, etc.

137 Stückelberg (wie Anm. 21), S. 11 zum ungefähren Datum von 937, dies unter Hinweis auf MGH
Necrologia Germaniae, Teil 1, S. 549 und auf Odilo Ringholz in: Anzeiger für schweizerische
Geschichte 8,1898, S. 13 f.

138 Hauck (wie Anm. 115), S. 85 ff., 147 ff., 277 ff. über die Einfälle der Ungarn und die Versuche zum
Wiederaufbau in Passau, Regensburg, Niederaltaich, Tegernsee, Salzburg.

139 Wohl im Jahre 961, als Otto in eben dieser Stadt die lang schon erwarteten Überreste des Heiligen
in Gegenwart einer grösseren Zahl von Bischöfen, besonders solcher aus den östlichen Randzonen,
in Empfang nahm, wie oben gesagt wurde; MGH SS, Bd. 6, S. 615.

37



nachher mit seinem Wiederaufbau bis zur Zeit Heinrichs II. beschäftigt.140 Passau,

in der Nähe, wurde im gleichen Jahr durch die Ungarn verheert; dass es zu seinen

Patronen Stephan, Valentinian und Maximilian auch noch Mauritius hätte beiziehen

wollen, ist möglich, doch hört man nichts davon. Im Westen, wo Otto
Ansprüche auf Lothringen verteidigte und gleichzeitig kirchliche Reformen förderte,
wurde zu Gembloux (bei Namur) ein Kloster zu Ehren Petri und des Exsuperius,
des mehrfach erwähnten Waffengefährten von Mauritius, schon 948 errichtet und
dann von Otto I. mit Privilegien ausgestattet.141 Selbst nach Ostfriesland verschlug
es den Krieger aus Afrika, wo ihm Wendila in Repesholt ein Stift weihte. Dieses

bestätigte Otto II. im Jahre 983.142 Überdies erhielt Mauritius eine neue Aufgabe in
den Vogesen. Bischof Berthold von Toul, ein Schwabe, gründete ein Reformkloster
957 in Bainville, das ausser dem Salvator auch Mauritius als Patron anerkannte.143

Erstaunlich wäre es, wenn im Königreich Burgund, auf das die Ottonen ein scharfes

Auge hielten und das sie sich durch Adelheid und deren Bruder Konrad eini-

germassen gesichert hatten, nicht auch ein Aufschwung des Mauritiuskultes
bemerkbar gewesen wäre. Untersuchungen über die frühen Patrozinien im alten
Bistum Lausanne haben ergeben, dass sich aus dem 10. Jahrhundert erste
dokumentarische Nachweise für das Vorhandensein von Mauritiuskirchen und -klöstern
erbringen lassen; über die Zeit von deren Gründung oder von deren Unterordnung
unter bestimmte Patronate sagen sie nichts aus; und einige dieser Gotteshäuser von
vermutlich sehr viel höherem Alter sind bereits weiter oben genannt worden.144

Dass Adelheids Mutter, Bertha, einige Mauritiuskirchen gegründet habe, gilt heute
als Sage,145 und das Kloster von Payern, das der Kaiserin Adelheid jedenfalls vieles

zu verdanken hat, ist gerade nicht Mauritius geweiht worden.146 Die gleiche
Unsicherheit herrscht beim Datieren von Gründungen und Patrozinienwahlen der
andern mittelalterlichen Mauritiuskirchen auf Schweizergebiet. Man kann diese

darum nur aufzählen - was weiter unten geschehen soll -, um ihre stattliche Zahl
und ihre Streuung bekannt zu machen.

Zwei genaue Zeitangaben zum Thema erhält man dagegen aus Sachsen, wo
sogar der Bischof Hildiward von Halberstadt, der zu Gunsten Magdeburgs bedeutende

Einbussen erlitten hatte, kurz vor seinem Tod, nämlich 992, es über sich

140 Hauck (wie Anm. 115), S. 383 über die Reformierung des Klosters 990. Vita Godehardi prior, c. 7

f. MGH SS, Bd. 11, S. 173. Wiederherstellung des Klosters unter Herzog Heinrich dem Zänker.
141 Hauck (wie Anm. 115), S. 1028 unter den Neugründungen in der Diözese Lüttich; auch S. 370. Wie

es bei der Gründung des Magdeburger Klosters geschehen war, kann auch bei der Planung von
Gembloux der Wunsch nach Reliquien von Mauritius bestanden haben, der jedoch in Saint-Maurice

auf Schwierigkeiten stössen musste. Ottos Bestätigungsurkunde MGH DD reg. et imp. Germ.,
Bd. 1, Nr. 82, S. 161 ist wohl eine Fälschung, doch mit Datum einer echten Urkunde.

142 Hauck (wie Anm. 115), S. 1038; hier der Hinweis auf Ottos Bestätigung in MGH DD reg. et imp.
Germ., Bd. 2, Nr. 302, S. 357.

143 Hauck (wie Anm. 115), S. 1033 und 369.
144 Vgl. oben S. 19 ff.
145 Poupardin (wie Anm. 99), S. 116 ff.
146 Alfred Schmid. Die ottonische Klosterkirche von Payern. In: Beiträge der Kunstgeschichte und

Archäologie des Frühmittelalters. Wien, 1962. Die Kirche war Maria geweiht.

38



brachte, dem heiligen Thebäer einen Altar zu weihen,147 und wo man auch in
Hildesheim den selben Heiligen spätestens seit dem Jahr 1001 verehrte, in dem Bischof
Bernward dem Kultort im Wallis einen Besuch abgestattet und von da gewiss etwas
Ansehnliches heimgebracht hatte.148 Im bayrischen Bamberg wurden 1012 in
Gegenwart des Kaisers Heinrich II. (des Bayernherzogs) sowohl Reliquien des Mauritius

als auch solche jenes Burgunderkönigs Sigismund, der einst in Agaunum die

erste grössere Kirche gestiftet hatte, in den Kreuzaltar der Peterskirche
eingeschlossen,149 und in Basel empfing man eine Mauritiusreliquie - nebst andern -
direkt von dem eben genannten, letzten Ottonenkönig im Jahre 1019.150 Anzunehmen
ist, dass auch an manchen andern Orten die willig befolgte königliche Ermahnung,
Mauritius zu würdigen, oder der Wunsch, sich aus dem reichen Schatz von Saint-
Maurice seinen Anteil zu sichern, zu nichts weiterem führten als zur Ehrung
solcher Reliquien durch ihre Einsetzung in neue oder schon bestehende Altäre, durch
ihren Einschluss in reichgeschmückte Behälter oder durch besonders feierliche
Begehung des Mauritiusfestes am 22. September mit neuen Gesängen, wie von der
Reichenau und von St. Gallen gesagt wurde. Um so schwieriger ist es, über das Ausmass

jenes Kultes im 10. Jahrhundert klare Auskünfte zu erhalten und
weiterzugeben. Einsiedeln aber gehört zu den wenigen Beispielen, an Hand derer sich zeigen

lässt, wie rasch in Einzelfällen der König seinem Wunsch nach allgemeiner
Hochschätzung seines Patrons Beachtung verschaffte, weil es um die Ehrung eben
«seines» Patrons ging, desjenigen des Königs und Kaisers. Die Meinradszelle war
einer jener Grenzposten, der durch betende Mönche und durch die Beiziehung
himmlischer Heere gesichert wurde.

DIE MAURITIUSLANZE AUS DER ZEIT DER OTTONEN

Nur rasch ist nochmals an die «heilige Lanze» zu erinnern. Schon oben ist gesagt
worden, König Rudolf von Burgund habe eine solche aus Oberitalien erhalten,
bestückt mit Nägeln des Kreuzes Christi und benannt nach dem Kaiser Konstantin.
Dass sie als Herrschaftszeichen galt, ist so gut wie sicher, und nicht zuletzt als
solches war sie vom Vater Ottos des Grossen, von Heinrich I. gefordert und
wahrscheinlich durch Gebietsabtretungen erhandelt worden. Sie legitimierte Ansprüche
auf Machtausübung - man kann sagen: mindestens in Italien. Erstaunlicherweise ist
nun aber von einer «Lanze Konstantins» nur in Liudprands Werk zur Geschichte

147 Stückelberg (wie Anm. 21), S. 14 zum genannten Jahr unter Hinweis auf MGH SS, Bd. 23, S. 85 ff.
148 Stückelberg (wie Anm. 21), S. 14 zum Jahr 1001. Vita Bernwardi, c. 27, in FSGA, Bd. 12, S. 322. Dass

der Bischof in Octodurum (Saint-Maurice) Reliquien erhalten hätte, wird nicht gesagt.
149 Stückelberg (wie Anm. 21), S. 14 zum 12. Mai des genannten Jahres unter Hinweis auf MGH SS,

Bd. 17, S. 635.
150 Stückelberg (wie Anm. 21), S. 15 mit Angabe verschiedener Quellen. Vgl. Script, vet. Basil, minor.,

Bd. 1.1752, S. 320-322.

39



der Ottonen die Rede; wenn bei den andern Historikern jener Zeit (sofern sie das

heilige Zeichen der deutschen Könige überhaupt benennen) ein Hinweis auf die
Zugehörigkeit gegeben wird, fällt immer der Name Mauritius - jedoch kaum vor Ende
des 10. Jahrhunderts -, weshalb man sich fragen muss, ob die eine und gleiche Lanze
verschieden bezeichnet wurde und ihren Namen wechselte oder ob die deutschen

Könige zwei heilige Lanzen nebeneinander besassen, die auch verschiedene
Machtbereiche symbolisierten, etwa so, dass neben der ersten, die für Italien stand, die
zweite Burgund (wo das Grab des Märtyrers lag) oder das ottonische Reich mit
seinem Hauptsitz in dem Mauritius geweihten Magdeburg bedeutete. Wie immer
dem war, von der Mauritiuslanze, ausdrücklich von dieser und nicht von irgendeiner

andern heiligen Lanze, haben die Ottonen Nachbildungen machen lassen und
solche an andere Fürsten (mit denen sie Frieden schlössen) vergeben, und wenn sie
das taten, so kam das einer Erlaubnis oder einem Gebot gleich, in ihrem Sinn zu
regieren, sie dabei als Vorbild anzuerkennen und damit als Oberhoheit.151

Dem getauften König Waik/Stephan von Ungarn gestattete Otto III. im Jahre
997 die «heilige Lanze» herumzuführen, wie es Sitte des Kaisers selbst ist, «sicut ipsi
imperatori mos est», weiter schenkte er ihm Reliquien von den Nägeln des Herrn,
und genehmigte ihm die Lanze des heiligen Mauritius als eigene Lanze, «et reliquias
ex clavis Domini et lanceam sancti Mauricii ei concessit in propria lancea».152 Die
Ausdrucksweise des Berichterstatters ist mangelhaft, man weiss nicht, versteht man
ihn wohl richtig, wenn man die «heilige Lanze» nicht mit der Mauritiuslanze gleichsetzt

und die Reliquien von Christi Nägeln als ein gesondertes Geschenk betrachtet.

Im Jahre 1000 übergab Otto III. dann dem Polenkönig Boleslav als Zeichen der
Gewalt, «pro insigniis regalibus», die Lanze des Mauritius und (et, nach anderer
Lesart cum) einen Nagel des Herrn. Tatsächlich zeigt die bis heute erhaltene
«Krakauer» Lanze keinen Nagel.153 Vermuten darf man also, dass die heilige Lanze des

Königs Stephan dessen Reichssymbol und eben als solches heilig war, dass aber jede
der beiden, den besiegten Königen verliehenen Lanzen das Reichssymbol eben des

Kaisers darstellte, das vielleicht sogar Mauritiusreliquien enthielt,154 aber mit derjenigen

Lanze, die Liudprand von Cremona beschrieben und die Rudolf II. dem
deutschen König hatte ausliefern müssen, insofern nicht identisch war, als sowohl dem

151 Brackmann (wie Anm. 33), S. 224; Adolf Hofmeister. Die heilige Lanze. In: Untersuchungen zur
deutschen Staats- und Rechtsgeschichte 96,1908, S. 18 ff. - Gleichsetzung von Mauritiuslanze und
«insigne regni Burgundie» bei Hugo von Flavigny, Chronicon, lib. 2, c. 29. In: MGH SS, Bd. 8,

S. 401 (zum Jahr 1032). Möglicherweise ersetzt Otto der Grosse den Namen Konstantins durch den
des Mauritius nicht zuletzt mit Rücksicht auf seine Auseinandersetzung mit den Kaisern in Byzanz.
Er suchte den Frieden mit ihnen; er war bereit, sie als die wahren Erben der alten römischen Kaiser
anzuerkennen, und wollte dafür als «Kaiser der Franken» gelten, paritätisch mit denen im Osten.
Vgl. Werner Ohnsorge. Die Anerkennung des Kaisertums Ottos durch Byzanz. In: Byzantinische
Zeitschrift, 54, 1961, S. 28 ff.

152 Ademar, Historiarum libri. In: MGH SS, Bd. 4, S. 130. Miracula sancti Adalberti c. 9. In: MGH SS,

Bd. 4, S. 616.
153 Miracula sancti Adalberti c. 9. In: MGH SS, Bd. 4, S. 616. Brackmann (wie Anm. 33), S. 229.
154 Eine Art Hülle aus Metall, die eine Reliquie hätte festigen können, fehlte nicht.

40



ungarischen wie dem polnischen König Reliquien der Nägel zur Lanze hinzugegeben,

nicht aber als deren integrierender Teil geschenkt wurden. Ihre Übergabe
erinnert zudem an die Begründung eines Lehensverhältnisses, die nie ohne Schwert,
Zepter, Fahne und dergleichen erfolgte; der Schenkende und Konzedierende
übernahm eine Schutzpflicht, während der solcherart Begünstigte seine Treuepflicht
anerkannte. Deshalb hat später nach Ottos III. Tod, als Boleslav wieder Eroberungszüge

unternahm, der Slavenmissionar Brun von Querfurt sich auf die Seite dieses

Polen gestellt, sobald der neue deutsche König Heinrich IL, um die Gefahr zu bannen,

ein Bündnis mit heidnischen Liutizen suchte. Er erinnerte jenen daran, dass sie,

Heinrich, Boleslav und Brun, den einen und gleichen Feldherrn hätten, der da war
«dux sanctorum, vester et noster Mauritius.»155 Das schloss gegenseitige Befehdung
aus und verbot einem Christen Bündnisse mit Nichtchristen.

Sicher irrt Hugo von Flavigny, wenn er meint, erst durch den letzten der
Burgunderkönige, durch König Rudolf III., sei die «lancea sancti Mauritii» samt seinem
Reich einem deutschen Kaiser, nämlich Konrad IL, ausgeliefert worden. Das wäre
1032 gewesen, aber Hugo schrieb seine Chronik lange danach, erst zu Beginn des

12. Jahrhunderts.156 Ob er auch irrte, wenn er diese Lanze als «insigne regni Bur-
gundiae» verstand, darf man bezweifeln. Mag aber vieles unklar bleiben, so wissen
wir doch immerhin, wie diejenige Lanze aussah, die der Nachfolger Konrads II.
verehrte, denn sie wird noch immer in der Schatzkammer in Wien aufbewahrt.157 Wie
ein brüchiger Stab ist sie stellenweise mit Drähten umschlungen, und ihren Mittelteil

zwischen den Drahtgeflechten umfasst eine breite silberne Manschette, auf
deren Kanten ringsum in grossen Buchstaben zu lesen steht - natürlich auf Lateinisch

-: «Heinrich III., durch Gottes Gnade Kaiser der Römer und Augustus, hat dieses

Silber machen lassen zur Festigung eines Nagels des Herrn und der Lanze des

heiligen Mauritius.» Und auf der gleichen Silbermanschette ist auf der Vorderseite
entlang dem Mittelgrat geschrieben: «clavus Domini» (nur einer?), auf der Rückseite,
ebenfalls dem Mittelgrat entlang: «sanctus Mauritius». Als eine «Doppelreliquie»
ist sie nicht zu Unrecht bezeichnet worden. Die Manschette verbirgt eine Bruchstelle

und auch Metallteile, die man als Nagel (oder Nägel) deuten kann. Hier und
zu Heinrichs III. Zeit ist die «Konstantinslanze», das «insigne» Italiens, und die

Mauritiuslanze, die Hugo von Flavigny mit «insigne regni Burgundiae» gleichsetzte,

das eine und selbe.

155 Der Text des Briefes bei: Wilhelm Giesebrecht. Geschichte der deutschen Kaiserzeit. Bd. 2.

Braunschweig, 1858, S. 600-609, bes. 602.
156 Hugo, Chron. Virdunense. In: MGH SS, Bd. 8, S. 401. Poupardin (wie Anm. 99), S. 158 ff.
157 Josef Hörle. Die sogen. «Beschreibung der heiligen Lanze» bei Liudprand von Cremona. In:

Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte 14,1962, S. 63 ff. -Vgl. Hugo von Flavigny (wie Anm.
151). - Hofmeister (wie Anm. 151) vertritt die Meinung, dass die deutschen Herrscher nie zwei heilige

Lanzen nebeneinander besessen haben und Mauritiuslanze und Konstantinslanze ein und
dasselbe seien, da nur ein Name den andern abgelöst habe. Doch sei zwischen 1035 und 1099 das

ursprüngliche Eisen verschwunden. Die Krakauerlanze, heute noch vorhanden, sei ein getreues
Nachbild der früheren, aber ohne Nägel, so S. 84 f.

41



Dass der Mauritiuskult unter den Ottonen eine weit kräftigere Ausprägung
erhielt als unter den Karolingern, dürfte trotz beschränkten Möglichkeiten, seine

Entwicklung nachzuzeichnen, doch klar geworden sein. Soviel ist gewiss: Otto I. gab
dem Heiligen einen Vorzug, wie kein Karolinger getan hatte; eher ist seine Verehrung

für den Thebäer mit der eines Boso von Vienne oder Rudolf von Burgund zu
vergleichen. Im Gegensatz zu Karl dem Grossen sorgte Otto dafür, dass eine der

hervorragendsten Kirchen, ja seine ihm wichtigste, mit dem Namen Mauritius
verbunden werde und unter diesem Namen den Primat in Germanien erhalte. Den Festtag

des Heiligen beging er, wo immer möglich, in Magdeburg selbst; zur besonderen

Verehrung seines Patrons war der ganze hohe Klerus aufgerufen, und zum Empfang
seiner Reliquien wurde - nachweislich wenigstens für Magdeburg - die ganze
Bevölkerung beigezogen. War Mauritius Ottos Patron, «sein» Patron, so liess er sich
auch in dessen Krypta begraben, wie Boso von Vienne und wie Rudolf von Burgund
sich ihre Begräbnisstätte bei Mauritius gewählt hatten. «Mauritio ducente» - so
heisst es in seinem Epitaph - hoffte er, in den Himmel und unter die Schar der Thebäer

aufzusteigen;158 von Gott und Mauritius wollte er gerne die Erhaltung des
Reiches erwarten, das er hinterliess. In diesem Vertrauen auf Mauritius wurden die
späteren Ottonenkönige erzogen. «Durch seinen Beistand und seine Verdienste», so

sagte Heinrich IL, «fühlen wir uns gestützt von Kindheit auf.»159 Diesem Heiligen
schenkte er vor seinen grösseren Unternehmungen besondere Gaben, und diesen

Heiligen betrachtete er als «seinen höchsten Streiter».160 Dass die heilige Lanze, die
in die Schlacht getragen wurde, den Namen des Mauritius trug, ist anzunehmen.

VERBREITUNG DES MAURITIUS-PATROZINIUMS AUF
SCHWEIZERGEBIET

Doch hat man das einmal herausgestrichen, muss man nochmals betonen, dass

man die Breitenwirkung der königlichen Kultpropaganda nicht überschätzen, vor
allem aber nicht einigermassen genau erkennen kann. Selbst die Ottonen haben ausser

Mauritius viele andere Heilige - gemäss kirchlichen Anweisungen - hochgeehrt,
und rings in ihrem Reich sind zu ihrer Zeit - man kann wohl sagen - hundertfältige
Kulte aufgeblüht oder erhalten geblieben. Könnte man alle Mauritiuskirchen und
-kloster und -altare, die im 10. Jahrhundert errichtet wurden, ausfindig machen und
derer eine grosse Zahl nennen, so wäre doch über die Beliebtheit des Thebäerkul-
tes noch wenig gesagt, solange man nicht auch Zahlen gleichzeitiger Bauten und
Altäre zu Ehren anderer Heiliger erbrächte. Nach den vorbildlichen Gestalten des

neuen Testamentes (Maria, Apostel, Erzmärtyrer etc.), die den höchsten Rang be-

138 MGH SS, Bd. 4, S. 636 f.
159 Heinrich IL, MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 3, Nr. Ill, S. 137: cuius suffragio et meritis ab

infamia sustentamur.
160 Annales Quedlinburg. Zum Jahr 1007, MGH SS, Bd. 3, S. 79. - Über neue Feste und Gebräuche in

Magdeburg zu Ehren des Patrons Mauritius berichtet Herzberg, Mauritius, (wie Anm. 13), S. 81 ff.

42



hielten, erfreuten sich Erzengel Michael, die heiligen Martin, Georg, Laurentinus
und Ordensgründer, Klostergründer weit und breit grosser Gunst. Vergleichszahlen

aufzustellen, ist jedoch - wie schon mehrfach angedeutet - bereits wegen der
unlösbaren Datierungsfragen ganz ausgeschlossen. Dennoch soll an dieser Stelle
versucht werden, diejenigen Mauritiuskirchen früher Entstehung aufzuzählen, die sich
auf dem heutigen Schweizergebiet befinden oder da einmal gestanden haben. Hier
sind die frühen Verhältnisse noch gewissermassen erkennbar und durch
kirchengeschichtliche Umwandlungen nicht allzusehr verdeckt worden; zudem erlaubt die
räumliche Beschränkung, einen gewissen Überblick zu gewinnen; an Vorarbeiten,
auf die man sich stützen kann, fehlt es nicht.161 Die Namen schon hier aufzuzählen
lässt sich übrigens deshalb rechtfertigen, weil sie - wie die Lokalgeschichten und
wie archäologische Untersuchungen ihrerseits ergeben - zu einem guten Teil als ka-

rolingische oder ottonische Gründungen anzusehen sind oder von Mutterkirchen
abhängen, die den genannten Epochen angehören. Dass eine beträchtliche Zahl von
ihnen erst Jahrhunderte später in Dokumenten genannt werden, kann man nicht als

Gegenbeweis ansehen. Ein Mauritiuspatrozinium - darin stimmen die Sachverständigen

längst überein - lässt immer ein hohes Alter vermuten, und kommt dann noch
eine bestimmte Lage (an römischen Verkehrswegen, auf römischen Ruinenfeldern),
eine Verbindung zu gewissen kirchlichen Zentren und ein erstaunlich grosser Umfang

der einst zugehörigen Pfarrei hinzu, gewinnt die Vermutung den Grad der
Wahrscheinlichkeit.

Als frühe Mauritiuskirchen in der Schweiz sind daher zu nennen (Abb. 1):

- Im Kanton Wallis: Naters, Nax, Saint-Maurice (erwähnt vor 450), Saxon.

- Im Kanton Genf: Saint-Maurice (am linken Seeufer).

- Im Kanton Waadt: Ballens, Châtillens, Corsier, Cronay, Demoret, Lavigny,
Oron-la Ville, Penthaz, Pully, Roman Lonay, Saint-Maurice, Servion, Sévery.

- Im Kanton Freiburg: Autigny, Barbereche, Billens, Bussy, Fribourg, Grangettes,
Gruyères (Spital), Montilier-Murten, Morlens, Pierrafortscha, Ponthaux, Re-

maufens, Wiler vor Holz.
- Im Kanton Bern: Amsoldingen, Bolligen, Bümpliz, Guggisberg, Oberwil im

Simmental, Saanen, Thun, Wynau.
- Im Kanton Neuenburg: Buttes, Fontaines, Le Landeron-Neuruz.

- Im Kanton Aargau: Berikon, Hornussen, Mellingen, Suhr, Umiken, Unterkulm,
Wölflinswil, Zofingen.

- Im Kanton Luzern: Emmen, Luzern, Pfeffikon, Ruswil, Schötz.

- Im Kanton Zürich: Bonstetten, Höngg, Mettmenstetten, Rheinau, Stallikon,
Spanweid (heute Zürich, Unterstrass).

161 Arnold Nüscheler. Die Gotteshäuser der Schweiz. Bistum Constanz. Zürich, 1867 mit Fortsetzun¬

gen in: Gfr. 39,1884; 40,1885; 44,1889; 45,1890; 46,1891; 47,1892 und Argovia 23,1891; 26,1895;
28, 1900. - Eugen Graber. Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten im Mittelalter. Dissertation.
Freiburg, 1932. - Büttner/Müller (wie Anm. 52) und die dort angegebene Literatur. Michael
Benzerath. Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne. Dissertation. Freiburg, 1914. - Iso Müller.
Die Entstehung der Pfarreien an den Ufern des Vierwaldstättersees. In: Gfr. 117,1964, S. 5-59. Vgl.
auch alle Bände der Reihe Kunstdenkmäler der Schweiz.

43



w

o*7 ^7
•to



- Im Kanton Schwyz: Einsiedeln.

- Im Kanton Zug: Niederwil bei Cham (Wiprechtswil).
- Im Kanton Thurgau: Berg, Gündelhart, Sommeri.

- Im Kanton Schaffhausen: Gächlingen, Oberhallau.

- Im Kanton St. Gallen: Bichwil, Lenggenwil, Goldach, St. Gallen, Sax, Wil.

- Im Kanton Appenzell-Innerrhoden: Appenzell.
- Im Kanton Graubünden: Alvaneu, Cama, Cumbels, St. Moritz, Tumegl (Tomils).

im Kanton Tessin: Maggia, Osco.
Sich mit frühesten dokumentarisch festgehaltenen Jahreszahlen zu diesen

Kirchen abzugeben, bringt mehr Verwirrung als Erkenntnis. Darum werden sie hier
weggelassen. Da die Schriftlichkeit erst im Hochmittelalter richtig einsetzte und da
auch dann noch manches Dokument verloren ging, können zwischen Zeitangaben
und Kirchengründungen Jahrhunderte liegen.162 Für die hier vorgelegte Untersuchung

nützen sie gar nichts, wenn sie zwar Ort und Heiligtum erwähnen, aber nicht
auch den Patron oder die verschiedenen Patrone beifügen. Von Ruswil, zum
Beispiel, spricht erstmals ein Güterverzeichnis von St. Urban zum Jahre 1226; dass die
Kirche dort dem heiligen Mauritius geweiht sei, erfährt man jedoch erst aus einer
Schenkungsurkunde von 1327.163 Dabei besitzt die frühe Ruswiler Grosspfarrei, die

wegen ihres beträchtlichen Umfanges bei zunehmender Besiedlung aufgeteilt werden

musste, alle Merkmale, die auf eine Entstehung im ersten Jahrtausend hinweisen,

und zu diesen Merkmalen gehört nicht zuletzt der Umstand, dass wir von
ihrer Gründung und von den Gründern nichts vernehmen; ja auch das Mauri-
tiuspatrozinium selbst - mit den übrigen Besonderheiten zusammen - zeugt für
diese frühe Datierung. Wenn Ähnliches auch fast von allen andern aufgezählten
Mauritiuskirchen gilt, so doch nicht von der bedeutenden in Appenzell, deren

162 Dass in sehr vielen Fällen, wo Grabungen vorgenommen werden konnten, die Archäologie recht
sichere, wenn auch aproximative Datierungen ermöglicht, sei wenigstens beiläufig erwähnt.

163 Quellenwerk (wie Anm. 63) 1.1, Nr. 296, Quellenwerk 1.3, Nr. 21.

Abb. 1: <
Frühe Mauritiuskirchen in der Schweiz: Im Kanton Wallis: 1 Naters, 2 Nax, 3 Saint-Maurice (erwähnt
vor 450), 4 Saxon. Im Kanton Genf: 5 Samt-Maurice (am linken Seeufer). Im Kanton Waadt: 6 Ballens,
7 Chätillens, 8 Corsier, 9 Cronay, 10 Demoret, 11 Lavigny, 12 Oron-la Ville, 13 Penthaz, 14 Pully, 15

Roman Lonay, 16 Saint-Maurice, 17 Servian, 18 Sévery. Im Kanton Freiburg: 19 Autigny, 20
Barbereche, 21 Bittens, 22 Bussy, 23 Fribourg, 24 Grangettes, 25 Gruyères (Spital), 26 Montilier-Murten, 27
Morlens, 28 Pierrafortscha, 29 Ponthaux, 30 Remaufens, 31 Wiler vor Holz. Im Kanton Bern: 32 Am-
soldingen, 33 Bolligen, 34 Bümpliz, 35 Guggisberg, 36 Oberwil im Simmental, 37Saanen, 38 Thun, 39
Wynau. Im Kanton Neuenburg: 40 Buttes, 41 Fontaines, 42 Le Landeron-Neuruz. Im Kanton Aargau:
43 Berikon, 44 Hornussen, 45 Mellingen, 46 Suhr, 47 Umiken, 48 Unterkulm, 49 Wölflinswil, 50 Zofingen.

Im Kanton Luzern: 51 Emmen, 52 Luzern, 53 Pfeffikon, 54 Ruswil, 55 Schötz. Im Kanton Zürich:
56 Bonstetten, 57Höngg, 58 Mettmenstetten, 59 Rheinau, 60 Stallikon, 61 Spanweid (heute Zürich, Un-
terstrass). Im Kanton Schwyz: 62 Einsiedeln. Im Kanton Zug: 63 Niederwil bei Cham (Wiprechtswil).
Im Kanton Thurgau: 64 Berg, 65 Gündelhart, 66 Sommeri. Im Kanton Schaffhausen: 67 Gächlingen,
68 Oberhallau. Im Kanton St. Gallen: 69 Bichwil, 70 Lenggenwil, 71 Goldach, 72 St. Gallen, 73 Sax, 74
Wil. Im Kanton Appenzell-Innerrhoden: 75 Appenzell. Im Kanton Graubünden: 76 Alvaneu, 77 Cama,
78 Cumbels, 79 St. Moritz, 80 Tumegl (Tomils). Im Kanton Tessin: 81 Maggia, 82 Osco.

45



Gründungsjahr 1086 und Gründer Abt Norbert von St. Gallen zum Glück bekannt
sind und alles Rätseln für einmal überflüssig machen.164 Dass die Abtzelle zum
Patron den Heiligen erhielt, den schon Gallus in sein Missionsgebiet gebracht hatte,
kann nicht erstaunen. Neben den Mönchen im Steinachtal wird freilich vielleicht
auch der Bischof Rumold von Konstanz auf die Wahl des Patrons Einfluss ausgeübt
haben. In engerem oder lockererem Zusammenhang mit den Leitern des Klosters
und des Bistums stehen die andern Mauritiuskirchen der Ostschweiz, ausgenommen

die Graubündens. Dagegen ist ihre Häufung im alten Transjuranien leicht mit
burgundischen Traditionen und mit dem hier liegenden Grundbesitz des Klosters
Saint-Maurice zu erklären. Als Gründer von solchen im aargauischen und zürcherischen

Gebiet werden immer wieder die Grafen von Lenzburg vermutet, die aus dem

Sarganserland stammten (doch gerade da lässt sich keine Mauritiuskirche
entdecken); beweisen kann man nichts.165 Eine gewisse Auswirkung ist dem Kloster
Luzerns zuzuschreiben; zumindest hat Emmen von ihm das Patronat übernommen.166

Obwohl man annehmen darf, die wichtigsten Zeugen für den frühen Mauritiuskult

auf Schweizergebiet habe man in der vorausgehenden Liste aufgeführt, bleibt
doch eine gewiss grosse Zahl von frühen Kultstätten und Kultgegenständen uns
verborgen, während andere, die im Verlauf der Zeit in Vergessenheit geraten waren, teils

durch Zufall, teils durch Nachforschungen bekannt wurden. Was will es besagen, so

fragt man sich, dass die Kirche Beromünster, 912 oder 980 gegründet und dem
Erzengel Michael geweiht (sicheres Datum erst 1036), in ihrer Krypta einen Altar mit
Mauritiusreliquien besitzt, die Klosterkirche von Muri, auf 1027 datiert und dem
heiligen Martin unterstellt, ebenfalls in der Krypta einen Altar mit Mauritiusreliquien
hat, gleicherweise für die Leonhardskirche in Basel, 1002 begonnen, im Jahr 1260 ein

Mauritiusaltar in der Krypta bezeugt wird und schliesslich auch im Grossmünster in
Zürich die Hallenkrypta von ungefähr 1100 mit einem Mauritiusaltar ausgestattet
ist?167 Möglicherweise waren an den genannten Orten Reliquien längst vorhanden
und irgendwo provisorisch untergebracht, bevor sich für sie ein passender Ort fand.

Jedenfalls wäre noch zu erklären, weshalb gerade die Krypta als passender Raum

empfunden wurde. Erfahren kann man überdies, dass Pfäfers nach 1026 Mauritiusreliquien

besass, nur dass man damit noch nicht weiss, seit wann. Vielleicht seit der

ehemalige Mönch Hartmann von Einsiedeln am neuen Ort als Abt gewaltet hatte.

164 Rainald Fischer, W. Schlapfer, F. Stark. Appenzeller Geschichte. Bd. 1. Appenzell/Herisau, 1964. -
Rainald Fischer. Kunstdenkmäler des Kantons Appenzell Innerrhoden. Basel, 1984, S. 140. Fontes

rerum Bernensium. Bd. 2. Bern, 1877, Nr. 45, S. 60 und J. Bölsterli. Urkundliche Geschichte der

Pfarrei Ruswil. In: Gfr. 26, 1871, S. 191.
165 Seit dem 10. Jahrhundert wurden die Lenzburger «in Beromünster, ihrer bevorzugten Stiftung be¬

stattet» sagt Iso Müller (wie Anm. 55), S. 51; und Beromünster hat in seiner Krypta einen Mauritius

Altar. Sicher haben die Lenzburger im 10. Jahrhundert manches Gotteshaus gestiftet, aber
verschiedenen Patronen (wie Peter und Paul, Caecilia usf. - S. ebd., S. 62 und 109) geweiht. Vgl. unten
Anm. 171 über die Verbindung von Michael- und Mauntiuspatrozinium.

166 Das ergibt sich aus dem Abhängigkeitsverhältnis; siehe oben S. 21.
167 Hierauf macht François Maurer aufmerksam in: Kunstdenkmäler der Stadt-Basel. Bd. 4. Basel,

1961, S. 154, 228. Hier auch Hinweis auf Louis Hertig. Entwicklungsgeschichte der Krypta in der

Schweiz. Biel, 1958.

46



Schaut man noch rasch über die heutige Grenze nach Deutschland, findet man
in der nächsten Nachbarschaft ebenfalls eine Reihe solcher Mauritiuskirchen, deren

Gründungszeit nicht angegeben werden kann, die aber wohl sehr alt sind, so in Bayern

Ingolstadt, Coburg, Wiesentheid; in Baden Württemberg Hausach, Grüningen,
Döggingen, Frickenweiler, Rottenburg am Neckar, um nur wenige aufzuzählen.
Dann gibt es aber in Schwaben die datierbare Augsburger Mauritiuskirche, die
Ulrichs Nachfolger vor 1029 errichtete,168 und es gibt noch andere Kultstätten des

Mauritius, deren Anfänge bekannt sind, so im württembergischen Schwarzwald das

berühmte Kloster Hirsau; es wurde - und daher kam ihm wohl sein Patrozinium zu

- von Mönchen aus unserem Einsiedeln 1065 besiedelt und reformiert und hat später

an Petershausen (am Rhein gegenüber Konstanz) seine Lebensregel und seinen
Mauritiuskult weitergegeben.169 Dass in einem Suffraganbistum Magdeburgs, in
Naumburg noch verhältnismässig spät eine Mauritius Kirche entstehen konnte, ist
nicht erstaunlich.170 Andere späte Stiftungen entstanden in Worms (1033) dank
Bischof Azecho, bei Minden auf einer Weserinsel mit Hilfe des Bischofs Bruno (1044),
in Münster als Werk des Bischofs Friedrich (1064) und in Siegburg als beliebter
Wohnsitz des streitbaren Erzbischofs Anno von Köln (1064).I71 Dieser war, bevor
er den hohen Sitz am Rhein bestiegen hatte, Probst von Simon und Juda in Goslar

gewesen, wo man das Feldzeichen (vexillum) des heiligen Mauritius vorzeigen
konnte.172 Auch dieses also hatte sich zum Heil der Christenheit entdecken lassen,

wie, bleibt ein Geheimnis.
Dann sind jenseits der Alpen zu erwähnen: eine «Capella sancti Mauricii»,

bestehend sicher 1001, im Kaiserpalast von Pavia; dort hielt Otto III. Gericht; zudem

- auch bereits im 11. Jahrhundert - eine Mauritiuskirche in Venedig; und natürlich
eine in Mailand, wo die deutschen Könige sich die eiserne Krone aufsetzen liessen.

Friedrich Barbarossa verschonte sie mit nur zwei andern, als er 1162 die Mailänder
mit der Verwüstung ihrer Stadt bestrafte.173

Vgl. oben Anm. 135.

Kassius Hallinger. Gorze-Kluny. Bd. 1. Rom, 1950, S. 272 f.
H. J. Rieckenberg. Königsstrasse und Königsgut in liudolfingischer und frühsalischer Zeit. In:
Archiv für Urkundenforschung 17,1941. S. 133, Anm. 3.

Ebd. Vgl. auch unten Anm. 180. Übrigens ist darauf hinzuweisen, dass Siegburg auch den Engel
Michael zum Patron hatte. Das doppelte Patronat des Heerführers himmlischer Scharen mit demjenigen

der thebäischen Legion begegnet häufig und wäre eine Untersuchung wert. In Trier gibt es eine

Kapelle mit dem Titel Michael und Mauritius, ebenso in Echternach; möglich, dass auch Beromünster

einst sich zu beiden Patronen bekannte. Vielleicht wurde neben Michael, der als Seelenführer galt,
Mauritius eine gleiche Rolle zugedacht. Es scheint, dass manche Gläubige sich mit einer gewissen
Vorliebe ihr Grab gerade in seiner Nähe bestellten, nicht allein Otto I. und Bischof Konrad von
Konstanz. Auffälligerweise hat man schon zur Zeit Angilberts in Saint-Riquier vor dem Mauritiusaltar für
die Toten gebetet; der Text der Vorschriften Angilberts in der Ausgabe von Lot (wie Anm. 82).

Stückelberg (wie Anm. 21), zum Jahr 1050.

Zu Pavia: siehe Otto III., MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 2, Nr. 411, S. 844. - Für Venedig: Chronicon

Venetum c. 5, MGH SS, Bd. 14, S. 27 und Additamenta S. 70. - Für Mailand: Sigebertus, Auc-
tarium Affligemense zum Jahr 1162, MGH SS, Bd. 6, S. 405. Nicht umsonst hatte ein Erzbischof

von Mailand 961 in Regensburg an den grossen Feierlichkeiten zum Empfang der Mauritiusreliquien

teilgenommen.

47



DER SCHUTZPATRON DES REICHES IM STREIT ZWISCHEN
KAISER UND PAPST

Angesichts dieser Gründungsdaten wird man denken, die Saat, welche die Ottonen

ausgestreut hatten, sei unter den Saliern aufgegangen. Das stimmt jedoch nur in
beschränktem Masse. Die Breitenwirkung der ottonischen Kultförderung hat kaum

zugenommen, und die Impulse zur Förderung ging ausschliesslich von einer dünnen

Oberschicht der Geistlichkeit aus, nämlich von Männern, die fast ausnahmslos
einmal im Leben als Kanzler oder Kaplan der Hofkapelle angehörten.174 Der Thebäer,

der von König Otto dem Grossen und seinen nächsten Nachfolgern als «unser

Patron» angesprochen und als solcher andern empfohlen worden war, wandelte
sich zum «patronus regni»,175 da sich die Bindung an die Person des Königs kräftiger

mit der Bindung an das Reich und Reichsinteresse verknüpfte. Als «totius regni
summus patronus» hat er - sofern man einer Nachricht nicht von irgendwoher,
sondern aus dem mehrfach erwähnten Mauritiuskloster Niederaltaich und aus der
Mitte des 13. Jahrhunderts glauben darf - schon unter König Heinrich IV gegolten
(1056-1106).176 Nicht allein besassen gerade die einflussreichsten Bischöfe genügend

Mittel, Klöster und Kirchen zu stiften, es ergab sich für sie im besonderen eine

Verpflichtung, Mauritius als Beschützer des Reiches mit Vorzug zu behandeln, waren

sie doch Reichsfürsten und vom Königshof für die hohen Kirchenämter zwar
nicht ohne Rücksicht auf die Eignung für kirchliche Aufgaben, aber andrerseits
auch im Vertrauen auf ihre Ergebenheit gegenüber der Krone und dem Reich
bestimmt, ja eigentlich gewählt worden.177

Da nun aber die Verteidigung des Reiches und der Reichsrechte zur Zeit Heinrichs

IV und seines Sohnes Heinrich V. vor allem einen Kampf gegen das sich mächtig

erhebende Papsttum erforderte, sah sich Mauritius von Bitten bedrängt, wenn
zwar nicht gegen das Papsttum selbst einen kräftigen Schlag zu tun, aber doch
gegen jene Vertreter der höchsten kirchlichen Gewalt, die den deutschen Königen ein
Recht auf Mitwirkung bei Papstwahlen absprachen (Dekret von 1059) und ihnen
auch die Einsetzung der Bischöfe in ihre kirchlichen Ämter untersagten (1075).178

Als der von deutschen Bischöfen erwählte Gegenpapst Honorius II. über die Alpen
gegangen war und als seine bewaffneten Scharen auf dem neronischen Feld zu Rom
mit Truppen des Papstes Alexander II. zusammengestossen waren, erreichte den

jungen König Heinrich IV 1062 tatsächlich eine Siegesnachricht aus der Feder des

174 Rieckenberg (wie Anm. 170), S. 133 f.
175 Diplom Heinrichs IV, MGH DD reg. et. imp. Germ., Bd. 4.2, Nr. 316, S. 417.
176 Hermannus. De inst, monast. Altah., MGH SS, Bd. 18, S. 371.
177 Hauck (wie Anm. 115), S. 516 ff., 556 ff. bes. 574 ff.
178 Hauck (wie Anm. 115), S. 664 ff. über die Emanzipation des Papsttum von der königlichen Gewalt.

- Das Dekret aus dem Jahr 1059 stammt von Nikolaus IL, einem Vertreter der kirchlichen Reformpartei.

Seine Wahl hatte noch die Zustimmung des deutschen Hofes gefunden. - Das Dekret von
1075 stammt von Gregor VII., der seine Wahl von 1073 hauptsächlich dem Volk, heute würde man
sagen der Basis, verdankte, allerdings ausschliesslich dem in Rom versammelten Volk, richtiger: dessen

Schreiern.

48



Bischofs Benzo von Alba, Mauritius habe sich - übrigens zusammen mit dem
ersten aller Päpste und mit andern Aposteln - als Feldherr glänzend bewährt.179 Doch
in den nächsten fünfzig Jahren entsetzlicher Parteiungen, während derer die besten

unter den Prälaten kaum noch wussten, wo das Recht sei, und die weniger guten
durch gegenseitige Beschuldigungen die Moral und die kirchliche Disziplin völlig
untergruben, scheint sich Mauritius grosse Zurückhaltung auferlegt zu haben. Dem
schon genannten, rechtdenkenden, doch herrscherlichen Erzbischof Anno von
Köln war trotzdem im Jahre 1068 viel daran gelegen, auf seinem Rückweg aus
Italien in Saint-Maurice Reliquien von Thebäern an sich zu bringen, und da er solche
am hellichten Tag nicht entführen konnte, erledigte er die Sache bei Nacht, nicht
ohne Bestechung eines Wächters, um das Eroberte seiner schon erwähnten neuen
Stiftung von Siegburg anzuvertrauen.180 Obwohl von der Richtigkeit der königlichen

Ansprüche überzeugt, suchte er nach Auswegen aus den Stürmen und hätte
gewiss gerne von den himmlischen Heerführern eine Entscheidung erwartet. Den
schlimmsten Aufruhr von 1076 hat er nicht mehr erlebt, von der Verurteilung Heinrichs

IV. auf der Fastensynode von 1076 nichts mehr gehört. Aber gerade ihretwegen

sind von den kaiserlich Gesinnten, Laien und hohen Kirchenfürsten, die Thebäer

doch wieder ins Feld geführt worden, allerdings nicht, weil sie zeigen sollten,
wie man sich mit Waffen verteidigt, sondern weil sie mit ihrem Martyrium lehren
konnten, wie man zwar Gott dient, aber auch dem Kaiser, und wie unerschütterlich
man an einem Eid, an einem militärischen und an jedem andern, festhalten muss.
Eingehend wurde anhand ihres Passionsberichtes erläutert, dass sie selbst einem
heidnischen Kaiser die Treue wahrten, wiewohl sie Gott noch mehr gehorchten,
und dass sie lieber in den Tod gingen, als sich Maximians durch Meuterei oder
Fahnenflucht zu entledigen. Das Schreiben war an Gregor VII. gerichtet. Er hatte die
Lehre daraus zu ziehen, dass es ein Frevel sei, Untertanen Heinrichs ihrer Eide
entbinden zu wollen. Und verfasst war es von Kardinal Beno und anderen
Kardinälen.181

An Ansehen büsste Mauritius in diesem Streit zwischen Imperium und Sacerdo-
tium immerhin nichts ein. Er wurde als Patron des deutschen Reiches auch nachher
in Rom anerkannt und geachtet. Das kann man aus Krönungsvorschriften ersehen.
Diese verfestigten sich zu Ende des 12. Jahrhunderts. Vor der Königskrönung, die
mit der Zeit immer häufiger in Aachen stattfand, bis sie schliesslich unabdingbar an
diese Stadt Karls des Grossen gebunden wurde, hatte der Gewählte die letzte Nacht
vor dem feierlichen Akt betend in einer Kapelle zu verbringen, die dem Thebäer-

Benzo von Alba, enthusiastischer Anhänger des Kaisers, in einem Brief an diesen, Teil 2, c. 16 und
c. 18, MGH SS, Bd. 11, S. 619 und 621.

MGH SS, Bd. 11, S. 480, vgl. zur Gründung von Siegburg S. 476, 515 ff. und oben Anm. 171.
Das päpstliche Urteil vom 22. Februar 1076 über Heinrich IV. entband alle Christen von der Fessel
des Eides, den sie dem König geleistet hatten, und verbot allen, ihm zu gehorchen. Hauck (wie Anm.
115), S. 794 ff. S. 796 über den offenen Brief an alle Gläubigen. Vgl. den Protest von Abt Hugo von
Flavigny, MGH SS, Bd. 8, S. 736: impossibile hoc esse proclamabant, a seculo inauditum pronun-
tiabant. So dachten sehr viele Prälaten. Benonis aliorum Cardinalium scripta contra decretum
Hildebrandi. Teil 3, c. 4, MGH Libelli de lite imperatorum et pontificum saeculis XI. et XII. con-
scripti. Bd. 2, S. 382 f.

49



führer geweiht war;182 zu den Herrschaftsinsignien, die er tags darauf entgegennahm,

gehörte neben Krone und Zepter (und anderem) die heilige Lanze, die jetzt
von verschiedenen Autoren (Ademar, Richer) nach Mauritius benannt wurde, doch
nicht in Niederaltaichs Mauritiuskloster, wo man von der «lancea regalis» sprach,
doch immerhin anfügte, sie sei «clavis dominici corporis insignita», womit man sie

eindeutig jener gleichsetzte, die Liudprand früher beschrieben hatte.183

Weit genauer wurde die Rolle des Thebäers für die Kaiserkrömmg in Rom
bestimmt. Nach einem alten Brauch, der bis auf die Karolinger zurückging, für die Ot-
tonenzeit und sicher auch für Heinrich IV noch Geltung besass, bei dem übrigens
alle Einzelheiten so sakrosankt waren, dass man keine von ihnen ohne schwerwiegende

Gründe veränderte, fand die Krönung am Petersaltar der Peterskirche im
Vatikan statt.184 Doch später kam jemand auf den Gedanken, dass nur einem Papst
diese Auszeichnung gebühre, worauf man dazu überging, die Kaiserkrönung am
Mauritiusaltar der Peterskirche vorzunehmen, nämlich dort, wo der Gewählte
früher gesegnet und gesalbt worden war, sofern ein Petrus Mallius (um 1165) richtig

informiert.185 Befriedigen konnte diese Lösung jedoch nicht, da sie der Meinung
Vorschub leistete, der Kaiser erhalte seine Würde direkt von Mauritius oder durch
Mauritius vom Himmel, was bei der immer umstrittenen Frage nach der Rangordnung

unter den beiden höchsten Gewalten Interpretationen zu Ungunsten des

Papsttums ermöglichte. Nach den vierziger Jahren des 12. Jahrhunderts setzte
sich daher folgende Anordnung durch (einige weitere Vorschriften seien

mitberücksichtigt): Einkleidung in die kaiserlichen Gewänder ausserhalb der Basilika
in der Kapelle Sanctae Mariae, Einzug in die Basilika und Gebet vor der Confessio
Petri, Prozession zum Altar des heiligen Mauritius, wo der erste der Kardinäle
(der von Ostia) die Salbung vollzieht, dann Aufstieg zum Altar des heiligen Petrus,

wo die Kaiserinsignien liegen und wo der Papst eines um das andere unter
feierlichen Ermahnungen dem Kaiser überreicht: Mitra und Krone, das Zepter und
den goldenen Apfel, das Schwert.186 Die Würde des Reichspatrons wurde also

beachtet, aber dass die Reichsmacht von Petrus und seinem Nachfolger stamme,
wurde unmissverständlich vordemonstriert. Vollzogen wurde dieser Ordo an

182 Herzberg (wie Anm. 13), S. 31 f. unter Hinweis auf St. Beissel. Die Aachenfahrt. In: Stimmen aus

Maria Laach. Erg. Heft 82, Freiburg im Br., 1902, S. 112.
183 Auctarium Altahense, Nachtrag zu Otto von Freising, Chronica, lib. 7'., c. 11, wo von den insignia

regni die Rede ist. MGH SS rer. Germ, (in usum scholarum), Hannover und Leipzig, 1912, S. 484

zu Seite 322.
184 perCy Ernst Schramm. Die Ordines der mittelalterlichen Kaiserkrönung. In: Archiv für

Urkundenforschung 11, 1930, S. 334. - Eduard Eichmann (wie Anm. 85), 1, S. 134 ff. über den Ordo B

Cencius I).
185 Schramm (wie Anm. 184); Eichmann (wie Anm. 184),S. 151; die Neuerung steht im Ordo C(= Cencius

II); Übergabe der Reichsinsignien am Mauritiusaltar, siehe S.210, 227, entsprechend der
Vorstellung von Peter Mallius, einem Kanoniker aus der Mitte des 12. Jahrhunderts.

186 Eichmann (wie Anm. 184), S. 259 ff. Hier der Text des Ordo D. Auf den Seiten 234 ff. stehen

Überlegungen zur Kirchenpolitik, die in den Ordines B und C zum Ausdruck kamen. Die «Mauritiuslanze»

gehörte nicht zu den Zeichen der Kaisergewalt. Sie wurde in den Strassen Roms dem König
und Kaiser aber vorangetragen,

50



Otto IV, an seinen Nachfolgern Friedrich IL, Heinrich VIL, Ludwig dem Bayern,
Karl IV, Sigismund und auch am letzten in Rom gekrönten Kaiser, an Friedrich III.
(1452).187

MAURITIUS IM ZUNEHMENDEN RELIQUIENHANDEL

Doch um zum 12. Jahrhundert zurückzukehren: Der Reliquienhandel, der schon
vorher mit grösster Emsigkeit war betrieben worden, weckte immer neue Begierde,
weshalb sich auch die Nachfrage nach Thebäern keineswegs verminderte. Allerdings

führten die Neuerwerbungen selten zu Neugründungen von Gotteshäusern
und Klöstern; man fügte die Heiligtümer in Altäre ein oder verfertigte für sie kostbare

Behälter. An manchen Orten erlangten Reliquienverzeichnisse schon eine
erstaunliche Länge, und dass in ihnen unter vielen Heiligennamen nicht auch einer der
Thebäer figuriert hätte, wird man nicht erwarten, eher traf man da mehrere miteinander.

So besass zum Beispiel Muri um 1127/40 Gebeine von Mauritius, Ursus,
Innocentius und Gereon (dem Thebäer aus Köln).188 Engelberg nannte um 1100 solche

von Ursus und Mauritius, weiter «blutgetränkte Erde aus Saint-Maurice»;189
auch erhielt das Kloster um 1180/90 von Gönnern ein silbernes Reliquienkreuz, in
dem sich mit andern Partikeln solche von Mauritius, Innocentius, Felix, Regula und
Verena befanden.190 Ein Abzählen und Benennen einzelner Kostbarkeiten war ihm
nur teilweise möglich; es besass einiges von «Ursus und Gefährten», von «Mauritius

und Gefährten» nebst manchem von den 11 000 Jungfrauen; doch nannte es

gebührenderweise die Christusreliquie an erster Stelle: «vom Tisch, an dem der Herr
Fisch und Honigkuchen ass.»191 Man sieht, dass Kreuzfahrer und Pilger immer
Erstaunlicheres aus dem Heiligen Land nach Hause brachten und dass Engelberg eine
besondere Gabe besass, der Phantasie ihr Recht zu gönnen. In Rheinau war man
nüchterner; um 1114 begann man, Mauritius als Mitpatron der Kirche zu nennen,
und 1206 wurde dort ein Stück vom Haupt dieses Heiligen schön in Silber gefasst,
während man in Einsiedeln um 1200 jenen Arm des Mauritius, den einst Bischof
Ulrich geschenkt hatte, nun mit Silber. Gold und Edelstein verzierte. Das Reformkloster

Hirsau zählte 1091 zu seinen Heiltümern Mauritius, Victor und Ursus, hü-

187 Dass diese Zeremonien mit Berücksichtigung eines Patrons des Herrscherhauses und mit Übergabe

von Reichsinsignien einmalig wären, wird niemand denken. Eichmann verweist - ebenfalls im Band
1 - auf die Kaiserkreierung in Byzanz, S. 12 ff. - Übrigens vgl. man Percy Ernst Schramm. Der König

von Frankreich. Bd. 1. 2. Aufl. Darmstadt, 1960, S. 193 ff. über «Die Abfolge der
Krönungshandlungen und die Herrschaftssymbolik», eine Zeremonie, die Ludwig IX. geschaffen hat.

188 Stückelberg (wie Anm. 21), S. 25 zum genannten Jahr unter Hinweis auf; Die ältesten Urkunden

von Allerheiligen in Schaffhausen, Rheinau und Muri. Basel, 1883 (Quellen zur Schweizergeschichte

3), S. 57
189 Stückelberg (wie Anm. 21), S. 22.
190 Ebd., S. 33
191 Ebd., S. 34. alle folgenden Aufzählungen nach Stückelberg und seinen Datenangaben.

51



tete aber vor allem auch Partikel der St. Galler Heiligen Gallus, Columban und
Othmar, und der Eifer, sich Reliquien zu verschaffen, war da und in andern
Ordenshäusern seiner Richtung eher massig. Um 1129 nannte Petershausen unter
andern Reliquien solche von Mauritius, Exsuperius, Candidus, Victor, Innocentius
und Vitalis, das heisst alles, was Namen hatte in Saint-Maurice, und im Jahre 1134

war es auch im Besitz solcher der heiligen Thebäerin Verena; nochmals später, vor
1163, empfing es von Hermann dem Älteren von Hirschegg einen Thebäerarm, der

aus Saint-Maurice stammte. Besonders häufig erfährt man von Bischof Otto von
Bamberg, dass er Thebäer Reliquien in Kirchen niederlegte. 1109 fügte er etwas von
der heiligen Regula in einen Altar der Jakobskirche seiner Stadt, 1122 übergab er

Mauritiusreliquien einer Friedhofkapelle in Bamberg, 1123 etwas von Mauritius in
die Krankenkapelle von Prüfening, 1125 etwas vom selben in die Kirche zu Hempur

Heman) und im gleichen Jahr nochmals etwas von Mauritius und Gefährten in
einen Altar der Andreaskirche von Prüfening. Das Kloster Murbach im Elsass -
dem, nebenbei bemerkt, seit 1135 das Kloster Leodegar und Mauritius von Luzern
unterstand - nannte 1143 den Thebäerführer in seiner Reliquienliste nebst Meinrad,
Columban, Gallus und Himerius. Grosse Liebe erwies man den Thebäern auch in
Windberg, wo man nach 1142 Überreste von Mauritius und Gefährten in einen

eigenen Mauritiusaltar einschloss, solche von Verena in den Kreuzaltar und andere

von Ursus in den Aegidiusaltar, später, 1158, Reliquien von Mauritius auch der Bla-
siuskapelle übergab. Weiter hielt es der Herzog Heinrich der Löwe von Sachsen, der
sein Machtgebiet stark nach Osten auszudehnen gedachte und 1147 einen «Kreuzzug»

gegen die Slawen unternahm, aber mit dem Erzbischof von Magdeburg stritt
und mit dem sächsischen Adel grosse Schwierigkeiten hatte, für angebracht, es mit
den Thebäern der Erzdiözese nicht zu verderben, und liess für einen Arm des

Innocentius ein Reliquiar aus Silber herstellen.192

Obwohl im 12./13. Jahrhundert nochmals beträchtliche Scharen von Heiligen
aus den neuen Orden der Zisterzienser, Prämonstratenser, Franziskaner und
Dominikaner der Christenheit Hilfe anboten, wahrten sich die Thebäer unter der Führung

ihres Mauritius doch ihren Rang und ihren alten Aufgabenkreis. Aber sie

mussten in Saint-Maurice bekunden, dass sie noch immer da als Schutzmächte
vorhanden seien, worüber zeitweise offenbar Unsicherheit herrschte. Jedenfalls liessen

sich 1225 die heiligen Mauritius, Candidus und Exsuperius wiederentdecken und
feierlich - wie oben angedeutet - an einer würdigen Stätte bergen, bei welchem Anlass

der Konvent einen gewissen Teil des Fundes nach Reims verschenkte. Dagegen
schlug er dem Abt Heinrich II. von Engelberg (1225-1241), der gleich zur Stelle war,
um sich etwas von Mauritius zu sichern, alle Bitten mit der Begründung ab, man
habe einen Eid geschworen, von diesem grössten Helden nichts mehr weg zu
geben, und hiess ihn, sich mit Überresten von Candidus und Exsuperius zu begnügen.193

Es war auch wirklich von diesem Zeitpunkt an noch schwieriger als zuvor,
an diesen würdigsten der heiligen Legion heranzukommen, wie das noch im 16.

192 Ebd., S. 26 unter dem Datum 1142-1180. Alle vorausgehenden Angaben findet man unter den Jah¬

reszahlen im genannten Werk.
193 Ebd., S. 38.

52



Jahrhundert die Chorherren von Luzern erfuhren.194 Nicht einmal König Ludwig
IX. von Frankreich konnte vor 1261 irgendwelche namhaften Thebäer aus Saint-
Maurice erhalten, und auch zwischen 1260 und 1270 genehmigte man ihm nur wieder

irgendwelche, wo ihm doch für seine Kreuzzüge gerade die tüchtigsten unter
den christlichen Streitern hochwillkommen gewesen wären. Aber er half persönlich,

die zuerst erworbenen ins Mauritiuspriorat von Senlis tragen und schulterte
dann auch die später gesendeten, um sie barfuss in tiefster Ehrfurcht ins Kloster
Charlieu zu bringen.195 Fragt man sich aber, wie und wo man von ungefähr der eben

genannten Zeit an die Geschichte der Thebäer am leichtesten erfahren konnte, so
lautet die Antwort: Durch die Lektüre der Legenda aurea des Jacobus a Voragine;
sie wurde eben damals geschrieben.

EIN NEUER MAURITIUS-VEREHRER IM BURGUNDISCHEN
UND DESSEN ABKEHR VOM REICH

Bevor man die Aufzählung der Kultorte und ihrer besonderen Thebäer-Heiltü-
mer beendet, muss man auf den Erwerb des «Mauritiusringes» durch den Grafen

von Savoyen aufmerksam machen. Festgesetzt wird das Ereignis auf das Jahr 1250,
und Empfänger soll jener Peter II. gewesen sein, den man als «kleinen Karl den

Grossen», also als «petit Charlemagne», bezeichnet hat.196 Dann sei noch auf eine

Begegnung zwischen einem Nachkommen dieses Grafen Peter mit dem Luxemburger

Kaiser Karl IV hingewiesen, die in Saint-Maurice stattgefunden hat, weil bei

jenem Treffen ein Vertreter des Hauses Savoyen als Schutzherr des Klosters und als

Vasall seines höchsten Lehensherrn diesem zwar einige Wünsche erfüllte, jedoch
nicht alle und ihm wohlweislich gerade diejenigen Reliquien vorenthielt, an denen
ihm am meisten gelegen war, um sie für sich selber zu bewahren,197 auch weil in der

nachfolgenden Zeit Savoyen sich vom deutschen Reich allmählich löste, die kühnsten

Pläne verfolgte (die sich schon im Vergleich Peters II. mit Karl dem Grossen

angekündigt hatten) und eine Mauritiusverehrung in Schwung brachte, die der
früheren ottonischen nahe kam, aber in Deutschland schon lange vor der Reformation

erlahmte.

194

195

196

Siehe unten S. 60.

Stückelberg (wie Anm. 21), S. 41.

Ebd., S. 39 wird von diesem Ring gesprochen. Dass umgekehrt der Graf Peter den Ring den
Chorherren geschenkt hätte, kann man in Anbetracht der späteren Geschichte nicht glauben. In der

Schweizergeschichte ist dieser Graf Peter sehr wohl bekannt; vgl. unten. - Über weitere Vergabungen

und Erwerbungen von Mauritiusreliquien informieren vor allem Stückelberg und Herzberg.
Vgl. Chroniques de Savoye. In: Monumenta historiae patriae, Bd. 3 (Scriptorum 1). Turin, 1840. Die
nachfolgenden Zitate berücksichtigen diese Ausgabe. Doch sei hingewiesen auf die Ausgabe einer
anderen Fassung in: Archiv für Schweizerische Geschichte 10,1855, S. 64 ff.
Chroniques (wie Anm. 196), Sp. 336. Vgl. unten.

53



In der Tat leiteten sich die Grafen von Savoyen vom oben mehrfach erwähnten
Boso von Vienne ab,198 und das Ziel, von der alten «Sapaudia» aus, in der einst der
Stamm der Burgunder angesiedelt worden war, ein mächtiges Reich zu gründen,
hatten sie von jenem als Erbe übernommen. Erinnert sei nebenbei an Erzbischof
Anno von Köln, der im Wallis einst Thebäergebeine gestohlen hatte, denn zu
diesem Wagestück hatte ihn die Gattin eines Grafen Otto von Savoyen ermuntert.199

Die Vogtei über Saint-Maurice also und beträchtlichen Besitz im Chablais konnte
Peter II. von seinen Ahnen übernehmen und vermochte sich dann in der Waadt
festzusetzen, indem er sich über dort ansässige Grundherren als Lehensherr aufwarf
und Vogteien übernahm. Mitten in diese Zeit schönster Erfolge scheint der Erwerb
des Mauritiusringes gefallen zu sein, kostbar als Reliquie, aber auch dank einem
Saphir mit dem Bildnis eines lanzenbewehrten Reiters.200 Er sah sich verpflichtet (oder
meinte es zu sein), den Ring zum Erbgut seines Hauses zu erklären, man trug ihn
immerfort bei sich, nicht an der Hand, sondern an einer Kette und «auf der nackten

Haut», das heisst «sur sa char nue», wie ein heiliges Zauber- und Wunderding.201
Freilich folgten höchst empfindliche Rückschläge von sehen jenes Rudolf von
Habsburg, der 1273 den Königsthron bestieg; sie liessen sich nur allmählich unter
den Nachfolgern Peters im 14. Jahrhundert ausgleichen. Von diesen interessiert in
unserem Zusammenhang erst wieder Amadeus VI., und zwar nicht so sehr, weil er
die Landschaft Gex, die Waadt, die Vogtei über das Bistum Sitten und dazu bei
allem Ausgreifen in andere Diözesen die Unterstützung des Kaisers Karl IV
erlangte,202 als vielmehr aus den obengenannten Gründen und weil ihn mit diesem
Fürsten eine ausnehmend hohe Schätzung aller Reliquien, insbesondere jener der
Thebäer verband. Man stelle sich Karl, diesen sehr nüchtern berechnenden,
schlauen Realpolitiker vor, wie er - mitten unter seinen Anstrengungen zur
Beschaffung einer Hausmacht, zur Förderung Böhmens durch vermehrten Handel
und Verkehr, zur Gründung der Prager Universität und auch zu Gunsten von hundert

andern Regierungsgeschäften - geflissentlich nach Reliquien Ausschau hält
und auf Reisen ziemliche Umwege nicht scheut, um solche zu finden, in Konstanz
den Sarkophag des heiligen Pelagius, auf der Reichenau das Grab des heiligen Markus

öffnen lässt, in St. Gallen Überreste Othmars fordert und 1353 oder 1354 auch
nach Einsiedeln zieht,203 um sich da einen grossen Teil heiliger Gebeine, vor allem
das halbe Haupt jenes Königs Sigismund zu besorgen, der um 500 schon den
Thebäern im Wallis eine Kirche gestiftet hatte, zudem die Hälfte des Armes von Mau-

Eine Stammtafel findet man z. B. bei: Henri Grandjean. Savoyen (Grafen und Herzoge von). In:
Historisch-biographiches Lexikon der Schweiz. Bd. 6. Neuenburg, 1931, S. 99 ff.
Siehe die Vita in MGH SS, Bd. 11, S. 480: Adelhaida tunc Alpium Cottiarum marchionissa..., socrus
Heinrici IV, uxor Ottonis Sabaudiae comitis.
Diese Schilderung steht bei Stückelberg (wie Anm. 196).

Chroniques (wie Anm. 196), Sp. 176.

Johannes Dierauer. Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Bd. 14. Gotha, 1924, S. 62

ff. und 201 ff., 241 ff.
Anselm Schubiger. König Karl IV. in Einsiedeln 1354. In: Gfr. 3, 1876, S. 259-269. Der Text von
Heinrich von Ligertz S. 260 f.: «magnamque partem reliquiarum nostrarum detulit, videlicet dimidium

caput sancti Sigismundi regis et dimidium brachium sancti Mauricii et alias particulas plures. »

54



ritius sich anzueignen, also etwas vom Geschenk, das die Einsiedelei einst von
Bischof Ulrich von Augsburg erhalten hatte.204 Als Gegengabe empfing Einsiedeln
damals für seine Äbte die Würde von Reichsfürsten, zwar nicht zum ersten Mal,
aber durch königliche Bestätigung dessen, was 1274 Rudolf von Habsburg genehmigt

hatte, dass sie nämlich «dem Kollegium unserer Fürsten zugezählt» und dass

ihnen der Besitz aller erworbenen Reichslehen sicher verbürgt würden.205 Infolge
der Herausgabe des halben Sigismundhauptes - so muss man annehmen - wurde
dann der Sohn, der König Karl im Jahre 1361 geboren wurde, so benannt, wie er
später als Kaiser in die Geschichte eingegangen ist. Man braucht ihn nicht zu zählen,
denn es gibt nur einen Kaiser dieses Namens.206 Doch wieder einige Jahre später,
1365, liess sich Karl IV eben durch Amadeus VI. von Savoyen aus Avignon nach
Deutschland begleiten, fragte in Genf nach dem Ort, «que on appelle Saint Morice
en Chablays», und behauptete, eben dort liege einer seiner Ahnen begraben, namens
Sigismund, der einst König von Burgund gewesen sei und «sein ganzes Leben lang
für den christlichen Glauben gekämpft hat».207 Laut der ebenso reizvollen wie
phantastischen Erzählung einer Chronik, die erst aus dem 16. Jahrhundert stammt,
wissen die Chorherren im Wallis dem Kaiser nur zu sagen, in welcher Kirche der
Gesuchte liegen müsse, aber durchaus nicht, wo er dort geborgen liege, und einzig
dank einem alten Büchlein, das Karl bei sich hat, richtet man bei Fackelschein den
Blick auf ein Gemäuer, das einen Raum zu verschliessen scheint, durchstösst es und
findet den Burgunderkönig samt zwei Söhnen wie durch ein Wunder. Grosses Staunen

und Jubeln erfüllt jedermann bei dieser Entdeckung, und Karl nimmt das

Haupt seines Ahnherrn zu sich, wie er schon in Einsiedeln getan, will aber tags darauf

noch Mauritius sehen und wünscht sich auch von diesem einen Teil. Den freilich

versagen ihm der Graf und die Mönche - ob eingedenk ihres früheren Eides
oder nicht - und abgefunden wird der Kaiser mit der Axt des Thebäers: «sy luy
donna sa hache».

Dass Karl IV. zur Ausstattung der Kirchen in Prag und zur Erhöhung der Würde
dieser Stadt einer Grosszahl von Reliquien berühmter Heiliger bedurfte, war -
jedenfalls bei den damals herrschenden kirchlichen Gebräuchen und Auffassungen -
ganz selbstverständlich. Aber den Heiligenkulten und im speziellen der Mauritiusverehrung

die vergangene weitreichende, Länder umspannende Wirkung zurück-
zuverleihen, konnte auch ihm nicht glücken. Was er förderte und was als Merkmal

sozusagen der königlich-luxemburgischen Mauritiusverehrung anzusehen ist, waren

nur die besonderen künstlerischen Darstellungen des Heiligen. Die Idee, den
Thebäer als einen der schwarzen Afrikaner abzubilden, wie die Kreuzfahrer sie kennen

lernten, war schon um die Mitte des 13. Jahrhunderts in Magdeburg zu Tage ge-

204 Siehe oben Anm. 129.
205 MGH LL, Bd. 10, Nr. 614, S. 463 f. vom 2. Okt. 1353 und Nr. 615, S. 464 vom 26. Jan. 1274.
206 Sigismund wurde am 15. Februar 1361 geboren. Er hat sich dann seinerseits um den Erwerb von

Sigismundreliquien bemüht; siehe Stückelberg (wie Anm. 21), S. 61 zum Jahr 1414.
207 Siehe die genannte Chronik (wie Anm. 196), Sp. 336. Als Heiliger wurde dieser sonderbare

Glaubenskämpfer - wohl dank der Güte der Mönche von Saint-Maurice - schon bald nach seinem Tode
verehrt.

55



treten. Eine höchst eindrückliche kraftvolle Kriegergestalt mit negriden Zügen
schmückt noch heute als Vollplastik die Südwand im Hochchor des Domes
ebendort.208 Von Karl ist diese Idee aufgegriffen worden, und unter ihm und dem
Einfluss seiner Nachkommen hat hauptsächlich in Böhmen, Brandenburg, Sachsen, vor
allem zwischen Elbe und Weser, dieser Darstellungstyp grosse Beliebtheit erlangt
(am bekanntesten ist wohl ein Gemälde von Grünewald, das den prachtvollen Neger

im Gespräch mit Erasmus zeigt); aber südlich der Donau findet man ihn nur
ganz vereinzelt in Österreich; das schweizerische Gebiet kennt ihn gar nicht.209 Fast
könnte man aus dieser Aufteilung ein Zeichen für den Rückzug der Königsmacht
und ein zunehmendes Divergieren kultureller Ausrichtungen herauslesen. Denn
während Karl IV es geschehen liess, dass der Zusammenhalt der deutschen Länder
sich lockerte und während später die Ausbildung einzelner Landesstaaten fort-
schritt, ging auch die Eidgenossenschaft immer selbständiger ihre eigenen Wege,
und wenn sie zwar nordwärts noch bis an den Rhein vorrückte, so wandte sie sich
doch verstärkt dem Süden zu und setzte sich dabei mit nicht-deutschen Mächten
auseinander. Griffen die Innerschweizer dann über die Berge ins Etschtal und ins
Wallis, trafen sie dort bald auf die kräftig vordringenden Grafen von Savoyen, und
wandten sich die Berner und Freiburger der Waadt und Genf zu, so stiessen auch
sie auf die Herrschaft von Savoyen. Wenn aber Mauritius im ausgehenden Mittelalter

und bis an die moderne Zeit heran als würdiger Verteidiger einer gerechten
Sache, ja als Glaubensheld auftreten konnte, auf den ein Herrscher grosse Hoffnungen

setzte, so war es eben im Haus Savoyen. Und wenn die Stadt Luzern sich
nochmals veranlasst sah, sich daran zu erinnern, dass sie nicht bloss einen, sondern
zwei Stadtpatrone habe - denn der Schreiber eines Reliquienverzeichnisses von
1460 hatte einzig noch Leodegar als «unsern Hauswirt» bezeichnet210 - so war das

eine Folge ihrer zeitweise sehr engen Beziehungen über das Wallis hinaus nach
Aosta und Turin.

Aufbauend auf den Leistungen seiner Vorgänger hat Amadeus VIII. zu Beginn
des 15. Jahrhunderts eine so gut gefestigte, in sich geschlossene Herrschaft von
überdies so beträchtlichem Ausmass errichtet, dass er von Kaiser Sigismund den
erbetenen Herzogstitel zugesprochen erhielt. Er aber ist jener sonderbare Heilige, der

- nach Vollendung seiner ehrgeizigen Unternehmungen in Italien - im Jahr 1434 -
zum Zweck, ein gottgefälliges, beschauliches Leben zu führen, sich auf ein Schloss

in Ripaille am Genfersee (nahe von Thonon) zurückzog und da einigen Vertrauten
als Dekan eines von ihm hiemit gegründeten Ritterordens vorstand, den er nach

Mauritius nannte, aber wenige Jahre nachher - 1439 - die Papstwürde annahm, die
das Konzil von Basel während seines Streites mit der römischen Kurie und mit Eugen

IV. ihm anbot, sodass er als Felix V. in die Kirchengeschichte einging.211
Obwohl dieser Gründer des Mauritiusordens sich wegen des neuen hohen Amtes jah-

208 Gude Suckale-Redlefsen. Mauritius. Der heilige Mohr. München/Zürich, 1987, S. 120 ff.
209 Ebd. Die graphische Darstellung der Kultorte, mit Mohren innerhalb des Buchdeckels vorn und hin¬

ten.
210 Siehe Stückelberg (wie Anm. 21), S. XLV
2,1 Max Bruchet. Le château de Ripaille. Paris, 1907, S. 73 ff. - AASS, Sept. Bd. 6, S. 373 ff.

56



relang in Basel und Lausanne aufhalten musste, blieb er doch der spiritus rector seiner

Schöpfung bis zu seinem Tod 1451.

Im Schloss Ripaille befliess man sich grossen Ernstes - die Frauen und Kinder
der Ritter wohnten in einem benachbarten Haus -; die Gewandung war klösterlich

grau und die Lebensführung asketisch. An die thebäischen Schutzherren erinnerten
Gemälde an den Wänden; den Marmor für Altäre und andere kirchliche Objekte
hatte man aus Saint-Maurice beschafft; von dort hatte man sich auch Reliquien
geholt.212 Übrigens hatte Amadeus schon 1410 im selben Ort Ripaille ein Chorherrenstift

unter dem Patronat von Mauritius und nach dem Vorbild von Saint-Maurice

eingerichtet, und die beiden Gemeinschaften waren einander so nahe, dass man
sie gar als eine einzige auffassen konnte.213 Doch gehörte zu den Merkwürdigkeiten
des ritterlichen Mauritiusordens, dass seine Mitglieder Staatsmänner waren und
einen eigentlichen Staatsrat bildeten, ohne den der junge herzogliche Nachfolger,
Ludwig L, das von seinem sehr geschickten Vater Erreichte niemals hätte aufrecht
erhalten können.214 Wie etwa die Sorgen und Bitten gelautet haben mögen, die der

heilige Märtyrer in Ripaille zu hören bekam: man ist wieder einmal versucht, sich
das zu fragen, und wieder verzichtet man auf eine Antwort.

MAURITIUS IM GLAUBENSKAMPF SAVOYENS UND
SEINE HELFER AUS DER INNERSCHWEIZ

Ein solcher Orden war dazu prädestiniert, mit dem Tode seines Gründers und
nach dem Ableben von dessen Gefährten einem raschen Ende entgegenzugehen.
Doch die Verehrung des Mauritius blieb in der Hofgesellschaft erhalten, und auch
der stolze Sitz des Mauritius blieb bestehen; der Ring des Heiligen wurde
weitervererbt, damit jeder Herzog ihn bei Staatsakten zur Schau trage.215 Zudem
kümmerte sich der Hof weiterhin um das Wohl des Chorherrenstiftes in Ripaille und
reformierte es mit Hilfe von Mönchen aus Saint-Maurice, feierte auch mehrmals den
22. September ebendort mit grossem Aufwand.216 Doch dann rückte die Zeit der
Reformation heran, und Mauritius, der Märtyrer des Christenglaubens, wurde von
den Verfechtern der alten Lehre aufgerufen, sich noch einmal für die Wahrheit
einzusetzen. Da aber Savoyen sich die Rolle eines Vorkämpfers im Glaubenskrieg
zuschrieb und da die katholischen Orte der Eidgenossenschaft sich mit Savoyen ins
Einvernehmen setzten (1534, 1560, 1577 und später immer wieder), um dessen

2,2 Bruchet (wie Anm. 211), S. 73 f., 76 f.
213 Ebd.
2,4 Nach Ripaille wurden die états généreaux einberufen, die Mauritiusritter waren «conseils d'état».

So Bruchet (wie Anm. 211), S. 105, 127.
215 Ebd., S. 73. Im Jahr 1415 wurde die Kette, an welcher der Ring getragen wurde, für 10 veneziani¬

sche Dukaten repariert.
216 Ebd., S.l 87 ff.

57



Kampf gegen die Neuerer, vor allem gegen Bern und das ketzerische Genf, zu
unterstützen,217 ging mit dem Kriegswillen der Herzoge offenbar auch etwas von
deren Vertrauen auf Mauritius in die Herzen der Innerschweizer über.

Nicht dass man darüber manchen handfesten und direkten Bescheid erhielte.
Man erfährt im Gegenteil darüber recht wenig, und für die Zeit bis 1590 so gut wie

gar nichts. Denn zuerst kamen während der schwachen Regierung des Herzogs
Karl im Jahre 1536 die Berner ins Gebiet von Chablais, die nicht mehr an Heiligen-
und Reliquienkult dachten, sondern die Reliquien mehr oder weniger anständig

entsorgten, wie andere neugläubige Orte auch. Das Schloss Ripaille verwüsteten sie,

und die Kirche missbrauchten sie; aber die Räume des Chorherrenstiftes verwandelten

sie in ein Spital, und andere Gebäulichkeiten führten sie der Landwirtschaft
zu,218 und das so geschickt, dass Karls Nachfolger, Herzog Emanuel Philibert, als

er dank dem Frieden von Câteau-Cambrésis (1559) und nach langen Verhandlungen

die Berner zum Abzug bewogen hatte,219 die Einrichtungen recht vernünftig
fand und bestehen liess.220 Es könnte sein, dass ihm gerade angesichts der bernischen

Umwandlung der alten Institution erstmals der Gedanke kam, den Mauritiusorden
neu zu gründen, ihm aber auch einen neuen Zweck zu bestimmen. Jedenfalls
geschah es auf seine Bitte hin, dass 1572 Papst Gregor XIII. den alten Ritterorden wieder

aufleben liess, ihn jedoch mit dem - kurz zuvor ebenfalls neu errichteten - Orden

der Lazariter (Spitalbrüder) verband. Als Grossmeister dieses Doppelordens
wurde der Herzog von Savoyen eingesetzt, und die neuen Mitglieder übernahmen

zum guten Teil die ansehnlichen Güter des früheren Mauritiusordens.221
Von den innerschweizerischen Söldnerscharen, die zu allen katholischen Mächten

ausmarschierten, von den Geldsummen, die in die Schweiz einströmten, und
von den vielen Kämpfen, die für den Christenglauben ausgetragen wurden, ist hier
nicht zu sprechen. Angegeben sei einzig, dass Emanuel Philiberts Nachfolger, Herzog

Carl Emanuel, im Jahr 1589 in Gefechten und bei Verhandlungen einige Erfolge
erzielen konnte, nachher jedoch wieder verschiedene Schlappen erlitt, nämlich
gegen die Berner und Genfer,222 und einsah, dass sein Land von ihm irgendeine
Unternehmung erwarte, die eine Wendung zum Besseren herbeiführe. Nach einer

unerwarteten, blutigen Niederlage im September 1590 bei Bonne223 war es für den

Herzog bald eine beschlossene Sache, aus dem halbwegs ketzerischen Wallis, das

ihn im Stich liess, die Reliquien seines Landespatrons, die ihm dort sehr gefährdet

217 Dierauer (wie Anm. 202), Bd. 3, S. 263 ff., 358 ff., 390 ff.
218 Bruchet (wie Anm. 211), S. 196 ff. über die Besetzung durch die Berner, S. 204 über die Einrichtung

eines Spitals.
219 Die Berner zogen erst 1567 von Ripaille ab.
220 Das Spital erhielt sich jedoch nicht lange. Ohnehin war Ripaille in den 80er Jahren wieder hart

umkämpft und wurde zerstört.
221 Bruchet, (wie Anm. 211), S. 252 ff. - Der Text der Bulle Gregors in AASS, Sept. Bd. 6, S. 372. ff.
222 Siehe Henry Fazy. La guerre du pays de Gex et l'occupation Genevoise (1589-1601). Genève, 1909.

- Francesco Cognasso. Storia di Torino. Milano, (o. J.). Über die Angriffe auf Genf, die

Rückeroberung von Schlössern und die Verhandlungen mit den Bernern S. 229. - Dierauer (wie Anm. 202),
Bd. 3, S. 457 ff.

223 Berühmt sind «les vendanges de Bonne» im Pays de Gex.

58



zu sein schienen, zu sich nach Savoyen zu retten. Seine Absicht wurde im Bergtal
jedoch ruchbar; der Bevölkerung bemächtigten sich Schmerz und Wut (dolor et
rabies); sie plante eine Verteidigung der Gebeine mit Waffen, sie dachte auch an
Auslieferung falscher Überreste und erwog schliesslich auf harten Druck hin eine

Halbierung des ganzen Schatzes.224 Abgemacht wurde aber der Handel zwischen dem

Herzog und dem Bischof von Sitten, Hildebrand von Riedmatten. Ende Dezember
1590 nahm der Bischof von Aosta im Wallis die Hälfte der Gebeine in Empfang und
begab sich mit ihnen aus Furcht vor der Volkswut heimlich, wie er gekommen, doch

unter der Führung zuverlässiger Männer auf den Rückweg. Der Berichterstatter
erzählt dramatisch von Eis, von Schneemassen, Lawinen und von einem Wunder,
dank welchem das gewagte Unternehmen glückte.225 In Aosta wurden die Reliquien
durch hohe Persönlichkeiten, vor allem durch Ritter vom Mauritiusorden empfangen;

und nachdem schon der Bischof von Sitten ihre Echtheit bestätigt hatte, wurden

sie jetzt von Sachverständigen beschaut und notariell beglaubigt. Zweiundzwanzig

grosse Teile und zwanzig kleine, säuberlich verpackt und beschriftet,
zählte man ausser den Splittern und dem Staub.226 Auch das Mauritiusschwert samt
seiner Scheide fand man in einem Behältnis und unterzog es einer ungemein
ehrfürchtigen, aber höchst genauen Prüfung hinsichtlich Material, Gestalt und
Zustand. Dabei hielt man unter anderem fest, dass es drei Finger breit und fünf
Handbreiten lang sei. Somit ist fraglich, was denn eigentlich Kaiser Karl IV in Prag je als

Mauritiusschwert hat vorzeigen können und was als solches dort aufbewahrt
wurde.227 Doch dies nebenbei. In Turin gab der Empfang der Heiligtümer Anlass

zu grossen Staatsakten, bei denen man unvergesslicher Siege gedachte; doch lag der
Grund für überschwengliche Töne weit weniger in vorausgehenden, recht bescheidenen

Triumphen als in der Notwendigkeit, über das herrschende Kriegselend
hinwegzusehen. Noch nach der gründlich misslungenen «Escalade» von Genf 1602,
wurde Mauritius in Turin als ein Sieger «über Genfer und Berner» gefeiert und als

«serenissimae domus nostrae Sabaudicae a prima imperatoria(l) sua origine an-
tiquus patronus» beschworen.228 Alle Orte «von den Alpen bis zum Meer» wurden
in einem Dekret angehalten, am Fest des Heiligen jeweils auf alle Arbeit zu ver-

224 AASS, Sept. Bd. 6, S. 362 ff.
225 Ebd. Der Verfasser des Berichtes ist ein Pater Bernardinus Rossignol, genannt Baidesanus, Theologe

in Turin, Ende 16. Jh.
226 Über den Streit zwischen dem Abt von Saint-Maurice, der Bevölkerung und dem Bischof von Sit¬

ten siehe auch die Schilderung von Edouard Aubert. Trésor de l'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune.
Paris, 1872, im Kapitel über den Abt Hadrian von Riedmatten S. 85 ff. Die Gesandten des Herzogs
versprachen am 16. Dezember 1590 in Sitten als Entschädigung für die Reliquien seine Einkünfte
aus dem Val d'Illiez und 2000 écus d'or. - Umgekehrt waren die Walliser zu grossen militärischen

Opfern bereit, um die Reliquien zu behalten. Das Entgegenkommen des Herzogs, sich mit der
Hälfte der Gebeine zufrieden zu geben, konnte die Empörung kaum dämpfen; es drohte ein

Bürgerkrieg.
227 Von der Übertragung der Reichsheiligtümer, zu denen Karl IV. das Schwert des Mauritius zählte,

berichtet MHG Deutsche Chroniken, Bd. 2, S. 356 f. - Vgl. auch Suckale-Redlefsen (wie Anm. 208);
sie bietet eindrückliche Belege für die Wichtigkeit des Schwertes am Hofe, so durch Wiedergabe
eines Gemäldes in der Kreuzkapelle der Burg Karlstein, S. 59.

228 Das Dekret vom 23. August 1603 in AASS, Sept. 6, S. 371.

59



ziehten; Zuwiderhandelnde sollten mit Schlägen oder mit hundert Scudi bestraft

werden, welche Summe man dem Ritterorden des Mauritius und seinem Spital
bestimmte.229 Nicht unter einem «Archidux» Mauritius, wie Abt Hadrian von Saint-
Maurice gemeint hatte, aber unter dem «Dux» Mauritius sollte das Heer in die
Schlachten ziehen.230 Geld freilich, um grosse Kirchen zu bauen, hatte man vorerst
keines. Erst im Jahre 1729 wurde in Turin eine «Basilica magistrale dei S.Maurizio
e Lazzaro» den Ordensrittern übergeben.231

Bei rauschenden Festen zu Ehren des Patrons von Turin werden Schweizersöldner

zugegen gewesen sein. Wissen kann man, dass die Luzerner 1596 endlich wieder

einmal «von S. Mauritzen helthumbs wegen» an das Stift Saint-Maurice und an
den Bischof von Sitten gelangten,232 und zwar jetzt in der Hoffnung, das Begehrte
zu erlangen, dass sie aber dann «sehr bekhümberlich zu vernemmen die Difficultet
...», mit der sie nicht gerechnet hatten, da man in erster Linie zu Ehren Gottes, aber
«demnach disem Himmel Fürsten und herrlich Martirer unserem Lieben und
thrüwen Landtspatronen S. Mauritzen zu Lob und Eeren das mürgerst Silberin
bild» hatte machen lassen «mit grossem kosten Alles das es bis In die 800 Kronen
Anloufen soll.» Der Klag- und Bittbrief, der in seiner ganzen Länge nicht
wiedergegeben werden kann, erreichte seinen Zweck, wenn auch mit einiger Verspätung.
Im folgenden Jahr schenkte der oben erwähnte Bischof von Riedmatten den

Luzernern Thebäer- und Theodulreliquien, und durch einen Kanoniker von Saint-
Maurice konnten die Luzerner auch noch Mauritiusreliquien erlangen,233 sodass das

kostbare silberne Bild nicht leer und ungenützt blieb. Ob und wo es heute existiert,
scheint noch niemand sagen zu können.

Auch an dieser Stelle ist zu betonen, dass die grosse Schätzung, die man Mauritius

vom Ende des 16. Jahrhunderts an wieder ganz sichtbar entgegenbrachte, nicht
ohne Beachtung der Feste und Weihegaben, die anderen Heiligen gewidmet wurden,

richtig bewerten kann. Die Orte der Innerschweiz hatten damals Geld, nicht
zuletzt dank ihrem Solddienst für Glaubenskämpfe, und mit einem Teil dieses Geldes

erneuerten sie Kirchen, errichteten sie Altäre, verfertigten sie Reliquienbehälter

- wetteifernd untereinander - für alle ihre bevorzugten Heiligen, deren es eine sehr

lange Reihe gab. Auffällig und beweisbar ist denn auch nicht so sehr eine ausnehmende

Verstärkung des Mauritiuskultes in der Innerschweiz und vor allem in
Luzern, als vielmehr die jetzt ganz natürliche Verbindung dieses Kultes mit der
katholischen Herrschaft, die über das Chablais gebot und mit der die Orte verbündet

waren. Der Stadtschreiber Renward Cysat, der zur Erledigung fast aller öffentli-

229 Ebd., S. 371 : «Poena centum scutorum vel duorum ictuum cordae.» - Ein gleiches Dekret wurde
schon ein Jahr vorher vom Herzog von Mantua und Grafen von Montferrat erlassen.

230 Der Titel, den der Bischof von Sitten bei der Übergabe des Schwertes verwendete, siehe AASS, Sept.
Bd. 6, S. 364, ist dem Hof in Turin wohl nicht genehm gewesen. Das obengenannte Dekret spricht
regelmässig vom «dux Mauritius».

231 Luciano Tamburini. Le chiese di Torino dal rinascimento al barocco. Torino, (o. J.), e. 29, S. 250 ff.,
256. - Zuerst wurden die Reliquien in der Kathedrale beim Schweisstuch Christi geborgen.

232 Stückelberg (wie Anm. 21), S. LV f.; so die Formulierung innerhalb des Textes.
233 Ebd., S. 109 zum Jahr 1597 unter Hinweis auf Urkunden und Staatsarchiv Luzern.

60



chen Angelegenheiten Luzerns durch Ludwig Pfyffer und andere in irgend einer
Weise zugezogen wurde, war es auch, der noch in den neunziger Jahren vom Rat
den Auftrag empfing, für jenen Zyklus von Gemälden, der später die Kapellbrücke
schmückte, ein Programm zu entwerfen;234 und da er neben der Stadtgeschichte
Luzerns auch die Ereignisse aus dem Leben der beiden Stadtpatrone und dazu deren
Würde und hilfreichen Beistand zur Darstellung empfahl, unterliess er nicht, durch
die Auswahl der zu malenden Szenen das benachbarte Fürstenhaus zu ehren und
nur dieses. Er sorgte also dafür, dass jener Empfang Peters IL, des «petit
Charlemagne», in Saint-Maurice in einem Bilde festgehalten werde,235 er kümmerte sich

darum, dass der Graf in seinem ihm eigentümlichen Staatsgewand mit Hermelinbesatz

nach Fürstenart auf seinem Sessel sitze und die Mönche (richtiger die
Chorherren) sich ihm ehrfurchtsvoll näherten, liess sie den Mauritiusring überreichen
und gemäss einer neuen Vorstellung - auch das Mauritiusschwert, von dem man
irgendeinmal zu behaupten anfing, Savoyen habe es sogar seit urdenklicher Zeit,
und nicht erst seit 1590 besessen. Ein Verslein erläuterte dann, was zu sehen war,
folgendermassen:

»Dises closter klug bedenckhet
St. Maritzen Ring vershenckhet,
Samt dem Shwerdt vor allem aus
Dem Savoyish-Fürsten haus.»

Das auf dem Bild gezeigte Schwert hatte übrigens die Länge einer Lanze, und die
Lanze blieb in den bildlichen Darstellungen neben dem Schild das wichtigste
Attribut des Heiligen.

Weiter ist zu beachten, dass dieser Thebäerzyklus der Kapellbrücke auf einer
sehr späten Version der Legende beruht. Die Thebäer - so sieht man hier -
bewähren sich zu Zeiten schwerer Unruhen als durchaus treue, zuverlässige, dem Kaiser

ganz ergebene Soldaten und gewinnen eben dadurch sein Vertrauen.236 Nichts
anderes hat sie schliesslich bewogen, ihm den Gehorsam zu verweigern, als seine

Forderung, den Göttern zu opfern. Nur Gottes Gebot achteten sie höher als das des

Kaisers. Die Predigt, die den Soldaten mit dieser späten Fassung und mit den

entsprechenden Bildern gehalten wird, ist deutlich und erinnert an jenes
Protestschreiben, mit dem kaisertreue Prälaten zur Zeit des Investiturstreites Papst Gregor
VII. das Recht auf Befreiung von eidlich übernommenen Pflichten absprachen.
Übrigens hat man die Namen derer zu beachten, die auf den Gemälden als Stifter
figurieren. Mehrere Glieder der Familie Pfyffer sind vertreten (teils kaum leserlich),
Segesser, Schwendimann, Balthasar, Keller, Schindler, nämlich Ratsmitglieder,
Bannerherren, Landvögte, Schultheissen, Venner. Aber nicht alle gehören in die Zeit, in

234 J599 beschloss c|er Rat Jer Stadt Luzern, die Brücke mit Tafeln zu zieren. Der offizielle Auftrag an

Cysat erfolgte möglicherweise erst mehrere Jahre später, nämlich 1605/6. Siehe: Adolf Reinle. Die
Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bd. 2: Die Stadt Luzern. 1. Teil. Basel, 1953, S. 85..

235 Siehe Tafel 144 (auf dem Tafelrahmen die Zahl 75); man vgl. oben S. 53.
236 Tafeln 121 (Rahmenzahl 48), 122 (Rahmenzahl 49). Zum ersten Gemälde steht der Spruch: «St. Moritz

wird hoch gepriesen/Dass er sich getreu erwiesen/Und zu seiner Treue lohn/Vorgesetzet der

Legion.»

61



der die Gemälde entstanden sind; einige lebten im 18. Jahrhundert und übernahmen
dazumal die Kosten für die Restaurierung.237

Das Söldnerwesen hörte ja nicht auf und die Familien der Innerschweiz wurden
von auswärtigen Mächten, insbesondere auch von Savoyen weiterhin umworben.
Kunsthistoriker entdecken heute da und dort in Kirchen und Sakristeien prachtvolle
Ornate, die ein Herzog von Savoyen geschenkt hatte, so in Zug, in Schwyz, im Kanton

Uri.238 Denn «solche savoyische Ornate wurden allen bedeutenden Kirchen der
katholischen Orte verehrt,» nämlich in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts.239
Aber wichtig ist für unseren Beitrag zur Patrozinienkunde, ob das Haus Savoyen mit
solchen Gaben wenigstens nebenbei auf den Schutzherrn ihres Landes, auf den the-
bäischen Archidux, hinwiesen. Das geschah tatsächlich. Anastasius Kyd, wohnhaft
an der Herrengasse zu Schwyz (also begütert und einflussreich), war Hauptmann in
savoyischen Diensten und erhielt zum Dank die Würde eines Ritters des Mauritius-
und Lazarusordens,240 was eine grosse Auszeichnung bedeutete. Gestorben ist er
1647. Im Grundhof von Luzern (an der Obergrundstrasse nahe dem Pilatusplatz) gibt
es eine Glasscheibe mit den beiden Vollwappen von Am Rhyn und Pfyffer, zwischen
denen der heilige Mauritius steht, und die zugehörige Inschrift lautet: «Walthartt Am
Ryn Ritter, Statt-Fenderich Der Statt Lucern, Kü. Mayst. zu Hispangen Oberster
über Ein Regiment Eignossen. Anno Dominy 1610.»241 Selbstverständlich gab es den

Mauritiuskult wie anderswo, so auf der iberischen Halbinsel, was zum Beispiel ein
bekanntes Gemälde von El Greco bezeugt, indem es die Niedermetzelung der Thebäer

schildert.242 Aber der genannte Am Rhyn war auch im Dienst der Savoyer
gestanden.243 Gewiss nicht von ungefähr findet man eine Darstellung des Mauritius
neben einer des heiligen Jacobus und einer des Ritters Georg im Haus zur Gilgen am
Kapellplatz,244 weiter war eine in der Hauskapelle der Familie Hertenstein am Ka-

237 Ins 18. Jahrhundert datiert sind Renovationen von Bild 126 (Rahmenzahl 54) dank einer Stiftung
von Mauritz Bernard Ignati, Andreas Keller des Gr. Raths 1775 oder z. B. Tafel 128 (Rahmenzahl
58) mit Renovation von 1743, gezeichnet mit dem Namen Franz Jos. Schwendimann, etc. Zu
erwähnen ist, dass 1586 die Hofkirche einen neuen Hauptaltar erhielt, der offenbar Mauritius geweiht
war; siehe Reinle (wie Anm. 235), S. 134.

238 Siehe Linus Birchler. Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug. Bd. 1 : Einleitung und die Kunstdenkmäler

von Zug-Land. Mit Nachträgen. Basel, 1949, S. 276, Anm. 4 über einen Herzog von Savoyen
geschenkten Ornat aus dem Jahr 1670, heute verschwunden; dazu die Bemerkung des Verfassers, es

handle sich um einen «wie ihn damals alle mit ihm verbündeten Orte erhielten.»
239 Linus Birchler. Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug. Bd. 2: Die Kunstdenkmäler der Stadt Zug.

Mit Nachträgen 1935-1959. Basel, 1959, S. 108 über solche Ornate unter Hinweis auf Kirchen in
den Kantonen Schwyz und Uri ganz allgemein ohne Angabe von Ortsnamen.

240 Linus Birchler. Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz. Bd. 1: Einsiedeln, Höfe und March.
Basel, 1927, S. 331.

241 Reinle (Anm. 2), S. 277.
242 Gemalt im Auftrag der katholischen Maiestät Philipp IL; El Escoriai, Real Monasterio.
243 Vgl. unten. - Cysat berichtet in Luzerns Geheimbuch in: Archiv für Schweizerische Reformati¬

onsgeschichte Bd. 3. Freiburg im Br., 1875, S. 161 über diesen Wallhart und seine Gesandtschaften

zum Herzog von Savoyen.
244 Reinle (wie Anm. 2), S. 112.

62



pellplatz zu sehen, bevor das Haus abgerissen wurde.245 Dann hat sich von Herzog
Carl Emanuel eine sehr feierliche Urkunde erhalten, die aussagt, dass Walther
Amrhyn am 10. April 1598 in Chambéry zum Oberstleutnant des Schweizerregiments
ernannt wurde.246 Es wird sich eben um den gleichen Am Rhyn handeln, der auf

obengenannter Wappenscheibe im Grundhof figuriert. Auch dürfte er identisch sein

mit demjenigen gleichen Namens, der von Carl Emanuel einen am 22. Februar 1599

in Turin ausgestellten Wappen- und Adelsbrief erhielt,247 und wiederum identisch mit
dem Vater eines Joseph, der seinerseits vom savoyischen Herzog sehr geehrt wurde.
Für diesen Sohn wurde am 6. Mai 1608 in Turin eine Urkunde aufgesetzt, die auch

ihm die Würde eines Ritters vom Mauritius- und Lazarusorden verlieh. Das Pergament

ist reizvoll mit Blumenranken verziert, und es prangt darauf das herzogliche
Wappen, begleitet von Mauritius in römischer Soldatentracht mit grossem Schild und
mit Lanze.248 Bald darauf, bereits am 10. Juni 1608, folgte ein neues «Zeichen des Dankes

für sechsjährigen Dienst,» indem «Don Giuseppe, figliuolo del colonello valter

S». ; «pi

rY f, -
« i

"X>
*¦«

A
¦^m

WY

%
Vt '¦'¦i ¦

Abb. 2:

Verleihung des Mauritius- und Lazarusordens an Joseph Amrhyn, 6. Mai 1608. Ausschnitt: Mauritius in
römischer Soldatentracht mit grossem Schild und Lanze.

245 Ebd., S. 129.
246 Staatsarchiv Luzern, PA 38/398.
247 Ebd., PA 38/399. - Vgl. Reinle (wie Anm. 2), S. 176.
248 Ebd., PA 38/40. Vgl. Abbildung 2.

63



Amrin di Lucerna in svizzeri, Cavalliero della religione nostra dei Santi Mauritio et
Lazaro» zum «gentiluomo ordinario della bocca nostra» ernannt wurde.249

Man kann solche Beispiele nicht häufen; ihr Wert liegt zum Teil in ihrer Seltenheit,
wie es sich für höchste Auszeichnungen geziemt. Dagegen haben sich aus dem 17. und
18. Jahrhundert so viele Darstellungen des Mauritius und so manche ihm geweihte
und nach ihm benannte Gegenstände oder auch Inschriften mit seinem Namen
gerade in der Innerschweiz erhalten, dass ihre Aufzählung oder auch bloss eine sinnvolle

Auswahl von ihnen zu bieten, hier unmöglich ist. Seedorf im Kanton Uri sei

genannt, weil dort die Lazariter - freilich nur bis 1559 - einen Sitz hatten. Die Kirche
von 1695 hat Deckengemälde, auf denen Mauritius zu sehen ist.250 Mauritiusgebeine
zu besitzen rühmte sich 1621 auch die Kirche Seelisberg. Sie ist abgebrochen
worden.251 Da sie von jeher dem Engel Michael geweiht war, kann sie als eines der vielen
Beispiele dafür gelten, dass dem Führer der himmlischen Heerscharen gern der Führer

der thebäischen Legion beigesellt wurde.252 In recht wenigen innerschweizerischen

Kirchgemeinden - und auf diese hat sich unser Blick am Ende dieser
Ausführungen beschränkt - wählte sich zu Beginn des 17. Jahrhunderts eine Bruderschaft
den heiligen Mauritius zum Patron, doch in jedem Fall vorwiegend zur Anerkennung
des schon lang bestehenden Haupt- oder Nebenpatroziniums der eigenen Kirche; so
in Einsiedeln 1620, wo Meister und Gesellen sich unter den Schutz des Thebäers stellten,

so in Sachsein 1634, wo die Bruderschaft der Handwerker sich nach Mauritius
nannte, so auch in Emmen, wo sich eine Mauritius- und Sebastiansbruderschaft 1608

erneuerte (die Patrone deuten auf das Waffenhandwerk ihrer Schützlinge). Auch die
Sankt-Mauritiusbruderschaft der adeligen Gesellschaft der Schützen in Luzern muss
bereits in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts bestanden haben.253 Alle bezeugen -
wenigstens gewissermassen - das Wiedererstarken des alten Kultes in der Zeit der

Glaubenskriege an der Seite Savoyens.

SCHLUSSWORT

Einige Ergebnisse der vorliegenden Nachzeichnung einer Kultgeschichte dürften

klar und einleuchtend sein. Die Mauritiusverehrung darf in ihrer Bedeutung
nicht überbewertet werden, sie hat jedoch ganz eigene, markante Züge. Verbreitet

249 Ebd., PA 38/401. - Das Wort «bocca» kann vieles heissen, in der Militärsprache z. B. «quel che serve
al nutrimento de' soldati.» Vgl. Nuovo dizionario della lingua italiana. Torino, 1865, unter «bocca».

250 Heimi Gasser. Die Kunstdenkmäler des Kantons Uri. Bd. 2: Die Seegemeinden. Basel, 1986, S. 220.
251 Ebd., S. 375 f.
252 Vgl. oben Anm. 171.
253 Rudolf Henggeler. Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte der Innerschweiz. Einsiedeln, (o. J.),

S. 161 und 207 für Einsiedeln, S. 224 für Sachsein (die Kirche hat zum Hauptpatron Theodul, den
in dieser Schrift mehrfach genannten Hauptpatron des Thebäerkultes); S. 238 für Emmen und S. 253

für Luzern.

64



hat sie sich sehr rasch in jener Frühzeit, in der das Verlangen nach Reliquien zwar
stark war, aber die Zahl derer, die man erlangen konnte, noch verhältnismässig
gering. Man benötigte sie zur Ausbreitung des Christentums und zur Stärkung des

Glaubens bei Neubekehrten. In Klöstern, religiösen Zentren mit streng asketischer

Lebensführung (Saint-Claude, Remiremont, Luxeuil etc.) besass man eine Vorliebe
für Märtyrerheilige, für soldatische Glaubenshelden; aber auch die Hofgesellschaften

brachten den Märtyrern eine besondere Bewunderung entgegen, wobei sie

gemäss kirchlicher Auffassung allen biblischen Heiligen den Vorzug gaben. Dass
der Mauritiuskult durch alle Jahrhunderte hindurch in Saint-Maurice verankert
blieb und dass demnach jeder merkbare neue Aufschwung desselben vom Gebiet
des alten Burgunderreiches ausging, sowohl zur Zeit der Merowinger wie der
Karolinger und der Ottonen (welch letztere angelegentlichst sowohl das neu erstandene

Königreich Burgund wie die andern losgelösten Teilreiche wiederzugewinnen
suchten), ja auch zur Zeit der Salier, insofern sie Vorstellungen eben der Ottonen
übernahmen, ist offensichtlich. Nie aber ist ein energischerer Anlauf unternommen
worden, ein Kaiserreich - wie mit verschiedensten Mitteln, so auch - mit dem
Mauritiuskult zusammenzuhalten und an seinen Grenzen zu stärken, als unter Otto dem
Grossen. Im allgemeinen verlangte man Mauritiusreliquien zum Schutz bei
Grossunternehmungen, und es waren vor allem die Fürsten, die unter den Schutzbefohlenen

des Thebäers eine Vorzugsstellung einzunehmen für richtig hielten. Auffällig
ist überdies, dass Mauritius und sein Kult regelmässig jenen Herren zur Rechtfertigung

dienten, die einen Teil des alten Burgunderreiches (sei es die Provence, sei es

Transjuranien oder sei es schliesslich die alte Sapaudia), ohne dazu legitimiert zu
sein, an sich brachten; eben für sie wurde der Besitz von Mauritiusreliquien ein
Unterpfand für Ansprüche auf ein Grossreich von der Art des karolingischen Kaiserreiches

oder wenigstens auf das einstige karolingische Mittelreich. Die wichtigsten
Attribute des Soldaten, Lanze, Schwert, Fahne, bedeuteten den Besitzern
Reichsinsignien; durch Jahrhunderte hat sich diese Vorstellung gehalten, und diese In-
signien an sich zu bringen, scheint zu den Voraussetzungen gehört zu haben, ohne
welche die Grundlage zur Errichtung eines solchen Reiches von diesem alten
Kerngebiet aus fehlte. Nur bei einem einzigen unter den Fürstenhäusern - das sei zur
Ergänzung angefügt -, die vom Boden des karolingischen Mittelreiches aus eine
geradezu imperiale Macht aufzubauen versuchten, entdeckt man nichts von einem
Mauritiuskult. In der Burgunderbeute von Grandson befand sich zwar sehr viel
«köstlichst Heltum», wie die Luzerner sich ausdrückten, die es beschauten und
hüteten, besonders vom Leiden Christi;254 ob auch von Mauritius, sagen sie uns nicht.

Anschrift der Verfasserin:
Prof. Dr. Berthe Widmer, Lerchenstrasse 96, 4059 Basel

254 Stückelberg (wie Anm. 21), S. 74 zum Jahr 1476. Vgl. Eidgenössische Abschiede. Bd. 2, S. 591 zum
ersten Mai des genannten Jahres.

65



ABGEKÜRZT ZITIERTE LITERATUR

AASS Acta sanctorum. Ed. Bollandus et alii. Antwerpen, 1735 ff.
DACL Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie. Paris, 1924 ff.
FSGA Ausgewählte Schriften zur Deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr von Stein-Ge¬

dächtnisausgabe. Darmstadt, 1972 ff.
Gfr. Der Geschichtsfreund, 1 ff., 1843 ff.
LThK1 Lexikon für Theologie und Kirche. 10 Bde. 1. Auflage. Freiburg, 1930-1938.
LThK2 Lexikon für Theologie und Kirche. 10 Bde. 2. Auflage. Freiburg, 1957-1965.

MGH Monumenta Germaniae Historica (Auct. ant.: Auetores Antiquissimi; DD: Diplomata; DD
reg. et imp. Germ.: Die Urkunden der deutschen Könige und Kaiser; LL: Leges; SS: Scriptores;

SS rer. Germ.: Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum; SS rer. Merov.:

Scriptores rerum Merovingicarum).

ABBILDUNGSNACHWEIS:

Abb. 1: Urspeter Schelbert, Steinhausen; Abb. 2: Staatsarchiv Luzern, PA 38/40.

66


	Sankt Mauritius und seine Verehrer in der grossen Welt und in der Schweiz

