Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 148 (1995)

Artikel: Sankt Mauritius und seine Verehrer in der grossen Welt und in der
Schweiz

Autor: Widmer, Berthe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118744

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sankt Mauritius und seine Verehrer in
der grossen Welt und in der Schweiz

Berthe Widmer, Basel

INHALTSUBERSICHT

Einleitung 5 — Die Vision des Walliser Bischofs Theodul vom Graberfeld der
Thebier 7 — Die Ausbreitung des Kultes bei Burgundern und Franken im alten Gal-
lien 10 — Mauritius auf Vorposten des Merowingerreiches zwischen Jura und rati-
schen Alpen: die Beispiele St. Gallen und Luzern 17 — Mauritius, ein Hausheiliger
der Karolinger im frinkischen Grossreich 24 — Usurpatoren im alten Burgund und
ihre Liebe zu Mauritius. Eine «heilige» Lanze 28 — Kultstitten und Kultvorschrif-
ten des Kaisers Otto L. 32 — Die Mauritiuslanze aus der Zeit der Ottonen 39 — Ver-
breitung des Mauritius-Patroziniums auf Schweizergebiet 42 — Der Schutzpatron
des Reiches im Streit zwischen Kaiser und Papst 48 — Mauritius im zunchmenden
Reliquienhandel 51 — Ein neuer Mauritius-Verehrer im Burgundischen und dessen
Abkehr vom Reich 53 — Mauritius im Glaubenskampf Savoyens und seine Helfer
aus der Innerschweiz 57 — Schlusswort 64 — Abgekiirzt zitierte Literatur 66

EINLEITUNG

In der Stadt Luzern kann jedes Schulkind wissen, dass der Stadtpatron Leodegar
heisst, denn am Leodegarstag, dem 2. Oktober, ist schulfrei. Weit weniger bekannt
ist, dass neben Leodegar als zweiter Patron Mauritius steht und einen weiteren
schulfreien Tag anbieten wiirde, als solchen nimlich den 22. September, sofern man
seine Person entsprechend verehren wollte. Dass er in Luzern kaum noch genannt
wird, hat viele Griinde, doch gibe es mindestens ebenso viele und bessere Griinde,
sich seiner hie und da zu erinnern.

Im Mittelalter und bis tief ins 18. und 19. Jahrhundert hinein hat Mauritius nicht
bloss an vereinzelten Orten, sondern in der grossen europiischen Gesellschaft einen
iiberragenden Ruhm besessen, um den ihn Leodegar schwer hitte beneiden konnen,
wire er fiir eine niedrige Gesinnung nicht immer zu heilig gewesen. An Mirtyrern und
andern tapferen Bekennern eines christlichen Glaubens, die in der Kirche verehrt

5



wurden, da und dort auch heute noch werden, gibt es eine stattliche Zahl, und Luzern
nennt seine Kirchen nach manchen von ihnen, so nach Maria, Joseph, Anna, nach ver-
schiedenen Aposteln, nach Franziskus, Franz Xaver, Karl Borromaus, ehrt auch eine
fast unabsehbare Schar auf seinen Altiren; doch wenige der heute vielfach vergessenen
Heiligen sind zu bestimmten Zeiten durch einen Kult von seiten hochster Machte mit
derart ausnehmenden politischen Aufgaben betraut worden wie Mauritius, und von
nur wenigen andern kénnte gesagt werden, man habe im Kreis ehrgeiziger Fiirsten um
den Erwerb seiner Reliquien mit gleicher Verbissenheit gekampft.

Schon die Anfinge des Mauritiuskultes am Ende der Antike waren vielverheis-
send; er hat dann aber im Verlauf der Zeit einen so energischen Hohenflug und eine
so entscheidende Wendung genommen, dass es tiberrascht und fast unglaublich wirkt.
Dank den Mauritiusverehrern wurde dessen Lebensgeschichte immer linger und be-
deutungsvoller, seine Wiirde und Rangstellung immer erhabener, und zugleich wurde
seine Person kraftvolles Symbol und sicherer Garant fiir Macht, unbesiegbare Uber-
legenheit und unanfechtbare Legitimitit. Dabei blieb er in gewissen Gegenden so
volksnah, dass er sich gemiss den Wiinschen des Volkes wandeln konnte, um als Hel-
fer im alltaglichen Leben der Handwerker und Kaufleute aufzutreten und gerade
auch das Selbstbewusstsein biirgerlicher Schichten kriftig zu stiitzen.,

Wie viel man in Luzern jemals und zu verschiedenen Zeiten von den wichtigen
Rollen gewusst hat, die Mauritius — oder vielmehr sein Kult? — gespielt hat, bleibt
ungewiss. Es verlohnt sich aber, der Geschichte dieses Kultes nachzugehen, und —
was unerlasslich ist — dabei iiber die Grenzen von Stadt und Land hinauszuschauen.
Die Untersuchung des genannten Themas vermag vieles tiber geistige Grundlagen
fritherer Generationen und tber ihre Wandlung auszusagen, also einen Beitrag zu
einem Forschungsgebiet beizusteuern, das zwar alt ist, sich aber in unseren Tagen
unter der Bezeichnung «Mentalitdtsgeschichte» als neue Offenbarung versteht.
Hier sei nur der — freilich nicht ganz leichte — Versuch unternommen, Forschungs-
ergebnisse fritherer Gelehrter etwas abzurunden, zu interpretieren und so zusam-
menzustellen, dass sich die Geschichte des Kultes von thren sehr ernsten, wenn auch
naiven Anfingen bis zur vollen Entfaltung mit deren ippig wuchernden Schossen
der Phantasie in einer anschaulichen Bilderfolge prisentiere. Vielleicht, dass einige
Leser nachher eher darauf achten, wo sie Mauritius begegnen und von ihm in die
ferne Vergangenheit einige Einblicke erhalten, wie sie kein anderer vermitteln kann.
Begegnen kann man ithm ja immer noch, ihm, dem Krieger mit der Fahne und dem
Schild, das der Lange und Breite nach durch Kreuzbalken geteilt ist.

Verschwunden ist er in Luzern zwar an manchen Orten, so zusammen mit dem
Basler Tor, an dem er einst gegen die Landstrassen hin Wache hielt, oder in der Rats-
stube, im Kloster Wesemlin, wo er auf Fresken zu sehen war, in Sankt Anna, wo
Glasgemilde ihn zeigten, um nur einige zu nennen.! Aber man trifft thn noch an vie-
len Stellen der Hofkirche, meist in der Nihe Leodegars, des Bischofs von Autun, so
in der Vorhalle und im Giebel dariiber neben dem Standeswappen Luzerns, an der
Westfassade und im Innern auf der einen Seite des Hochaltars, sowie an der Siid-

! Siehe: Die Kunstdenkmaler des Kantons Luzern. Bde. 1-6, NA 1. Basel, 1946-1987, Register unter
Mauritius.



wand des Chorgestiihls und an einem Altar im nérdlichen Seitenschiff; abseits des
Hofes als Bekronung des Brunnens auf dem Weinmarkt und tberdies in der klei-
nen Museggkapelle, hoffentlich auch bald wieder auf achtundzwanzig Gemilden
der Kapellbriicke, nimlich sobald diese restauriert sind. Diirfte man gar noch einen
Blick in dieses oder jenes Haus alter Luzerner Geschlechter werfen, man finde
Mauritius in der Kapelle der zur Gilgen wie in derjenigen der Hertenstein und in
einem Zimmer der Am Rhyn.2 Ubrigens steht er noch an sehr viel zahlreicheren Or-
ten der Innerschweiz, als man vielleicht denken mag, und ist er noch immer Haupt-
patron verschiedener bedeutender Kirchen der Schweiz, die noch zu nennen sein
werden, auch jenseits der Schweizergrenze, wo sie gar nicht alle aufzuzihlen sind.
An kleineren Kultgegenstinden, die ihm gewidmet wurden, zum Beispiel an
Gemailden, Statuen, Scheiben, Kelchen, Glocken, ist die Fiille auch nur in der
Schweiz erst recht uniibersehbar. Einiges wird bei Gelegenheit anzufiihren sein, das
heisst, wo immer moglich im Zusammenhang bestimmter Ereignisse im Verlauf der
Kultgeschichte.

DIE VISION DES WALLISER BISCHOFS THEODUL
VOM GRABERFELD DER THEBAER

Leider kann man nicht einmal bei Kirchgemeinden, die Mauritius zum Haupt-
patron haben, heute noch voraussetzen, dass sie die Umstinde, unter denen er den
Mirtyrertod wihlte, einigermassen genau kennen; noch weniger weiss man heute
tiber die Anfinge des Kultes. Dennoch sei hier das, was der dlteste uns erhaltene Be-
richt tiber beides meldet, in nur wenige Worte zusammengefasst: Der romische Kai-
ser Maximian fiihrte Truppen vom Aostatal her Gber den grossen St. Bernhard ins
Wallis, und zwar in der Absicht, sie zum Kampf gegen Christen in Gallien einzu-
setzen. In seinem Heer befand sich eine Legion von 6600 Mann aus der Thebais, e1-
nem Landstrich Agyptens, und diese Legion bekannte sich selbst zum Christentum.
Sie weigerte sich, aufgemuntert durch ihren Hauptanfithrer, eben Mauritius, den
Gottern zu opfern und gegen ihre Glaubensbriider zu marschieren, und da der kai-
serliche Zorn sie nicht erschiitterte, wurde ihre Schar zweimal dezimiert und dann
in ithrer Gesamtheit niedergemacht. Lange Jahre verstrichen; das Christentum brei-
tete sich weiter aus, so auch auf dem Gebiet der heutigen Schweiz. Eines Tages
wurde der Walliser Bischof Theodul (oder Theodor) von Octodurum (Martigny)
durch Visionen dariiber belehrt, wo die Mirtyrer begraben ligen. Er suchte und
fand ihre Gebeine und baute {iber den Gribern, in denen er die Reliquien barg, eine
Kirche. Sogleich ereigneten sich an dieser Stitte Wunder. Der Ort hiess Agaunum
und ist das heutige Saint-Maurice.

2 Adolf Reinle. Die Kunstdenkmailer des Kantons Luzern. Bd. 3: Stadt Luzern. 2. Teil. Basel, 1954, S.
176.
Vgl. die folgenden Anmerkungen.

3



Einige Jahreszahlen und andere Daten, die uns durch die Geschichtswissenschaft
geliefert werden, darf man nicht ausser acht lassen, will man den Wert dieser frithe-
sten Darstellung vom Mirtyrertod des Mauritius und der thebaischen Legion auf
thren Wert hin priifen. Sie muss zwischen 430 und 450 niedergeschrieben worden
sein, denn sie stammt von keinem geringeren als vom Bischof Eucherius von Lyon,
einer kirchlichen Autoritit, von der sich bis heute mehrere Werke erhalten haben.*

Eucherius betont, er habe von den Ereignissen, die er schilderte, durch den Kle-
rus der Stadt Genf vernommen (ebenda waltete sein Sohn namens Salonius als Bi-
schof), und dieser Klerus seinerseits habe sich auf Aussagen des genannten Bischofs
Theodul (oder Theodor) gestiitzt. Auch dieser ist der Kirchengeschichte bekannt,®
denn er hat nachweislich 381 an einem Konzil zu Aquileia teilgenommen, wahr-
scheinlich auch an einem Konzil zu Mailand vom Jahr 389/90.° Somit war er ein
Zeitgenosse des berithmten Kirchenlehrers und Bischofs Ambrosius von Mailand,
den er personlich gekannt haben muss.

Zum Glick erfordert unser Thema keine umstindliche Erdrterung der moder-
nen Auffassungen iiber den historischen Gehalt des Passionsberichtes von Euche-
rius. Angegeben sei, dass sich dieser — wie er selbst sagt — auf keine schriftliche Uber-
lieferung stlitzen konnte und dass keine uns erhaltene Quelle, die friiher (vor 430)
entstanden wire, von den Greueltaten des Kaisers Maximian im Wallis berichtete.”
Als entschiedener Christenverfolger hat man diesen Machthaber allerdings immer
mit vollem Recht bezeichnet, nur hitte das Hinmorden von 6600 Mann unter den
gegebenen Umstinden eine Wahnsinnstat bedeutet, wie man sie selbst einem ruch-
losen Feldherrn kaum zutrauen kann; und tibrigens war damals eine Legion ganz
bedeutend kleiner.®? Ob man aber das Martyrium auf ungefihr 300 datiere, was ge-
wisse Historiker als einzige Moglichkeit annehmen, oder ob man es spiter ansetze,’
ob man Maximian oder einen andern Kaiser verantwortlich mache, ist weniger
wichtig als die Gewissheit, dass es nicht nach dem Toleranzedikt, das den Verfol-
gungen im romischen Reich ein Ende bereitete, also nicht nach 311 stattfinden
konnte. Da erhebt sich denn die unbeantwortete Frage, seit wann man im Wallis von
der Niedermetzelung des Mauritius und seiner Gefihrten gewusst, was man durch
das 4. Jahrhundert von ihnen erzihlt hat und auf welche Traditionen der genannte

Sancti Eucherii Lugdunensis opera omnia ex recensione Caroli Wotke. In: Corpus scriptorum eccle-
siasticorum latinorum. Bd. 31. Wien, 1894. Der Passionsbericht steht auf S. 165-173.

Auch unter dem Namen St. Joder bekannt und in manchen Kirchen der Schweiz verehrt. Vgl.
E.-O. Dubois. Theodor v. Octodurus. In: LThK?, Bd. 10, Sp. 28 f. - H. Dilkath. Theodor v. Octo-
durum. In: LThK?', Bd. 10, Sp. 58 {.

Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio. Bd. 3, Sp. 599 und 667.

Denis van Berchem. Le Martyre de la Légion Thébaine. Essai sur la formation d’une légende. Ba-
sel, 1956. — Louis Dupraz. Les passions de S. Maurice d’Agaune. Essai sur I'historicité de la tradi-
tion et contribution a I’étude de ’armée pré-dioclétienne et des canonisations tardives de la fin du
IVe siécle. Fribourg, 1961.

8 van Berchem (wie Anm. 7), S. 16 ff. - Dupraz (wie Anm. 7), S. 237 {f.

van Berchem und Dupraz und die bei diesen angegebene Literatur; dazu etwa auch Henri de Ried-
matten. L'historicité du martyre de la Légion Thébaine. Simples réflexions de méthodologie. In:
Annales Valaisannes, série 2, 11, 1962. — Maurice Zufferey. Le dossier hagiographique de Saint Mau-
rice. In: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 77, 1983, S. 10 ff.



Bischof Theodul sich am Ende dieses Jahrhunderts hat stiitzen konnen, ob er einen
ilteren Kulvaufgriff oder einen neuen einfiihrte. Bemerkenswerterweise fillt der ge-
waltige Fund von heiligen Gebeinen in Agaunum auf die Jahre, die unmittelbar auf
einen Aufsehen erregenden Reliquienfund in Mailand folgten. Der schon erwihnte
Zeintgenosse Theoduls, namlich Ambrosius von Mailand, hatte 386 die Scheu der
Rémer vor einer Offnung von Gribern iiberwunden und zu Nutz und Frommen
seiner Gemeinde, die dringend nach heiligen Gebeinen verlangte, eine Entdeckung
gemache, die als die fritheste «inventio» (Auffindung solcher Uberreste) im Abend-
land gilt.'? Sie schenkte der Christenheit die Heiligen Gervasius und Protasius und
war dank einer «Vision» des Bischofs gegliickt. Sonderbar wire es, hitten andere
Bischéfe darauthin vom Himmel nicht eine dhnliche Gunst erhofft und sich nicht
auch das Suchen und Ausgraben von Reliquien zur Aufgabe gemacht.

Kein Zweifel besteht jedenfalls dartiber, dass im Wallis spitestens vom 5. Jahr-
hundert an Mauritius mit seinen Gefihrten verehrt wurde, dass man in Agaunum
in einer zu seiner Ehre errichteten Basilika zeigte, wo seine und der wichtigsten Ge-
fahrten kostbare Uberreste geborgen lagen, und dass man zu dem Ort hinging, wo
der Boden getrinkt war vom Blut der christlichen Helden. Zur raschen Ausbrei-
tung des Kultes und zum weithin strahlenden Ruhm der Thebier hat vieles beige-
tragen, nicht allein die grosse Autoritit des genannten Bischofs Eucherius von
Lyon. Ganz Entscheidendes bewirkte der Passionsbericht durch sich selbst dank
dramatischer Gegeniiberstellung von Gut und Bése, auch dank der erschreckend
hohen Opferzahl, wie dank der Phantasie anregenden Angabe iiber die ferne Her-
kunft und dank der Benennung der wichtigsten Anfiihrer, da neben Mauritius auch
ein Exsuperius, ein Candidus und ein Veteran Victor erwahnt wurden.! Eine tiber-
ragend grosse Beachtung mussten die Thebier iibrigens schon darum finden, weil
der Norden der Alpen — wenn man von Marseille und Lyon absieht — noch kaum
Mirtyrer hervorgebracht und iiberhaupt noch wenige heilige Uberreste in seine
Erde aufgenommen hatte. Der Kult des ungemein volkstiimlichen Bischofs Martin
von Tours (T wohl 397) war auch erst am Erblithen, und man konnte noch nicht ah-
nen, in welch unvergleichlichem Masse der bescheidene, irmliche Priester, der dem
Soldatenstand abgeschworen hatte, als schlichter, wenn auch entschiedener Beken-
ner Christi die Herzen der Gliubigen aller Schichten gewinnen werde.'? Infolge sol-
cher Gegebenheiten gelangten die Thebier bereits in das Mirtyrerverzeichnis von
Pseudo-Hieronymus (um 450);!® und zusammen mit diesem Verzeichnis verbreitete
sich thr Ruhm in selbst abgelegene Missionsgebiete, denn gerade fiir Missions-

% Ernst Lucius. Die Anfinge des Heiligenkults in der christlichen Kirche. Tiibingen, 1904, S. 194. —
Albert Ehrhard. Die Kirche der Mirtyrer. Miinchen, 1932, S. 100 ff. — Uber die Auffindung be-
richtete Ambrosius in Ep. 22 ad Marcellinam. In: Patrologia latina. Bd. 16, Sp. 1019-1026.
Eucherius (wie Anm. 4).

Meist dargestellt als romischer Soldat zu Pferd, im Begriff fiir einen Bettler seinen Mantel zu hal-
bieren. Vgl. seine Vita von Sulpicius Severus.

Es handelt sich um eine Art Kalender mit Angaben der Heiligenfeste und der Kultstitten. Das il-
teste Martyrerverzeichnis ist filschlicherweise dem Kirchenvater Hieronymus zugeschrieben wor-
den. Adalbert Herzberg. Der heilige Mauritius. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Mauri-
tiusverehrung. Diisseldorf, 1936, S. 112 ff. bringt wertvolle Angaben iiber den Festkalender zum
Mauritiuskult. Vgl. auch Anm. 23,

11
12

13



zwecke, zur Heiligung heidnischer Stitten und neuer Altdre, zum Schutz vor Di-
monen und 1thren Dienern wurden die Reliquien christlicher Heroen benétigt.'

Dennoch ist ihre Ausbreitung nicht ausschliesslich auf Eucherius und seinen
schriftlichen Bericht zurtickzuftihren. Unabhingig von thm und schon vor ihm war
der Thebiderkult bis Solothurn gelangt, wie denn Eucherius am Ende seines Werkes
selbst angibt, die ebendort begrabenen Mirtyrer Ursus und Victor wiirden zur hei-
ligen Legion gerechnet.!® Mehr wusste er dazu freilich nicht zu sagen. Kaum zu be-
zweifeln ist, dass ebenfalls noch im 5. Jahrhundert Bischof Germanus von Auxerre
eine Mauritiuskirche baute' und dass schon die sogenannten «Jura-Viter» von
Condat (Saint-Claude am Westhang des Jura) Beziehungen zu Agaunum kniipften.
Von threm Abt Romanus (7463/64) rithmte die Vita, er habe «auf dem Grab des
Mauritius gelegen»,'” als wire ihm dadurch eine héhere Weihe zuteil geworden. Die
Verchrung fiir die Thebier blieb dann dauvernd ein Merkmal fiir Condat und wurde
von Romainmétier ibernommen. Wechselseitig forderte jedes dieser Kloster schon
frith die Kulte der andern.'®

DIE AUSBREITUNG DES KULTES BEI BURGUNDERN
UND FRANKEN IM ALTEN GALLIEN

Neben den genannten Monchsgemeinschaften und neben den kirchlichen Zen-
tren von Genf und Lyon war es im spiten 5. Jahrhundert auch die Metropole
Vienne, die sich um die Christianisierung des Gebietes in der heutigen Westschweiz
zwischen Jura und Alpen — man kann sagen — in «Transjuranien» kiimmerte und
sich dabei fir Agaunum und seine Reliquienschitze interessierte. Angeleitet von Bi-
schotf Avitus von Vienne!? oder aus eigenem Antrieb wandten sich zudem burgun-

* Lucius (wie Anm, 10), S, 124 {f. von den Vorstellungen iiber Wesen und Wirksamkeit der Reliquien

als Trigerinnen ibernatiirlicher Krifte; S. 133: «In Gegenwart der Reliquien werden die Dimonen
daher nicht bloss an die Niederlage erinnert, die thnen der Martyrer beigebracht hat ..., die in der
Reliquie enthaltenen Krifte dringen vielmehr auf sie ein, verursachen ihnen die heftigsten physi-
schen Schmerzen ...»
15 Fucherius (wie Anm. 4), Schluss S. 171.
' Maurice Zufferey. Der Mauritiuskult im Frith- und Hochmittelalter. In: Historisches Jahrbuch 106,
1986, S. 34.
Vita vel regula sanctorum patrum Romani, Lupicini et Eugendi monasteriorum iurensium abbatum,
praef. 2; ed . F. Martine. Sources chrétiennes. Bd. 142. Paris, 1968, c. 1, S. 239 und c. 44, S. 287.
8 Ebd., c. 179, S. 433 . — Elsanne Gilomen-Schenkel. Benediktinisches Ménchtum in der Schweiz.
Bern, 1986, S. 51 und 53. — Dies. Saint-Maurice. In: Helvetia Sacra. Abt. 3: Die Orden mit Bene-
diktinerregel. Bd. 3: Frithe Kloster, die Benediktiner und Benediktinnerinnen in der Schweiz. Teil
1. Basel, 1986, S. 304 ff.
Ebd. Hier auch Gber «La charte de saint Sigismond»; die Schenkungen des Konigs sind als «faux ca-
rolingien» entlarvt worden. Diese sollten einen Besitzstand und Anspruche des Klosters rechtferti-
gen. — Die Werke von Avitus: MGH Auct. ant., Bd. 6.2. - Vgl. DACL, Bd. 1.1, Sp. 856 ff. (Artikel

von H. Leclerq). Hier ein Predigttext des Avitus uiber die «laus perennis».

17

19

10



dische Hiuptlinge, die mit ihren Heeren als Foderaten und Grenzwichter der Ro-
mer am unteren Rhonelauf feste Niederlassung erhalten hatten,® in halb heidmi-
scher, christlich gefarbter oder auch abergliubischer Hoffnung dem Reliquienkult
zu. So liess eine Prinzessin Sedeleuba den Thebier Victor aus Solothurn nach Genf
(eine der burgundischen Konigsresidenzen) {iberfiihren (etwa um 500), und viel-
leicht war sie es auch, die dem Frankenkonig Chlodwig 1. als seine Schwigerin den
Rat gab, fiir seine Krankheit Heilung in Agaunum zu suchen.?! Sicher verbiirgt ist,
dass der Burgunderkonig Sigismund die Kirche und Ménchsgemeinschaft dort be-
sonders begiinstigte, wobei sich mit seinen frommen Wiinschen wohl auch weltli-
che Pline verbanden, denn jedenfalls lag Agaunum, was man nicht vergessen darf,
an einer alten romischen Heerstrasse und an einem vielbegangenen Pass, die zu kon-
trollieren und gegentber dem Zugriff anderer Volker — wie den Ostgoten — zu ver-
teidigen, von grosser Wichtigkeit sein musste.?? Es war gar nicht anders moglich, als
dass der Mauritiuskult, kaum dass er seinen Anfang genommen hatte, schon nicht
mehr allein durch eine Priesterschaft, sondern auch durch eine sehr weltliche, halb
barbarische Macht teils gefordert, teils in Dienst genommen wurde.

Ubrigens fand die politische Komponente, die der Mauritiuskult von seiten der
Herrschenden erhielt, eine Stlitze am kriegerischen Wesen des Heiligen selber. Der
christliche Soldat, der den riickhaltlosen Einsatz fiir den Glauben zur Nachahmung
empfehlen sollte, stellte daneben auch eine Rechtfertigung des Kriegerstandes dar.
Sein Ideal sprach denn auch sofort in besonderer Weise die gehobenen, kriegstiich-
tigen Gesellschaftsschichten, den waffengewandten Adel an. Das heisst nicht, das
einfache Volk seinerseits habe Mauritius in geistigen und vor allem leiblichen Be-
dringnissen, zumal in Kriegsnoten, weniger instindig angerufen.? Aber in friedli-
chen Zeiten standen ihm andere Heilige — so kann man aus der Verbreitung einzel-
ner Patrozinien schliessen — niher.

Die Burgunder wurden 443 durch Aetius in der Sapaudia zwischen Genfersee und Grenoble ange-
siedelt; siehe Ferdinand Lot. La fin du monde antique et le début du moyen ige. Paris, 1951, S. 240,
288 f. Hier auch ber ihre Ausdehnung bis Jura, Saéne, Lyon.

2 MGH SS rer. Merov., Bd. 2, S. 99, 129. Ebenso FSGA, Bd. 4a, S. 176 f. — AASS, Sept. Bd. 6, S. 311.
Vgl. Ernst Alfred Stiickelberg. Geschichte der Reliquien in der Schweiz. Ziirich, 1902, S. 1 zum Jahr
507.

Die weit grossere Gefahr drohte den Burgundern allerdings von seiten der Franken und Westgoten,
denn der Ostgotenkonig Theoderich verlangte nach Hegemonie nur zur Erhaltung des status quo.
Volkstiimliche Gebete, die sich an Mauritius wenden, sind mir nicht bekannt; auch Herzberg (wie
Anm. 13) fihrt in seinem Kapitel «Volkskundliche Elemente», S. 109 {f. keine auf, weist aber dar-
auf hin, dass Mauritius Patron militirischer und nicht-militirischer Bruderschaften verschiedenster
Arr, selbst solcher von Hutmachern, Firbern, Wischern und dergleichen wurde (bildliche Darstel-
lungen des Heiligen mit seinen Attributen konnen das veranlasst haben), weshalb es solche Gebete
gegeben haben muss. Doch Bruderschaften sind spiten Datums. Beachtenswert ist die Auszeich-
nung, mit welcher noch im 20. Jahrhundert das Missale Romanum die Thebier behandelt. Fiir sie
wurden besondere Texte fiir Oratio, Secreta, Postcommunio vorgeschrieben und fiir die Lectio die
sehr schone Stelle aus der Apokalypse 7,13-17 gewihlt: «... Hi sunt qui venerunt de tribulatione
magna et laverunt stolas suas, et dealbaverunt eas in sanguine Agni. Ideo sunt ante thronum Dei et
serviunt ei die ac nocte ...»

22

23

11



Dem heiligen Mauritius und seinen Monchen bot der erwihnte Burgunderkonig
Sigismund nicht allein Geschenke an; er stellte ihnen auch Bitten, und eine von ih-
nen dringte auf die Einfithrung der «laus perennis», weshalb sich die Gemeinschaft
in Chére einteilte, die — sich gegenseitig ablésend — fiir einen ununterbrochenen
Lobgesang zu Ehren Gottes und seiner Heiligen sorgten.?* Eine Auswirkung auf die
Mauritiusverehrung konnte sich aus dieser Einrichtung hochstens mittelbar aus
dem vermehrten Ansehen ergeben, das die Kultstitte aus ihr gewann, und aus gros-
seren Gaben, etwa auch an Land und Leuten, die der Konig den fritheren zufiigte.
Zu solchen muss er sich umso stirker verpflichtet geftihlt haben, als er die «laus per-
ennis» als Sithne fiir seinen Mord benétigte, den er an seinem Sohn begangen hatte.
Ubrigens stammte dieser liturgische Brauch aus dem Osten, wo er in bestimmten
Kléstern geiibt wurde. Kontakte zwischen Burgundern wie Franken und Konstan-
tinopel lassen sich fiir das 6. Jahrhundert belegen,” und es sei betont, dass ganz all-
gemein liturgische, aber auch hofische Zeremonien im Abendland weitgehend eine
Nachahmung der byzantinischen waren. Andere Kloster, so das schon erwihnte
von Saint-Claude, das von Remiremont, von Saint-Riquier und von Farfa, haben
die «laus perennis» spiter (teils wiederum zum Zweck, Gonnern zu einer Sithne zu
verhelfen) iibernommen, was aber mit der Ausbreitung des Mauritiuskultes kaum
in Beziehung stand. In Agaunum selbst hat man besagten Brauch nur bis ins 9. Jahr-
hundert gepflegt.?® Denn bei der Fursorge fur Pilger und andere Reisende, bet all
den zeitraubenden Beschaftigungen, die einem Hospiz an einer der wichtigsten
Fernstrassen auferlegt wurden, war eine passendere Einteilung von Beten und Ar-
beiten erforderlich.

In Agaunum war bei der Kirchweihe von 515 und bei der Einfithrung der «laus
perennis» vor 523 neben Kdnig Sigismund auch sein kirchlicher Ratgeber, der schon
genannte Bischof Avitus von Vienne, gegenwirtig.?’ Unbegreiflich wire es, hitte
dieser bei solchen Gelegenheiten nicht eine Reliquie erworben und in seine Stadt
gebracht. Spiter war zu horen, Vienne besitze sogar das ganze Haupt des Mauri-
tius,”® was um so schwerer wog, als die allgemeine Vorstellung, dass sogar eine klein-
ste Reliquie die Person des Heiligen nahebringe, fortwihrend von der gegenteiligen
Meinung erdriickt zu werden drohte, gemiss welcher der Wert einer Reliquie von
ihrer Grosse und von der Wiirde des Korpergliedes, von der sie stammte, abhing.?
Weil nun der Abtei im Wallis nicht leicht einzureden war, sie habe einst das Beste,
was sie besessen, weitergegeben, erdichtete einer eine Geschichte iber die Erwer-
bung dieses ganzen Hauptes: nimlich unmittelbar nach dem Massaker bei Agau-
num hitten die Fluten der Rhone eine grosse Zahl der Hingerichteten mit sich ge-

% DACL, Bd. 1.1, Sp. 854 f. Vgl. auch DACL, Bd. 10.1, Sp. 2699-2729.

% Ebd., Bd. 1.1, Sp. 859 und Lot (wie Anm. 20), S. 288 {.

% DACL, Bd. 1.1, Sp. 864.

77 Ebd., Sp. 854 ff. Der Text von des Avitus Predigt, die er bei genanntem Anlass hielt, wiedergegeben
in DACL, Bd. 10.2, Sp. 2718; auch in MGH Auct. ant., Bd. 6.2.

AASS, Sept. Bd. 6, S. 351 ff. — René Poupardin. Le royaume de Provence sous les Carolingiens.
Paris, 1901, S. 359.

¥ Lucius (wie Anm. 10), S. 132 f.

28

12



rissen, doch habe der damalige Bischof von Vienne, durch eine Vision belehrt, in
den blutigen, hochgeschwollenen Wogen das Haupt des Thebaerfiihrers erkannt, es
herausgeholt und feierlich in seiner Stadt geborgen. Das also sollte geschehen sein,
lange bevor Bischof Theodul im Wallis auch nur im Traum daran dachte, nach Re-
liquien zu suchen. Selbst wenn man annehmen darf, diese licherliche Phantasterei
habe ebenso viele Zweifler wie Leichtgliubige gefunden — denn es gab schon im
Mittelalter verntinftige Leute, die wussten, wie gerne und zu welchen Zwecken ge-
logen wurde -, gehdrte es doch bald zur unantastbaren und propagierten Uberzeu-
gung der Stadt, dass sie das Haupt von Mauritius in Tat und Wahrheit besitze. Eine
und wohl die wichtigste unter den Residenzstidten der Burgunder hielt es fiir an-
gezeigt, durch solchen Besitz ithr Ansehen zu erhéhen, machte Mauritius zu threm
Hauptpatron und riickte die Makkabaer, deren sie sich vorher gerithmt hatte, an die
zweite Stelle.®

Als die frankischen Merowinger nach Sigismunds Tod (um 523) das Burgunder-
reich an sich rissen, war diese Wandlung in Vienne noch nicht erfolgt. Errichtet
wurden nun durch diese Machthaber und ihren Anhang in allen eroberten Land-
strichen vorzugsweise Heiligtiimer zu Ehren Martins von Tours. Und dieser Hei-
lige hatte iiberall, wo er hinkam, von der neuen Herrschaft, von thren Anspriichen
und ihrem Einfluss Zeugnis abzulegen. Martinskirchen deuteten aut frinkische Be-
sitzer hin.*® Dass Mauritius und seine Gefihrten von den Merowingern stark ver-
nachlissigt worden wiren, kann man dennoch nicht behaupten. Schon weil diese
eine noch entschiedenere Alpen- und Passpolitik als thre Vorginger verfolgten,*?
konnten sie das — tibrigens durch seinen Besitz sehr bedeutende — Kloster nicht ver-
gessen, und Uberhaupt hitte es threm Aberglauben hochst gefihrlich erscheinen
miissen, so michtige Herren, wie die Thebier waren, durch Missachtung zu belei-
digen. Man wundert sich denn auch nicht zu héren, dass schon in ihren Dokumen-
ten und nicht erst in denen der Karolinger das Kloster Saint-Maurice mehrfach als
eine der meist geschitzten Abteien aufgefithrt wird, und zwar neben Lérin (ge-
griindet um 410 auf einer Insel gegeniiber Cannes) und neben Luxeuil (gegriindet
um 590 in den Vogesen).** Nicht bloss als Beschtitzer, vielmehr als eigenen Stamm-
vater sollen die Merowinger tiberdies — unter byzantinischem Einfluss — den Ritter

% Poupardin (wie Anm. 28), S. 359.
31 Heinrich Feurstein. Zur iltesten Missions- und Patroziniumskunde im alemannischen Raum. In:
Zeitschrift fiir Geschichte des Oberrheins NE. 58, 1949, S. 40 {. Hier die allgemein angenommene
Auffassung, dass die Patrozinienforschung fiir die ilteste Zeit mit der Besitzgeschichte verbunden
sei, doch dass ungefahr zur Zeit der Hohenstaufen eine rechtssymbolische Betrachtung nicht mehr
ausreiche, Griinde fiir Heiligenwahl oder Patrozinienwechsel anzugeben.
Robert Holtzmann. Die Italienpolitik der Merowinger und des Konigs Pippin. In: Das Reich. Idee
und Gestalt. Festschrift fiir Johannes Haller. Stuttgart, 1940, S. 95ff. — Heinrich Bittner. Die
Alpenpolitik der Franken im 6. und 7. Jahrhundert. In: Historisches Jahrbuch 79, 1960, S. 62-88.
% MGH DD Merov., Nr. 15, S. 17; Nr. 19, S. 20. - MGH DD Carol., Bd. 1, Nr. 98, S. 141, - Vgl.
Albert Brackmann. Die politische Bedeutung der Mauritiusverehrung im frithen Mittelalter. In:
Ders. Gesammelte Aufsitze. Weimar, 1941, S. 211-241.

32

13



Georg aus Kappadokien betrachtet haben,** den man Mauritius an die Seite stellen
oder — je nach Bedarf — gegen ihn ausspielen konnte, was beides in der Folge ge-
schehen ist. Natiirlich verhinderte zudem die Kirche mit Vorschriften die Exklusi-
vitit cinzelner Kulte und die Vernachlissigung wichtigster, vor allem biblischer
Vorbilder,®® und wie gross das spontane Bedurtnis eifriger Christen war, nicht ein-
fach einen einzigen, thnen besonders nahestehenden Heiligen, und war dieser noch
so wundertitig, iber andere hinauszuheben, beweist — neben andern — Bischof Gre-
gor von Tours, ein Nachfolger Martins, indem er sich gedringt fihlte, in seinen
Schriften moglichst aller Heiligen zu gedenken.’ Als er iibrigens seinem heiligen
Martin eine neue Kirche erbaute (589), forschte er so skrupelhaft nach jenen Reli-
quien, die einer seiner Vorginger offenbar vergraben hatte (denn so sicherte man
seine Schitze in Zeiten der Gefahr), bis er sie — eingefligt in einen ausgehdhlten, mit
einem Deckel versehenen Stein in einem silbernen Kastchen entdeckte. Es handelte
sich just um solche von Thebiern, wie er verrit, die «zusammen mit andern» lagen,
die offensichtlich weniger bekannt und ihm weniger wichtig waren.’” Auch Konig
Guntram (561-593) hatte Verlangen nach Mauritiusreliquien und damit nach még-
lichst grosser Nihe dieses Heiligen. Und hymnisch besungen wurde der Held mit

seinen Gefihrten vom hochgebildeten Venantius Fortunatus aus Treviso, der nach
~ Gallien ausgewandert war und in Poitiers Bischof wurde (1 610). Seine Distichen
«De sanctis Agaunensibus» haben sich erhalten; da liest man vom Ort des Marty-
riums:

«Stréme von Blut ergiessen sich dort in die reissende Rhone,

Grausame Wut verfarbt alpenbedeckenden Schnee,»*®
was hier zitiert sei, um anzumerken, dass selbst so kleine Hinweise auf Naturbe-
schaffenheit wie der von Venantius gebotene, im 6. Jahrhundert nur selten einge-
streut wurden.

Doch vernehmen wir aus dem gleichen 6. Jahrhundert — und es ist wieder Gre-
gor von Tours, der es mitteilt (und zwar durchaus nicht wie eine ihm erstaunliche
Neuigkeit), dass bei einer Kirche zu Kéln, genannt «ad sanctos aureos» (weil man
Heilige dort auf Goldgrund sah), ganze fiinfzig Thebder ruhten.’” Davon hatte Eu-
cherius noch nichts gewusst, dass solche Scharen der berithmten Legion dem Ge-

* Auf diese Behauptung der Merowingerkonige bin ich in der Sekundirliteratur mehrfach gestossen,

aber nie auf eine Quellenangabe. Dass aber der Ritter Georg schon zur Merowingerzeit sehr geschatzt
wurde, nicht zuletzt wegen der abstrusen Legenden voller unglaublichster Wunder, unterliegt keinem
Zweifel. AASS, April Bd. 3, S. 110 ff. Vgl. B. Koting. Georg. In: LThK?Bd. 4, Sp. 690 {f.

Schon die frithesten Allerheiligenlitaneien lassen eine klare Hierarchie erkennen, und selbstver-
stindlich werden bei Aufzihlungen verschiedenster Kirchenpatrone regelmissig die biblischen
Heiligen als erste genannt. Eine Richtschnur boten die Festkalender.

In gloria martyrum. In: MGH SS rer. Merov., Bd. 1.2; De vita patrum. ebd., sowie De virtutibus
sanctli Martini. ebd.

7 MGH SS rer. Merov, Bd. 1.1, lib. 10, ¢. 31, in FSGA, Bd. 2, S. 412.

3% Uber Guntram siche Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 2 zum Jahr 588. — Venantius Fortunatus, Car-
mina, ed. Marc Reydellet. Paris, 1994, Carmina II, 14, S. 70 f. «Adiuvit rapidas Rhodani fons san-
guinis undas / Tinxit et alpinas ira cruenta nives.»

In gloria martyrum (wie Anm. 36), lib. 1, c. 61, S. 530.

35

36

39

14



metzel im Wallis entkommen und erst nachtriglich und anderwirts von Haschern
aufgespiirt und wegen ihres Glaubens waren hingerichtet worden. Zu verschiede-
nen Zeiten erklirten auch Bonn und Xanten, Bergamo und Turin, Griber von sol-
chen Thebiern zu besitzen, die erst bei ihnen vom Schicksal erreicht und hinge-
mordet worden seien,*® und in Anbetracht solcher wunderbarer Entdeckungen in
der Ferne musste auch Saint-Maurice, das Kloster, immer wieder fiindig werden. So
soll noch im 5. Jahrhundert die Rhone das Grab eines Innocentius, eines bisher un-
bekannten Thebiers, freigegeben haben.*! Dieser wird denn auch in einer Liste von
Reliquien aus Sens schon zu jener Zeit erwahnt: «Von Mauritius, Exsuperius, Can-
didus, Victor und Innocentius» besass man dort leibliche Uberreste. Noch viele
Auffindungen erfolgten spiter (meist auf alten Friedhofen), und immer wieder
wurde vom einen oder andern sogar der Name bekannt, so von Gereon in Kéln,
von Vitalis im Wallis.*? Dass auch Felix und Regula in Ziirich der heiligen Legion
zugezihlt wurden, dass nicht minder Verena von Solothurn und Zurzach als The-
bierin gilt, entzieht sich wohl sogar heute noch nicht der Kenntnis eines grosseren
Kreises gebildeter Schweizer. Auf diese an verschiedenen Orten begrabenen Heili-
gen aus der einen und gleichen Legion hinzuweisen, ist unbedingt nétig, damit
Mauritius nicht allzu isoliert betrachtet werde. Immer war er der «Primicerius» ei-
ner Legion von Martyrern, die seine Bedeutung erhohten und umgekehrt von ihm
héhere Bedeutung erhielten. Die Neuentdeckten vermochten seinen Ruhm nicht zu
vermindern; er ging in der Schar nicht unter, auch wenn sie auf 6666 und womog-
lich weiter wuchs,* und der Zusammenhalt der Thebier schaffte ein Netz der Ver-
bindungen von einer Kultstitte zu den andern.

Die Gliubigen nimlich empfanden ein Bedirfnis, zu den Reliquien des einen
Thebiers solche eines andern zu fiigen, und liessen sich gefallen — wenn zwar un-
gern — dass thnen statt der erbetenen Reliquien eines Thebiers die eines andern ge-
geben wurden, wobei es ohnehin meist um kleinste Teilchen ging (die fir das Ganze
gelten mussten). Wer zu Saint-Maurice gute Beziehungen hatte kntipfen kénnen,

# Gereon wird bereits im Liber historiae francorum (aus dem Beginn des 8. Jahrhunderts), c. 38 als

bekannter Heiliger genannt; der Heilige hat eine Kirche in Kéln; sieche FSGA, Bd. 4a, S. 358. — In
Xanten soll der Thebier wie der eine von Solothurn Victor geheissen haben; siche Bernhard Kot-
ting. Victor, hl. Martyrer. In: LThK2, Bd. 10, Sp. 771 {; Edith Ennen. Bonn. In: LThK2, Bd. 2, Sp.
598 f. Denis van Berchem. Thebaische Legion. In: LThK2, Bd. 10, Sp. 14. — Auch in Solothurn nahm
die Schar der Gefihrten von Ursus zu, siche Berthe Widmer. Der Ursus- und Victorkult in Solo-
thurn. In: Solothurn. Beitrige zur Entwicklung der Stadt im Mittelalter. Ziirich, 1990, S. 33-81, tiber
verschiedene Funde S. 59 und 67. — Felice Alessio. I martiri tebei in Piemonte, 1903, zihlte 481 «co-
sidetti tebei», die Namen trugen, und allein fiir das Gebiet Piemont 58.

1 Siehe Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 1 zum Jahr 450/455, unter Hinweis auf die Passio Martyr.

Agaun.

Vgl. Anm. 40. Ein Vitalis wurde dank einer Vision von Ambrosius im Jahre 393 auch in Bologna ge-

funden; siehe Lucius (wie Anm. 10), S. 155.

# Die Zahl 6666 wird die gebriauchliche. Noch die Sichsische Weltchronik z. B., geschrieben Mirte
des 13. Jahrhunderts, gibt diese an; siehe MGH Deutsche Chroniken, Bd. 2, S. 113; hier auch die
Angabe der wichtigsten Kultstitten und der beriihmtesten Thebier, doch wird Verena von Zurzach
nicht genannt, vielmehr durch Afravon Augsburg, die frither nicht zu dieser Schar gerechnet wurde,
ersetzt.

42

15



brachte dort mehrmals Bitten vor und erwarb so mehreres, das in verschiedenen
Kirchen oder in der einen und gleichen auf verschiedenen Altdren geborgen werden
konnte. Ubrigens erlangte Theodul, der sich um die Thebier Verdienste erworben
hatte, und selbst Sigismund (dieser trotz seines Verbrechens), weil er thnen emne Kir-
che gebaut hatte, ebenfalls die Ehre der Altire, und wenn man heute irgendwo auf
ihr Patrozinium stdsst, darf man vermuten, einer der gemarterten Soldaten sei auch
nicht fern.

Darin nun bestand eine der Besonderheiten des Mauritius, dass er das Haupt Un-
zahliger war. Martyrersoldaten gab es viele, auch viele heilige Bischofe, heilige
Ménche, heilige Jungfrauen und Witwen. Aber wo war der andere Heerfiihrer, der
eine ganze Legion mit seinem Glaubensmut dazu bewogen hatte, dem heidnischen
Kaiser zu trotzen, um unverbriichlich Christus zu dienen? Sankt Ursula mit ihren
elftausend Begleiterinnen erlangte spiter allgemeine Bekanntheit und konnte einen
Vergleich mit einer Legion Soldaten denn doch nicht aushalten.** Und die zehntau-
send Ritter aus dem Osten mit threm Anfithrer Akatius kamen zu spit, um die The-
baer mit threm Primicerius in den Schatten zu stellen;* eher wurden sie mit diesen
gleichgesetzt oder verwechselt. Aber natiirlich muss man sich —um die Geschichte
des Mauritiuskultes nicht zu verzeichnen — immer wieder daran erinnern, wie schr
von Epoche zu Epoche die Zahl der himmlischen Helfer jeder Gattung sich ver-
mehrte. Selbst jene hochsten Herrschaften, die Mauritius und seine Geféhrten aus
ganz bestimmten, immer klarer umrissenen Absichten auszeichneten, um sie mog-
lichst fur sich im besonderen zu beanspruchen, sahen sich doch fortwahrend ver-
anlasst, neue Vorbilder und Patrone anzuerkennen, auch ihnen wiirdige Rollen zu-
zuteilen und sich davor zu hiiten, sie mit Nichtbeachtung zu erziirnen. Aber nicht
allein die immer grossere Zahl des himmlischen Volkes veranderte einzelne Kulte
und den Heiligenkult im gesamten. Was alles auf die Verehrung der Himmlischen
Einfluss nahm, kann in Kiirze gar nicht aufgezihlt werden. Es waren unter ande-
rem politische Wandlungen, soziale Verinderungen, Wechsel von Besitzern wichti-
ger Heiligtiimer, neue Bediirfnisse einzelner oder Gruppen, Orden und Strémun-
gen, Liebhabereien, Moden, Launen und anderes mehr. Mitten in diesem Ge-
schichtsverlauf und in der wachsenden Heiligenschar wusste sich Mauritius aber zu
behaupten, und wenn er in Kreisen einfacher Leute vielleicht fast auswechselbar
war oder wurde, erhielt er doch in anderen Kreisen immer schiarfere Umrisse und
eine ganz einmalige Rolle, denn die Phantasie der ihm ergebenen Michtigen kam
thm zu Hilfe. Noch im 7. Jahrhundert wusste man von ihm — man hat den Eindruck:
ganz plotzlich — eine schon recht imponierende Lebensgeschichte zu berichten, die
sich weiter ausmalen liess, nachdem man zuvor nur die Umstinde, die zu seiner
Hinrichtung und diese selbst gekannt hatte. Mauritius — so hiess es nun — hatte mit

# Zuden 11 000 Jungfrauen siche: Wilhelm Levison. Das Werden der Ursulalegende. In: Bonner Jahr-
biicher 132, 1927, S. 33 ft.

Nicht verwechselt wurden sie in Bern, wo ihr Kult im 15. Jahrhundert hochgeziichtet wurde; siehe
K. Howald. Der Zehntausend-Rittertag und das Zehntausend-Ritter-Fenster im Berner Miinster,
in: Berner Taschenbuch, 1885.

45

16



seiner Schar den christlichen Glauben und die Taufe just am wiirdigsten Ort, in Je-
rusalem, vom dortigen Bischof empfangen, war dann — wo, wenn nicht am Sitz der
Rechtgldubigkeit? — in Rom von keinem geringeren als von Papst Marcellinus, der
spater den Martyrertod erlitt, in seinem Glauben bestirkt worden, hierauf unter
Maximian aufgebrochen, in der Meinung, gegen Bagauden, aufstindische Bauern,
zu kimpfen.* Im tbrigen entsprach der neue Bericht ziemlich genau dem alten des
Eucherius. Doch durfte sich Mauritius jetzt selbst vor Jerusalem- und Rompilgern
wiirdig sehen lassen, sowie als Verteidiger der staatlichen und sozialen Ordnung
prasentieren.

Aber wer kannte im 7. Jahrhundert diese Lebensgeschichte der Thebaer, und wer
kannte sie nicht? Man kann dariiber nichts angeben, oder jedenfalls nichts Sicheres.
Es geniigte auch wirklich noch zu wissen, dass er ein unbeirrbarer Streiter Christi
war, der iiber ein Heer verfiigte, und gerne dort zu Hilfe eilte, wo die Not am
grossten war. Und die Erwihnung dieses Umstandes fiihrt uns zur Geschichte der
Merowinger zuriick.

MAURITIUS AUF VORPOSTEN DES MEROWINGERREICHES
ZWISCHEN JURA UND RATISCHEN ALPEN: DIE BEISPIELE
ST. GALLEN UND LUZERN

Das Sammeln von Nachrichten Gber die Anfinge des Thebierkultes hat not-
wendigerweise aus dem Gebiet der heutigen Schweiz hinaus und vor allem nach
Gallien gefiihrt. Man kann sich nun dem schon einmal erwihnten Kloster Luxeuil
in den Vogesen zuwenden und von seiner Stelle aus den Weg in die Schweiz zurtick-
finden. Dieses mit Hilfe von Kénigtum und Adel gegriindete Zentrum irischer Mis-
sionstitigkeit im Ostteil (Austrasien) des Merowingerreiches hat um die Wende
vom 6. zum 7. Jahrhundert mit wenigen andern religidsen Zentren stirkste religiose
Impulse ausgesandt, die nicht allein im altburgundischen Transjuranien zwischen
Jura und Aare den erloschenden Glaubenseifer neu entziindeten, sondern auch bis
zum Bodensee hiniiber, bis an die Grenze der Raetia prima aufriittelnd wirkten, in
eine Landschaft hinein, die schon austrasische Anspriiche akzeptieren musste, doch
von Alemannen besiedelt war.*” Hatte aber die irische Missionswelle, die Luxeuils
Griinder Columban hervorrief, etwas mit Mauritius zu tun?

% Dupraz (wie Anm. 7), S. 85 ff. und van Berchem (wie Anm. 7), S. 20 iiber diese Version und ihre

Datierung. Vgl. auch AASS, Sept. Bd. 6, S. 345-347.

Heinrich Bittner. Die Entstehung der Churer Bistumsgrenzen. Ein Beitrag zur frinkischen Al-
penpolitik des 6.-8. Jahrhunderts. In: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 53, 1959, S.
81-104 und 191-212.

47

17



St. Gallen

Man muss sich an einen spateren Bericht halten, von dem man annehmen darf,
er stlitze sich auf eine zuverlissige, schriftliche Tradition. Der Ménch Wetti vom
Kloster Reichenau verfasste vom Missionar Gallus, der in der Gegend von Steinach
zurlickblieb, als sein Lehrer Columban in den Siiden weiterreiste, um 820 eine Le-
bensbeschreibung und hielt darin eine uns wichtige Einzelheit fest: Am Ort, an dem
Gallus ein Kirchlein habe bauen wollen, habe er aus Haselruten ein Kreuz verfer-
tigt und daran eine Kapsel mit Reliquien gehangt, mit solchen namlich «der heili-
gen Jungfrau, des heiligen Desiderius und» — wie es heisst — «des bertihmten Heer-
fiihrers Mauritius.»* Desiderius stellte er nicht vor; er meinte einen Bischof aus
Vienne, den die Konigin Brunhilde, Columbans vielbeschimpfte Feindin, hatte um-
bringen lassen.*” Mauritius hitte er nicht wie einen Unbekannten charakterisieren
mussen; er tat es auch nicht, vielmehr war es thm offensichtlich ein Bediirfnis, seine
Macht im Vorbeigehen zu rithmen. Wollte man annehmen, Wetti oder ein fritherer
Vitenschreiber habe die Geschichte erfunden, so fragt sich, wie man zu Beginn des
9. Jahrhunderts auf die drei genannten Namen kam und warum Wetti unter den Re-
liquien, die Gallus mitfithrte, nicht auch solche des heiligen Martin aufzahlte. Zur
Antwort kann man darauf hinweisen, dass jedenfalls zu Wettis Zeit alle drei ge-
nannten in St. Gallen verehrt wurden und dass man auf dem alten St. Galler Klo-
sterplan vom soeben angefithrten Jahr 820 einen Mauritiusaltar eingezeichnet fin-
det, wihrend man hochst auffalligerweise aus dem St. Galler Kloster jener Zeit von
einer Martinsverehrung wenig oder gar nichts hort und selbst Notker der Dichter
(oder Stammler, T 912) ihm zu seinem Fest keine Dichtung widmete, obwohl Karl
der Grosse 813 just diesen und Remigius nebst den Heiligen des Neuen Testaments
zu feiern verlangt hatte.’® Wie es zu dieser Sonderbarkeit kam, lisst sich wohl eini-
germassen erkliren, wenn man bedenkt, dass Gallus um 600 zur Kultstitte in Tours,
die damals zu Austrasien gehorte, eben weil er mit dessen Konigtum und Kirche
zerfallen war, nur geringe Beziehungen pflegte, wahrend er durch Luxeuil und sein
Tochterkloster Remiremont mit Saint-Maurice in Verbindung stand. Wie dem sei,
so darf man die Meinung vertreten, St. Gallen sei, genau wie Wetti berichtet, um 613
unter den Schutz Marias, den des Desiderius und des Mauritius gestellt worden.
Wenig besagt, wenn die an Dokumenten dusserst arme Zeit iiber die Sache schweigt.
Auf Spekulationen ist die Historie angewiesen.

Im speziellen Fall der Patrozinienkunde wird die Forschung tibrigens dadurch
erschwert, dass fiir viele Heiligtiimer zu unbekannter Zeit ein neuer Titel bestimmt
wurde, ohne dass man dariiber eine Nachricht erhielte; so etwa, wenn der Besitzer
der Kirche wechselte, neue Reliquien erwarb und grossere Gebiude errichtete.
Mauritius — um das vorwegzunehmen - ist unter solchen Umstinden einmal iiber
andere Heilige hinausgehoben worden (und fiir Vienne kann man das sogar bele-

" Die Vita ist ediert in MGH SS rer. Merov.,, Bd. 4, S. 256 f.; siche c. 11.

# Siehe die Chronik Fredegars in: MGH SS rer. Merov., lib. 4, c. 24, in FSGA, Bd. 4a, S. 178.

*® Wolfram von den Steinen. Notker der Dichter und seine geistige Welt. Darstellungsband, Bern,
1948, S. 327, 422 {. Freilich stammt auch die Mauritius-Sequenz aus anderer Feder.

18



gen)’!, ein andermal aber hinter Heilige zuriickgetreten, er, der Mann aus vergan-
gener Zeit hinter eine Person niherliegender Zeiten, und er, der Mann aus der Ferne,
hinter eine Gestalt, die zu ihren Lebzeiten am Orte gewirkt hatte und da in frischem
Gedichtnis war, ja begraben lag und damit die Voraussetzung fiir einen neuen Kult-
und Wallfahrtsort bot. Als Beispiel fiir eine Verinderung zu seinen Ungunsten bie-
tet sich nun offensichtlich gerade St. Gallen an, denn die Missionare, die unter dem
Schutz des Soldaten in gefahrvolle Grenzzonen vorgestossen waren, iibernahmen
bald, nachdem sie das Vertrauen der Bevolkerung erlangt hatten, die Schutzpflicht
selber, nimlich als die neuen Heiligen des Ortes. Uberhaupt darf man die Bedeutung
von Mauritius fur die Missionierung nicht von derjenigen anderer Patrone isolieren.
Die Glaubensboten erkoren sich fiir ihre Neugriindungen sehr viele andere Heilige,
vorzugsweise solche aus dem Neuen Testament, denen selbstverstindlich die hoch-
ste Ehre gebiihrte, auch immer wieder den Patron der Franken Martin, den Ritter
Georg und Mirtyrer wie Laurentius. Diese Patrozinien lassen unter Umstinden
ebenso gut auf ein hohes Alter einer Kirche schliessen wie der Name des Mauritius,
und wenn vom Wechsel der Patrone gesprochen wurde, so ist doch anzumerken,
dass man den Thebier denn doch nicht allzu oft wird vollig vergessen haben; eher
versetzte man ihn vom Hauptaltar in eine Seitenkapelle oder in eine Krypta.

Wirft man vom Bodenseegebiet aus einen Blick siidwirts auf Churritien, wo seit
spatestens 451 in Chur ein Bischof waltete, so bemerkt man, dass dort im 6. und 7.
Jahrhundert eine Bevilkerung von noch sehr rauhen Sitten unter Einfillen einmal
der Ostgoten, ein andermal der Byzantiner, der Langobarden, der Franken und Ale-
mannen litt, immer wieder in neu erstellten Burgen des Adels Zuflucht suchte und
auf die mannigfaltigste Fuirsorge der Geistlichkeit dringend angewiesen war.>? Fiir
Mauritius hitte es hier ebenso grosse Arbeit gegeben wie bei den von dhnlichen
Stiirmen geschiittelten Bewohnern der westlichen Alpentiler. Doch ob er in
Churritien schon anwesend war, erfahren wir nicht oder nicht mit Sicherheit. Da-
bei hitte er auf manchen Wegen hierher gelangen konnen, wenn auch kaum direkt
das Wallis hinauf Gber die damals wohl nicht begangenen Pisse von Furka und
Oberalp.? Es mag aber sein, dass Sankt Martin von Tours ihm zuvorkam; jedenfalls
gilt die thm geweihte Kirche in Zillis als eine der iltesten in Churratien und wird
ihre erste Anlage ins 6. Jahrhundert datiert.>* Aber dass die Kirche Sankt Vincentius
von Pleiv wirklich die ilteste im Lugnez sei, darf man bezweifeln, obwohl auch sie
ins 6. Jahrhundert hinabreicht. Denn dem kleinen Heiligtum St. Mauritius bei
Cumbels etwas weiter unten im Tal kann man ein ebenso hohes Alter nicht ohne
gute Beweise absprechen.®® Gab es aber schon in jenem Frithbeginn des Mittelalters
eine Mauritiuskirche am Ort des spiteren St. Moritz? Wir wissen es nicht. Nur so-

1 Vgl. oben, wo gesagt wurde, dass die Makkabier in der Hauptkirche von Vienne Mauritius den

Ehrenplatz riumen mussten.

32 Biittner (wie Anm. 47), S. 88, 94.

> Erschliessung des Gebiets von Furka, Urserental und Oberalp wohl nicht vor der ersten Hilfte des
8. Jahrhunderts. So Biittner (wie Anm. 47), S. 199 {.

* Ebd., S. 94.

% Datierung unsicher; siche Heinrich Biittner und Iso Miiller. Frithes Christentum im schweizeri-
schen Alpenraum. Einsiedeln, 1967, S. 64 und 137.

19



viel kann man sagen, dass es nicht unméglich ist. Die spatantike Julierroute wurde
damals noch immer benutzt wie der Berninapass, und die 1856 abgebrochene Mau-
ritiuskirche am gleichen Ort war Mittelpunkt einer der drei Altpfarreien im Ober-
engadin.’® Andere Mauritiuskirchen Graubuindens seien erst im folgenden genannt,
damit man sich nicht im Mutmassen verliere. Denn wollte man sich auf solches ein-
lassen, so wiirden sich dazu noch viele Kultobjekte anbieten, sowohl im schweize-
rischen Mittelland wie vor allem in der Westschweiz, wo man wenigstens — dies sei
doch angemerkt — fiir Oron-la Ville annehmen darf, die Kapelle, die dort unter der
Barockkirche verschwunden ist, sei sehr friih entstanden und Mauritius geweiht ge-
wesen, wie man das mit grosserer Sicherheit fiir die Kirche von Chatillens an-
nimmt.>” Beide standen auf einem Grundstiick, das gemiss einer alten Uberliefe-
rung vom schon genannten Burgunderkonig Sigismund dem Kloster Agaunum
geschenkt worden war.*®

Muss man nun zwar darauf verzichten, fiir die Grosszahl friihester Kirchen und
Kloster auch nur einigermassen genaue Grindungsdaten angeben und ihre ur-
spriinglichen Patrone mit Sicherheit ausfindig machen zu wollen, ja bleiben selbst
die Einflussbereiche kirchlicher Zentren in der frithen Merowingerzeit noch ganz
unklar und wire es gewagt, die und jene Stiftung bestimmten Familien zuzuschrei-
ben, nur weil das Patronat auf sie hinzuweisen scheint, lisst sich doch feststellen,
dass im Hinblick auf die ausgehende Merowingerzeit, also das 8. Jahrhundert, die
Spezialisten unserer Frithgeschichte schon grossere Sicherheit zeigen und eine be-
deutendere Zahl von Kirchen und Klostern mit einiger Bestimmtheit datieren und
auch nach ithrem vermutlich urspriinglichen Patron benennen. Einige von diesen
Gotteshiusern, die neben den kirchlichen Zentren hochstwahrscheinlich im 8. Jahr-
hundert schon bestanden haben, seien hier — zusitzlich zu den vorerwahnten — auf-
gezahlt, und zwar bevor von der Entstehung des Benediktinerklosterleins bei Lu-
zern die Rede ist, nimlich beispielhalber die Pfarreien Ardon und Conthey im
Wallis, Nax ebendort im Val d’Herens, wo Saint-Maurice als Besitzer sein Patronat
austibte; in der Diozese Lausanne Pully und Monulier-Murten mit Mauritiuspa-
tronat, neben diesen Promasens bei der Broye und Saint-Martin-sur-Oron usf.; am
Thunersee Scherzlingen, Biberist und Spiez, letztgenanntes wohl Mauritius ge-
weiht; Kleinhochstetten bei Minsingen, Olten und Zofingen, auch dieses wohl von
Anfang an fiir Mauritius bestimmt; nahe am Zarichsee neben dem alten Tuggen Uz-
nach und Benken.> Im Thurgauischen, im St. Gallischen, zwischen der Linthebene
und dem Rheintal wie in Churritien hiufen sich die ins 8. Jahrhundert datierten
Gotteshiuser dermassen, dass eine Auswahl zu nennen, umso schwieriger wird; das
thurgauische Berg, erstmals 796 erwihnt, war wohl immer Mauritius anvertraut,

56 Blittner (wie Anm. 47), S. 192 1.

" Biittner/Miiller (wie Anm. 55), S. 98.

8 Schenkungen des Konigs Sigismund, auf 515 datiert, sind in einem Dokument von ungefihr 800 auf-
gezeichnet worden. Vgl. Anm. 19,

¥ Biittner/Miiller (wie Anm. 55), S. 81-84, 89, 95, 97, 98-104, 106, 108, 110, 126.

20



desgleichen das St. Gallische Goldach, erstmals 789 genannt.*® Schiers im Prittigau
hat damals wohl schon bestanden, ebenso St. Peter im Schanfigg, Alvaneu iiber dem
Landwasser, usf. Pfifers, Disentis und Reichenau sind im gleichen Jahrhundert ent-
standen, woran immerhin erinnert sei.t!

Luzern

Unbekannt wird bleiben, seit wann man an der alten Militirstation und Zoll-
stitte Zirich die Griber von Felix und Regula verehrte und durch Bauten aus-
zeichnete; nie wird man einigermassen genau wissen, seit wann man bei der Briicke
von Zurzach das Grab der Thebierin Verena zeigte. Wie es um den Kult von Ursus
und Victor in Solothurn im 8. Jahrhundert bestellt war, kénnen wir auch nicht sa-
gen. Es bleibt die Notwendigkeit bestehen, nach spiteren Lichtquellen Ausschau
zu halten, dank denen man in die frithere Dunkelheit hinableuchten kénne. Das sei
hier auf der Suche nach den Urspriingen des alten Vorortes der Innerschweiz un-
ternommen, und wirklich erkennt man — auf diese Weise zuriickblendend — was
Leser des Geschichtsfreundes freilich schon lingst wissen® — dass im frithen 8. Jahr-
hundert beim Ausfluss der Reuss aus dem vierarmigen See das Benediktinerklo-
sterlein, genannt Luciaria, entstand, offensichtlich unter dem Patronat des Mauri-
tius, und dass um 740 dem schon bestehenden Kloster der frinkische Hausmeier
Pippin aus dem Geschlecht der Karolinger als eigentlicher Machthaber im alten Me-
rowingerreich (T als Konig 768) funf freie Manner aus dem Dorf Emmen (will heis-
sen: deren Dienste) tiberliess.®’ Der Griinder dieser Monchsgemeinschaft lisst sich
nicht bestimmen; das Mauritiuspatrozinium seinerseits erlaubt kaum irgendwelche
Mutmassungen in dieser Frage; und wenn man zwar sagen kann, es habe von bur-
gundisch-frinkischer Gewalt gezeugt, so muss man beifiigen, dass damals fast alles,
was einen Namen hatte (die Aristokratenfamilien, die missionierenden Kloster und
Wanderprediger), burgundisch-frinkische Abkunft vorweisen konnte oder sich
sonstwie fiir burgundisch-frinkisch ausgab, auch die Herzoge im Elsass, in Ale-
mannien und Bayern,* von denen allerdings der Karolinger Pippin die beiden erst-

8 Werner Vogler, St. Gallen. In: Helvetia Sacra. Abt. 3: Die Orden der Benediktinerregel. Bd. 3: Frithe
Kloster, die Benediktiner und Benediktinerinnen in der Schweiz. Teil 2. Basel, 1986, S. 1186 ff.,
1208 ff. — Arnold Niischeler. Die Gotteshiuser der Schweiz. Bistum Constanz. Ziirich, 1867, S. 82
und 98.

60 Bittmer/Miiller (wie Anm. 55), S. 123, 124. Zur Geschichte der grossen Kldster und zur Bistums-
organisation kann hier nichts gesagt werden, da es vom Thema allzusehr wegfiihren wiirde.

62 Hans Schnyder. Zur Traditionskontroverse Luzern-Murbach. In: Gfr. 117, 1964, S. 60-132. — Ders.

Abt Wichard von Luzern als Bischof zu Augsburg? In: Gfr. 121, 1968, S. 5-64. — Anton Géssi und

Hans Schnyder. Luzern. In: Helvetia Sacra (wie Anm. 18), S. 832 ff.

Urkunde Lothars I. von 840, in: Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossen-

schaft. Abt. 1: Urkunden. Bd. 1: Von den Anfingen bis 1291. Aarau, 1933, Nr. 10, S. 9 f.

Reinhard Wenskus. Die deutschen Stimme im Reiche Karls des Grossen. In: Karl der Grosse. Per-

sonlichkeit und Geschichte. Diisseldorf, 1965 (Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachleben 1),

S. 192 {f.

63

64

21



genannten beseitigte und den dritten, den Herzog Odilo, nach seinem Sieg am Lech
743 eines guten Teils seines Machtbereiches beraubte.®® Alle diese Gewalthaber
konnten sich des Mauritius und seiner Reliquien versichern, um ihn zum Helfer fiir
ihre eigene Sache oder die der Kirche einzusetzen, und sie haben das mehr oder we-
miger zielbewusst getan. Gleicherweise haben sie andere Heilige zu Hilfe genom-
men, weswegen man auch fiir die Karolingerzeit nicht leicht von bestimmten Pa-
trozinien auf bestimmte hintergriindige politische und andersartige Stromungen
oder auf gewisse Familien schliessen kann. Dennoch sei hier darauf aufmerksam ge-
macht, dass um ungefihr die Zeit, da Pippin das Mauritiuskloster in Luciaria be-
glinstigte, sein entschiedener Gegner, der genannte Bayernherzog Odilo, kurz vor
seinem Sturz auch seinerseits in Agaunum Reliquien erwarb und darauf ein Mauri-
tiuskloster, das bald bertihmte Niederaltaich, griindete, das die Missionierung zu
seinen Hauptaufgaben zu rechnen hatte;®® und anzunehmen ist, dass er Mauritius
so selbstverstindlich zum Kampf gegen Pippin aufrief, wie Pippin auf den Beistand
von Mauritius vertraute.

Obwohl nun Pippin und andere weltliche wie kirchliche Herren an dem missio-
narischen Vorposten an der Reuss ein Interesse haben mussten und obwohl andere
Kléster, so etwa das auf der Reichenau und das von St. Gallen, diesen Vorposten
nicht aus den Augen verloren, da sie mit ihm auf verschiedene Weise (durch Ge-
betsverbriiderung, durch Gleichheit der Patrone und anderes) in Beziehung stan-
den, auch das Kloster Murbach im Elsass (728 mit oder ohne Hilfe Pippins gegriin-
det) sich wenigstens gelegentlich um thn kiimmerte, konnte er sich doch nicht
halten. Und es vergingen etwa hundert Jahre nach der Schenkung durch Pippin, bis
man an den karolingischen Hofen daran dachte, das mittlerweile verfallene Kloster
zu erneuern. Erinnert sei hier an jene bestimmte Traditionsurkunde von ungefdhr
870%, gemdss welcher ein Priester Wichardus, ein Verwandter Ludwigs des Deut-
schen, sein vaterliches Erbe dafiir bestimmt hatte, das Kloster in Luciaria «zu Eh-
ren des heiligen Mauritius, seiner Gefihrten und des heiligen Leodegar» zu erneu-
ern; «renovasse» heisst es im Lateinischen. Leodegars Patrozinium scheint damals
neu zu den friheren hinzugekommen zu sein, und wenn es auch nicht eine Abhin-
glgkelt von Murbach bezeugte, das Leodegar geweiht war, so erinnerte es doch we-
nigstens an jene elsissische Abtei.®® Da aber in den gleichen Traditionsurkunden
noch gemeldet wird, der Bruder Wichards, der Heerfiihrer Rupert, habe seinen
Erbanteil Kénig Ludwig dem Deutschen zu dem Zweck iiberlassen, dass dieser in

65

Die Situation blieb unklar. «Erst das Vorgehen Karls des Grossen gegen Herzog Tassilo II1. schuf
klare Verhilinisse.» So Kurt Reindel. Bayern im Karolingerreich. In: Karl der Grosse (wie Anm.
64), S. 220.

Niederaltaich war und blieb eines der wichtigsten Zentren des Mauritiuskultes und zugleich eines
der bedeutendsten Kldster Bayerns. Zu seiner Férderung des Kultes siehe Herzberg (wie Anm. 13),
S. 43 ff.

Erste von sechs Traditionsurkunden in: Quellenwerk (wie Anm. 63), Nr. 9, S. 3 ff. Zur Datierung
siehe Schnyder (wie Anm. 62), S. 96 ff.

Dass das Kloster in Luzern bis ins 12. Jahrhundert von Murbach unabhingig gewesen sei, erldutert
Schnyder, Traditionskontroverse (wie Anm. 62) 70 ff., 88 ff.

66

67

68

22



Ziirich eine Kirche baue, so denkt man sich, die Giiteriibergabe habe der Ehrung
von Felix und Regula dienen kénnen;® jedenfalls datiert das Fraumiinster eben aus
der Zeit dieses Konigs Ludwig,”® und man kann somit annehmen, dass der Thebder
in Luzern und seine beiden Gefihrten in Ziirich eine Erhohung ithres Ansehens der
gleichen Hofgesellschaft und wohl dem einen und gleichen Briiderpaar verdankten.

Auch sei mit einigem Nachdruck darauf aufmerksam gemacht, dass Wichard ei-
nerseits erster Abt des erneuerten Klosters an der Reuss, andrerseits auch Bischof
von Augsburg wurde und sich zeitweise da wie dort aufhielt.”? Beachtet man dies,
ist man versucht zu vermuten, er habe den Mauritiuskult ebenso da wie dort gefor-
dert,”? und das anzunehmen, fiihlt man sich doppelt berechtigt, wenn man erfihre,
dass er die heilige Afra, die man in Augsburg verehrt, auch an der Reuss bekannt
gemacht hat.”? Sicher schitzte man den heiligen Streiter an jenem Bischofssitz
knapp hundert Jahre spiter, auch wenn die ihm dort geweihte Kirche erst vom An-
fang des 11. Jahrhunderts stammen soll. Ubrigens sei nicht vergessen, dass die The-
bierin Verena in Zurzach auch nicht linger auf eine ihr geweihte, wiirdige Kirche
warten musste,’* und weiter, dass das «<monasterium» des Thebaers Ursus in Solo-
thurn um die gleiche Zeit zweifellos bestanden hat, da es in einem Dokument von
870 (uber die Teilung des kurzlebigen karolingischen Mittelreiches) Ludwig dem
Deutschen zugesprochen wurde.”

Ebendieser Konig war es bekanntlich auch, der 853 dem Fraumiinster, das heisst
den heiligen Felix und Regula, den kleinen Gau Uri mit Kirchen und andern Besit-
zungen schenkte; es gab also dort bereits Kirchen. Wirklich mogen die von Biirglen
und Silenen, die 857 erstmals in einem Dokument erwihnt werden, zudem die von
Altdorf, so alt sein wie St. Mauritius in Luciaria. Erst recht leuchtet ein, dass Kir-
chen an der Briinigroute, wie Alpnach, Sarnen und Giswil, wo Wichards Nachfol-
ger in Luciaria, Abt Recho, Giiter besass, die er seinem Kloster vermachte,” auch
schon seit einiger Zeit bestanden. Wenigstens diese paar aus Uri und Unterwalden
seien hier genannt, damit der Anschein vermieden werde, die Abtei am Reussaus-
fluss sei fern einer Kirchenorganisation gestanden, oder auch, der Patron Mauritius
habe damals am Nordrand der Alpen allein und ohne die Hilfe anderer Heiliger bis
in ferne Tiler hinein wiber christliche Siedler gewacht.

% Heinrich Biittner. Die Anfinge der Stadt Ziirich. In: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 1,

1951, S.531 1.

70 Biittner (wie Anm. 69).

7l Schnyder, Wichard (wie Anm. 62), S. 5 ff.

72 Siehe unten §. 36.

7> Schnyder, Wichard (wie Anm. 62), S. 23 ff., 61.

74 Adolf Reinle. Die heilige Verena von Zurzach. Basel, 1948. — Guy Marchal. St. Verena in Zurzach.
In: Helvetia Sacra. Abt. 2. Teil 2: Die weltlichen Kollegiatsstifte der deutsch- und franzésischspra-
chigen Schweiz. Bern, 1977, S. 597 ff.

75 Solothurner Urkundenbuch. Bd 1. Solothurn, 1952, Nr. 3, S. 7 f. Hier der Text aus der Reichstei-
lung von Meersen.

76 Rainald Fischer. Die Pfarrei Luzern vor 1291. In: Luzern 1178-1978. Luzern, 1978, S. 37 ff.

23



MAURITIUS, EIN HAUSHEILIGER DER KAROLINGER
IM FRANKISCHEN GROSSREICH

Ohnehin darf und wird man nicht glauben, der Eifer fiir die Martyrer aus dem
Wallis habe auf Kosten anderer Heiliger zugenommen, wenn nicht vielerorts, so
doch gebietsweise. Das liesse sich nie belegen. Man baute fiir eine grosse Zahl von
Heiligen tberall, und iiberall hiufte man die Patronate, wihrend man gleichzeitig
aus allen Herrenlandern fir jede Kirche, ja fir jeden Altar eine ansehnliche Menge
Reliquien von angeblich unschitzbarem Wert namhafter und auch namenloser
Heiliger zusammenraffte. Die beriihmtesten und fiir das Karolingergeschlecht be-
deutungsvollsten Kirchen und Kloster trugen andere Namen als die der Thebder,
und sie waren damals teils fertiggestellt, teils im Bau, so — um nur an wenige zu
erinnern — : Saint-Denis, Saint-Riquier (Centula), Saint-Quentin, Saint-Médard
(Soissson), St. Marien in Aachen und St. Alban in Mainz.”” Und nicht etwa das
spricht fur die grosse Wiirde und Beliebtheit des Mauritius, dass man ihm auffillig
viele Kirchen und Kloéster, solche von hervorragendem Umfang geweiht hitte —
denn das geschah nicht - vielmehr muss man es bereits als eine Auszeichnung anse-
hen, dass er sich in einer immer linger werdenden Reihe jener Schutzgeister, die von
der K6nigs- und Kaiserfamilie in aussergewohnlicher Weise beachtet wurden, einen
Platz wahren konnte. Sein Kloster im Wallis aber, so reich es auch geworden war,
gehorte nicht zu jenen michtigen Abteien, denen Karl der Grosse die meist ge-
schitzten Angehorigen der Hofgesellschaft als Laienibte und Nutzniesser vor-
setzte.”® Ubrigens wandelte es sich und wurde ein Chorherrenstift, schaffte zwar
immer neue Beziehungen zu andern Kirchen und Kléstern durch Vergabung von
Thebierreliquien, wusste sich aber doch seine Anziechungskraft und sein tberra-
gendes Ansehen dadurch zu wahren, dass es beim Austeilen seiner wertvollsten Re-
liquien, denen des thebdischen Anfihrers, strenge Zurtlickhaltung tibte.

Wahrscheinlich haben schon zur Zeit der Karolinger die drei kirchlichen Metro-
polen Mainz, K6ln und Trier, auch die Kaiserpfalz Aachen und die bedeutenden
Abteien zwischen dem Rhein im Osten und Maas und Mosel im Westen, das sind
Tholey, Echternach, Priim, Stablo, Malmedy, wenn nicht Mauritiuskirchen, so doch
Mauritiusaltire besessen, und es mogen ausser ihnen in der genannten Gegend noch
weit mehr Kirchen und Kloster den gleichen Kult geférdert haben.” Vor allem war
es fiir einen der engsten Vertrauten Karls des Grossen, fiir Alkuins Schiiler Angil-

7" Edgar Lehmann. Die Architektur zur Zeit Karls des Grossen. In: Karl der Grosse. Karolingische

Kunst, Diisseldorf, 1965 (Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachleben 3), S. 301 ff., bes. 308 ff. -
Albrecht Mann. Grossbauten vorkarlischer Zeit. Von Karl dem Grossen bis Lothar I. Ebd., S. 320
mit Karte.

Eugen Ewig. Descriptio Franciae. In: Karl der Grosse (wie Anm. 64), S. 162 ff. - Friedrich Prinz.
Schenkungen und Privilegien Karls des Grossen. In: Karl der Grosse (wie Anm. 77), S. 488 f. Auf
der graphischen Darstellung fehlt Saint-Maurice bezeichnenderweise.

7% Herzberg (wie Anm. 13), S. 26 ff. Uber den Erwerb von Thebier Reliquien durch Angilbert siehe

AASS, Feb. Bd. 3, S. 103 und Sept. Bd. 6, S. 389, sowie MGH SS, Bd. 15, S. 174 {f.

78

24



bert, nicht schwierig, aus dem gewaltigen Schatz von Saint-Maurice eine Kostbar-
keit zu erlangen, wie man sie da selten vergabte (oder holte er sie gar in der Mauri-
tiuskirche von Vienne?), um sie in die Kirche, die er dem heiligen Priester Richarius
geweiht hatte, nach Saint-Riquier in der Picardie zu bringen, wo er iibrigens — ge-
wiss nicht ohne Absicht ~ die «laus perennis» einfiihrte, eben zur Zeit, da Saint-
Maurice sie aufgab.® Als neues Zentrum der Mauritiusverehrung kann man deswe-
gen Saint-Riquier dennoch nicht ansehen. Eher handelte es sich eher um eine Kult-
stitte fiir die Hausheiligen der Karolinger. Es standen in dieser Kirche elf Altire zu
Ehren 1. des Salvators, 2. des heiligen Kreuzes, 3. des Petrus, 4. des Johann Baptist,
5. des Stephanus (all dieser biblischen Blutzeugen), 6. des Richarius, 7. des Quinti-
nus (mit Crispinus und Crispinianus, gemarterten Glaubensboten romischer Her-
kunft, wie die Legende sagt), 8. des gemarterten Bischofs Dionys von Paris (mit Ge-
fihrten), 9. eben des Mauritius (mit Exsuperius und Candidus), 10. des Laurentinus
(mit andern Mirtyrern) und 11. des Bischofs und Bekenners Martin von Tours (mit
andern Bekennern).*! Unverkennbar ist bei dieser Auswahl die vorziigliche Hoch-
schitzung fiir Todesmutige der Bibel und fiir solche rémischer Herkunft, welche
die Voraussetzungen fur ein christliches Frankenreich geschaffen hatten. Mauritius
aber erhielt vor den andern eine Auszeichnung, indem der Teil seines Schidels mit
Reliquien Riquiers in die eine und gleiche Kapsel gelegt und er somit dessen «con-
capsalis» wurde, um mit ihm unter den verschiedenen Ehrenplitzen der Kirche den
sichtbar besten zu erhalten.®

Gewiss hatte Karl der Grosse mancherlei Grunde, der eben genannten edlen Ge-
sellschaft, die da in der Picardie sich zusammengefunden hatte, seine Aufwartung
zu machen, als er sich entschlossen hatte, nach Rom zu reisen, um dort die Kaiser-
krone an sich zu nehmen, die er den Herrschern driiben in Konstantinopel ab-
sprach, weil sie sich — gemiss seiner und des Papstes Uberzeugung — in Héresien
verstrickt hatten.® Wenigstens einen dieser Griinde kann man erkennen: Die frithe-
sten Zeugen des christlichen Glaubens sollten ihm bei seinem bevorstehenden Un-
ternehmen den Weg ebnen und die Richtigkeit seines Herrschaftsanspruches be-
kunden. Seine Rechtglaubigkeit und seine Bereitschaft, fiir Christentum und Kirche
einen vollen Einsatz zu leisten, offenbarte sich nicht zuletzt in seiner Verehrung fiir
die Miartyrer und Bekenner, und seine Reinheit des Glaubens betahigte ihn — gemiss
seiner Auffassung — zur Lenkung der Volker. Die Tyrannen, welche das Blut der

% DACL, Bd. 1.1, S. 864. — Edgar Lehmann. Die Anordnung der Altire in der karolingischen Klo-
sterkirche zu Centula. In: Karl der Grosse (wie Anm. 77), S. 374 tf,, bes. S. 380 ff.

81 Siehe Angilbert. De ecclesia Centulensi. In: MGH SS, Bd. 15, S. 173.

82 Hariulf, Chronique de I’Abbaye de Saint-Riquier. Ed. Ferd. Lot. Paris, 1897, 1.3, c. 14, S. 127; hier

die Anordnung Angilberts.

Der Standpunkt Karls gegentiber der «Haresie», die sich in der Ablehnung der Bilderverehrung aus-

driickte, zeigt sich in den Libri Carolini; - Siehe z. B. Werner Ohnsorge. Orthodoxus imperator.

Vom religiosen Motiv fiir das Kaisertum Karls des Grossen. In: Ders. Abendland und Byzanz.

Darmstadt, 1958, S. 64 ff. — Von der Uberlieferung, der gemiss Karl Saint-Riquier vor dem Rom-

zug besuchte, erklirt Honoré Bernard. Premieres fouilles a Saint-Riquier, in: Karl der Grosse (wie

Anm. 77), S. 369, sie habe «de fortes chances d’étre exacte»; er denkt vielleicht an Hariulfs Anga-

ben, siche Lot (wie Anm. 82), S. 77.

83

25



Mirtyrer vergossen hatten, waren durch diese Mirtyrer besiegt worden, die nun
nicht mehr einem Tyrannen, sondern einem von Gott bestellten Kénig dienten und
zu einem neuen Reich der Wahrheit und des Friedens den Grund legten. Der christ-
liche Konig baute auf dieser Grundlage das neue Reich auf, gemiss den Worten, die
das salische Gesetz von ungefahr 763/74 gleich im Prolog gesprochen hatte: «Der
Franken erlauchtes Volk, durch Gott den Schopfer begriindet ..., zum katholischen
Glauben bekehrt, frei von Ketzerei, suchte ... auf Eingebung Gottes nach dem
Schliissel der Weisheit ...; und die Leichen der heiligen Mirtyrer, die von Rémern
einst im Feuer verbrannt, mit dem Schwert verstimmelt oder wilden Tieren zum
Zerfleischen waren vorgeworfen worden, schmiickt es mit Gold und kostbaren
Steinen.»® Mit dieser Ausschmiuickung war es freilich nicht getan; es galt, sich an die
Seite der Legionen von Kimpfern zu stellen, die fiir die Wahrheit gezeugt hatten,
und sie fiir einen gemeinsamen Kampf zu gewinnen.

Sehr sichtbar wird die Zugehorigkeit von Mauritius zum engeren Kreis beson-
derer Schutzheiliger der Kdnigsfamilie in den zeitgendssischen Fiirbitten und Ak-
klamationen (laudes). Fiir Papst Hadrian wurde der Erloser der Welt mit Petrus an-
gerufen, fiir Konig Karl der Retter der Welt mit Johannes, fiir den jungen Pippin,
den Konig der Langobarden, eben Mauritius und fiir den jungen Ludwig, den K6-
nig der Aquitanier, Martin; fiir Kénigin Fastrada wandte man sich an heilige Jung-
frauen, fir die Richter und das Heer aber an Remigius, den heiligen Bischof von
Reims. Und hinter jeder Anrufung folgte die Unterstiitzung der Menge in vulgirem
Latein: «Tu lo iuva»,* was im Normalfall ein Gebet und eine Huldigung bedeutete,
im Zusammenhang mit einer Wahl indessen geradezu einer Amtseinsetzung durch
die Menge gleichkam.® Die Anrufung Martins zum besonderen Schutzpatron fiir
den Konig der Aquitanier leuchtet ein, wenn man bedenkt, dass die Eroberung Siid-
galliens durch die Franken (in threm Kampf gegen die Westgoten) der Hilfe dieses
Heiligen aus Tours zugeschrieben wurde.®” Auch das spezielle Patronat des Mauri-
tius fir den karolingischen Langobardenkonig Pippin ist begreiflich; denn nicht nur
hatten die siegreichen Zige der Franken gegen die Langobarden zum guten Teil
tber den Grossen St. Bernhard und damit am Grab der Thebier vorbei gefiihrt, de-
ren Segen zu erbitten, die Truppen unmoglich versiumen konnten;® es scheint
auch, dass die Langobarden ihrerseits noch wenig taten, um sich die Gunst von
Mauritius und seiner Schar zu verdienen. Aber da die Angaben fiir die Akklama-

¥ MGH Leges sect. 1., Bd. 4.2,S. 2 1.

% DACL, Bd. 8, Sp. 1898 ff., 1902. — Melchior Goldast. Rerum alamannicarum scriptores aliquot

vetusti. Bd. 2, S. 136 f. — Jean Mabillon. Vetera analecta. Paris, 1723, S. 170 f. — Eduard Eichmann.

Die Kaiserkronung im Abendland. Bd. 1. Wiirzburg, 1942, S. 26 ff., 96 ff. - Herzberg (wie Anm.

13), S. 106 erweckt einen falschen Eindruck. Mauritius steht nicht am Anfang der Anrufungen, son-

dern mitten unter den Mirtyrern.

«Laudes» nur als Ovation: Eichmann (wie Anm. 85), S. 81; «laudes» als Zuruf mit konstituieren-

dem Charakter ebd., S. 30.

8 Gregor von Tours (wie Anm. 37), S. 130 ff.

8 Die Route iiber den Mont-Cenis wurde aus strategischen Griinden 6fter gewihlt, und von einem
Dank an Mauritius fiir einen Sieg, wie man thn Martin abgestattet hatte, hort man aus der Karolin-
gerzeit nichts.

86

26



tionen (oder laudes) nicht streng verbindlich waren, dnderten sich die Patronate,
und Mauritius wurde zum Schutzherrn der Richter und Streitkrifte und teilte da-
bei seine Pflicht mit anderen Heiligen, so bereits zur Zeit des Papstes Leo (um
800).%? Diese Rolle behielt er — soweit wir sehen — auf Dauer, nur dass er sich ein-
mal vertreten liess, nicht durch irgendeinen andern Heiligen, sondern bezeichnen-
derweise durch sein genaues byzantinisches Ebenbild, durch den unter Maximian
gemarterten Soldaten Theodoros, dem im Osten unzahlige Kirchen geweiht waren
und dem auch in Italien seit spatestens dem 6. Jahrhundert grosse Ehre zuteil wurde
und dem sowohl Papst Hadrian (772-795) wie Papst Sergius II. (844-847) eine Kir-
che bauten.”® Moglicherweise hat eine Riicksicht auf Byzanz oder auf die Bevolke-
rung in Italien zu einem nicht genau bestimmbaren Zeitpunkt — vielleicht unter dem
Karolinger Karl III. — die Auswechslung nahegelegt. Zur Zeit der Ottonen jeden-
falls horte man in den «laudes» nichts mehr von Theodoros, doch nannte man jetzt
— wenn nicht schon frither — neben Mauritius den byzantinischen Soldatenheiligen
Merkurios, der Martyrer und «Primicerius» war wie der Thebier,” wihrend Theo-
doros urspriinglich als einfacher Soldat gegolten hatte und erst von spiteren Vereh-
rern mit der Glorie eines Strategen ausgestattet wurde.” Im byzantinischen Siiden
Italiens besass Merkurios unter den Christen eine stattliche Anhingerschaft,
besonders zu Zeiten grosser Auseinandersetzungen mit den Sarazenen, und anzu-
fugen ist Giberdies, dass sowohl die Eroberungspline der Karolinger wie die der
Ottonen sich bis auf diesen Siiden erstreckten und an sich schon einen geniigenden
Grund boten, nach der Gunst dieses Merkurios zu trachten und ithn Mauritius an
die Seite zu stellen, da er gleichsam als Oberbefehlshaber dort um die Bevélkerung
besorgt war.”

Nur diese letzten Angaben haben ins 10. Jahrhundert hiniibergelenkt; die andern
beziehen sich noch alle auf das vorausgehende 9. und zum guten Teil auf die Le-
benszeit jenes Wichard, der das Kloster Mauritius und Leodegar in Luciaria neu ge-
grindet und als Abt zu leiten iibernommen hatte, denn er starb erst 887. Als Ver-
trauensmann verschiedener Karolingerkonige und als Bischof von Augsburg muss
er von der zunehmenden Bedeutung, die Mauritius fiir die Kénigsfamilien gewann,
einiges gewusst haben, und somit kann man vermuten, die Klostergemeinschaft in
Luciaria insgesamt sei iiber die hofischen Pflichten ihres Patrons auch ‘einigermas-
sen informiert gewesen, da sie ja ohnehin in die religiésen Absichten, sowie in die

%  Goldast (wie Anm. 85), S. 136 f. und Kurt Reindel. Die Kaiserkronung Karls des Grossen. In: Hi-
storische Texte. Mittelalter. Gottingen, 1970, S. 39 f.

% Eichmann (wie Anm. 85), S. 99; AASS, Nov. Bd. 4, S. 24 {f.

' Als «Miles pauper» den Imperatoren noch vorgezogen durch Gregor von Nyssa in einer Predigt zu

seinem Festtag; Patrologia Graeca, Bd. 46, Sp. 739. — Ahnlich wurde Mauritius ein héherer mi-

litirischer Rang zugedichtet; siehe unten.

Eichmann (wie Anm. 85), S. 213; hier nur kurze Notiz iiber den Wechsel in der Anrufung.

Bibliotheca Sanctorum, Bd. 9 unter dem Namen Mercurio, S. 363 ff. — Es gibt drei Heilige dieses

Namens; sie wurden wohl oft miteinander verwechselt. Verehrt wurde ein Merkurios in Apulien

schon zur Zeit der Langobarden; vgl. MGH SS rerum Langobardicarum et Italicarum saec. VI.-IX,,

S.576-580. — H. Delehaye. Les légendes grecques des saints militaires. Paris, 1909, S. 234-242.

92
93

27



politischen Ambitionen der hohen Herrschaften und in das ganze kulturelle Leben
der Karolinger einbezogen war und daran sehr viel stirkeren Anteil nechmen
konnte, als irgendeine Stiftung eines kleinen Grundbesitzers unter dem Patronat
irgendeines der Politik vollig entriickten Heiligen es vermocht hitte.

USURPATOREN IM ALTEN BURGUND UND IHRE LIEBE
ZU MAURITIUS. EINE «<HEILIGE» LANZE

Was Wichard ebenfalls noch erlebte und was auf die weitere Entwicklung des
Mauritiuskultes eine nicht geringe Wirkung ausiibte, war der zunehmende Zerfall des
karolingischen Grossreiches und das Bestreben reicher, nicht-karolingischer Hof-
leute, das Erbe der alternden Dynastie an sich zu bringen, nimlich ihre materiellen
Giiter, ihre Titel, Wiirden, und nicht zuletzt ihre Patrone und Palladien fiir sich zu
gewinnen.” Als ein Adeliger namens Boso von seinem Schwager Karl dem Kahlen
grosse Schenkungen, darunter die Grafschaft Vienne, und die Wiirde eines Herzogs
von Italien erhalten, auch die Tochter des Kaisers Ludwig II. geheiratet hatte, war er
ein so einflussreicher Mann, dass Papst Johann VIIL gleich grossere Hoffnung auf ihn
setzte als auf die Karolinger und ihn gegen die Sarazenen zu Hilfe rief.” Doch als er
sich inmitten grosser Wirren um die Nachfolge von Karls des Kahlen Sohn Ludwig
(1 879) bei Vienne vom Erzbischof dieser Stadt und zahlreichen andern Grossen zum
Konig erheben liess und damit eines der drei Konigtiimer sich aneignete, in die das
Mittelreich aufgeteilt worden war (neben dem der Provence bestanden das von Loth-
ringen und das von Italien), hatte er den Bogen tiberspannt, da die Karolinger sich
plotzlich einigten, um sich gemeinsam seiner zu erwehren, wihrend Papst Johann
ihm alle seine Gunst aufsagte.®® Nichts blieb ihm, worauf er sich hitte stiitzen kon-
nen, als seine eigene Tiichtigkeit und seine Hoffnung auf himmlische Hilfe. Diese
aber musste er in erster Linie vom Hauptpatron Viennes und der Provence, also von
Mauritius, erwarten. Ob er das Kopfreliquiar ebenda schon vor seinen kithnen Un-
ternehmungen mit Gold und Edelstein und einer Krone geschmiickt hat oder erst in
seiner grossten Not, ist weniger wichtig, als dass er dies wirklich getan hat.”” Man

% Vom bertihmtesten Beispiel, dem Streit um eine heilige Lanze, wird unten gesprochen. Auch vom

Besitz gewisser Stidte (Aachen, Rom, Mailand etc.) hing die Behauptung oder Erwerbung einer po-
litischen Macht ab. Zudem wurden angesehene Kultstitten alter Geschlechter durch aufstrebende
Herren abgewertet; diese beschafften sich beriihmte Reliquien und versuchten dann, mit neuen
Kultstitten die schon bestehenden zu tibertrumpfen. So soll Kénig Arnulf Gebeine von St. Diony-
sios in sein Kloster Emmeram gebracht haben (Otto von Freising, Chron. lib. 6, ¢. 11, in FSGA, Bd.
16, S. 448). Ebenfalls noch im 9. Jahrhundert eroberten die Venezianer die Gebeine von St. Markus
u. a. zur Stirkung ihres Dukats.

% Poupardin (wie Anm. 28), S. 69 ff., 73 ff.

% Ebd.,S.97 ff., 113, 117 {f.

%7  Ewva Kovacs. Le chef de Saint Maurice 2 la cathédrale de Vienne. In: Cahiers de civilisation médiévale,
7,1964, S. 19-26. — Poupardin (wie Anm. 28), S. 357.

28



braucht es aber nicht gerade als einen Bestechungsversuch zu bezeichnen, mit
dem Mauritius zum Abfall von den Karolingern bewogen werden sollte. Fiihlte sich
Boso dank seiner Wahl und personlichen Eignung zur Herrschaft berechtigt, so
durfte er vom Patron des Kénigreichs seine Anerkennung erwarten. Aber Mau-
ritius rettete ihm weder Vienne noch die Krone, und von Boso lisst sich nur
noch melden, dass er nach seinem Tode 887 bei seinem Schutzherrn, dem er gerne

fiir weit grossere Wohltaten noch schéneren Schmuck geschenkt hitte, sein Grab
fand.”®

Wir nehmen nicht an, dass er nach dem Scheitern seiner Pline sich fragte, ob
Mauritius etwa allzu karolingertreu sei oder ob er, Boso, vielleicht eine Reliquie ge-
schmiickt habe, die keine war. Sicher ist, dass ein anderer Emporkémmling, nim-
lich der Welfe Rudolf, der sich ebenfalls im mittleren Karolingerreich eine Macht-
basis zu schaffen suchte und der dort — geradezu als Laienabt — das Mauritiuskloster
von Agaunum mit der ganzen Fiille von Thebierreliquien besass, die Vienne dem
Wallis absprechen wollte, ein entschieden grosseres Gliick fand.” Von seinen
Kriegsziigen ins Elsass und nach Lothringen, von seinen Zusammenstdssen mit
dem Karolinger Arnulf, von seinen Anspriichen auf das Konigreich Provence und
- auf andere seiner Ansinnen braucht man hier nicht einzugehen.!® Anno 888 liess er
sich in seiner Abtei im Wallis, also in Gegenwart der Thebier, von hohen Herren
aus dem Gebiet, das man kurz Transjuranien nennen kann, die Konigswiirde ver-
lethen und bezeichnete sein Reich, das er offensichtlich dem Patronat des Mauritius
unterstellte, nach dem einstigen Burgund, obwohl es vorerst nur einen geringen Teil
jenes alten Reiches, nicht viel mehr als die heutige Westschweiz, einschloss; denn er
dachte daran, die vorliaufigen Grenzen auszudehnen und zu seiner erlangten Wiirde
noch weitere zu gewinnen. Seine zeitgendssischen Gegner schrieben allerdings
seine erstaunlichen Erfolge nicht etwa einer Gunst der Heiligen zu — wie hitten sie
das tun kdnnen! -, sondern sie verwiesen auf die steilen Gebirge, in denen er sich
festgesetzt hatte und die «an vielen Stellen nur fiir Steinbécke gangbar sind», wie
Regino von Prim in seiner Chronik sich ausdriickte.’® Gut begriindet konnte er
sein Reich bei seinem Tod im Jahre 912 an seinen Sohn Rudolf I1. weitergeben, der
nun erst recht nach allen Seiten, so iiber Basel hinaus, gegen das Herzogtum Schwa-
ben hin, ins Thurgauische und bis zum Bodensee auf Eroberungen ausging und mit
seinem Draufgingertum da tiberall grosse Bedenken erregte.'? Wichtig aber ist in
unserem Zusammenhang vor allem, dass dieser Rudolf II. von italienischen Mich-
ten in ihr Land gerufen wurde und von ihnen die nachmals hochberithmte <heilige
Lanze» als Herrschaftszeichen iibernahm, um die er von den neuen Machthabern
in Germanien sogleich heftig beneidet wurde, diese Lanze, von der man sagte, sie

% Poupardin (wie Anm. 28), S. 122 ff. und 357 ff.

* René Poupardin. Le royaume de Bourgogne. 888-1038. Paris, 1907, S. 1907, S. 9 ff.
1% Ebd., S. 13 ff.

%1 So zum Jahr 888; Siehe FSGA, Bd. 7, S. 280.

192 Poupardin (Anm. 99), S. 30 ff.

29



sei einst Eigentum des Kaisers Konstantin gewesen,'® und die sich im Verlauf der
Zeit — man weiss nicht recht, wie — in die «Lanze des heiligen Mauritius» verwan-
delte.’® Hier sei nur wiedergegeben, wie der Bischof und Diplomat Liudprand von
Cremona sie nach der Mitte des 10. Jahrhunderts - vielleicht nicht fern dem Hof
Ottos des Grossen — geschildert hat.

Er sagte, Rudolf habe sie von einem der einflussreichsten Grafen im Kénigreich
Italien (das heisst: im Langobardenreiche) erhalten und sie sei von ganz unge-
wohnlicher Art: «Das Eisen hat zu beiden Seiten des mittleren Grates Offnungen,
und statt der fehlenden kurzen Seitenzweige laufen zwei sehr schone Schneiden bis
zum Ende des Mittelgrates. Von dieser Lanze behauptet man, sie habe einst Kon-
stantin dem Grossen gehort, dem Sohn der heiligen Helena, die das lebenbringende
Kreuz auffand. Und auf dem Dorn, den ich vorher einen Grat nannte, befinden sich
Kreuze aus den Nageln, die durch die Hinde und Fiisse unseres Herrn und Erl6-
sers Jesu Christi geschlagen wurden.»!® Soweit die Angaben, und wenn sie sich
nicht in Tat und Wahrheit auf eine Lanze Konstantins bezogen, so doch mogli-
cherweise auf eine mehr oder weniger gut gegliickte Nachahmung, deren es sogar
mehrere gegeben haben mag. Dass der erste christliche Kaiser sich mit Kreuzreli-
quien eindeckte wie kein Zeitgenosse und sie iiberall, und nicht zuletzt in seine Waf-
fen einfugte, ist keine Legende;!® wire aber niemand darauf gekommen, ein glei-
ches zu unternehmen, so miisste man das geradezu fir recht sonderbar ansehen.
Und dennoch wird der moderne Leser, wenn er in mittelalterlichen Texten auf eine
«<heilige Lanze» stosst, nicht gleich an die von Liudprand beschriebene oder an eine
Nachahmung derselben denken diirfen. Es kann «heilige Lanzen» verschiedenster
Artund Herkunft gegeben haben: An Griinden, ein Lanze heilig zu nennen, konnte
es nicht fehlen. So hat denn — was man zu wenig beachtet — kurz nachdem Kénig
Rudolf von Burgund eine heilige Lanze empfangen hatte, sein Vetter Rudolf von
Niederburgund (Bourgogne) bei seiner Kronung zum Konig Westfranziens 923
vom Erzbischof von Sens auch eine «heilige Lanze» empfangen, und diese war
friher in Saint-Riquier aufbewahrt worden.!”” Ebenfalls zu fast gleicher Zeit, nim-
lich 926, hat Athelstan, der hochste Herrscher im damaligen Britannien, von Her-
zog Hugo von Franzien zwar nicht eine Lanze, aber das «Schwert Konstantins»,
das natiirlich auch einen Nagel vom Kreuz Christi enthielt, dazu «die Lanze Karls

19 Dies berichtet Liuprand von Cremona, distanziert sich aber gewissermassen von dieser Auffassung;
siche Antapodosis lib. 4. c. 25, in FSGA, Bd. 8, S. 428.

194 Einiges wird darliber weiter unten gesagt.

195 Antapodosis lib. 4. ¢. 25 (wie Anm. 103).

1% Jacob Burckhardt. Die Zeit Constantins des Grossen. Bern, 1950, erwihnt am Ende seines Ab-
schnittes X, S. 543, unter Hinweis auf Socrates 1, 17 und Sozomenos I1, 1 den «Amulettglauben»
des Kaisers, die Nigel vom wahren Kreuz in seinen Pferdeziigeln und in seinem Helm.

19 Otto von Freising, Chronic., lib. 7. c. 4, in FSGA, Bd. 16, S. 506, spricht von der Entdeckung einer
«lancea sacra», oder sogar von der «lancea sacra», die man auf dem ersten Kreuzzug dank géttlicher
Offenbarung in Antiochia, wo sie bis dahin unbekannt gewesen, auffand; mit dieser hatte man Chri-
sti Seite gedffnet. So nach Fkkehard von Aura zum Jahr 1098/99. — Zur heiligen Lanze aus dem
Kloster Saint-Riquier siehe: Laura Hibbard Loomis. The holy relics of Charlemagne and king
Athelstan. The lances of Longinus and St. Mauricius. In: Speculum, 1950, S. 437 ff., bes. 443 {.

30



des Grossen» und schliesslich — worauf wir nur gewartet haben — «die Standarte des
heiligen Mauritius» entgegengenommen.!® War nun die Lanze Karls des Grossen
minder heilig als die Konstantins? Es ist unwahrscheinlich. Doch sei damit nur er-
ldutert, dass die von Liudprand beschriebene und die — spiter auftauchende - Mau-
ritiuslanze (von der noch zu sprechen sein wird), nicht deshalb miteinander iden-
tisch sein mussten, weil sie beide als heilig bezeichnet wurden.

Da das Zitat eine Mauritius-Standarte nennt, die als Geschenk eines Franken an
einen englischen Hof gelangte, konnte man einen Exkurs iiber die Verehrung des
Thebiers in Britannien erwarten. Ein solcher aber verlohnt sich hier nicht. Mauri-
tius erlangte auf der Insel nie die gleiche Beliebtheit wie auf dem Kontinent, und
dies weder frither noch spater. In Frankreich iibrigens — auch das sei hier gleich
schon festgehalten — riickte Mauritius hinter andere Heilige zuriick, das heisst, die
Kapetinger und ithr Anhang unter den Geistlichen und Laien, wandten sich ver-
mehrt den Heiligen Remigius und Dionysius zu, indem sie Kulte, die den Karolin-
gern sehr wichtig gewesen waren, steigerten, Saint-Rémi zum Kronungsort erklir-
ten und Saint-Denis zum Ort der Konigssalbung, auch zur Begribnisstitte der
Kénige, schliesslich auch zum Aufbewahrungsort der koniglichen Insignien mach-
ten.'” Sie entschieden sich sozusagen fiir die heiligen Bischofe und iiberliessen den
heiligen Soldaten den Deutschen, die ihn gleich im 10. Jahrhundert mit Erfolg als
Helfer zur Erhohung der Konigsmacht, zur Stirkung innerer Einheit und Ausdeh-
nung der Grenzen einsetzten.

Wihrend nun das Reich Bosos zwischen den Reichen im Osten und Westen um-
stritten blieb, behielt der Erzbischof von Vienne — als Primas tiber dem Erzbistum
Tarantaise — einen gewissen Einfluss auf das Wallis bis ins 14. Jahrhundert, weshalb
er in Saint-Maurice gerade bei der hochsten Feierlichkeit im Jahre 1225, nimlich bei
der Reliquieniibertragung in ein wiirdigeres und besser geschiitztes Grab, nicht feh-
len durfte.""® Niemand aber kimpfte zuerst um den Erwerb von Bosos Reich mit
solcher Entschlossenheit wie Konig Rudolph IL. von Burgund, der sogar bereit war,
eben der Provence wegen auf Italien zu verzichten. Er gab schliesslich das auf, was
ihm firchterliche Verwicklungen in die Parteiintrigen der Italiener eingebracht
hatte und was den deutschen Konig auf den Plan rief. Als der Sachse Heinrich I jene
heilige Lanze, die aus der Lombardei stammte und die uns Liudprand von Cremona
beschrieben hat, unerbittlich und unter Drohungen von ihm forderte, trat er sie
ab,!"" doch dass er sie je nach Mauritius benannt hitte, vernehmen wir nicht. Sie

108 Ebd.

19 Percy Ernst Schramm. Der Kénig von Frankreich. Bd. 1 und 2. verbesserte Aufl., Darmstadt, 1960,
S.79 f. mit Anm. und S. 131 ff.

Bei dieser Gelegenheit erwarb der Erzbischof einen Kinnbacken des Mauritius, woraus man folgern
mochte, die erbauliche Geschichte, gemiss welcher einer seiner frithesten Vorginger das heilige
Haupt - doch gewiss das ganze — aus den Fluten der Rhone gerettet hatte, werde wenigstens ihn
nicht iiberzeugt haben.

Uber die Ausdehnung der Di6zese Vienne: Poupardin (wie Anm. 28), S. 236 f. - Zum Reliquiener-
werb siehe Jean-Marie Theurillat. Le trésor de I’abbaye de Saint-Maurice. Saint-Maurice, 1967, S. 81.
1 Liudprand von Cremona, lib. 4. ¢. 24 und 25, in FSGA, Bd. 8, S. 426 ff.

110

31



blieb im Besitz des Deutschen, und dieser gab sie mitsamt seiner Konigsmacht an
seinen Sohn und Nachfolger Otto L. weiter. Sonderbar ist nur, dass er auch von
einer andern Seite eine heilige Lanze empfangen haben soll; jedenfalls berichtet
Widukind, der Konig aus dem Frinkischen, Konrad 1., habe, als er nach seinen
Misserfolgen auf die Herrschaft verzichtete, ihm, seinem Gegner, alles ausgehin-
digt, als «Herrschaftszeichen die heilige Lanze, die goldenen Spangen nebst dem
Mantel, das Schwert und die Krone der alten Konige.»''? Mag sein, dass diese
Behauptung auf einer falschen Information beruht.

KULTSTATTEN UND KULTVORSCHRIFTEN DES KAISERS OTTO 1.

Doch der gleiche Sachse Widukind weiss, dass Otto auf dem Lechfeld im Jahre
955 mit der heiligen Lanze in den Kampf gegen die Ungarn stiirzte und siegte, und
er denkt nicht daran, sie niher zu bezeichnen oder zu beschreiben. Es konnte sein,
dass er zur Zeit, da er von der Schlacht berichtete, noch selbst nicht wusste, dass
ebendiese Lanze einst nach Sankt Mauritius benannt werden wiirde, sie, die ihm
einfach heilig, weil «ein Reichsinsigne», war. Wie dem auch sei, Otto hat zwar auf
dem Lechfeld nicht allein auf seine Lanze vertraut, sondern auch auf den Erzengel
Michael, der auf seiner Fahne zu sehen war, tibrigens auch auf den heiligen Lauren-
tius, auf dessen Festtag der siegreiche Kampf fiel,'!* aber da er seine Unternehmen
in der Folge immer entschiedener mit dem Namen Mauritius verband, lasst sich
denken, dass schon zu seiner Zeit von der «Mauritiuslanze» gesprochen wurde,
wenn man das Reichsinsigne meinte. Um ungefihr 1000 war dann die «<Mauritius-
lanze» etwas Bekanntes, das nicht erst vorgestellt werden musste.'

Zwar gehorte die Wiederbelebung des Mauritiuskultes zu der von Otto erstreb-
ten Gesamterneuerung karolingischer Traditionen und bedeutete ihm ein Mittel un-
ter vielen andern, das frithere Grossreich und das Kaisertum wiederherzustellen.
Aber der Kult erhielt eine neue Strahlkraft und zwingende Wirkung nur durch seine
Verkniipfung mit einem michtigen kirchlichen und politischen Projekt des Konigs,
das in ganz Germanien und Italien Aufsehen erregte: Mit der Griindung jenes Be-

12 Widukind. Res gestae saxonicae, lib. 1, c. 25, in FSGA, Bd. 8, S. 57.

'3 Von der Michaelsfahne spricht Widukind schon in lib. 1. c. 38, in FSGA, Bd. 8, S. 74 bei der Dar-
stellung der Schlacht Heinrichs I. 933 gegen die Ungarn; als sieggewohnten Engel bezeichnet er ihn
im Zusammenhang mit der Schlacht Ottos 955 gegen den selben Feind, lib. 3. c. 44, S. 156; von der
heiligen Lanze ist in c. 46, S. 156 die Rede. — Man vgl. Thietmar von Merseburg, Chronik. lib. 2, c.
10, in FSGA, Bd. 9, S. 44; hier der Hinweis auf den Laurentiustag, den 10. August. Im c. 45 wird
Laurentius in Erinnerung an seine Schlachtenhilfe «Christusstreiter» genannt. Vgl. Helmut Beu-
mann. Laurentius und Mauritius. Zu den missionspolitischen Folgen des Ungarnsieges Ottos des
Grossen, In: Festschrift fiir Walter Schlesinger. Koln, 1974, S. 238-275. — Albert Brackmann.
Reichspolitik und Ostpolitik im frithen Mittelalter. In: Ders. Gesammelte Aufsitze. Weimar, 1941,
S. 188-210, bes. 193 ff.

1 Vgl. unten.

a2



nediktinerklosters in Magdeburg, das mit kithnen missionarischen Aufgaben be-
traut und dann in das Zentrum eines grossen Erzbistums verwandelt wurde, was
eine bedeutende Verinderung der bestehenden Didzesaneinteilung in Deutschland
zur Folge hatte.! Der kirchliche, aber auch politische und wirtschaftliche Ausbau
des Mauritiusklosters in Magdeburg zum Erzbistum unter dem Patronat dieses
Thebéers war eine der mit zihester Beharrlichkeit erbrachten Leistungen des
Konigs. Auch das gab noch viel zu reden, dass er (967/8) fiir seine sachsische
Griindung einen Primat tiber alle Kirchen Germaniens rechts des Rheines von Papst
Johann XIII. erbat und erreichte (was Ranggleichheit mit den Erzbistiimern von
Mainz, Trier und Kéln bedeutete), dazu aber noch gottesdienstliche Vorrechte, wie
sie sonst nur stadtromischen Basiliken zukamen.!'® Wohl verlagerte die sichsische
Dynastie das Schwergewicht der Kénigsmacht nach Nordosten, doch sie schuf da
ein neues Zentrum von einer Art, dass es nicht allein tiber die Grenze in heidnisches
Land ausstrahlen, sondern durch Verbindungen iiber Spannungsfelder hinweg das
Reich im Innern festigen und zusammenhalten konnte.

Otto hitte seine Schépfung wohl ebensogut dem Mirtyrer Laurentius, seinem
Schlachtenhelfer von 955, unterstellen kdnnen; dieser musste sich jedoch mit einem
neuen Bistum in Merseburg zufrieden geben.!'” Dabei war es Otto, als er von dem
gleichen Burgunderkonig Rudolf II., der schon seine heilige Lanze herausgegeben
hatte, auch noch Reliquien des Mauritius verlangte, — dies lange vor dem genannten
Sieg — vielleicht noch nicht einmal klar, welche Rolle er dem Heiligen spater zutei-
len werde; aber Rudolf schickte tatsichlich Reliquien, wenn auch nur solche jenes
Innocentius, der sich bei Agaunum mit einiger Verspatung als heiliger Blutzeuge
vorgestellt hatte.!’® Somit wurde das neue Kloster in Magdeburg «dem Apostel Pe-
trus, dem heiligen Mauritius und Innocentius» — man beachte die Rangordnung -
geweiht.!’? Die Gesandten Ottos, die dann gleich nach Rudolfs Tod 937 wieder in
Burgund erschienen, um das Kénigreich fiir Otto zu sichern und um den jungen
Thronfolger Konrad mit sich zu nehmen, werden es kaum unterlassen haben, nach
weiteren Thebierreliquien zu verlangen. Spiter erschienen dort andere mit dem sel-
ben Anliegen, bis Thietmar von Merseburg zum Jahre 961 befriedigt feststellen
konnte, Otto habe in Regensburg «Leiber des heiligen Mauritius und einiger seiner
Gefihrten» entgegengenommen und darauf weiter nach Magdeburg gesandt, wo

115 Albert Hauck. Kirchengeschichte Deutschlands. Teil 3. 8. unverinderte Auflage. Berlin/Leipzig,
1954, S. 108 ff.

% Ebd., S. 123. Auch Regesta Imperii zum 20. April 967 und Annales Magdeburgenses in: MGH SS,
Bd. 16, S. 151 ff.

17 Beumann (wie Anm. 113), S. 243 ff. und Hauck (wie Anm. 115).

1% Siehe oben Anm. 41. — Thietmar von Merseburg, lib. 2, c. 3, in FSGA, Bd. 9, S. 36. — Widukind, lib.
2.¢. 7,in FSGA, Bd. 8, S. 94. - Die Erwerbung der Innocentiusreliquie steht in der Stiftungsur-
kunde; Hauck (wie Anm. 115), S. 110. Hier auch tiber reiche Vergabungen des Kaisers auf S. 119 {.
- MGH DD reg. et imp. Germ,, Bd. 1, Nr. 14, S. 101 und eine lange Reihe weiterer Urkunden.

19 Gesta archiep. Magdeburg. c. 4. In: MGH SS, Bd. 14, S. 377. Die Kaiserdiplome fiir Magdeburg nen-
nen die Patrone regelmissig; siehe MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1, Nr. 331 {,, 361 ff. usf. -
Hauck (wie Anm. 115), S. 111 vermutet mit guten Griinden, das Kloster sei urspriinglich gar nicht
fur die Missionierung gedacht gewesen; (siche Anm. 115), S. 111 {.

33



die ganze Bevolkerung des Ortes und der Umgebung sie empfangen habe.!?® Der
Kult sollte eben nicht bloss Sache gehobener Schichten sein. Fiir die Finanzierung
des Baus einer Krypta zur Aufnahme der Gebeine erschloss Otto eine neue Geld-
quelle.”?! Aber was man sich unter den «Leibern» vorzustellen habe, wurde nicht
gesagt; irgend ein Teil konnte ja die ganzen vertreten, doch hitte man allerdings
lieber ganze vor sich gehabt. Der grossen Menge wurde es wohl iiberlassen, sich
dariiber eigene Gedanken zu machen, wihrend der Hof auf genauen Bescheid ge-
dringt haben wird. Dennoch tiberschitzte er vielleicht seinen Einfluss auf das Klo-
ster im Wallis, der immerhin nicht klein gewesen sein wird. Denn an Ottos Seite
stand die berithmte Adelheid, die Tochter Rudolfs I1., als seine Gattin, und ihr Bru-
der Konrad zeigte sich Otto gegentiber fiigsam. Von der grossen Menge an Gebei-
nen, die sich dazumal in einer Hohle befanden, konnte man sich unschwer einige
verschaffen; die kostbarsten waren selbst einflussreichen Michten nicht ebenso
leicht zuginglich.!?

Dass man auf dem Gebiet der heutigen Schweiz, ja der Innerschweiz, von dem an-
gedeuteten Aufschwung des Mauritiuskultes etwas versplirte, liesse sich vermuten,
selbst wenn man dariiber keine Nachrichten erhielte. Und aus Luzern vernimmt man
auch wirklich nichts. Dagegen hielt es ein Sachse fiir erwahnenswert, dass der Bischof
Landelaus von Basel an der Feier anlasslich der Reliquieniibertragung von 961 teil-
genommen habe (man kennt ihn sonst nicht), und dass auch die Erzbischéfe von
Mainz und von Mailand nicht fehlten, ebensowenig die Bischofe von Augsburg,
Wiirzburg, Regensburg, Salzburg, Minden und andere, auch nicht der aus Chur.!®
Fiir gewiss darf man halten, dass an alle diese Prilaten, einschliesslich des mailindi-
schen, der Aufruf erging, den Mauritiuskult zu férdern. Dabei waren sie nicht alle
gerne bereit, die Begeisterung Ottos fiir «seinen Patron», fiir den er ein «inaestima-
bile votum» hegte, zu teilen, am wenigsten der erstgenannte und der Bischof von Hal-
berstadt, da sie beide an Magdeburg grosse Gebiete abtreten mussten.'* Mauritius
verehren, hiess jetzt fiir manche vor allem, das neue Erzbistum an der Elbe anerken-
nen, samt seinem Primat, weshalb insbesondere dem Mainzer Erzbischof eingescharft
wurde, er habe — wie seine Amtsbriider — am 22. September, dem Festtag des Heili-
gen, zu dessen Ehren das Pallium zu tragen.!”® Wenn die Quellen der Zeit nicht tiu-

120 Thietmar, lib. 2, c. 17, in FSGA, Bd. 9, S. 52.

121 Zum Bau der Krypta siche MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1, Nr. 222, S. 306. Sie war iibrigens nicht
einzig Mauritius geweiht.

122 AASS, Sept. Bd. 6, S. 315 wetiss, dass die grosse Menge der Gebeine ausserhalb des Kirchumganges
«an einem sicheren Ort verwahrt»> wurden und nur die paar Anfithrer des Heeres innerhalb der Kir-
che eine Stitte hatten. Von einer Hohle als dem Aufbewahrungsort abseits der Kirche spricht die
gleich noch zu zitierende Lebensbeschreibung Ulrichs von Augsburg.

12 MGH SS, Bd. 6, S. 615.

124 Hauck (wie Anm. 115), S. 117 ff. Diplom, Nr. 293 (MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1), S. 410:
nostro scilicet patroni; Nr. 305, S. 420: nostri videlicet patronis; und Annales Magdeburgenses (wie
Anm. 116), S. 153: inaestimabile votum. Die Schenkungen an Magdeburg, vielmehr an dessen Patron,
sind gemacht worden fiir das eigene Seelenheil, dann pro statu quoque regni vel imperii: Diplom Nr.
384, S.527; Nr. 387, S. 528.

125 Beumann (wie Anm. 113), S. 256. Vgl. auch Albert Brackmann (Anm. 33), S. 216.

34



schen, hat selbst Ottos Bruder Brun, der Erzbischof von K6ln, am propagierten Mau-
ritiuskult nur missig Anteil genommen und sich gerne damit begniigt, den thebii-
schen Waffengefahrten und Mitmirtyrer Gereon, den man in seiner Metropole seit
langem in Ehren hielt, zu beschenken und vor allem auch dem heiligen Georg die Mit-
tel zum Bau eines Oratoriums bereit zu halten.'?¢

Weit stirker setzte sich fiir eine Férderung der Mauritiusverehrung der Bischof
Udalrich (Ulrich) von Augsburg ein (f 973), teils aus personlicher Neigung, so
scheint es, teils als tiberzeugter Anhinger Ottos, und gerade er pflegte mit verschie-
denen Klostern der heutigen Schweiz einen so regen Kontakt wie kaum ein anderer
geistlicher Herr von jenseits des Rheins. Immer wieder suchte er die Reichenau auf,
so erfihrt man in seiner Lebensbeschreibung, immer wieder Sankt Gallen, und im-
mer wieder — was uns besonders angeht — die Meinradszelle, also Einsiedeln.’?” Im
Jahre 940 war er in Agaunum, das infolge eines Sarazeneneinfalls vollig verwiistet war,
konnte jedoch — wie der Biograph tibertreibend meldet — «einen grossen Teil der vor-
handenen Reliquien» mit Erlaubnis einiger Geistlicher aus der schon erwihnten
Hohle bergen, zog mit dieser Beute iiber Konstanz und weiter auf die Reichenau, wo
er nochmals Reliquien, solche verschiedener Heiliger, aber ausdriicklich auch «einen
nicht unbetrichtlichen Teil vom Leib des heiligen Mauritius» empfing (womit man er-
fahrt, dass ein entsprechender Schatz im Kloster dort schon vorher gelegen hatte).
Jetzt wurden sowohl auf der Reichenau wie in St. Gallen neue Mauritius-Sequenzen
gedichtet.’?® Der Vermittlung des Bischofs Ulrich aber — der nach seinem Tod als hoch-
verehrter Heiliger selbst das Patrozinium iiber manche Kirche ibernahm — mag Kai-
ser Otto seinen Teil am Leib des Mirtyrers mehr als andern verdankt haben, und von
ihm scheint auch Einsiedeln Mauritiusreliquien entgegengenommen zu haben. Das je-
denfalls wollte man spater im Kloster dort mit Sicherheit wissen: Einen in Silber und
Edelstein gefassten Arm, den ein Probst aus Saint-Maurice mit Erlaubnis des Bischofs
Manfred von Sitten dem Bischof von Augsburg geschenkt hatte (von mancherlei
Gunst hing eben der Erwerb ab), erhielten nachher die Benediktiner der Meinradszelle
zum Geschenk.'”” Ob das nun genau so war oder nicht: mehr Bedeutung hat, dass sich
die Meinradszelle sowohl Maria wie auch Mauritius zu Patronen nahm und damit of-
fensichtlich einen Wunsch des Kénigs berticksichtigte. Die ersten Bewohner der Ein-
siedelei hatten an den Thebder zu denken, noch wenig Grund gehabt, weder Benno
aus Strassburg (der von K6nig Heinrich zum Bischof von Metz bestellt worden war,
sich dort aber gegen den feindseligen Widerstand nicht hatte durchsetzen konnen),
noch dessen Mitgriinder Eberhard, ebenfalls aus Strassburg stammend.’® Schon in

126 Vita Brunonis, c. 49, in: Vitae quorundam episcoporum, FSGA, Bd. 12, S, 256. Beriicksichtigt wur-
den im Testament auch Pantaleon, Andreas, Martin, Elifius und mehrere andere.

127 Vita Oudalrici, c. 14, in: Vitae quorundam episcoporum, FSGA, Bd. 12, S. 114 und 116.

128 Uber Reliquienerwerbungen der Reichenau etwas aus fritherer Zeit zu vernehmen, ist offenbar
selbst Stlickelberg (wie Anm. 21) nicht gegliickt. Er nennt ein Reliquienverzeichnis aus dem
Miinster dort erst zum Jahr 1491, Zu den Sequenzen siehe: von den Steinen (wie Anm. 50), S. 471
f.und 611 f.

129 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 21 zum Jahr 952 unter Hinweis auf: Tractatus de SS. Reliquiis Eccl.
Einsidl. auctore R. P. Mariano Herzog ... congestus anno 1810.

130 Hauck (wie Anm. 115), S. 376.

35



den ersten Privilegien aber, die Otto der Neugriindung verlieh — im Jahre 947
schenkte er ihr die Immunitit und besonderen Schutz — wurde der Ehre beider Hei-
ligen gedacht, und auch in den spiteren, sehr zahlreichen Schenkungen der Kénige
wurde regelmissig festgehalten — es war selbstverstindlich -, dass alles geschehe «in
honore(m) sanctae dei genitricis Mariae sanctique martyris Mauritii.»'*! Sich in
kirchlichen Angelegenheiten um Einsiedeln zu kiimmern, war freilich nicht Sache
des genannten Bischofs von Augsburg, sondern des Bischofs von Konstanz, nur
war dieser — der Welfe Konrad aus dem schwibischen Altdorf - so willig, Ottos
Wiinschen nachzukommen wie sein Freund Ulrich. Eine der Basiliken, die er er-
richtete, weihte er deshalb Mauritius, und diese zeichnete er noch dadurch aus, dass
er in ihrem Innern eine Rotunde «nach der Art des Grabes in Jerusalem» aufbaute.
Bei dieser Kirche wurde er gemiss seinem Willen begraben.!*

Mag es nun zwar Zufall sein, dass von den vielen hohen Personlichkeiten, die von
jenseits des Rheines — bekanntermassen und ohne dass wir davon Kenntnis erhiel-
ten — Beziehungen bis hin zu Orten am Alpenfuss pflegten, just Ulrich von Augs-
burg besonders leicht erkennbar wird, so bleibt doch wahr, dass wie im 9. Jahrhun-
dert ein Augsburger Bischof aus der Hofgesellschaft der Karolinger einem Mau-
ritiusklosterlein unmittelbar am Rand der Gebirge zu neuem Leben verhalf,'** so im
10. Jahrhundert ein Bischof von Augsburg und Vertrauter seines Konigs sich um
eine neue Monchsgemeinschaft in den rauhen Tilern dort sorgte und gleichzeitig
den Mauritiuskult zu férdern bemiiht war. Die Zeitspanne zwischen dem Tod des
fritheren und dem Amtsantritt des spiteren, also die zwischen 887 und 923, war
kaum linger als die einer Generation; tiberdies hatte Ulrich unter Bischof Adelbero
(T 910) bereits als Kimmerer in Augsburg gewaltet und von ortlichen Traditionen
verschiedener Art schon damals héren konnen, zu denen die frither geschaffenen
Verbindungen zum Alpengebiet gehort haben mogen, und zwar so gut wie frither
eingefithrte Kulte. Schliesslich ist zu beachten, dass Ulrich ein Kiburger war und
also — wie noch im 15. Jahrhundert Albrecht von Bonstetten nicht ohne Stolz an-
gab — «auch aus disem land biirtig».!** Weshalb er aber dem verehrten Thebier keine
Kirche baute, ist klar; zu sehr war er nach mehrfachen schweren Verwiistungen sei-
ner Stadt durch Ungarneinfille und durch Parteikimpfe unter den Deutschen mit
dem Wiederaufbau von Zerstortem beschaftigt. Die Mauritiuskirche, die er wahr-
scheinlich zu bauen plante, hat erst ein Nachfolger errichtet.!*®

131 Joachim Salzgeber. Einsiedeln. In: Helvetia Sacra (wie Anm. 18), S. 517 ff. Siehe Diplome Ottos fiir
die Abte: MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 1, Nr. 94, S. 176; Nr. 108, S. 191; Nr. 155, S. 236, alle
vom Jahr 952; auch die Diplome spiterer Kaiser fiir Einsiedeln sind immer zu Ehren Marias und
Mauritius’ ausgestellt worden.

132 Vita Chuonradi, MGH SS, Bd. 4, S. 430-436, bes. c. 6, S. 432 und 437 ff.

133 Vgl. oben.

134 Vita Oudalrici c. 1, in FSGA, Bd. 12, S. 54 f. — Albrecht von Bonstetten. Briefe. Basel, 1893 (Quel-
len zur Schweizergeschichte 13), S. 191.

135 Welcher Nachfolger es war, lisst sich nicht bestimmen. Gebaut wurde die Mauritiuskirche vor 1029,
denn Herimannus Augiensis sagt in seiner Chronik zum genannten Jahr, Bischof Brun sei «in coepta

sancti Mauricii sepultus basilica» gleich nach seinem Tod. In: Fontes saeculorum noni et undecimi,
FSGA, Bd. 1961, S. 664.

36



Natiirlich kann man sagen, von dem michtigen Anstoss, den Konig Otto L. von
Magdeburg aus gegeben habe, sei in unseren Gegenden nur ein leises Beben ver-
spiirbar gewesen oder wenigstens nur ein leises heute noch erkennbar. Etwas mehr
wire feststellbar, wiirde sich unser Thema nicht auf den Mauritiuskult beschrinken,
und nochmals mehr wire es, bestiinden bessere Méglichkeiten, in die damaligen
Verhiltnisse Einblick zu gewinnen. Nur knapp kann hier daran erinnert werden,
wie stark die Ottonen ganz allgemein mit Hilfe ihrer kirchlichen Anhingerschaft
aus dem Elsass, aus dem Schwibischen oder Bayrischen auf das Gebiet der heuti-
gen Schweiz einwirkten, sei’s durch Bischofs- und Abtwahlen, sei’s durch Ein-
tihrung klosterlicher Reformen oder durch Schenkungen.!?® In der Einsiedelei der
Meinradszelle hatte tibrigens der Herzog Hartmann von Schwaben dem Kénig ge-
wissermassen vorgearbeitet, als er 937 dahin «zwei Rippen der heiligen Felix und
Regula» senden liess, freilich unter der Bedingung, dass diese Reliquien an Ziirich
zuriickgegeben wiirden, falls die Neugriindung wieder eingehen sollte.'”” Zweifel
am Gelingen waren sehr berechtigt, und die Aufstinde, die damals drohten, und die
Einfille der Ungarn, die man befiirchtete und erlebte, verhinderten vieles, was man
hitte ins Werk setzen wollen, nicht allein am Rand der Alpen, sondern in ganz Ger-
manien, womit auch manches gewiinschte und in Stein auszufithrende Zeichen der
Verehrung fiir den besonderen Patron ungetan blieb.

Lassen sich alte Kirchen- und Klosterbauten schlecht datieren, weil Dokumente
fehlen, so Reliquienbeschaffungen und Errichtungen neuer Altire noch viel
schlechter; dennoch méogen sie zahlreich gewesen sein. Riickblickend ins 10. Jahr-
hundert gewinnt man aber unter Beachtung der nur wenigen Daten den Eindruck,
am ehesten habe — ausser im Sichsischen — in Randzonen des Reiches, und auch hier
nur punktuell, die Mauritiusverehrung erhebliche Griindungen veranlasst, gefér-
dert durch die Kénige selbst oder durch andere hohe Herren. Das gilt kaum fiir die
meist gefihrdete Donaugrenze, wo manche Kloster zugrunde gingen, bevor ihnen
die Thebier zu Hilfe kamen."*® Regensburg, dhnlich wie Magdeburg infolge seiner
Lage zur Missionierung der Slaven geeignet, erwarb Reliquien nachweislich im glei-
chen Jahr wie jenes Erzbistum;"*? auf welche Weise es sie barg, vernehmen wir nicht.
Das schon oben genannte hochbedeutende Mauritiuskloster Niederaltaich, etwas
weiter unten an der Donau gelegen, wurde 977 von den Ungarn {iberrannt und war

¢ Vel. Hauck (wie Anm. 115), S. 373 ff. — Man vgl. auch Helvetia Sacra Abt. 2 und 3 die Ausfithrun-

gen zu den Griindungen und Begiinstigungen der schweizerischen Kloster und Stifter durch siid-

deutschen Adel. - Wihrend - wie oben gesagt — Ulrich von Augsburg Kiburger war, gehdrte Kon-

rad von Konstanz zum Geschlecht der Welfen; fiir Muri kommt ein Habsburger Ratbod in Betrachr,

Beromiinster nennt als Griinder einen Grafen Bero von Lenzburg, etc.

Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 11 zum ungefihren Datum von 937, dies unter Hinweis auf MGH

Necrologia Germaniae, Teil 1, S. 549 und auf Odilo Ringholz in: Anzeiger fiir schweizerische Ge-

schichte 8, 1898, S. 13 f.

18 Hauck (wie Anm. 115), S. 85 ff., 147 ff., 277 ff. iiber die Einfille der Ungarn und die Versuche zum
Wiederaufbau in Passau, Regensburg, Niederaltaich, Tegernsee, Salzburg.

1% Wohl im Jahre 961, als Otto in eben dieser Stadt die lang schon erwarteten Uberreste des Heiligen
in Gegenwart einer grosseren Zahl von Bischéfen, besonders solcher aus den éstlichen Randzonen,
in Empfang nahm, wie oben gesagt wurde; MGH SS, Bd. 6, S. 615.

137

37



nachher mit seinem Wiederaufbau bis zur Zeit Heinrichs II. beschiftigt.'*® Passau,
in der Nahe, wurde im gleichen Jahr durch die Ungarn verheert; dass es zu seinen
Patronen Stephan, Valentinian und Maximilian auch noch Mauritius hitte beizie-
hen wollen, 1st moglich, doch hort man nichts davon. Im Westen, wo Otto An-
spriiche auf Lothringen verteidigte und gleichzeitig kirchliche Reformen férderte,
wurde zu Gembloux (bei Namur) ein Kloster zu Ehren Petri und des Exsuperius,
des mehrfach erwihnten Waffengefihrten von Mauritius, schon 948 errichtet und
dann von Otto L. mit Privilegien ausgestattet.'*! Selbst nach Ostfriesland verschlug
es den Krieger aus Afrika, wo ithm Wendila in Repesholt ein Stift weihte. Dieses be-
stitigte Otto IL. im Jahre 983.142 Uberdies erhielt Mauritius eine neue Aufgabe in
den Vogesen. Bischof Berthold von Toul, ein Schwabe, griindete ein Reformkloster
957 in Bainville, das ausser dem Salvator auch Mauritius als Patron anerkannte.!*?
Erstaunlich wire es, wenn im Konigreich Burgund, auf das die Ottonen ein schar-
fes Auge hielten und das sie sich durch Adelheid und deren Bruder Konrad eini-
germassen gesichert hatten, nicht auch ein Aufschwung des Mauritiuskultes be-
merkbar gewesen wire. Untersuchungen iiber die frithen Patrozinien im alten
Bistum Lausanne haben ergeben, dass sich aus dem 10. Jahrhundert erste doku-
mentarische Nachweise fiir das Vorhandensein von Mauritiuskirchen und -kléstern
erbringen lassen; iber die Zeit von deren Grindung oder von deren Unterordnung
unter bestimmte Patronate sagen sie nichts aus; und einige dieser Gotteshiuser von
vermutlich sehr viel hoherem Alter sind bereits weiter oben genannt worden.'*
Dass Adelheids Mutter, Bertha, einige Mauritiuskirchen gegriindet habe, gilt heute
als Sage,'* und das Kloster von Payern, das der Kaiserin Adelheid jedenfalls vieles
zu verdanken hat, ist gerade nicht Mauritius geweiht worden.!* Die gleiche Unsi-
cherheit herrscht beim Datieren von Griindungen und Patrozinienwahlen der an-
dern mittelalterlichen Mauritiuskirchen auf Schweizergebiet. Man kann diese
darum nur aufzihlen - was weiter unten geschehen soll -, um ihre stattliche Zahl
und ihre Streuung bekannt zu machen.

Zwei genaue Zeitangaben zum Thema erhilt man dagegen aus Sachsen, wo so-
gar der Bischof Hildiward von Halberstadt, der zu Gunsten Magdeburgs bedeu-
tende Finbussen erlitten hatte, kurz vor seinem Tod, nimlich 992, es uber sich

10 Hauck (wie Anm. 115), S. 383 iiber die Reformierung des Klosters 990. Vita Godehardi prior, ¢. 7
f. MGH SS, Bd. 11, S. 173. Wiederherstellung des Klosters unter Herzog Heinrich dem Zinker.

1 Hauck (wie Anm. 115), S. 1028 unter den Neugriindungen in der Di6zese Liittich; auch S. 370. Wie
es bei der Griindung des Magdeburger Klosters geschehen war, kann auch bei der Planung von
Gembloux der Wunsch nach Reliquien von Mauritius bestanden haben, der jedoch in Saint-Mau-
rice auf Schwierigkeiten stossen musste. Ottos Bestatigungsurkunde MGH DD reg. et imp. Germ.,
Bd. 1, Nr. 82, S. 161 ist wohl eine Filschung, doch mit Datum einer echten Urkunde.

2 Hauck (wie Anm. 115), S. 1038; hier der Hinweis auf Ottos Bestitigung in MGH DD reg. et imp.
Germ., Bd. 2, Nr. 302, S. 357.

43 Hauck (wie Anm. 115), S. 1033 und 369.

144 Vel. oben S. 19 {f.

145 Poupardin (wie Anm. 99), S. 116 ff.

14 Alfred Schmid. Die ottonische Klosterkirche von Payern. In: Beitrige der Kunstgeschichte und Ar-
chiologie des Frithmittelalters. Wien, 1962. Die Kirche war Maria geweiht.

38



brachte, dem heiligen Thebier einen Altar zu weihen,'*” und wo man auch in Hil-
desheim den selben Heiligen spitestens seit dem Jahr 1001 verehrte, in dem Bischof
Bernward dem Kultort im Wallis einen Besuch abgestattet und von da gewiss etwas
Ansehnliches heimgebracht hatte.'*® Im bayrischen Bamberg wurden 1012 in Ge-
genwart des Kaisers Heinrich II. (des Bayernherzogs) sowohl Reliquien des Mau-
ritius als auch solche jenes Burgunderkonigs Sigismund, der einst in Agaunum die
erste grossere Kirche gestiftet hatte, in den Kreuzaltar der Peterskirche einge-
schlossen,'” und in Basel empfing man eine Mauritiusreliquie — nebst andern — di-
rekt von dem eben genannten, letzten Ottonenkonig im Jahre 1019.1%° Anzunehmen
ist, dass auch an manchen andern Orten die willig befolgte konigliche Ermahnung,
Mauritius zu wiirdigen, oder der Wunsch, sich aus dem reichen Schatz von Saint-
Maurice seinen Anteil zu sichern, zu nichts weiterem fithrten als zur Ehrung sol-
cher Reliquien durch ihre Einsetzung in neue oder schon bestehende Altire, durch
ithren Einschluss in reichgeschmiickte Behilter oder durch besonders feierliche Be-
gehung des Mauritiusfestes am 22. September mit neuen Gesingen, wie von der Rei-
chenau und von St. Gallen gesagt wurde. Um so schwieriger ist es, tiber das Aus-
mass jenes Kultes im 10. Jahrhundert klare Auskiinfte zu erhalten und weiter-
zugeben. Einsiedeln aber gehort zu den wenigen Beispielen, an Hand derer sich zei-
gen ldsst, wie rasch in Einzelfillen der Konig seinem Wunsch nach allgemeiner
Hochschitzung seines Patrons Beachtung verschaffte, weil es um die Ehrung eben
«seines» Patrons ging, desjenigen des Konigs und Kaisers. Die Meinradszelle war
emner jener Grenzposten, der durch betende Monche und durch die Beiziehung
himmlischer Heere gesichert wurde.

DIE MAURITIUSLANZE AUS DER ZEIT DER OTTONEN

Nur rasch 1st nochmals an die «<heilige Lanze» zu erinnern. Schon oben ist gesagt
worden, Kénig Rudolf von Burgund habe eine solche aus Oberitalien erhalten, be-
stiickt mit Nigeln des Kreuzes Christi und benannt nach dem Kaiser Konstantin.
Dass sie als Herrschaftszeichen galt, ist so gut wie sicher, und nicht zuletzt als sol-
ches war sie vom Vater Ottos des Grossen, von Heinrich 1. gefordert und wahr-
scheinlich durch Gebietsabtretungen erhandelt worden. Sie legitimierte Anspriiche
auf Machtaustibung — man kann sagen: mindestens in Italien. Erstaunlicherweise ist
nun aber von einer «Lanze Konstantins» nur in Liudprands Werk zur Geschichte

147 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 14 zum genannten Jahr unter Hinweis auf MGH SS, Bd. 23, S. 85 ff.

8 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 14 zum Jahr 1001. Vita Bernwardi, c. 27,in FSGA, Bd. 12, S. 322. Dass
der Bischof in Octodurum (Saint-Maurice) Reliquien erhalten hitte, wird nicht gesagt.

149 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 14 zum 12. Mai des genannten Jahres unter Hinweis auf MGH S8,
Bd. 17, S. 635.

150 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 15 mit Angabe verschiedener Quellen. Vgl. Script. vet. Basil. minor.,
Bd. 1.1752, S. 320-322.

39



der Ottonen die Rede; wenn bei den andern Historikern jener Zeit (sofern sie das
heilige Zeichen der deutschen Kénige tiberhaupt benennen) ein Hinweis auf die Zu-
gehorigkeit gegeben wird, fillt immer der Name Mauritius — jedoch kaum vor Ende
des 10. Jahrhunderts —, weshalb man sich fragen muss, ob die eine und gleiche Lanze
verschieden bezeichnet wurde und ihren Namen wechselte oder ob die deutschen
Konige zwel heilige Lanzen nebeneinander besassen, die auch verschiedene Macht-
bereiche symbolisierten, etwa so, dass neben der ersten, die fiir Italien stand, die
zweite Burgund (wo das Grab des Martyrers lag) oder das ottonische Reich mit
seinem Hauptsitz in dem Mauritius geweihten Magdeburg bedeutete. Wie immer
dem war, von der Mauritiuslanze, ausdriicklich von dieser und nicht von irgendei-
ner andern heiligen Lanze, haben die Ottonen Nachbildungen machen lassen und
solche an andere Fiirsten (mit denen sie Frieden schlossen) vergeben, und wenn sie
das taten, so kam das einer Erlaubnis oder einem Gebot gleich, in ihrem Sinn zu
regieren, sie dabei als Vorbild anzuerkennen und damit als Oberhoheit.!*!

Dem getauften Konig Waik/Stephan von Ungarn gestattete Otto II1. im Jahre
997 die «heilige Lanze» herumzufiihren, wie es Sitte des Kaisers selbst ist, «sicut ipsi
imperatori mos est», weiter schenkte er ihm Reliquien von den Nigeln des Herrn,
und genehmigte ihm die Lanze des heiligen Mauritius als eigene Lanze, «et reliquias
ex clavis Domini et lanceam sancti Mauricii ei concessit in propria lancea».!3? Die
Ausdrucksweise des Berichterstatters ist mangelhaft, man weiss nicht, versteht man
ihn wohl richtig, wenn man die «heilige Lanze» nicht mit der Mauritiuslanze gleich-
setzt und die Reliquien von Christi Nageln als ein gesondertes Geschenk betrach-
tet. Im Jahre 1000 iibergab Otto II1. dann dem Polenkonig Boleslav als Zeichen der
Gewalt, «pro insigniis regalibus», die Lanze des Mauritius und (et, nach anderer
Lesart cum) einen Nagel des Herrn. Tatsichlich zeigt die bis heute erhaltene «Kra-
kauer» Lanze keinen Nagel.!> Vermuten darf man also, dass die heilige Lanze des
Ko6nigs Stephan dessen Reichssymbol und eben als solches heilig war, dass aber jede
der beiden, den besiegten Konigen verliehenen Lanzen das Reichssymbol eben des
Kaisers darstellte, das vielleicht sogar Mauritiusreliquien enthielt,'* aber mit derje-
nigen Lanze, die Liudprand von Cremona beschrieben und die Rudolf II. dem deut-
schen Konig hatte ausliefern miissen, insofern nicht identisch war, als sowohl dem

Bl Brackmann (wie Anm. 33), S. 224; Adolf Hofmeister. Die heilige Lanze. In: Untersuchungen zur
deutschen Staats- und Rechtsgeschichte 96, 1908, S. 18 ff. — Gleichsetzung von Mauritiuslanze und
«insigne regnl Burgundie» bei Hugo von Flavigny, Chronicon, lib. 2, ¢. 29. In: MGH SS, Bd. §,
S.401 (zum Jahr 1032). Moglicherweise erserzt Otto der Grosse den Namen Konstantins durch den
des Mauritius nicht zuletzt mit Riicksicht auf seine Auseinandersetzung mit den Kaisern in Byzanz.
Er suchte den Frieden mit ihnen; er war bereit, sie als die wahren Erben der alten réomischen Kaiser
anzuerkennen, und wollte dafiir als «Kaiser der Franken» gelten, parititisch mit denen im Osten.
Vgl. Werner Ohnsorge. Die Anerkennung des Kaisertums Ottos durch Byzanz. In: Byzantinische
Zeitschrift, 54, 1961, S. 28 {f.

152 Ademar, Historiarum libri. In: MGH SS, Bd. 4, S. 130. Miracula sancti Adalberti ¢. 9. In: MGH S8,
Bd. 4, S. 616.

153 Miracula sancu Adalberti c. 9. In: MGH SS, Bd. 4, S. 616. Brackmann (wie Anm. 33), S. 229.

% Eine Art Hille aus Metall, die eine Reliquie hitte festigen kdnnen, fehlte nicht.

40



ungarischen wie dem polnischen Konig Reliquien der Nigel zur Lanze hinzugege-
ben, nicht aber als deren integrierender Teil geschenkt wurden. Thre Ubergabe er-
innert zudem an die Begriindung eines Lehensverhiltnisses, die nie ohne Schwert,
Zepter, Fahne und dergleichen erfolgte; der Schenkende und Konzedierende tiber-
nahm eine Schutzpflicht, wihrend der solcherart Begiinstigte seine Treuepflicht an-
erkannte. Deshalb hat spiter nach Ottos III. Tod, als Boleslav wieder Eroberungs-
ziige unternahm, der Slavenmissionar Brun von Querfurt sich auf die Seite dieses
Polen gestellt, sobald der neue deutsche Kénig Heinrich II., um die Gefahr zu ban-
nen, ein Blindnis mit heidnischen Liutizen suchte. Er erinnerte jenen daran, dass sie,
Heinrich, Boleslav und Brun, den einen und gleichen Feldherrn hatten, der da war
«dux sanctorum, vester et noster Mauritius.»'> Das schloss gegenseitige Befehdung
aus und verbot einem Christen Biindnisse mit Nichtchristen.

Sicher irrt Hugo von Flavigny, wenn er meint, erst durch den letzten der Bur-
gunderkonige, durch Kénig Rudolf TIL, sei die «lancea sancti Mauritii» samt seinem
Reich einem deutschen Kaiser, nimlich Konrad II., ausgeliefert worden. Das wire
1032 gewesen, aber Hugo schrieb seine Chronik lange danach, erst zu Beginn des
12. Jahrhunderts.’® Ob er auch irrte, wenn er diese Lanze als «insigne regni Bur-
gundiae» verstand, darf man bezweifeln. Mag aber vieles unklar bleiben, so wissen
wir doch immerhin, wie diejenige Lanze aussah, die der Nachfolger Konrads II. ver-
ehrte, denn sie wird noch immer in der Schatzkammer in Wien aufbewahrt.'” Wie
ein briichiger Stab ist sie stellenweise mit Drahten umschlungen, und ihren Mittel-
teil zwischen den Drahtgeflechten umfasst eine breite silberne Manschette, auf de-
ren Kanten ringsum in grossen Buchstaben zu lesen steht — natiirlich auf Lateinisch
—: «Heinrich I1I., durch Gottes Gnade Kaiser der Rodmer und Augustus, hat dieses
Silber machen lassen zur Festigung eines Nagels des Herrn und der Lanze des hei-
ligen Mauritius.» Und auf der gleichen Silbermanschette ist auf der Vorderseite ent-
lang dem Mittelgrat geschrieben: «clavus Domini» (nur einer?), auf der Riickseite,
ebenfalls dem Mittelgrat entlang: «sanctus Mauritius». Als eine «Doppelreliquie»
ist sie nicht zu Unrecht bezeichnet worden. Die Manschette verbirgt eine Bruch-
stelle und auch Metallteile, die man als Nagel (oder Nigel) deuten kann. Hier und
zu Heinrichs III. Zeit ist die «Konstantinslanze», das «insigne» Italiens, und die
Mauritiuslanze, die Hugo von Flavigny mit «insigne regni Burgundiae» gleich-
setzte, das eine und selbe.

135 Der Text des Briefes bei: Wilhelm Giesebrecht. Geschichte der deutschen Kaiserzeit. Bd. 2. Braun-
schweig, 1858, S. 600-609, bes. 602.

136 Hugo, Chron. Virdunense. In: MGH SS, Bd. 8, S. 401. Poupardin (wie Anm. 99), S. 158 ff.

137 Josef Horle. Die sogen. «Beschreibung der heiligen Lanze» bei Liudprand von Cremona. In: Ar-
chiv fir mittelrheinische Kirchengeschichte 14, 1962, S. 63 ff. — Vgl. Hugo von Flavigny (wie Anm.
151). - Hofmeister (wie Anm. 151) vertritt die Meinung, dass die deutschen Herrscher nie zwei hei-
lige Lanzen nebeneinander besessen haben und Mauritiuslanze und Konstantinslanze ein und das-
selbe seien, da nur ein Name den andern abgelést habe. Doch sei zwischen 1035 und 1099 das
urspriingliche Eisen verschwunden. Die Krakauerlanze, heute noch vorhanden, sei ein getreues
Nachbild der fritheren, aber ohne Nigel, so S. 84 {.

41



Dass der Mauritiuskult unter den Ottonen eine weit kriftigere Ausprigung er-
hielt als unter den Karolingern, diirfte trotz beschrinkten Moglichkeiten, seine Ent-
wicklung nachzuzeichnen, doch klar geworden sein. Soviel ist gewiss: Otto I. gab
dem Heiligen einen Vorzug, wie kein Karolinger getan hatte; eher ist seine Vereh-
rung fiir den Thebzer mit der eines Boso von Vienne oder Rudolf von Burgund zu
vergleichen. Im Gegensatz zu Karl dem Grossen sorgte Otto dafiir, dass eine der
hervorragendsten Kirchen, ja seine ihm wichtigste, mit dem Namen Mauritius ver-
bunden werde und unter diesem Namen den Primat in Germanien erhalte. Den Fest-
tag des Heiligen beging er, wo immer moglich, in Magdeburg selbst; zur besonderen
Verehrung seines Patrons war der ganze hohe Klerus aufgerufen, und zum Empfang
seiner Reliquien wurde — nachweislich wenigstens fir Magdeburg — die ganze Be-
volkerung beigezogen. War Mauritius Ottos Patron, «sein» Patron, so liess er sich
auch in dessen Krypta begraben, wie Boso von Vienne und wie Rudolf von Burgund
sich ihre Begribnisstitte bei Mauritius gewahlt hatten. «<Mauritio ducente» — so
heisst es in seinem Epitaph — hoffte er, in den Himmel und unter die Schar der The-
bier aufzusteigen;'*® von Gott und Mauritius wollte er gerne die Erhaltung des Rei-
ches erwarten, das er hinterliess. In diesem Vertrauen auf Mauritius wurden die spi-
teren Ottonenkonige erzogen. «Durch seinen Beistand und seine Verdienste», so
sagte Heinrich IL., «fithlen wir uns gestiitzt von Kindheit auf.»'** Diesem Heiligen
schenkte er vor seinen grosseren Unternehmungen besondere Gaben, und diesen
Heiligen betrachtete er als «seinen hochsten Streiter».!®° Dass die heilige Lanze, die
in die Schlacht getragen wurde, den Namen des Mauritius trug, ist anzunehmen.

VERBREITUNG DES MAURITIUS-PATROZINIUMS AUF
SCHWEIZERGEBIET

Doch hat man das einmal herausgestrichen, muss man nochmals betonen, dass
man die Breitenwirkung der kéniglichen Kultpropaganda nicht tiberschitzen, vor
allem aber nicht einigermassen genau erkennen kann. Selbst die Ottonen haben aus-
ser Mauritius viele andere Heilige — gemiss kirchlichen Anweisungen — hochgeehrrt,
und rings in ithrem Reich sind zu ihrer Zeit — man kann wohl sagen — hundertfaltige
Kulte aufgeblitht oder erhalten geblieben. Kénnte man alle Mauritiuskirchen und
-kléster und -altire, die im 10. Jahrhundert errichtet wurden, ausfindig machen und
derer eine grosse Zahl nennen, so wire doch tber die Beliebtheit des Thebierkul-
tes noch wenig gesagt, solange man nicht auch Zahlen gleichzeitiger Bauten und Al-
tire zu Ehren anderer Heiliger erbrachte. Nach den vorbildlichen Gestalten des
neuen Testamentes (Maria, Apostel, Erzmirtyrer etc.), die den hochsten Rang be-

158 MGH SS, Bd. 4, S. 636 1.

19 Heinrich II., MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 3, Nr. 111, S. 137: cuius suffragio et meritis ab
infantia sustentamur.

16 Annales Quedlinburg. Zum Jahr 1007, MGH SS, Bd. 3, S. 79. - Uber neue Feste und Gebriuche in
Magdeburg zu Ehren des Patrons Mauritius berichtet Herzberg, Mauritius, (wie Anm. 13), S. 81 {f.

42



hielten, erfreuten sich Erzengel Michael, die heiligen Martin, Georg, Laurentinus
und Ordensgriinder, Klostergriinder weit und breit grosser Gunst. Vergleichszah-
len aufzustellen, ist jedoch — wie schon mehrfach angedeutet — bereits wegen der un-
16sbaren Datierungsfragen ganz ausgeschlossen. Dennoch soll an dieser Stelle ver-
sucht werden, diejenigen Mauritiuskirchen frither Entstehung aufzuzihlen, die sich
auf dem heutigen Schweizergebiet befinden oder da einmal gestanden haben. Hier
sind die frithen Verhiltnisse noch gewissermassen erkennbar und durch kirchenge-
schichtliche Umwandlungen nicht allzusehr verdeckt worden; zudem erlaubt die
riumliche Beschrinkung, einen gewissen Uberblick zu gewinnen; an Vorarbeiten,
auf die man sich stiitzen kann, fehlt es nicht.!s! Die Namen schon hier aufzuzihlen
lasst sich iibrigens deshalb rechtfertigen, weil sie — wie die Lokalgeschichten und
wie archiologische Untersuchungen ihrerseits ergeben — zu einem guten Teil als ka-
rolingische oder ottonische Griindungen anzusehen sind oder von Mutterkirchen
abhingen, die den genannten Epochen angehéren. Dass eine betrichtliche Zahl von
ihnen erst Jahrhunderte spiter in Dokumenten genannt werden, kann man nicht als
Gegenbeweis ansehen. Ein Mauritiuspatrozinium — darin stimmen die Sachverstin-
digen langst tiberein — lasst immer ein hohes Alter vermuten, und kommt dann noch
eine bestimmte Lage (an rémischen Verkehrswegen, auf romischen Ruinenfeldern),
eine Verbindung zu gewissen kirchlichen Zentren und ein erstaunlich grosser Um-

fang der einst zugehdrigen Pfarrei hinzu, gewinnt die Vermutung den Grad der
Wahrscheinlichkeit.

Als frithe Mauritiuskirchen in der Schweiz sind daher zu nennen (Abb. 1):

— Im Kanton Wallis: Naters, Nax, Saint-Maurice (erwahnt vor 450), Saxon.

— Im Kanton Genf: Saint-Maurice (am linken Seeufer).

— Im Kanton Waadt: Ballens, Chatillens, Corsier, Cronay, Démoret, Lavigny,
Oron-la Ville, Penthaz, Pully, Roman Lonay, Saint-Maurice, Servion, Sévery.

— Im Kanton Freiburg: Autigny, Barberéche, Billens, Bussy, Fribourg, Grangettes,
Gruyeres (Spital), Montilier-Murten, Morlens, Pierrafortscha, Ponthaux, Re-
maufens, Wiler vor Holz.

— Im Kanton Bern: Amsoldingen, Bolligen, Biimpliz, Guggisberg, Oberwil im
Simmental, Saanen, Thun, Wynau.

— Im Kanton Neuenburg: Buttes, Fontaines, Le Landeron-Neuruz.

— Im Kanton Aargau: Berikon, Hornussen, Mellingen, Suhr, Umiken, Unterkulm,
Woltlinswil, Zofingen.

— Im Kanton Luzern: Emmen, Luzern, Pfeffikon, Ruswil, Schétz.

— Im Kanton Ziirich: Bonstetten, Héngg, Mettmenstetten, Rheinau, Stallikon,
Spanweid (heute Ziirich, Unterstrass).

Arnold Niischeler. Die Gotteshiuser der Schweiz. Bistum Constanz. Ziirich, 1867 mit Fortsetzun-
gen in: Gfr. 39, 1884; 40, 1885; 44, 1889; 45, 1890; 46, 1891; 47, 1892 und Argovia 23, 1891; 26, 1895;
28, 1900. — Eugen Gruber. Die Stiftungsheiligen der Didzese Sitten im Mittelalter. Dissertation.
Freiburg, 1932. — Biittner/Miiller (wie Anm. 52) und die dort angegebene Literatur. Michael Ben-
zerath. Die Kirchenpatrone der alten Diézese Lausanne. Dissertation. Freiburg, 1914. - Iso Miiller.
Die Entstehung der Pfarreien an den Ufern des Vierwaldstittersees. In: Gfr. 117, 1964, S. 5-59. Vgl.
auch alle Binde der Reihe Kunstdenkmailer der Schweiz.

43






— Im Kanton Schwyz: Einsiedeln.

— Im Kanton Zug: Niederwil bei Cham (Wiprechtswil).

— Im Kanton Thurgau: Berg, Giindelhart, Sommeri.

— Im Kanton Schafthausen: Gichlingen, Oberhallau.

— Im Kanton St. Gallen: Bichwil, Lenggenwil, Goldach, St. Gallen, Sax, Wil.

— Im Kanton Appenzell-Innerrhoden: Appenzell.

— Im Kanton Graubiinden: Alvaneu, Cama, Cumbels, St. Moritz, Tumegl (Tomuils).

im Kanton Tessin: Maggia, Osco.

Sich mit frithesten dokumentarisch festgehaltenen Jahreszahlen zu diesen Kir-
chen abzugeben, bringt mehr Verwirrung als Erkenntnis. Darum werden sie hier
weggelassen. Da die Schriftlichkeit erst im Hochmittelalter richtig einsetzte und da
auch dann noch manches Dokument verloren ging, konnen zwischen Zeitangaben
und Kirchengriindungen Jahrhunderte liegen.!®? Fiir die hier vorgelegte Untersu-
chung niitzen sie gar nichts, wenn sie zwar Ort und Heiligtum erwihnen, aber nicht
auch den Patron oder die verschiedenen Patrone beifiigen. Von Ruswil, zum Bei-
spiel, spricht erstmals ein Giiterverzeichnis von St. Urban zum Jahre 1226; dass die
Kirche dort dem heiligen Mauritius geweiht sei, erfihrt man jedoch erst aus einer
Schenkungsurkunde von 1327.1* Dabei besitzt die friihe Ruswiler Grosspfarrei, die
wegen ihres betrichtlichen Umfanges bei zunehmender Besiedlung aufgeteilt wer-
den musste, alle Merkmale, die auf eine Entstechung im ersten Jahrtausend hinwei-
sen, und zu diesen Merkmalen gehort nicht zuletzt der Umstand, dass wir von
threr Griindung und von den Griindern nichts vernehmen; ja auch das Mauri-
tiuspatrozinium selbst — mit den tbrigen Besonderheiten zusammen — zeugt fir
diese frithe Datierung. Wenn Ahnliches auch fast von allen andern aufgezihlten
Mauritiuskirchen gilt, so doch nicht von der bedeutenden in Appenzell, deren

2 Dass in sehr vielen Fillen, wo Grabungen vorgenommen werden konnten, die Archiologie recht
sichere, wenn auch aproximative Datierungen ermdglicht, sei wenigstens beildufig erwihnt.
19 Quellenwerk (wie Anm. 63) 1.1, Nr. 296, Quellenwerk 1.3, Nr. 21.

Abb. 1: <]

Frithe Mauritiuskirchen in der Schweiz: Im Kanton Wallis: 1 Naters, 2 Nax, 3 Saint-Maunrice (erwéihnt
vor 450), 4 Saxon. Im Kanton Genf: 5 Saint-Maurice (am linken Seeufer). Im Kanton Waadt: 6 Ballens,
7 Chatillens, 8 Corsier, 9 Cronay, 10 Démoret, 11 Lavigny, 12 Oron-la Ville, 13 Penthaz, 14 Pully, 15
Roman Lonay, 16 Saint-Maunrice, 17 Servion, 18 Sévery. Im Kanton Freiburg: 19 Autigny, 20 Bar-
beréche, 21 Billens, 22 Bussy, 23 Fribourg, 24 Grangettes, 25 Gruyéres (Spital), 26 Montilier-Murten, 27
Morlens, 28 Pierrafortscha, 29 Ponthaux, 30 Remaufens, 31 Wiler vor Holz. Im Kanton Bern: 32 Am-
soldingen, 33 Bolligen, 34 Biimpliz, 35 Guggisberg, 36 Oberwil im Simmental, 37 Saanen, 38 Thun, 39
Wynau. Im Kanton Nenenburg: 40 Buttes, 41 Fontaines, 42 Le Landeron-Neuruz. Im Kanton Aargan:
43 Berikon, 44 Hornussen, 45 Mellingen, 46 Subr, 47 Umiken, 48 Unterkulm, 49 Wolflinswil, 50 Zofin-
gen. Im Kanton Luzern: 51 Emmen, 52 Luzern, 53 Pfeffikon, 54 Ruswil, 55 Schétz. Im Kanton Ziirich:
56 Bonstetten, 57 Hongg, 58 Mettmenstetten, 59 Rbeinau, 60 Stallikon, 61 Spanweid (heute Ziirich, Un-
terstrass). Im Kanton Schwyz: 62 Einsiedeln. Im Kanton Zug: 63 Niederwil bei Cham (Wiprechiswil).
Im Kanton Thurgau: 64 Berg, 65 Giindelbart, 66 Sommeri. Im Kanton Schaffhausen: 67 Gichlingen,
68 Oberhallan. Im Kanton St. Gallen: 69 Bichwil, 70 Lenggenwil, 71 Goldach, 72 St. Gallen, 73 Sax, 74
Wil. Im Kanton Appenzell-Innerrboden: 75 Appenzell. Im Kanton Graubiinden: 76 Alvanen, 77 Cama,
78 Cumbels, 79 St. Moritz, 80 Tumegl (Tomils). Im Kanton Tessin: 81 Maggia, 82 Osco.

45



Griindungsjahr 1086 und Griinder Abt Norbert von St. Gallen zum Gliick bekannt
sind und alles Ratseln fiir einmal tberflussig machen.'®* Dass die Abtzelle zum Pa-
tron den Heiligen erhielt, den schon Gallus in sein Missionsgebiet gebracht hatte,
kann nicht erstaunen. Neben den Monchen im Steinachtal wird freilich vielleicht
auch der Bischof Rumold von Konstanz auf die Wahl des Patrons Einfluss ausgetibt
haben. In engerem oder lockererem Zusammenhang mit den Leitern des Klosters
und des Bistums stehen die andern Mauritiuskirchen der Ostschweiz, ausgenom-
men die Graubtindens. Dagegen ist ihre Hiufung im alten Transjuranien leicht mit
burgundischen Traditionen und mit dem hier liegenden Grundbesitz des Klosters
Saint-Maurice zu erkliren. Als Griinder von solchen im aargauischen und ziircheri-
schen Gebiet werden immer wieder die Grafen von Lenzburg vermutet, die aus dem
Sarganserland stammten (doch gerade da lisst sich keine Mauritiuskirche ent-
decken); beweisen kann man nichts.!®> Eine gewisse Auswirkung ist dem Kloster Lu-
zerns zuzuschreiben; zumindest hat Emmen von thm das Patronat iibernommen. %
Obwohl man annehmen darf, die wichtigsten Zeugen fiir den frihen Mauritius-
kult auf Schweizergebiet habe man in der vorausgehenden Liste aufgetiihre, bleibt
doch eine gewiss grosse Zahl von frithen Kultstitten und Kultgegenstinden uns ver-
borgen, wihrend andere, die im Verlauf der Zeit in Vergessenheit geraten waren, teils
durch Zufall, teils durch Nachforschungen bekannt wurden. Was will es besagen, so
fragt man sich, dass die Kirche Beromtnster, 912 oder 980 gegriindet und dem Erz-
engel Michael geweiht (sicheres Datum erst 1036), in ithrer Krypta einen Altar mit
Mauritiusreliquien besitzt, die Klosterkirche von Muri, auf 1027 datiert und dem hei-
ligen Martin unterstellt, ebenfalls in der Krypta einen Altar mit Mauritiusreliquien
hat, gleicherweise fiir die Leonhardskirche in Basel, 1002 begonnen, im Jahr 1260 ein
Mauritiusaltar in der Krypta bezeugt wird und schliesslich auch im Grossmiinster in
Zirich die Hallenkrypta von ungefahr 1100 mit einem Mauritiusaltar ausgestattet
1st21” Moglicherweise waren an den genannten Orten Reliquien lingst vorhanden
und irgendwo provisorisch untergebracht, bevor sich fir sie ein passender Ort fand.
Jedenfalls wire noch zu erkliren, weshalb gerade die Krypta als passender Raum
empfunden wurde. Erfahren kann man tGberdies, dass Pfafers nach 1026 Mauritius-
reliquien besass, nur dass man damit noch nicht weiss, seit wann. Vielleicht seit der
ehemalige Monch Hartmann von Einsiedeln am neuen Ort als Abt gewaltet hatte.

164 Rainald Fischer, W. Schlipfer, E Stark. Appenzeller Geschichte. Bd. 1. Appenzell/Herisau, 1964. -
Rainald Fischer. Kunstdenkmiler des Kantons Appenzell Innerrhoden. Basel, 1984, S. 140. Fontes
rerum Bernensium. Bd. 2. Bern, 1877, Nr. 45, S. 6C und J. Bolsterli. Urkundliche Geschichte der
Pfarrei Ruswil. In: Gir. 26, 1871, S. 191,

Seit dem 10. Jahrhundert wurden die Lenzburger «in Beromiinster, ihrer bevorzugten Stiftung be-
stattet» sagt Iso Miller (wie Anm. 55), S. 51; und Beromiinster hat in seiner Krypta emen Mauri-
tius Altar. Sicher haben die Lenzburger im 10. Jahrhundert manches Gotteshaus gestiftet, aber ver-
schiedenen Patronen (wie Peter und Paul, Caecilia usf. — S. ebd., S. 62 und 109) geweiht. Vgl. unten
Anm. 171 iber die Verbindung von Michael- und Mauritiuspatrozinium.

Das ergibt sich aus dem Abhingigkeitsverhiltnis; siche oben S. 21.

Hierauf macht Frangois Maurer aufmerksam in: Kunstdenkmailer der Stadt-Basel. Bd. 4. Basel,
1961, S. 154, 228. Hier auch Hinweis auf Louis Hertig. Entwicklungsgeschichte der Krypta in der
Schweiz. Biel, 1958.

163

166
167

46



Schaut man noch rasch tiber die heutige Grenze nach Deutschland, findet man
in der nachsten Nachbarschaft ebenfalls eine Reihe solcher Mauritiuskirchen, deren
Griindungszeit nicht angegeben werden kann, die aber wohl sehr alt sind, so in Bay-
ern Ingolstadt, Coburg, Wiesentheid; in Baden Wiirttemberg Hausach, Griiningen,
Doggingen, Frickenweiler, Rottenburg am Neckar, um nur wenige aufzuzihlen.
Dann gibt es aber in Schwaben die datierbare Augsburger Mauritiuskirche, die Ul-
richs Nachfolger vor 1029 errichtete,'®® und es gibt noch andere Kultstitten des
Mauritius, deren Anfinge bekannt sind, so im wiirttembergischen Schwarzwald das
bertihmte Kloster Hirsau; es wurde —und daher kam ithm wohl sein Patrozinium zu
—von Moénchen aus unserem Einsiedeln 1065 besiedelt und reformiert und hat spi-
ter an Petershausen (am Rhein gegeniiber Konstanz) seine Lebensregel und seinen
Mauritiuskult weitergegeben.!®® Dass in einem Suffraganbistum Magdeburgs, in
Naumburg noch verhiltnismissig spit eine Mauritius Kirche entstehen konnte, ist
nicht erstaunlich.'’® Andere spite Stiftungen entstanden in Worms (1033) dank Bi-
schof Azecho, bei Minden auf einer Weserinsel mit Hilfe des Bischofs Bruno (1044),
in Minster als Werk des Bischofs Friedrich (1064) und in Siegburg als beliebter
Wohnsitz des streitbaren Erzbischofs Anno von Koln (1064).'7! Dieser war, bevor
er den hohen Sitz am Rhein bestiegen hatte, Probst von Simon und Juda in Goslar
gewesen, wo man das Feldzeichen (vexillum) des heiligen Mauritius vorzeigen
konnte.!”? Auch dieses also hatte sich zum Heil der Christenheit entdecken lassen,
wie, bleibt ein Geheimnis.

Dann sind jenseits der Alpen zu erwihnen: eine «Capella sancti Mauricii», be-
stehend sicher 1001, im Kaiserpalast von Pavia; dort hielt Otto 1I1. Gericht; zudem
—auch bereits im 11. Jahrhundert — eine Mauritiuskirche in Venedig; und nattirlich
eine in Mailand, wo die deutschen Konige sich die eiserne Krone aufsetzen liessen.
Friedrich Barbarossa verschonte sie mit nur zwei andern, als er 1162 die Mailinder
mit der Verwiistung ihrer Stadt bestrafte.!”

168 Vgl. oben Anm. 135.

169 Kassius Hallinger. Gorze-Kluny. Bd. 1. Rom, 1950, S. 272 {.

170 H. J. Rieckenberg. Kénigsstrasse und Konigsgut in liudolfingischer und frithsalischer Zeit. In: Ar-

chiv fiir Urkundenforschung 17, 1941. S. 133, Anm. 3.

Ebd. Vgl. auch unten Anm. 180. Ubrigens ist darauf hinzuweisen, dass Siegburg auch den Engel

Michael zum Patron hatte. Das doppelte Patronat des Heerfithrers himmlischer Scharen mit demje-

nigen der thebiischen Legion begegnet hiufig und wire eine Untersuchung wert. In Trier gibt es eine

Kapelle mit dem Titel Michael und Mauritius, ebenso in Echternach; moglich, dass auch Beromiin-

ster einst sich zu beiden Patronen bekannte. Vielleicht wurde neben Michael, der als Seelenfiithrer galt,

Mauritius eine gleiche Rolle zugedacht. Es scheint, dass manche Glaubige sich mit einer gewissen Vor-

liebe ihr Grab gerade in seiner Nihe bestellten, nicht allein Otto 1. und Bischof Konrad von Kon-

stanz. Auffilligerweise hat man schon zur Zeit Angilberts in Saint-Riquier vor dem Mauritiusaltar fiir

die Toten gebetet; der Text der Vorschriften Angilberts in der Ausgabe von Lot (wie Anm. 82).

172 Stiickelberg (wie Anm. 21), zum Jahr 1050.

17 Zu Pavia: siehe Otto III,, MGH DD reg. et imp. Germ., Bd. 2, Nr. 411, S. 844. — Fiir Venedig: Chro-
nicon Venetum ¢, 5, MGH SS, Bd. 14, S. 27 und Additamenta S. 70. - Fiir Mailand: Sigebertus, Auc-
tarium Affligemense zum Jahr 1162, MGH SS, Bd. 6, S. 405. Nicht umsonst hatte ein Erzbischof
von Mailand 961 in Regensburg an den grossen Feierlichkeiten zum Empfang der Mauritiusreli-
quien teilgenommen.

171

47



DER SCHUTZPATRON DES REICHES IM STREIT ZWISCHEN
KAISER UND PAPST

Angesichts dieser Grindungsdaten wird man denken, die Saat, welche die Otto-
nen ausgestreut hatten, sei unter den Saliern aufgegangen. Das stimmt jedoch nur in
beschrinktem Masse. Die Breitenwirkung der ottonischen Kultforderung hat kaum
zugenommen, und die Impulse zur Férderung ging ausschliesslich von einer din-
nen Oberschicht der Geistlichkeit aus, nimlich von Minnern, die fast ausnahmslos
einmal im Leben als Kanzler oder Kaplan der Hofkapelle angehérten.!”* Der The-
bier, der von Kénig Otto dem Grossen und seinen nichsten Nachfolgern als «un-
ser Patron» angesprochen und als solcher andern empfohlen worden war, wandelte
sich zum «patronus regni»,'”” da sich die Bindung an die Person des Konigs krafti-
ger mit der Bindung an das Reich und Reichsinteresse verkniipfte. Als «totius regni
summus patronus» hat er — sofern man einer Nachricht nicht von irgendwoher, son-
dern aus dem mehrfach erwihnten Mauritiuskloster Niederaltaich und aus der
Mitte des 13. Jahrhunderts glauben darf — schon unter Kénig Heinrich IV. gegolten
(1056-1106).17¢ Nicht allein besassen gerade die einflussreichsten Bischofe genii-
gend Mittel, Kloster und Kirchen zu stiften, es ergab sich fiir sie im besonderen eine
Verpftlichtung, Mauritius als Beschiitzer des Reiches mit Vorzug zu behandeln, wa-
ren sie doch Reichsfiirsten und vom Konigshof fiir die hohen Kirchenimter zwar
nicht ohne Riicksicht auf die Eignung fiir kirchliche Aufgaben, aber andrerseits
auch im Vertrauen auf ihre Ergebenheit gegentiber der Krone und dem Reich be-
stimmyt, ja eigentlich gewidhlt worden.!””

Da nun aber die Verteidigung des Reiches und der Reichsrechte zur Zeit Hein-
richs IV. und seines Sohnes Heinrich V. vor allem einen Kampf gegen das sich mich-
tig erhebende Papsttum erforderte, sah sich Mauritius von Bitten bedringt, wenn
zwar nicht gegen das Papsttum selbst einen kriftigen Schlag zu tun, aber doch ge-
gen jene Vertreter der hochsten kirchlichen Gewalt, die den deutschen Kénigen ein
Recht auf Mitwirkung bei Papstwahlen absprachen (Dekret von 1059) und ihnen
auch die Einsetzung der Bischéfe in ihre kirchlichen Amter untersagten (1075).178
Als der von deutschen Bischofen erwihlte Gegenpapst Honorius II. Giber die Alpen
gegangen war und als seine bewaffneten Scharen auf dem neronischen Feld zu Rom
mit Truppen des Papstes Alexander I1. zusammengestossen waren, erreichte den
jungen Koénig Heinrich IV. 1062 tatsichlich eine Siegesnachricht aus der Feder des

17¢ Rieckenberg (wie Anm. 170), S. 133 1.

7> Diplom Heinrichs IV.,, MGH DD reg. et. imp. Germ., Bd. 4.2, Nr. 316, S. 417.

76 Hermannus. De inst. monast. Altah., MGH SS, Bd. 18, S. 371.

77 Hauck (wie Anm. 115), S. 516 ff., 556 ff. bes. 574 ff.

78 Hauck (wie Anm. 115), S. 664 ff. Giber die Emanzipation des Papsttum von der kdniglichen Gewalt.
— Das Dekret aus dem Jahr 1059 stammt von Nikolaus I1., einem Vertreter der kirchlichen Reform-
partel. Seine Wahl hatte noch die Zustimmung des deutschen Hofes gefunden. — Das Dekret von
1075 stammt von Gregor VIL, der seine Wahl von 1073 hauptsichlich dem Volk, heute wiirde man
sagen der Basis, verdankte, allerdings ausschliesslich dem in Rom versammelten Volk, richtiger: des-
sen Schreiern.

48



Bischofs Benzo von Alba, Mauritius habe sich — iibrigens zusammen mit dem er-
sten aller Papste und mit andern Aposteln — als Feldherr glinzend bewihrt.!”” Doch
in den nichsten finfzig Jahren entsetzlicher Parteiungen, wihrend derer die besten
unter den Prilaten kaum noch wussten, wo das Recht sei, und die weniger guten
durch gegenseitige Beschuldigungen die Moral und die kirchliche Disziplin véllig
untergruben, scheint sich Mauritius grosse Zuriickhaltung auferlegt zu haben. Dem
schon genannten, rechtdenkenden, doch herrscherlichen Erzbischof Anno von
Kéln war trotzdem im Jahre 1068 viel daran gelegen, auf seinem Riickweg aus Ita-
lien in Saint-Maurice Reliquien von Thebéern an sich zu bringen, und da er solche
am hellichten Tag nicht entfiihren konnte, erledigte er die Sache bei Nacht, nicht
ohne Bestechung eines Wichters, um das Eroberte seiner schon erwihnten neuen
Stftung von Siegburg anzuvertrauen.'® Obwohl von der Richtigkeit der kénigli-
chen Anspriiche tiberzeugt, suchte er nach Auswegen aus den Stiirmen und hitte
gewiss gerne von den himmlischen Heerfithrern eine Entscheidung erwartet. Den
schlimmsten Aufruhr von 1076 hat er nicht mehr erlebt, von der Verurteilung Hein-
richs IV. auf der Fastensynode von 1076 nichts mehr gehort. Aber gerade ihretwe-
gen sind von den kaiserlich Gesinnten, Laien und hohen Kirchenfiirsten, die The-
bier doch wieder ins Feld gefiihrt worden, allerdings nicht, weil sie zeigen sollten,
wie man sich mit Waffen verteidigt, sondern weil sie mit threm Martyrium lehren
konnten, wie man zwar Gott dient, aber auch dem Kaiser, und wie unerschiitterlich
man an einem Eid, an einem militirischen und an jedem andern, festhalten muss.
Eingehend wurde anhand ihres Passionsberichtes erliutert, dass sie selbst einem
heidnischen Kaiser die Treue wahrten, wiewohl sie Gott noch mehr gehorchten,
und dass sie lieber in den Tod gingen, als sich Maximians durch Meuterei oder Fah-
nenflucht zu entledigen. Das Schreiben war an Gregor VIL. gerichtet. Er hatte die
Lehre daraus zu ziehen, dass es ein Frevel sei, Untertanen Heinrichs ihrer Eide ent-
binden zu wollen. Und verfasst war es von Kardinal Beno und anderen Kar-
dindlen.!®!

An Ansehen biisste Mauritius in diesem Streit zwischen Imperium und Sacerdo-
tium immerhin nichts ein. Er wurde als Patron des deutschen Reiches auch nachher
in Rom anerkannt und geachtet. Das kann man aus Krénungsvorschriften ersehen.
Diese verfestigten sich zu Ende des 12. Jahrhunderts. Vor der Konigskronung, die
mit der Zeit immer hiufiger in Aachen stattfand, bis sie schliesslich unabdingbar an
diese Stadt Karls des Grossen gebunden wurde, hatte der Gewihlte die letzte Nacht
vor dem feierlichen Akt betend in einer Kapelle zu verbringen, die dem Thebaer-

179 Benzo von Alba, enthusiastischer Anhinger des Kaisers, in einem Brief an diesen, Teil 2, c. 16 und
c. 18, MGH SS, Bd. 11, S. 619 und 621.

18 MGH SS, Bd. 11, S. 480, vgl. zur Griindung von Siegburg S. 476, 515 ff. und oben Anm. 171.

181 Das pépstliche Urteil vom 22. Februar 1076 iiber Heinrich IV. entband alle Christen von der Fessel
des Eides, den sie dem K6nig geleistet hatten, und verbotallen, ihm zu gehorchen. Hauck (wie Anm.
115),S. 794 {f. S. 796 tber den offenen Brief an alle Gliubigen. Vgl. den Protest von Abt Hugo von
Flavigny, MGH S8, Bd. 8, S. 736: impossibile hoc esse proclamabant, a seculo inauditum pronun-
tiabant. So dachten sehr viele Prilaten. Benonis aliorum Cardinalium scripta contra decretum
Hildebrandi. Teil 3, c. 4, MGH Libelli de lite imperatorum et pontificum saeculis XI. et XII. con-
scriptl. Bd. 2, S.382 £.

49



fihrer geweiht war;!®2 zu den Herrschaftsinsignien, die er tags darauf entgegen-

nahm, gehorte neben Krone und Zepter (und anderem) die heilige Lanze, die jetzt
von verschiedenen Autoren (Ademar, Richer) nach Mauritius benannt wurde, doch
nicht in Niederaltaichs Mauritiuskloster, wo man von der «lancea regalis» sprach,
doch immerhin anflgte, sie sei «clavis dominici corporis insignita», womit man sie
eindeutig jener gleichsetzte, die Liudprand frither beschrieben hatte.'®?

Weit genauer wurde die Rolle des Thebiers fir die Kaiserkronung in Rom be-
stimmt. Nach einem alten Brauch, der bis auf die Karolinger zurtickging, fiir die Ot-
tonenzeit und sicher auch fir Heinrich IV. noch Geltung besass, bei dem tibrigens
alle Einzelheiten so sakrosankt waren, dass man keine von ithnen ohne schwerwie-
gende Griinde verinderte, fand die Kronung am Petersaltar der Peterskirche im
Vatikan statt.’®* Doch spiter kam jemand auf den Gedanken, dass nur einem Papst
diese Auszeichnung gebiihre, worauf man dazu tberging, die Kaiserkrénung am
Mauritiusaltar der Peterskirche vorzunehmen, nimlich dort, wo der Gewihlte
frither gesegnet und gesalbt worden war, sofern ein Petrus Mallius (um 1165) rich-
tig informiert.'® Befriedigen konnte diese Losung jedoch nicht, da sie der Meinung
Vorschub leistete, der Kaiser erhalte seine Wiirde direkt von Mauritius oder durch
Mauritius vom Himmel, was bei der immer umstrittenen Frage nach der Rangord-
nung unter den beiden hochsten Gewalten Interpretationen zu Ungunsten des
Papsttums ermoglichte. Nach den vierziger Jahren des 12. Jahrhunderts setzte
sich daher folgende Anordnung durch (einige weitere Vorschriften seien mit-
berticksichtigt): Einkleidung in die kaiserlichen Gewinder ausserhalb der Basilika
in der Kapelle Sanctae Mariae, Einzug in die Basilika und Gebet vor der Confessio
Petri, Prozession zum Altar des heiligen Mauritius, wo der erste der Kardinile
(der von Ostia) die Salbung vollzieht, dann Aufstieg zum Altar des heiligen Petrus,
wo die Kaiserinsignien liegen und wo der Papst eines um das andere unter feier-
lichen Ermahnungen dem Kaiser iberreicht: Mitra (!) und Krone, das Zepter und
den goldenen Apfel, das Schwert.'® Die Wiirde des Reichspatrons wurde also
beachtet, aber dass die Reichsmacht von Petrus und seinem Nachfolger stamme,
wurde unmissverstindlich vordemonstriert. Vollzogen wurde dieser Ordo an

? Herzberg (wie Anm. 13), S. 31 f. unter Hinweis auf St. Beissel. Die Aachenfahrt. In: Stimmen aus

Maria Laach. Erg. Heft 82, Freiburg im Br., 1902, S. 112.

Auctarium Altahense, Nachtrag zu Otto von Freising, Chronica, lib. 7., ¢. 11, wo von den insignia

regni die Rede ist. MGH SS rer. Germ. (in usum scholarum), Hannover und Leipzig, 1912, S. 484

zu Seite 322.

Percy Ernst Schramm. Die Ordines der mittelalterlichen Kaiserkronung. In: Archiv fiir Urkun-

denforschung 11, 1930, S. 334. — Eduard Eichmann (wie Anm. 85), 1, S. 134 {f. iber den Ordo B

(= Cencius I).

185 Schramm (wie Anm. 184); Eichmann (wie Anm. 184), S. 151; die Neuerung steht im Ordo C (= Cen-
cius IT); Ubergabe der Reichsinsignien am Mauritiusaltar, siche S.210, 227, entsprechend der Vor-
stellung von Peter Mallius, einem Kanoniker aus der Mitte des 12. Jahrhunderts.

186 Eichmann (wie Anm. 184), S. 259 ff. Hier der Text des Ordo D. Auf den Seiten 234 ff. stehen Uber-

legungen zur Kirchenpolitik, die in den Ordines B und C zum Ausdruck kamen. Die «Mauritius-

lanze» gehorte nicht zu den Zeichen der Kaisergewalt. Sie wurde in den Strassen Roms dem Kénig
und Kaiser aber vorangetragen,

183

184

50



Otto IV, an seinen Nachfolgern Friedrich II., Heinrich VIIL., Ludwig dem Bayern,

Karl IV, Sigismund und auch am letzten in Rom gekronten Kaiser, an Friedrich II1.
(1452).187

MAURITIUS IM ZUNEHMENDEN RELIQUIENHANDEL

Doch um zum 12. Jahrhundert zuriickzukehren: Der Reliquienhandel, der schon
vorher mit grésster Emsigkeit war betrieben worden, weckte immer neue Begierde,
weshalb sich auch die Nachfrage nach Thebiern keineswegs verminderte. Aller-
dings fiihrten die Neuerwerbungen selten zu Neugriindungen von Gotteshidusern
und Klgstern; man fiigte die Heiligtiimer in Altire ein oder verfertigte fiir sie kost-
bare Behilter. An manchen Orten erlangten Reliquienverzeichnisse schon eine er-
staunliche Linge, und dass in ihnen unter vielen Heiligennamen nicht auch einer der
Thebder figuriert hitte, wird man nicht erwarten, eher traf man da mehrere mitein-
ander. So besass zum Beispiel Muri um 1127/40 Gebeine von Mauritius, Ursus, In-
nocentius und Gereon (dem Thebier aus Koln).!*® Engelberg nannte um 1100 sol-
che von Ursus und Mauritius, weiter «blutgetrinkte Erde aus Saint-Maurice»;'*
auch erhielt das Kloster um 1180/90 von Génnern ein silbernes Reliquienkreuz, in
dem sich mit andern Partikeln solche von Mauritius, Innocentius, Felix, Regula und
Verena befanden.'® Ein Abzihlen und Benennen einzelner Kostbarkeiten war ihm
nur teilweise moglich; es besass einiges von «Ursus und Gefdhrten», von «Mauri-
tius und Gefdhrten» nebst manchem von den 11 000 Jungfrauen; doch nannte es ge-
bithrenderweise die Christusreliquie an erster Stelle: «vom Tisch, an dem der Herr
Fisch und Honigkuchen ass.»'"! Man sieht, dass Kreuzfahrer und Pilger immer Er-
staunlicheres aus dem Heiligen Land nach Hause brachten und dass Engelberg eine
besondere Gabe besass, der Phantasie ithr Recht zu génnen. In Rheinau war man
niichterner; um 1114 begann man, Mauritius als Mitpatron der Kirche zu nennen,
und 1206 wurde dort ein Stick vom Haupt dieses Heiligen schon in Silber gefasst,
wihrend man in Einsiedeln um 1200 jenen Arm des Mauritius, den einst Bischof
Ulrich geschenkt hatte, nun mit Silber. Gold und Edelstein verzierte. Das Reform-
kloster Hirsau zihlte 1091 zu seinen Heiltiimern Mauritius, Victor und Ursus, hii-

187 Dass diese Zeremonien mit Beriicksichtigung eines Patrons des Herrscherhauses und mit Ubergabe

von Reichsinsignien einmalig wiren, wird niemand denken. Eichmann verweist— ebenfalls im Band
1 - auf die Kaiserkreierung in Byzanz, S. 12 ff. - Ubrigens vgl. man Percy Ernst Schramm. Der K6-
nig von Frankreich. Bd. 1. 2. Aufl. Darmstadt, 1960, S. 193 ff. tiber «Die Abfolge der Krénungs-
handlungen und die Herrschaftssymbolik», eine Zeremonie, die Ludwig IX. geschaffen hat.

188 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 25 zum genannten Jahr unter Hinweis auf; Die dltesten Urkunden
von Allerheiligen in Schaffhausen, Rheinau und Muri. Basel, 1883 (Quellen zur Schweizerge-
schichte 3), S. 57

189 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 22.

190 Ebd.,5.33

91 Ebd., S. 34. alle folgenden Aufzihlungen nach Stiickelberg und seinen Datenangaben.

51



tete aber vor allem auch Partikel der St. Galler Heiligen Gallus, Columban und
Othmar, und der Eifer, sich Reliquien zu verschaffen, war da und in andern Or-
denshdusern seiner Richtung eher missig. Um 1129 nannte Petershausen unter an-
dern Reliquien solche von Mauritius, Exsuperius, Candidus, Victor, Innocentius
und Vitalis, das heisst alles, was Namen hatte in Saint-Maurice, und im Jahre 1134
war es auch im Besitz solcher der heiligen Theb3erin Verena; nochmals spiter, vor
1163, empfing es von Hermann dem Alteren von Hirschegg einen Thebierarm, der
aus Saint-Maurice stammte. Besonders hiufig erfihrt man von Bischof Otto von
Bamberg, dass er Thebier Reliquien in Kirchen niederlegte. 1109 fiigte er etwas von
der heiligen Regula in einen Altar der Jakobskirche seiner Stadt, 1122 Gbergab er
Mauritiusreliquien einer Friedhofkapelle in Bamberg, 1123 etwas von Mauritius in
die Krankenkapelle von Priifening, 1125 etwas vom selben in die Kirche zu Hempur
(= Heman) und im gleichen Jahr nochmals etwas von Mauritius und Gefihrten in
einen Altar der Andreaskirche von Prifening. Das Kloster Murbach im Elsass —
dem, nebenbei bemerkt, seit 1135 das Kloster Leodegar und Mauritius von Luzern
unterstand — nannte 1143 den Thebierfiihrer in seiner Reliquienliste nebst Meinrad,
Columban, Gallus und Himerius. Grosse Liebe erwies man den Thebiern auch in
Windberg, wo man nach 1142 Uberreste von Mauritius und Gefihrten in einen ei-
genen Mauritiusaltar einschloss, solche von Verena in den Kreuzaltar und andere
von Ursus in den Aegidiusaltar, spiter, 1158, Reliquien von Mauritius auch der Bla-
siuskapelle ibergab. Weiter hielt es der Herzog Heinrich der Lowe von Sachsen, der
sein Machtgebiet stark nach Osten auszudehnen gedachte und 1147 einen «Kreuz-
zug» gegen die Slawen unternahm, aber mit dem Erzbischof von Magdeburg stritt
und mit dem sichsischen Adel grosse Schwierigkeiten hatte, fiir angebracht, es mit
den Thebidern der Erzdiozese nicht zu verderben, und liess fiir einen Arm des In-
nocentius ein Reliquiar aus Silber herstellen.!??

Obwohl im 12./13. Jahrhundert nochmals betrichtliche Scharen von Heiligen
aus den neuen Orden der Zisterzienser, Primonstratenser, Franziskaner und Do-
minikaner der Christenheit Hilfe anboten, wahrten sich die Thebier unter der Fiih-
rung ihres Mauritius doch ihren Rang und ihren alten Aufgabenkreis. Aber sie
mussten in Saint-Maurice bekunden, dass sie noch immer da als Schutzmichte vor-
handen seien, worliber zeitweise offenbar Unsicherheit herrschte. Jedenfalls liessen
sich 1225 die heiligen Mauritius, Candidus und Exsuperius wiederentdecken und
fererlich — wie oben angedeutet — an einer wiirdigen Stitte bergen, bei welchem An-
lass der Konvent einen gewissen Teil des Fundes nach Reims verschenkte. Dagegen
schlug er dem Abt Heinrich II. von Engelberg (1225-1241), der gleich zur Stelle war,
um sich etwas von Mauritius zu sichern, alle Bitten mit der Begriindung ab, man
habe einen Eid geschworen, von diesem grossten Helden nichts mehr weg zu ge-
ben, und hiess ihn, sich mit Uberresten von Candidus und Exsuperius zu begnii-
gen.'” Es war auch wirklich von diesem Zeitpunkt an noch schwieriger als zuvor,
an diesen wiirdigsten der heiligen Legion heranzukommen, wie das noch im 16.

%2 Ebd., S. 26 unter dem Datum 1142-1180. Alle vorausgehenden Angaben findet man unter den Jah-
reszahlen im genannten Werk.
19 Ebd., S. 38.

52



Jahrhundert die Chorherren von Luzern erfuhren.!® Nicht einmal Kénig Ludwig
IX. von Frankreich konnte vor 1261 irgendwelche namhaften Thebéer aus Saint-
Maurice erhalten, und auch zwischen 1260 und 1270 genehmigte man ihm nur wie-
der irgendwelche, wo ithm doch fiir seine Kreuzzilige gerade die tiichtigsten unter
den christlichen Streitern hochwillkommen gewesen wiren. Aber er half person-
lich, die zuerst erworbenen ins Mauritiuspriorat von Senlis tragen und schulterte
dann auch die spiter gesendeten, um sie barfuss in tiefster Ehrfurcht ins Kloster
Charlieu zu bringen.!?® Fragt man sich aber, wie und wo man von ungetihr der eben
genannten Zeit an die Geschichte der Thebier am leichtesten erfahren konnte, so
lautet die Antwort: Durch die Lektiire der Legenda aurea des Jacobus a Voragine;
sie wurde eben damals geschrieben.

EIN NEUER MAURITIUS-VEREHRER IM BURGUNDISCHEN
UND DESSEN ABKEHR VOM REICH

Bevor man die Aufzihlung der Kultorte und ihrer besonderen Thebier-Heiltii-
mer beendet, muss man auf den Erwerb des «Mauritiusringes» durch den Grafen
von Savoyen aufmerksam machen. Festgesetzt wird das Ereignis auf das Jahr 1250,
und Empfinger soll jener Peter II. gewesen sein, den man als «kleinen Karl den
Grossen», also als «petit Charlemagne», bezeichnet hat.!® Dann sei noch auf eine
Begegnung zwischen einem Nachkommen dieses Grafen Peter mit dem Luxem-
burger Kaiser Karl IV. hingewiesen, die in Saint-Maurice stattgefunden hat, weil bei
jenem Treffen ein Vertreter des Hauses Savoyen als Schutzherr des Klosters und als
Vasall seines hochsten Lehensherrn diesem zwar einige Wiinsche erfiillte, jedoch
nicht alle und ihm wohlweislich gerade diejenigen Reliquien vorenthielt, an denen
thm am meisten gelegen war, um sie fiir sich selber zu bewahren,'”” auch weil in der
nachfolgenden Zeit Savoyen sich vom deutschen Reich allmihlich 16ste, die kithn-
sten Plane verfolgte (die sich schon im Vergleich Peters II. mit Karl dem Grossen
angektindigt hatten) und eine Mauritiusverehrung in Schwung brachte, die der
fritheren ottonischen nahe kam, aber in Deutschland schon lange vor der Reforma-
tion erlahmte.

% Siehe unten S. 60.

19 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 41.

1% Ebd., S. 39 wird von diesem Ring gesprochen. Dass umgekehrt der Graf Peter den Ring den Chor-
herren geschenkt hitte, kann man in Anbetracht der spiteren Geschichte nicht glauben. In der
Schweizergeschichte ist dieser Graf Peter sehr wohl bekannt; vgl. unten. — Uber weitere Vergabun-
gen und Erwerbungen von Mauritiusreliquien informieren vor allem Stiickelberg und Herzberg,.
Vgl. Chroniques de Savoye. In: Monumenta historiae patriae, Bd. 3 (Seriptorum 1). Turin, 1840. Die
nachfolgenden Zitate beriicksichtigen diese Ausgabe. Doch sei hingewiesen auf die Ausgabe einer
anderen Fassung in: Archiv fiir Schweizerische Geschichte 10, 1855, S. 64 ff.

%7 Chroniques (wie Anm. 196), Sp. 336. Vgl. unten.

53



In der Tat leiteten sich die Grafen von Savoyen vom oben mehrfach erwihnten
Boso von Vienne ab,'”® und das Ziel, von der alten «Sapaudia» aus, in der einst der
Stamm der Burgunder angesiedelt worden war, ein michtiges Reich zu griinden,
hatten sie von jenem als Erbe tibernommen. Erinnert sei nebenbei an Erzbischof
Anno von Kéln, der im Wallis einst Thebiergebeine gestohlen hatte, denn zu die-
sem Wagestiick hatte ihn die Gattin eines Grafen Otto von Savoyen ermuntert.'”
Die Vogtei tiber Saint-Maurice also und betrichtlichen Besitz im Chablais konnte
Peter II. von seinen Ahnen {ibernehmen und vermochte sich dann in der Waadt fest-
zusetzen, indem er sich tber dort ansissige Grundherren als Lehensherr aufwarf
und Vogteien tibernahm. Mitten in diese Zeit schonster Erfolge scheint der Erwerb
des Mauritiusringes gefallen zu sein, kostbar als Reliquie, aber auch dank einem Sa-
phir mit dem Bildnis eines lanzenbewehrten Reiters.?®® Er sah sich verpflichtet (oder
meinte es zu sein), den Ring zum Erbgut seines Hauses zu erkliren, man trug ihn
immerfort bei sich, nicht an der Hand, sondern an einer Kette und «auf der nack-
ten Haut», das heisst «sur sa char nue», wie ein heiliges Zauber- und Wunderding.?”!
Freilich folgten héchst empfindliche Riickschlige von seiten jenes Rudolf von
Habsburg, der 1273 den Konigsthron bestieg; sie liessen sich nur allmahlich unter
den Nachfolgern Peters im 14. Jahrhundert ausgleichen. Von diesen interessiert in
unserem Zusammenhang erst wieder Amadeus V1., und zwar nicht so sehr, weil er
die Landschaft Gex, die Waadt, die Vogtei tiber das Bistum Sitten und dazu bei al-
lem Ausgreifen in andere Didzesen die Unterstiitzung des Kaisers Karl IV. er-
langte,?® als vielmehr aus den obengenannten Griinden und weil ihn mit diesem
Fiirsten eine ausnehmend hohe Schitzung aller Reliquien, insbesondere jener der
Thebaer verband. Man stelle sich Karl, diesen sehr niichtern berechnenden,
schlaven Realpolitiker vor, wie er — mitten unter seinen Anstrengungen zur Be-
schaffung einer Hausmacht, zur Forderung Bohmens durch vermehrten Handel
und Verkehr, zur Griindung der Prager Universitat und auch zu Gunsten von hun-
dert andern Regierungsgeschiften — geflissentlich nach Reliquien Ausschau hilt
und auf Reisen ziemliche Umwege nicht scheut, um solche zu finden, in Konstanz
den Sarkophag des heiligen Pelagius, auf der Reichenau das Grab des heiligen Mar-
kus 6ffnen lisst, in St. Gallen Uberreste Othmars fordert und 1353 oder 1354 auch
nach Einsiedeln zieht,?® um sich da einen grossen Teil heiliger Gebeine, vor allem
das halbe Haupt jenes Konigs Sigismund zu besorgen, der um 500 schon den The-
biern im Wallis eine Kirche gestiftet hatte, zudem die Hilfte des Armes von Mau-

19 Fine Stammtafel findet man z. B. bei: Henri Grandjean. Savoyen (Grafen und Herzoge von). In:
Historisch-biographiches Lexikon der Schweiz. Bd. 6. Neuenburg, 1931, S. 99 tf.

199 Siche die Vita in MGH SS, Bd. 11, S. 480: Adelhaida tunc Alpium Cottiarum marchionissa..., socrus
Heinrici IV, uxor Ottonis Sabaudiae comitis.

20 Diese Schilderung steht bei Stiickelberg (wie Anm. 196).

2! Chroniques (wie Anm. 196), Sp. 176.

22 Johannes Dierauer. Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Bd. 14. Gotha, 1924, S. 62
ff, und 201 ff., 241 ff.

2% Anselm Schubiger. Konig Karl IV. in Einsiedeln 1354. In: Gfr. 3, 1876, S. 259-269. Der Text von
Heinrich von Ligertz S. 260 f.: «<magnamque partem reliquiarum nostrarum detulit, videlicet dimi-
dium caput sancti Sigismundi regis et dimidium brachium sancti Mauricii et alias particulas plures.»

54



ritius sich anzueignen, also etwas vom Geschenk, das die Einsiedelei einst von Bi-
schof Ulrich von Augsburg erhalten hatte.?®* Als Gegengabe empfing Einsiedeln
damals fiir seine Abte die Wiirde von Reichsfiirsten, zwar nicht zum ersten Mal,
aber durch koénigliche Bestitigung dessen, was 1274 Rudolf von Habsburg geneh-
migt hatte, dass sie nimlich «dem Kollegium unserer Fiirsten zugezihlt» und dass
thnen der Besitz aller erworbenen Reichslehen sicher verbiirgt wiirden.?® Infolge
der Herausgabe des halben Sigismundhauptes — so muss man annehmen - wurde
dann der Sohn, der Konig Karl im Jahre 1361 geboren wurde, so benannt, wie er
spater als Kaiser in die Geschichte eingegangen ist. Man braucht 1thn nicht zu zéihlen,
denn es gibt nur einen Kaiser dieses Namens.?® Doch wieder einige Jahre spiter,
1365, liess sich Karl IV. eben durch Amadeus VI. von Savoyen aus Avignon nach
Deutschland begleiten, fragte in Genf nach dem Ort, «que on appelle Saint Morice
en Chablays», und behauptete, eben dort liege einer seiner Ahnen begraben, namens
Sigismund, der einst Kénig von Burgund gewesen sei und «sein ganzes Leben lang
fir den christlichen Glauben gekimpft hat».?”” Laut der ebenso reizvollen wie
phantastischen Erzahlung einer Chronik, die erst aus dem 16. Jahrhundert stammt,
wissen die Chorherren im Wallis dem Kaiser nur zu sagen, in welcher Kirche der
Gesuchte liegen miisse, aber durchaus nicht, wo er dort geborgen liege, und einzig
dank einem alten Biichlein, das Karl bei sich hat, richtet man bei Fackelschein den
Blick auf ein Gemauer, das einen Raum zu verschliessen scheint, durchstosst es und
findet den Burgunderkonig samt zwei Sohnen wie durch ein Wunder. Grosses Stau-
nen und Jubeln erfiillt jedermann bei dieser Entdeckung, und Karl nimmt das
Haupt seines Ahnherrn zu sich, wie er schon in Einsiedeln getan, will aber tags dar-
auf noch Mauritius sehen und wiinscht sich auch von diesem einen Teil. Den frei-
lich versagen ihm der Graf und die Mdnche — ob eingedenk ihres fritheren Eides
oder nicht —, und abgefunden wird der Kaiser mit der Axt des Thebiers: «sy luy
donna sa hache».

Dass Kar] IV. zur Ausstattung der Kirchen in Prag und zur Erhéhung der Wiirde
dieser Stadt einer Grosszahl von Reliquien berithmter Heiliger bedurfte, war — je-
denfalls bei den damals herrschenden kirchlichen Gebriuchen und Auffassungen —
ganz selbstverstindlich. Aber den Heiligenkulten und im speziellen der Mauritius-
verehrung die vergangene weitreichende, Lander umspannende Wirkung zurtick-
zuverleihen, konnte auch ihm nicht gliicken. Was er férderte und was als Merkmal
sozusagen der koniglich-luxemburgischen Mauritiusverehrung anzusehen ist, wa-
ren nur die besonderen kiinstlerischen Darstellungen des Heiligen. Die Idee, den
‘Thebier als einen der schwarzen Afrikaner abzubilden, wie die Kreuzfahrer sie ken-
nen lernten, war schon um die Mitte des 13. Jahrhunderts in Magdeburg zu Tage ge-

20¢ Siehe oben Anm. 129.

5 MGH LL, Bd. 10, Nr. 614, S. 463 f. vom 2. Okt. 1353 und Nr. 615, S. 464 vom 26. Jan. 1274.

2% Sigismund wurde am 15. Februar 1361 geboren. Er hat sich dann seinerseits um den Erwerb von
Sigismundreliquien bemiiht; siehe Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 61 zum Jahr 1414,

207 Siche die genannte Chronik (wie Anm. 196), Sp. 336. Als Heiliger wurde dieser sonderbare Glau-
benskimpfer — wohl dank der Giite der Ménche von Saint-Maurice — schon bald nach seinem Tode
verehrt.

55



treten. Eine hochst eindriickliche kraftvolle Kriegergestalt mit negriden Ziigen
schmiickt noch heute als Vollplastik die Sidwand im Hochchor des Domes eben-
dort.?®® Von Karl ist diese Idee aufgegriffen worden, und unter ihm und dem Ein-
fluss seiner Nachkommen hat hauptsachlich in Bohmen, Brandenburg, Sachsen, vor
allem zwischen Elbe und Weser, dieser Darstellungstyp grosse Beliebtheit erlangt
(am bekanntesten ist wohl ein Gemalde von Grunewald, das den prachtvollen Ne-
ger im Gesprach mit Erasmus zeigt); aber sudlich der Donau findet man ihn nur
ganz vereinzelt in Osterreich; das schweizerische Gebiet kennt ihn gar nicht.?® Fast
kénnte man aus dieser Aufteilung ein Zeichen fur den Rickzug der Konigsmacht
und ein zunehmendes Divergieren kultureller Ausrichtungen herauslesen. Denn
wihrend Karl TV. es geschehen liess, dass der Zusammenhalt der deutschen Linder
sich lockerte und wiahrend spiter die Ausbildung einzelner Landesstaaten fort-
schritt, ging auch die Eidgenossenschaft immer selbstindiger ihre eigenen Wege,
und wenn sie zwar nordwirts noch bis an den Rhein vorriickte, so wandte sie sich
doch verstirkt dem Stiden zu und setzte sich dabei mit nicht-deutschen Machten
auseinander. Griffen die Innerschweizer dann tber die Berge ins Etschtal und ins
Wallis, trafen sie dort bald auf die kraftig vordringenden Grafen von Savoyen, und
wandten sich die Berner und Freiburger der Waadt und Genf zu, so stiessen auch
sie auf die Herrschaft von Savoyen. Wenn aber Mauritius im ausgehenden Mittelal-
ter und bis an die moderne Zeit heran als wurdiger Verteidiger einer gerechten Sa-
che, ja als Glaubensheld auftreten konnte, auf den ein Herrscher grosse Hoffnun-
gen setzte, so war es eben im Haus Savoyen. Und wenn die Stadt Luzern sich
nochmals veranlasst sah, sich daran zu erinnern, dass sie nicht bloss einen, sondern
zwel Stadtpatrone habe — denn der Schreiber eines Reliquienverzeichnisses von
1460 hatte einzig noch Leodegar als «unsern Hauswirt» bezeichnet?’° — so war das
eine Folge ihrer zeitweise sehr engen Beziehungen tUber das Wallis hinaus nach
Aosta und Turin.

Aufbauend auf den Leistungen seiner Vorginger hat Amadeus VIIIL. zu Beginn
des 15. Jahrhunderts eine so gut gefestigte, in sich geschlossene Herrschaft von
Uberdies so betrichtlichem Ausmass errichtet, dass er von Kaiser Sigismund den er-
betenen Herzogstitel zugesprochen erhielt. Er aber ist jener sonderbare Heilige, der
— nach Vollendung seiner ehrgeizigen Unternehmungen in Italien — im Jahr 1434 —
zum Zweck, ein gottgefilliges, beschauliches Leben zu fiithren, sich auf ein Schloss
in Ripaille am Genfersee (nahe von Thonon) zuriickzog und da einigen Vertrauten
als Dekan eines von ihm hiemit gegriindeten Ritterordens vorstand, den er nach
Mauritius nannte, aber wenige Jahre nachher — 1439 — die Papstwiirde annahm, die
das Konzil von Basel wihrend seines Streites mit der romischen Kurie und mit Eu-
gen IV. thm anbot, sodass er als Felix V. in die Kirchengeschichte einging.?!! Ob-
wohl dieser Griinder des Mauritiusordens sich wegen des neuen hohen Amtes jah-

2% Gude Suckale-Redlefsen. Mauritius. Der heilige Mohr. Miinchen/Ziirich, 1987, S. 120 ff.

209 Ebd. Die graphische Darstellung der Kultorte, mit Mohren innerhalb des Buchdeckels vorn und hin-
ten.

219 Siehe Stiickelberg (wie Anm. 21), S. XLV.

21T Max Bruchet. Le chiteau de Ripaille. Paris, 1907, S. 73 ff. - AASS, Sept. Bd. 6, S. 373 {f.

56



relang in Basel und Lausanne aufhalten musste, blieb er doch der spiritus rector sei-
ner Schopfung bis zu seinem Tod 1451.

Im Schloss Ripaille befliess man sich grossen Ernstes — die Frauen und Kinder
der Ritter wohnten in einem benachbarten Haus -; die Gewandung war klgsterlich
grau und die Lebensfiihrung asketisch. An die thebiischen Schutzherren erinnerten
Gemailde an den Winden; den Marmor fiir Altire und andere kirchliche Objekte
hatte man aus Saint-Maurice beschafft; von dort hatte man sich auch Reliquien ge-
holt.2'2 Ubrigens hatte Amadeus schon 1410 im selben Ort Ripaille ein Chorher-
renstift unter dem Patronat von Mauritius und nach dem Vorbild von Saint-Mau-
rice eingerichtet, und die beiden Gemeinschaften waren einander so nahe, dass man
sie gar als eine einzige auffassen konnte.?’* Doch gehorte zu den Merkwiirdigkeiten
des ritterlichen Mauritiusordens, dass seine Mitglieder Staatsminner waren und
einen eigentlichen Staatsrat bildeten, ohne den der junge herzogliche Nachfolger,
Ludwig I., das von seinem sehr geschickten Vater Erreichte niemals hitte aufrecht
erhalten kénnen.?'* Wie etwa die Sorgen und Bitten gelautet haben mégen, die der
heilige Mirtyrer in Ripaille zu héren bekam: man ist wieder einmal versucht, sich
das zu fragen, und wieder verzichtet man auf eine Antwort.

MAURITIUS IM GLAUBENSKAMPF SAVOYENS UND
SEINE HELFER AUS DER INNERSCHWEIZ

Ein solcher Orden war dazu pridestiniert, mit dem Tode seines Griinders und
nach dem Ableben von dessen Gefihrten einem raschen Ende entgegenzugehen.
Doch die Verehrung des Mauritius blieb in der Hofgesellschaft erhalten, und auch
der stolze Sitz des Mauritius blieb bestehen; der Ring des Heiligen wurde weiter-
vererbt, damit jeder Herzog ihn bei Staatsakten zur Schau trage.?’® Zudem kiim-
merte sich der Hof weiterhin um das Wohl des Chorherrenstiftes in Ripaille und re-
formierte es mit Hilfe von Ménchen aus Saint-Maurice, feierte auch mehrmals den
22. September ebendort mit grossem Aufwand.?’® Doch dann riickte die Zeit der
Reformation heran, und Mauritius, der Mirtyrer des Christenglaubens, wurde von
den Verfechtern der alten Lehre aufgerufen, sich noch einmal fiir die Wahrheit ein-
zusetzen. Da aber Savoyen sich die Rolle eines Vorkampfers im Glaubenskrieg zu-
schrieb und da die katholischen Orte der Eidgenossenschaft sich mit Savoyen ins
Einvernechmen setzten (1534, 1560, 1577 und spiter immer wieder), um dessen

412 Bruchet (wie Anm. 211),S. 73 f., 76 {.

213 Ebd.

214 Nach Ripaille wurden die états généreaux einberufen, die Mauritiusritter waren «conseils d’état».
So Bruchet (wie Anm. 211), S. 105, 127.

215 Ebd,, S. 73. Im Jahr 1415 wurde die Kette, an welcher der Ring getragen wurde, fiir 10 veneziani-

sche Dukaten repariert.
216 Ebd., S. 187 {f.

57



Kampf gegen die Neuerer, vor allem gegen Bern und das ketzerische Genf, zu un-
terstiitzen,”"” ging mit dem Kriegswillen der Herzoge offenbar auch etwas von de-
ren Vertrauen auf Mauritius in die Herzen der Innerschweizer iiber.

Nicht dass man dariiber manchen handfesten und direkten Bescheid erhielte.
Man erfahrt im Gegenteil dartiber recht wenig, und fiir die Zeit bis 1590 so gut wie
gar nichts. Denn zuerst kamen wahrend der schwachen Regierung des Herzogs
Karl im Jahre 1536 die Berner ins Gebiet von Chablais, die nicht mehr an Heiligen-
und Reliquienkult dachten, sondern die Reliquien mehr oder weniger anstindig
entsorgten, wie andere neugliubige Orte auch. Das Schloss Ripaille verwiisteten sie,
und die Kirche missbrauchten sie; aber die Raume des Chorherrenstiftes verwan-
delten sie in ein Spital, und andere Gebaulichkeiten fithrten sie der Landwirtschaft
zu,2'® und das so geschickt, dass Karls Nachfolger, Herzog Emanuel Philibert, als
er dank dem Frieden von Cateau-Cambrésis (1559) und nach langen Verhandlun-
gen die Berner zum Abzug bewogen hatte,?"? die Einrichtungen recht verniinftig
fand und bestehen liess.?”® Es konnte sein, dass thm gerade angesichts der bernischen
Umwandlung der alten Institution erstmals der Gedanke kam, den Mauritiusorden
neu zu griinden, ihm aber auch einen neuen Zweck zu bestimmen. Jedenfalls ge-
schah es auf seine Bitte hin, dass 1572 Papst Gregor XIII. den alten Ritterorden wie-
der aufleben liess, thn jedoch mit dem — kurz zuvor ebenfalls neu errichteten — Or-
den der Lazariter (Spitalbriider) verband. Als Grossmeister dieses Doppelordens
wurde der Herzog von Savoyen eingesetzt, und die neuen Mitglieder iibernahmen
zum guten Teil die ansehnlichen Giiter des fritheren Mauritiusordens.?*!

Von den innerschweizerischen Soldnerscharen, die zu allen katholischen Mach-
ten ausmarschierten, von den Geldsummen, die in die Schweiz einstromten, und
von den vielen Kimpfen, die fiir den Christenglauben ausgetragen wurden, ist hier
nicht zu sprechen. Angegeben sei einzig, dass Emanuel Philiberts Nachfolger, Her-
zog Carl Emanuel, im Jahr 1589 in Gefechten und bei Verhandlungen einige Erfolge
erzielen konnte, nachher jedoch wieder verschiedene Schlappen erlitt, nimlich ge-
gen die Berner und Genfer,???> und einsah, dass sein Land von ihm irgendeine Un-
ternehmung erwarte, die eine Wendung zum Besseren herbeiftihre. Nach einer un-
erwarteten, blutigen Niederlage im September 1590 bei Bonne?”® war es fiir den
Herzog bald eine beschlossene Sache, aus dem halbwegs ketzerischen Wallis, das
ihn im Stich liess, die Reliquien seines Landespatrons, die ihm dort sehr gefahrdet

217 Dierauer (wie Anm. 202), Bd. 3, S. 263 ff., 358 ff., 390 ff.

218 Bruchet (wie Anm. 211), S. 196 ff. iiber die Besetzung durch die Berner, S. 204 iiber die Einrichtung
eines Spitals.

Die Berner zogen erst 1567 von Ripaille ab.

Das Spital erhielt sich jedoch nicht lange. Ohnehin war Ripaille in den 80er Jahren wieder hart um-
kimpft und wurde zerstért.

21 Bruchet, (wie Anm. 211), S. 252 ff. — Der Text der Bulle Gregors in AASS, Sept. Bd. 6, S. 372. {f.
222 Siehe Henry Fazy. La guerre du pays de Gex et 'occupation Genevoise (1589-1601). Geneve, 1909.
— Francesco Cognasso. Storia di Torino. Milano, (o. J.). Uber die Angriffe auf Genf, die Riicker-
oberung von Schldssern und die Verhandlungen mit den Bernern S. 229. — Dierauer (wie Anm. 202),
Bd. 3, S. 457 ff.

Beriihmt sind «les vendanges de Bonne» im Pays de Gex.

220

223

58



zu sein schienen, zu sich nach Savoyen zu retten. Seine Absicht wurde im Bergtal
jedoch ruchbar; der Bevolkerung bemiachtigten sich Schmerz und Wut (dolor et ra-
bies); sie plante eine Verteidigung der Gebeine mit Waffen, sie dachte auch an Aus-
lieferung falscher Uberreste und erwog schliesslich auf harten Druck hin eine Hal-
bierung des ganzen Schatzes.?** Abgemacht wurde aber der Handel zwischen dem
Herzog und dem Bischof von Sitten, Hildebrand von Riedmatten. Ende Dezember
1590 nahm der Bischof von Aosta im Wallis die Halfte der Gebeine in Empfang und
begab sich mit ihnen aus Furcht vor der Volkswut heimlich, wie er ggkommen, doch
unter der Fithrung zuverlissiger Manner auf den Riickweg. Der Berichterstatter er-
zihlt dramatisch von Eis, von Schneemassen, Lawinen und von einem Wunder,
dank welchem das gewagte Unternehmen gliickte.?”® In Aosta wurden die Reliquien
durch hohe Personlichkeiten, vor allem durch Ritter vom Mauritiusorden empfan-
gen; und nachdem schon der Bischof von Sitten ihre Echtheit bestitigt hatte, wur-
den sie jetzt von Sachverstindigen beschaut und notariell beglaubigt. Zwerund-
zwanzig grosse Teile und zwanzig kleine, siuberlich verpackt und beschriftet,
zihlte man ausser den Splittern und dem Staub.??® Auch das Mauritiusschwert samt
seiner Scheide fand man in einem Behiltnis und unterzog es einer ungemein chr-
fiirchtigen, aber hochst genauen Priifung hinsichtlich Material, Gestalt und Zu-
stand. Dabei hielt man unter anderem fest, dass es drei Finger breit und finf Hand-
breiten lang sei. Somit ist fraglich, was denn eigentlich Kaiser Karl IV. in Prag je als
Mauritiusschwert hat vorzeigen koénnen und was als solches dort aufbewahrt
wurde.””” Doch dies nebenbei. In Turin gab der Empfang der Heiligtiimer Anlass
zu grossen Staatsakten, bei denen man unvergesslicher Siege gedachte; doch lag der
Grund fiir iberschwengliche Tone weit weniger in vorausgehenden, recht beschei-
denen Triumphen als in der Notwendigkeit, tiber das herrschende Kriegselend hin-
wegzusehen. Noch nach der griindlich misslungenen «Escalade» von Genf 1602,
wurde Mauritius in Turin als ein Sieger «iiber Genfer und Berner» gefeiert und als
«serenissimae domus nostrae Sabaudicae a prima imperatoria(!) sua origine ... an-
tiquus patronus» beschworen.??® Alle Orte «von den Alpen bis zum Meer» wurden
in einem Dekret angehalten, am Fest des Heiligen jeweils auf alle Arbeit zu ver-

24 AASS, Sept. Bd. 6, S. 362 ff,

225 Ebd. Der Verfasser des Berichtes ist ein Pater Bernardinus Rossignol, genannt Baldesanus, Theo-
loge in Turin, Ende 16. Jh.

26 Uber den Streit zwischen dem Abt von Saint-Maurice, der Bevolkerung und dem Bischof von Sit-

ten siche auch die Schilderung von Edouard Aubert. Trésor de 'abbaye de Saint-Maurice d’Agaune.

Paris, 1872, im Kapitel iiber den Abt Hadrian von Riedmatten S. 85 ff. Die Gesandten des Herzogs

versprachen am 16. Dezember 1590 in Sitten als Entschidigung fiir die Reliquien seine Einkiinfte

aus dem Val d’Illiez und 2000 écus d’or. — Umgekehrt waren die Walliser zu grossen militirischen

Opfern bereit, um die Reliquien zu behalten. Das Entgegenkommen des Herzogs, sich mit der

Hilfte der Gebeine zufrieden zu geben, konnte die Emporung kaum dimpfen; es drohte ein Biir-

gerkrieg.

Von der Ubertragung der Reichsheiligtiimer, zu denen Karl IV. das Schwert des Mauritius zéhlte,

berichtet MHG Deutsche Chroniken, Bd. 2, S. 356 f. - Vgl. auch Suckale-Redlefsen (wie Anm. 208);

sie bietet eindriickliche Belege fiir die Wichtigkeit des Schwertes am Hofe, so durch Wiedergabe ei-

nes Gemaldes in der Kreuzkapelle der Burg Karlstein, S. 59.

28 Das Dekret vom 23. August 1603 in AASS, Sept. 6, S. 371.

227

59



zichten; Zuwiderhandelnde sollten mit Schligen oder mit hundert Scudi bestraft
werden, welche Summe man dem Ritterorden des Mauritius und seinem Spital be-
stimmte.??’ Nicht unter einem «Archidux» Mauritius, wie Abt Hadrian von Saint-
Maurice gemeint hatte, aber unter dem «Dux» Mauritius sollte das Heer in die
Schlachten ziehen.?*® Geld freilich, um grosse Kirchen zu bauen, hatte man vorerst
keines. Erst im Jahre 1729 wurde in Turin eine «Basilica magistrale dei S.Maurizio
e Lazzaro» den Ordensrittern iibergeben.?!

Bei rauschenden Festen zu Ehren des Patrons von Turin werden Schweizersold-
ner zugegen gewesen sein. Wissen kann man, dass die Luzerner 1596 endlich wie-
der einmal «von S. Mauritzen helthumbs wegen» an das Stift Saint-Maurice und an
den Bischof von Sitten gelangten,?®? und zwar jetzt in der Hoffnung, das Begehrte
zu erlangen, dass sie aber dann «sehr bekhiimberlich zu vernemmen die Difficultet
...», mit der sie nicht gerechnet hatten, da man in erster Linie zu Ehren Gottes, aber
«demnach disem Himmel Fiirsten und herrlich Martirer unserem Lieben und
thriiwen Landtspatronen S. Mauritzen zu Lob und Eeren ... das miirgerst Silberin
bild» hatte machen lassen «mit grossem kosten Alles das es bis In die 800 Kronen
Anloufen soll.» Der Klag- und Bittbrief, der in seiner ganzen Linge nicht wieder-
gegeben werden kann, erreichte seinen Zweck, wenn auch mit einiger Verspitung.
Im folgenden Jahr schenkte der oben erwihnte Bischof von Riedmatten den Lu-
zernern Thebaer- und Theodulreliquien, und durch einen Kanoniker von Saint-
Maurice konnten die Luzerner auch noch Mauritiusreliquien erlangen,?? sodass das
kostbare silberne Bild nicht leer und ungentitzt bheb Ob und wo es heute existiert,
scheint noch niemand sagen zu konnen.

Auch an dieser Stelle ist zu betonen, dass die grosse Schitzung, die man Mauri-
tius vom Ende des 16. Jahrhunderts an wieder ganz sichtbar entgegenbrachte, nicht
ohne Beachtung der Feste und Weihegaben, die anderen Heiligen gewidmet wur-
den, richtig bewerten kann. Die Orte der Innerschweiz hatten damals Geld, nicht
zuletzt dank ihrem Solddienst fiir Glaubenskampfe, und mit einem Teil dieses Gel-
des erneuerten sie Kirchen, errichteten sie Altire, verfertigten sie Reliquienbehilter
— wetteifernd untereinander — fiir alle ihre bevorzugten Heiligen, deren es eine sehr
lange Reihe gab. Auffillig und beweisbar ist denn auch nicht so sehr eine ausneh-
mende Verstirkung des Mauritiuskultes in der Innerschweiz und vor allem in Lu-
zern, als vielmehr die jetzt ganz natiirliche Verbindung dieses Kultes mit der ka-
tholischen Herrschaft, die tiber das Chablais gebot und mit der die Orte verbiindet
waren. Der Stadtschreiber Renward Cysat, der zur Erledigung fast aller 6ffentli-

229 Ebd., S. 371: «Poena ... centum scutorum vel duorum ictuum cordae.» — Ein gleiches Dekret wurde
schon ein Jahr vorher vom Herzog von Mantua und Grafen von Montferrat erlassen.

Der Titel, den der Bischof von Sitten bei der Ubergabe des Schwertes verwendete, siche AASS, Sept.
Bd. 6, S. 364, ist dem Hof in Turin wohl nicht genehm gewesen. Das obengenannte Dekret spricht
regelmissig vom «dux Mauritius».

Luciano Tamburini. Le chiese di Torino dal rinascimento al barocco. Torino. {o. ].), c. 29, S. 250 ff.,
256. — Zuerst wurden die Reliquien in der Kathedrale beim Schweisstuch Christi geborgen.
Stiickelberg (wie Anm. 21), S. LV {; so die Formulierung innerhalb des Textes.

23 Ebd., S. 109 zum Jahr 1597 unter Hinweis auf Urkunden und Staatsarchiv Luzern.

230

231

232

60



chen Angelegenheiten Luzerns durch Ludwig Pfyffer und andere in irgend einer
Weise zugezogen wurde, war es auch, der noch in den neunziger Jahren vom Rat
den Auftrag empfing, fiir jenen Zyklus von Gemilden, der spiter die Kapellbriicke
schmiickte, ein Programm zu entwerfen;?** und da er neben der Stadtgeschichte Lu-
zerns auch die Ereignisse aus dem Leben der beiden Stadtpatrone und dazu deren
Wiirde und hilfreichen Beistand zur Darstellung empfahl, unterliess er nicht, durch
die Auswahl der zu malenden Szenen das benachbarte Fiirstenhaus zu ehren und
nur dieses. Er sorgte also dafiir, dass jener Empfang Peters IL., des «petit Charle-
magne», in Saint-Maurice in einem Bilde festgehalten werde,®> er kiimmerte sich
darum, dass der Graf in seinem ihm eigentimlichen Staatsgewand mit Hermelinbe-
satz nach Fiirstenart auf seinem Sessel sitze und die Ménche (richtiger die Chor-
herren) sich ihm ehrfurchtsvoll niherten, liess sie den Mauritiusring iiberreichen
und gemiss einer neuen Vorstellung — auch das Mauritiusschwert, von dem man
irgendeinmal zu behaupten anfing, Savoyen habe es sogar seit urdenklicher Zeit,
und nicht erst seit 1590 besessen. Ein Verslein erliuterte dann, was zu sehen war,
folgendermassen:

»Dises closter klug bedenckhet

St. Maritzen Ring vershenckhet,

Samt dem Shwerdt vor allem aus

Dem Savoyish-Fiirsten haus.»

Das auf dem Bild gezeigte Schwert hatte iibrigens die Linge einer Lanze, und die
Lanze blieb in den bildlichen Darstellungen neben dem Schild das wichtigste At-
tribut des Heiligen.

Weiter ist zu beachten, dass dieser Thebierzyklus der Kapellbriicke auf einer
sehr spiten Version der Legende beruht. Die Thebder — so sicht man hier — be-
wihren sich zu Zeiten schwerer Unruhen als durchaus treue, zuverlidssige, dem Kai-
ser ganz ergebene Soldaten und gewinnen eben dadurch sein Vertrauen.?® Nichts
anderes hat sie schliesslich bewogen, ihm den Gehorsam zu verweigern, als seine
Forderung, den Gottern zu opfern. Nur Gottes Gebot achteten sie hoher als das des
Kaisers. Die Predigt, die den Soldaten mit dieser spiten Fassung und mit den ent-
sprechenden Bildern gehalten wird, ist deutlich und erinnert an jenes Protest-
schreiben, mit dem kaisertreue Prilaten zur Zeit des Investiturstreites Papst Gregor
VIL. das Recht auf Befreiung von eidlich tibernommenen Pflichten absprachen.
Ubrigens hat man die Namen derer zu beachten, die auf den Gemilden als Stifter
figurieren. Mehrere Glieder der Familie Pfyffer sind vertreten (teils kaum leserlich),
Segesser, Schwendimann, Balthasar, Keller, Schindler, nimlich Ratsmitglieder, Ban-
nerherren, Landvogte, Schultheissen, Venner. Aber nicht alle gehoren in die Zeit, in

23 1599 beschloss der Rat der Stadt Luzern, die Briicke mit Tafeln zu zieren. Der offizielle Auftrag an
Cysat erfolgte moglicherweise erst mehrere Jahre spater, nimlich 1605/6. Siehe: Adolf Reinle. Die
Kunstdenkmailer des Kantons Luzern. Bd. 2: Die Stadt Luzern. 1. Teil. Basel, 1953, S. 85..

5 Siehe Tafel 144 (auf dem Tafelrahmen die Zahl 75); man vgl. oben S. 53.

26 Tafeln 121 (Rahmenzahl 48), 122 (Rahmenzahl 49). Zum ersten Gemalde steht der Spruch: «St. Mo-
ritz wird hoch gepriesen/Dass er sich getreu erwiesen/Und zu seiner Treue lohn/Vorgesetzet der
Legion.»

61



der die Gemilde entstanden sind; einige lebten im 18. Jahrhundert und iibernahmen
dazumal die Kosten fiir die Restaurierung.?*’

Das Séldnerwesen horte ja nicht auf und die Familien der Innerschweiz wurden
von auswirtigen Michten, insbesondere auch von Savoyen weiterhin umworben.
Kunsthistoriker entdecken heute da und dort in Kirchen und Sakristeien prachtvolle
Ornate, die ein Herzog von Savoyen geschenkt hatte, so in Zug, in Schwyz, im Kan-
ton Urt.>® Denn «solche savoyische Ornate wurden allen bedeutenden Kirchen der
katholischen Orte verehrt,» namlich in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts.?*
Aber wichtig ist fiir unseren Beitrag zur Patrozinienkunde, ob das Haus Savoyen mit
solchen Gaben wenigstens nebenbei auf den Schutzherrn ihres Landes, auf den the-
baischen Archidux, hinwiesen. Das geschah tatsichlich. Anastasius Kyd, wohnhaft
an der Herrengasse zu Schwyz (also begiitert und einflussreich), war Hauptmann in
savoyischen Diensten und erhielt zum Dank die Wiirde eines Ritters des Mauritius-
und Lazarusordens,?*® was eine grosse Auszeichnung bedeutete. Gestorben ist er
1647.Im Grundhof von Luzern (an der Obergrundstrasse nahe dem Pilatusplatz) gibt
es eine Glasscheibe mit den beiden Vollwappen von Am Rhyn und Pfyffer, zwischen
denen der heilige Mauritius steht, und die zugehorige Inschrift lautet: «Walthartt Am
Ryn Ritter, Statt-Fenderich Der Statt Lucern, Kii. Mayst. zu Hispangen Oberster
iiber Ein Regiment Eignossen. Anno Dominy 1610.»*! Selbstverstandlich gab es den
Mauritiuskult wie anderswo, so auf der iberischen Halbinsel, was zum Beispiel ein
bekanntes Gemilde von El Greco bezeugt, indem es die Niedermetzelung der The-
bier schildert.?*? Aber der genannte Am Rhyn war auch im Dienst der Savoyer ge-
standen.?® Gewiss nicht von ungefahr findet man eine Darstellung des Mauritius ne-
ben einer des heiligen Jacobus und einer des Ritters Georg im Haus zur Gilgen am
Kapellplatz,?** weiter war eine in der Hauskapelle der Familie Hertenstein am Ka-

7 Tns 18. Jahrhundert datiert sind Renovationen von Bild 126 (Rahmenzahl 54) dank einer Stiftung

von Mauritz Bernard Ignati, Andreas Keller des Gr. Raths 1775 oder z. B. Tafel 128 (Rahmenzahl

58) mit Renovation von 1743, gezeichnet mit dem Namen Franz Jos. Schwendimann, etc. Zu er-

wihnen ist, dass 1586 die Hofkirche einen neuen Hauptaltar erhielt, der offenbar Mauritius geweiht

war; siche Reinle (wie Anm. 235), S. 134.

Siche Linus Birchler. Die Kunstdenkmiler des Kantons Zug. Bd. 1: Einleitung und die Kunstdenk-

miler von Zug-Land. Mit Nachtrigen. Basel, 1949, S. 276, Anm. 4 tiber einen Herzog von Savoyen

geschenkten Ornat aus dem Jahr 1670, heute verschwunden; dazu die Bemerkung des Verfassers, es
handle sich um einen «wie ihn damals alle mit ihm verbiindeten Orte erhielten.»

2% Linus Birchler. Die Kunstdenkmaler des Kantons Zug. Bd. 2: Die Kunstdenkmiler der Stadt Zug.
Mit Nachtragen 1935-1959. Basel, 1959, S. 108 {iber solche Ornate unter Hinweis auf Kirchen in
den Kantonen Schwyz und Uri ganz allgemein ohne Angabe von Ortsnamen.

#¢ Linus Birchler. Die Kunstdenkmiler des Kantons Schwyz. Bd. 1: Einsiedeln, Hofe und March.
Basel, 1927, S. 331.

21 Reinle (Anm, 2), S. 277.

2 Gemalt im Auftrag der katholischen Maiestit Philipp II.; El Escorial, Real Monasterio.

Vgl. unten. — Cysat berichtet in Luzerns Geheimbuch in: Archiv fiir Schweizerische Reformati-

onsgeschichte Bd. 3. Freiburg im Br., 1875, S. 161 {iber diesen Wallhart und seine Gesandtschaften

zum Herzog von Savoyen.

244 Reinle (wie Anm. 2), S. 112.

238

243

62



pellplatz zu sehen, bevor das Haus abgerissen wurde.?*> Dann hat sich von Herzog
Carl Emanuel eine sehr feierliche Urkunde erhalten, die aussagt, dass Walther Am-
rhyn am 10. April 1598 in Chambéry zum Oberstleutnant des Schweizerregiments
ernannt wurde.?*¢ Es wird sich eben um den gleichen Am Rhyn handeln, der auf
obengenannter Wappenscheibe im Grundhof figuriert. Auch diirfte er identisch sein
mit demjenigen gleichen Namens, der von Carl Emanuel einen am 22. Februar 1599
in Turin ausgestellten Wappen- und Adelsbrief erhielt,**” und wiederum identisch mit
dem Vater eines Joseph, der seinerseits vom savoyischen Herzog sehr geehrt wurde.
Fiir diesen Sohn wurde am 6. Mai 1608 in Turin eine Urkunde aufgesetzt, die auch
ihm die Wiirde eines Ritters vom Mauritius- und Lazarusorden verlieh. Das Perga-
ment ist reizvoll mit Blumenranken verziert, und es prangt darauf das herzogliche
Wappen, begleitet von Mauritius in rémischer Soldatentracht mit grossem Schild und
mit Lanze.?*8 Bald darauf, bereits am 10. Juni 1608, folgte ein neues «Zeichen des Dan-
kes fiir sechsjihrigen Dienst,» indem «Don Giuseppe, figliuolo del colonello valter

z;""—w e e

Abb. 2:
Verleihung des Mauritius- und Lazarusordens an Joseph Amrhyn, 6. Mai 1608. Ausschnitt: Mauritius in
ramischer Soldatentracht mit grossem Schild und Lanze.

5 Ebd., S. 129.

246 Staatsarchiv Luzern, PA 38/398.

247 Ebd., PA 38/399. - Vgl. Reinle (wie Anm. 2), S. 176.
28 Ebd., PA 38/40. Vgl. Abbildung 2.

63



Amrin di Lucerna in svizzeri, Cavalliero della religione nostra dei Santi Mauritio et
Lazaro» zum «gentiluomo ordinario della bocca nostra» ernannt wurde.?*’

Man kann solche Beispiele nicht hiufen; ihr Wert liegt zum Teil in ihrer Seltenheit,
wie es sich fiir hochste Auszeichnungen geziemt. Dagegen haben sich aus dem 17. und
18. Jahrhundert so viele Darstellungen des Mauritius und so manche ihm geweihte
und nach ihm benannte Gegenstinde oder auch Inschriften mit seinem Namen ge-
rade in der Innerschweiz erhalten, dass ihre Aufzihlung oder auch bloss eine sinn-
volle Auswahl von ihnen zu bieten, hier unmoglich ist. Seedorf im Kanton Uri sei ge-
nannt, weil dort die Lazariter — freilich nur bis 1559 — einen Sitz hatten. Die Kirche
von 1695 hat Deckengemilde, auf denen Mauritius zu sehen ist.”° Mauritiusgebeine
zu besitzen rithmte sich 1621 auch die Kirche Seelisberg. Sie ist abgebrochen wor-
den.” Da sie von jeher dem Engel Michael geweiht war, kann sie als eines der vielen
Beispiele dafiir gelten, dass dem Fithrer der himmlischen Heerscharen gern der Fiih-
rer der thebdischen Legion beigesellt wurde.?? In recht wenigen innerschweizeri-
schen Kirchgemeinden — und auf diese hat sich unser Blick am Ende dieser Aus-
fihrungen beschrankt — wihlte sich zu Beginn des 17. Jahrhunderts eine Bruderschaft
den heiligen Mauritius zum Patron, doch in jedem Fall vorwiegend zur Anerkennung
des schon lang bestehenden Haupt- oder Nebenpatroziniums der eigenen Kirche; so
in Einsiedeln 1620, wo Meister und Gesellen sich unter den Schutz des Thebiers stell-
ten, so in Sachseln 1634, wo die Bruderschaft der Handwerker sich nach Mauritius
nannte, so auch in Emmen, wo sich eine Mauritius- und Sebastiansbruderschaft 1608
erneuerte (die Patrone deuten auf das Waffenhandwerk ihrer Schiitzlinge). Auch die
Sankt-Mauritiusbruderschaft der adeligen Gesellschaft der Schiitzen in Luzern muss
bereits in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts bestanden haben.?”* Alle bezeugen —
wenigstens gewissermassen — das Wiedererstarken des alten Kultes in der Zeit der
Glaubenskriege an der Seite Savoyens.

SCHLUSSWORT

Einige Ergebnisse der vorliegenden Nachzeichnung einer Kultgeschichte diirf-
ten klar und einleuchtend sein. Die Mauritiusverehrung darf in ihrer Bedeutung
nicht Gberbewertet werden, sie hat jedoch ganz eigene, markante Ziige. Verbreitet

7 Ebd., PA 38/401. - Das Wort «bocca» kann vieles heissen, in der Militirsprache z. B. «quel che serve
al nutrimento de’ soldati.» Vgl. Nuovo dizionario della lingua italiana. Torino , 1865, unter «bocca».

29 Helmi Gasser. Die Kunstdenkmiler des Kantons Uri. Bd. 2: Die Seegemeinden. Basel, 1986, S. 220.

%1 Ebd.,8.3251.

2 Vel. oben Anm. 171.

#3 Rudolf Henggeler. Die kirchlichen Bruderschaften und Ziinfte der Innerschweiz. Einsiedeln, (0. J.),
S. 161 und 207 fiir Einsiedeln, S. 224 fiir Sachseln (die Kirche hat zum Hauptpatron Theodul, den
in dieser Schrift mehrfach genannten Hauptpatron des Thebierkultes); S. 238 fiir Emmen und S. 253
fur Luzern.

64



hat sie sich sehr rasch in jener Friihzeit, in der das Verlangen nach Reliquien zwar
stark war, aber die Zahl derer, die man erlangen konnte, noch verhiltnismassig ge-
ring. Man bendtigte sie zur Ausbreitung des Christentums und zur Stirkung des
Glaubens bei Neubekehrten. In Klostern, religiosen Zentren mit streng asketischer
Lebensfithrung (Saint-Claude, Remiremont, Luxeuil etc.) besass man eine Vorliebe
fiir Mirtyrerheilige, fiir soldatische Glaubenshelden; aber auch die Hofgesellschaf-
ten brachten den Mirtyrern eine besondere Bewunderung entgegen, wobei sie
gemiss kirchlicher Auffassung allen biblischen Heiligen den Vorzug gaben. Dass
der Mauritiuskult durch alle Jahrhunderte hindurch in Saint-Maurice verankert
blieb und dass demnach jeder merkbare neue Aufschwung desselben vom Gebiet
des alten Burgunderreiches ausging, sowohl zur Zeit der Merowinger wie der Ka-
rolinger und der Ottonen (welch letztere angelegentlichst sowohl das neu erstan-
dene Konigreich Burgund wie die andern losgelosten Teilreiche wiederzugewinnen
suchten), ja auch zur Zeit der Salier, insofern sie Vorstellungen eben der Ottonen
tibernahmen, ist offensichtlich. Nie aber ist ein energischerer Anlauf unternommen
worden, ein Kaiserreich — wie mit verschiedensten Mitteln, so auch — mit dem Mau-
ritiuskult zusammenzuhalten und an seinen Grenzen zu stirken, als unter Otto dem
Grossen. Im allgemeinen verlangte man Mauritiusreliquien zum Schutz bei Gross-
unternehmungen, und es waren vor allem die Fiirsten, die unter den Schutzbefoh-
lenen des Thebiers eine Vorzugsstellung einzunehmen fiir richtig hielten. Auffillig
ist iiberdies, dass Mauritius und sein Kult regelmissig jenen Herren zur Rechtferti-
gung dienten, die einen Teil des alten Burgunderreiches (sei es die Provence, sei es
Transjuranien oder sei es schliesslich die alte Sapaudia), ohne dazu legitimiert zu
sein, an sich brachten; eben fiir sie wurde der Besitz von Mauritiusreliquien ein Un-
terpfand fiir Anspriiche auf ein Grossreich von der Art des karolingischen Kaiser-
reiches oder wenigstens auf das einstige karolingische Mittelreich. Die wichtigsten
Attribute des Soldaten, Lanze, Schwert, Fahne, bedeuteten den Besitzern Reichs-
insignien; durch Jahrhunderte hat sich diese Vorstellung gehalten, und diese In-
signien an sich zu bringen, scheint zu den Voraussetzungen gehort zu haben, ohne
welche die Grundlage zur Errichtung eines solchen Reiches von diesem alten Kern-
gebiet aus fehlte. Nur bei einem einzigen unter den Firstenhidusern — das se1 zur
Erginzung angefiigt —, die vom Boden des karolingischen Mittelreiches aus eine ge-
radezu imperiale Macht aufzubauen versuchten, entdeckt man nichts von einem
Mauritiuskult. In der Burgunderbeute von Grandson befand sich zwar sehr viel
«kostlichst Heltum», wie die Luzerner sich ausdriickten, die es beschauten und hii-
teten, besonders vom Leiden Christi;?** ob auch von Mauritius, sagen sie uns nicht.

Anschrift der Verfasserin:
Prof. Dr. Berthe Widmer, Lerchenstrasse 96, 4059 Basel

#4 Stiickelberg (wie Anm. 21), S. 74 zum Jahr 1476. Vgl. Eidgenéssische Abschiede. Bd. 2, S. 591 zum
ersten Mai des genannten Jahres.

65



AASS
DACL
FSGA

Gir.

LThK!
LThK?
MGH

ABGEKURZT ZITIERTE LITERATUR

Acta sanctorum. Ed. Bollandus et alii. Antwerpen, 1735 {f.

Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie. Paris, 1924 ff.

Ausgewihlte Schriften zur Deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr von Stein-Ge-
dichtnisausgabe. Darmstadt, 1972 ff.

Der Geschichtsfreund, 1 ff., 1843 {f.

Lexikon fiir Theologie und Kirche. 10 Bde. 1. Auflage. Freiburg, 1930-1938.

Lexikon fiir Theologie und Kirche. 10 Bde. 2. Auflage. Freiburg, 1957-1965.

Monumenta Germaniae Historica (Auct. ant.: Auctores Antiquissimi; DD: Diplomata; DD
reg. et imp. Germ.: Die Urkunden der deutschen Konige und Kaiser; LL: Leges; SS: Scripto-
res; SS rer. Germ.: Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum; SS rer. Merov.:
Scriptores rerum Merovingicarum).

ABBILDUNGSNACHWEIS:

Abb. 1: Urspeter Schelbert, Steinhausen; Abb. 2: Staatsarchiv Luzern, PA 38/40.

66



	Sankt Mauritius und seine Verehrer in der grossen Welt und in der Schweiz

