
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 144 (1991)

Artikel: "Wahre Abbildung" : marianische Gnadenbildkopien in der
schweizerischen Quart des Bistums Konstanz

Autor: Tobler, Mathilde

Kapitel: Translationen von Gnadenbildkopien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hierüber in allhiessig von Gott selbs geweichter Einsidller Capellen auf das hoch-
heyligste Alitar gestellth undt an dem Marianischen Wundter billd daselbsten be-

ruehrth worden sey.»10

Der Berührungsbrauch ist derart stark in der Denkweise der Volksfrömmigkeit
verwurzelt, dass auch erst im 19. Jahrhundert entstandene Wallfahrtsorte wie Lourdes

ihn noch übernahmen. Die Chronik zur Lourdesgrotte in Unterschächen UR
betont, die Marienfigur sei in Lourdes geweiht und mit dem Felsen, auf dem Maria
erschienen sei, berührt worden.11 Der Gnadenträger war demzufolge nicht immer
oder nicht ausschliesslich das Bildwerk. In Genazzano war es einzig das auf wunderbare

Weise von Albanien nach Italien übertragene Fresko, das als der verehrungswürdige

Gegenstand betrachtet wurde und mit dem man die Kopien in Berührung
brachte. In Triberg (Schwarzwald) wurde nicht nur dem Gnadenbild, sondern auch
der Tanne, in deren Nische das Bild ursprünglich gestanden war, grosse Bedeutung
beigemessen; in Kopien setzte man Partikel des gefällten und auf den Hochaltar der
Wallfahrtskirche übertragenen Stammes ein (Abb. 98,99). Das Gnadenbild von
Loreto galt - weil angeblich vom Evangelisten Lukas geschaffen - ebenfalls als ein heiliges

Bildwerk, heilig waren aber auch die Mauern des aus Nazareth stammenden

Hauses, weshalb man die Repliken mit beiden berührte. In Lourdes schliesslich
betrachtete man folgerichtig den Erscheinungsfelsen als die Kontaktstelle zur göttlichen

Kraft.

TRANSLATIONEN VON GNADENBILDKOPIEN

Die Verwandtschaft zwischen der Gnadenbildkopien- und der Reliquienverehrung

drückt sich unter anderem auch in den Übertragungsfeierlichkeiten aus, die
bei der Einführung von Repliken in ein Gotteshaus abgehalten wurden und
Ähnlichkeiten mit den Translationen von Katakombenheiligen aufweisen. Es mag ein
auf den überlieferten respektive gesichteten Quellen beruhender Zufall sein, dass es

sich bei den aus dem Raum der schweizerischen Quart bekannten Beispielen fast
ausschliesslich um Statuen handelt - solche der Muttergottes von Loreto und Einsiedeln

und später auch von Lourdes -, die nachweislich in einer Prozession an ihren
künftigen Verehrungsort überführt wurden. Die einzige mir bekannte Übertragung

eines Gemäldes ist diejenige des Mariahilf-Bildes in Haslen, das 1649 von
Appenzell, wo es gemalt worden war, in Begleitung von Kapuzinern in die neue
Dorfkirche gebracht wurde.1 Zum Teil sehr aufwendig gestaltete Gemälde-Translationen
sind aber aus dem Ausland bekannt. 1650 wurde das originale Marihilf-Bild in Inns-

10 Auszugsweise zitiert nach: Zurlaubiana AH, Bd. 64, Nr. 6. - Zur Entstehung der Loretokapelle auf
dem Ennerberg siehe oben S. 48f.

1 ' PfA Unterschächen, Chronik und Protokoll der Lourdes-Grotte und des L.-G.-Vereins Unterschä¬
chen.

' Kdm AI, S. 423-428.

145



brück der öffentlichen Verehrung übergeben und in einer höchst feierlichen
Prozession in die St. Jakobskirche übertragen.2 Anlässlich der Säkularfeiern von 1750

und 1850 führte man ähnliche Prozessionen durch. Die 1757 vom Zisterzienserstift
Stams in Tirol in Genazzano bestellte Kopie der Maria vom guten Rat wurde nach
ihrer Ankunft zuerst auf dem Hochaltar der Klosterkirche aufgestellt und mehr als

zwei Monate später in einer solennen Prozession in die an das Gotteshaus angebaute

Heiligblutkapelle übertragen, wo sie auf dem Altar ihren endgültigen Standort
fand.3 Im Vergleich zu den Translationen der aus den Katakomben Roms hervorgeholten

Heiligenleiber scheinen sich die Übertragungen von Gnadenbildkopien im
allgemeinen in einem wesentlich bescheideneren Rahmen abgespielt zu haben.4

Wohl eine der aufwendigsten Replikentranslationen veranstaltete das Benediktinerstift

Wiblingen (Deutschland) für eine Statue der Einsiedler Madonna. Einmal
mehr sei deshalb in dieser Untersuchung ein Blick über die Landesgrenzen hinaus

getan. Die Klöster gestalteten jeweils die reichsten Übertragungsfeierlichkeiten für
die Katakombenheiligen, und so erstaunt es nicht, dass das Stift Wiblingen einen
für die Translation von heiligen Leibern gängigen Typus, nämlich die sog.
Doppelprozession5, wählte (Abb. 102). Die Marienstatue wurde von der benachbarten
Pfarrei Stetten in einer Prozession zu der ihr zu Ehren errichteten Kapelle geleitet,
während der Abt mit den geladenen Ehrengästen ihr aus der entgegengesetzten
Richtung entgegenkam, um sie mit einem Salve Regina zu begrüssen. Die Translation

ist auf einem Stich bildlich festgehalten, was eine Seltenheit darstellt und die

Bedeutung, die das Kloster diesem Ereignis beimass, unterstreicht. Das Blatt ist betitelt

als «Abbildung der Inthronisation Unser Lieben Frauen Bildt, so von dem
Fürstl: Stüfft und Gotteshaus Einsidlen, in die neuw erbaute Capell zu Wiblingen,
den 20. July Ao 1681 ist gebracht worden».6 Eine lange Bildlegende erläutert die

Darstellung. Im Hintergrund sind die stattliche Klosteranlage und das in deren
Nähe entstandene Dorf Wiblingen zu erkennen. In der mittleren Bildebene steht
rechts aussen das neu erstellte, der Einsiedler Gnadenkapelle nachgebaute Gotteshaus.

Auf der gegenüberliegenden Seite befindet sich die St. Nikolauskapelle. Von
beiden Heiligtümern bewegen sich lange Prozessionszüge aufeinander zu; vorne in
der Bildmitte begegnen sie sich. Der von links kommende Zug wird von vier jungen
Männern angeführt, die auf einem Ferkulum das Gnadenbild tragen. Ihnen folgen
Benediktinermönche; sie flankieren eine Reihe von Jungfrauen aus Stetten, welche
die Statue ein Stück weit getragen haben. Dahinter marschiert viel Volk, das einen
Wald von Fahnen mit sich führt. An der Spitze des von der anderen Seite heranzie-

Siehe dazu unten S. 261.

StiA Stams, MS B9/II.
Zu den Translationen der Katakombenheiligen liegt eine ausführliche Untersuchung vor, die den

gleichen geographischen Raum wie die vorliegende Arbeit berücksichtigt: Achermann,
Katakombenheilige.

Vgl. Achermann, Katakombenheilige, S. 149-162.
Der Wiblinger Abt, der den Stich in Auftrag gegeben hatte, sandte einige Abzüge nach Einsiedeln.
Der Kupferstich mit den Plattenrand-Massen 193x575 mm ist bezeichnet mit: «F. Antonius Rissi
delinea: Joan FrantK [sic!] fecit».

146



henden Prozessionszuges befindet sich der Abt des Klosters, von einigen Mitgliedern

des Konvents begleitet. Dahinter schliessen die zum Fest eingeladenen
illustren Gäste an, so die Äbte von Elchingen und Regensburg sowie Adels- und reiche

Bürgersleute, darunter Mitglieder aus der Familie Fugger. Vor der Einsiedler Kapelle
wurde für das vom Abt zu zelebrierende Hochamt ein zeltartig überdachter Altar

mit einer Aussenkanzel errichtet. Ein Rundzelt dahinter ist zur Aufnahme der
vornehmen Gäste bestimmt. Daneben stehen die Geschütze für die Böllerschüsse.
Ganz vorne rechts ist ein Stand für die Musikanten aufgebaut.

Im Unterschied zu den Translationen von Katakombenheiligen fehlen in
Wiblingen theatralische Ausschmückungen. Bei der Überführung des Leibes eines
Heiligen liebte man es nämlich, in lebenden Bildern dessen Leben und Sterben sowie
dessen Glorie darzustellen.7 Ebenso wurde in Wiblingen auf das Mitführen von
Heiligenbildern und Reliquien verzichtet, während man solche bei Heiligentranslationen

zur Begrüssung des Neuankömmlings mitzutragen pflegte.8 In dieser Hinsicht

wies die am 15. April 1663 in Giswil OW durchgeführte Translation einer
Einsiedler Nachbildung, bei der auch Reliquien des hl. Ambrosius und des hl. Timo-
theus ins Gotteshaus überführt wurden, mehr Ähnlichkeit mit einer Heiligenübertragung

auf. Sie ist uns leider nicht bildlich überliefert, aber wir können uns
aufgrund eines zeitgenössischen Berichts eine ziemlich genau Vorstellung vom Festzug
machen, der den Rahmen einer dörflichen Prozession bei weitem sprengte.9 Am
Tag der Translation, einem Sonntag, wurde schon um zwei Uhr in der Früh mit
allen Glocken geläutet. Beim Kreuz auf dem Ried10 hatte man einen Altar aufgerichtet,

auf dem die Marienstatue sowie andere Heiligtümer aufgestellt wurden. Um
sechs Uhr setzte sich dann der lange Prozessionszug in Richtung Allmend in Bewegung.

An der Spitze schritt ein als Erzengel Michael verkleideter Mann, dem 96
Musketiere und Schützen, die neue grosse weisse Fahne, das silberne Vortragekreuz
sowie Jünglinge und Kinder mit Kränzen auf dem Kopf und Rosenkränzen in den

Achermann, Katakombenheilige, S. 162-228.
Achermann, Katakombenheilige, S. 141.

Der Bericht war in der sog. Friedrich-Chronik, verfasst vom Giswiler Weibel Friedrich, enthalten.
Sie ist verschollen, wird aber zitiert in einer Geschichte über Giswil, die nie erschienen und - soweit
bekannt - nur in einem mit Korrekturen versehenen Teildruck erhalten ist, und zwar mit dem Titel:
Giswil. Beiträge zur Geschichte der Gemeinde Giswil. Nach Quellen zusammengestellt und
ergänzt von Jos. Abächerli. Sarnen 1925 (im folgenden zitiert als Friedrich-Chronik). Die Schilderung

des Prozessionszuges ist dem Kapitel «Die Translation des wundertätigen Einsiedlischen Mut-
tergottes-Bildes», S. 146-150, entnommen.
Abächerli vermutete 1925, es handle sich um das eiserne Kreuz ob der Strasse zwischen Kirche und
Schulhaus in Giswil. Friedrich-Chronik (wie Anm. 9), S. 147, Anm. 1.

Abb. 100, 101 aufderfolgenden Doppelseite:
Gedenkbilder zur Translation von Reliquien des hl. Gallus, der Vierzehn Nothelfer und vom Schleier der

Muttergottes in die Wallfahrtskirche Adelwil LU (Gemeinde Neuenkirch), 1752. Das Bild links zeigt die
Prozession mit den Reliquien sowie den plastischen Halbfiguren der Vierzehn Nothelfer und des Gnadenbildes

Mariahilf. A ufdem Bild rechts ist derFestgottesdienst im Freien mit der von einem Kapuzinergehaltenen
Predigt dargestellt.

147



_

r'"jp
I
iti *

f



*
tf. 441 ¦

mm

mIàH "\ t^ t*
l'irli



Händen folgten. Die zweite Abteilung führte der Erzengel Gabriel an. Sie stellte
den freudenreichen Rosenkranz dar, dessen fünf Geheimnisse auf einer kleinen
weissen Fahne zu sehen waren, die von fünfzig weissgekleideten Jungfrauen begleitet

wurde. Die nächste Gruppe mit dem Erzengel Raphael zuvorderst verkörperte
den schmerzhaften Rosenkranz und bestand aus einer roten Fahne und fünfzig
Töchtern in roten Gewändern. Daran schloss sich ein weiterer Engel, dahinter eine

goldgelbe Fahne mit den Geheimnissen des freudenreichen Rosenkranzes und
einem Geleit von fünfzig himmelblau kostümierten Jungfrauen. Als nächste schritten

die hl. Ursula und ihre Gefährtinnen einher, «ganz heroisch» gekleidet und von
zwei Engeln angeführt. Nach ihnen kamen wiederum zwei Engel, der eine mit
einem Palmzweig in der Hand, der andere mit einem Rad, das auf die nachfolgende
hl. Katharina Bezug nahm. Die Reihe der Märtyrer war damit noch nicht beendet.
Es folgten der hl. Sebastian und nach zwei weiteren Engeln mit Schwert und
Palmzweig die Heiligen Ursus und Viktor, unter deren Rüstung sich zwei Ratsherren
verbargen. Zwei Priester trugen ein Bild des hl. Ambrosius, umgeben von vier Männern

in Harnischen. In der nächsten Gruppe wurden ausser dem ebenfalls von zwei
Priestern gehaltenen Bild des hl. Timotheus noch Reliquien verschiedener anderer

Heiliger mitgeführt. Es folgten eine grosse rote Fahne und ein Kreuz, und nach zwei
geharnischten Männern kamen drei Engel mit den «Miracul Tafelein», auf die
bereits die Ankunft der Einsiedler Gnadenbildkopie in Giswil gemalt worden war.11

Den Schluss machte die neue blaue Fahne, die sich als einziges Requisit des Umzuges

im Heimatmuseum in Sarnen erhalten hat. Sie zeigt auf der einen Seite eine
Darstellung der Einsiedler Engelweihe und auf der anderen eine lateinische Stifterinschrift.12

Beim Altar auf der Allmend folgte die feierliche Übergabe der Gnaden-
bildreplik, worauf das Geschütz abgefeuert wurde. Danach trugen vier Priester die
auf dem Altar aufgestellten Heiligtümer einschliesslich des «heiligen Bildnis
Maria», das mit einem weissen «Tabernakel-Mantel» geschmückt war, auf zwei Traggestellen

in der Prozession zur Pfarrkirche zurück. Man begab sich aber nicht
sogleich in diese, sondern auf einen Hügel oberhalb des Pfarrhofes, wo ebenfalls ein
Altar errichtet worden war. Hier wurde eine Predigt über die gnadenreiche und
wundertätige Muttergottes von Einsiedeln gehalten, und erst danach fand das Amt
in der Kirche statt. An verschiedenen Stellen im Chronik-Text wird darauf
hingewiesen, dass nicht nur viel einheimisches, sondern auch viel fremdes Volk an diesem

Ereignis teilgenommen habe.

Von den schweizerischen Translationen barocker Gnadenbildkopien kennen
wir einzig noch von Zug die Prozessionsordnung.13 Hier wurde die der Loretoma-

" Diese Bilder sind verschollen. Bezüglich ihrer Grössen, der genauen Ikonographie und späteren
Verwendung lässt sich deshalb nichts aussagen.

12 Die in der Friedrich-Chronik (wie Anm. 9) auf S. 148 zitierte Stifterinschrift «Joannes Chrysosto¬
mus lugger/ saccerdos e nobili arce solimontane vulgo Sonnenberg in Turgovia» ist merkwürdigerweise

nicht mit der heute auf der Fahne zu lesenden Inschrift identisch (siehe dazu unten S. 225f.).
Eine Erklärung hierfür konnte nicht gefunden werden. Es könnte sein, dass die Fahne einmal erneuert

bzw. der Text überschrieben wurde, oder aber es liegt ein Irrtum seitens des Chronisten vor.
1J Loretokapelle Zug, KapellenA: «Anfang und Ursprung der Lauretanischen Gnaden Capellen»,

Abschrift von 1801, unpaginiert, S. 7.

150



donna nachgebildete Marienfigur am 25. März 1705, am Fest Maria Verkündigung,
von der St. Oswaldskirche in die neuerbaute Loretokapelle übertragen. Vor der
Prozession war in der Kirche ein Gottesdienst abgehalten worden. Im Zug, der von
Glockengeläute und Musketenschüssen begleitet wurde, marschierten zuvorderst
die Kreuz- und Fahnenträger sowie die studierende Jugend. Danach folgte die von
vier Priestern getragene Marienfigur, hinter der die Geistlichkeit einherschritt, welche

die Lauretanische Litanei sang. Den Schluss bildeten die Magistraten, die

Bürgerschaft und eine grosse Anzahl Frauen.
In einem ähnlichen, also eher bescheidenen Rahmen dürfte die Mehrzahl der

Translationen durchgeführt worden sein. Die von Beat Jakob Zurlauben und seiner
Gemahlin in die Loretokapelle auf dem Ennerberg bei Buochs NW gestiftete Gna-

denbildreplik wurde 1713 in mehreren Etappen in ihr Heiligtum überführt. Am 2.

September brachte man sie mit Musikbegleitung von Zug nach Stansstad, von wo
sie in einer Prozession, an der etliche Musketiere teilnahmen, in die Pfarrkirche von
Stans getragen wurde. Tags darauf hielt man in diesem Gotteshaus ein feierliches

Amt, nach dessen Beendigung sich ein grosser Prozessionszug bildete, der das

Marienbild unter den Klängen von Trompeten und anderen Instrumenten sowie unter
Abfeuern von Geschützen auf den Ennerberg geleitete. Die Statue wurde von vier
Kapuzinern getragen. In der Kapelle, einer Nachbildung des Heiligen Hauses von
Loreto, las Abt Joachim von Engelberg die Messe. Pfarrer Johann Georg Franz
Brütschli von Sursee hielt die Predigt.14 Auch in Solothurn wurde die Loretomadonna,

eine aus dem italienischen Wallfahrtsort stammende Kopie, vor der feierlichen

Einsetzung in die ihr zu Ehren erbaute Kapelle in die Hauptkirche gebracht.
In einer dem Anlass entsprechend festlich gestalteten Prozession trug man die Statue

am 9. Oktober 1650 von der Stiftskirche St. Ursen in die auf einer Wiese
zwischen dem Kapuzinerkloster und dem Frauenkloster Nominis Jesu errichtete
Nachbildung des Heiligen Hauses von Loreto.15 Das lauretanische Marienbild für
die an die Pfarrkirche Wolfenschiessen NW angebaute Loretokapelle wurde dagegen

vor der Einweihung des neuen Heiligtums in der St. Sebastianskapelle im
Hinterdorf aufgestellt. Diese räumliche Trennung vom definitiven Standort machte die

am 25. November 1659 erfolgte Übertragung der Statue überhaupt erst möglich.16
Eine Translation auf sehr kleinem Raum, nämlich innerhalb eines Klosterkomplexes,

vollzog sich in Muri AG. Abt Placidus Zurlauben hatte im Kreuzgang, direkt
an die Kirche angrenzend, eine Loretokapelle einrichten lassen, die am 19. Mai 1698

benediziert wurde. Die Kapelle war durch eine Türe im Kirchenschiff für das Volk
zugänglich, gegen den Kreuzgang hin dagegen ursprünglich bis auf das übliche
«Engelsfenster» zugemauert. Am 25. Mai des genannten Jahres wurden die Marienstatue

sowie Dornen von der Krone Christi unter grosser Beteiligung zahlreicher um-

Eine zeitgenössische Beschreibung der Überführung von Zug auf den Ennerberg ist ediert in: Chronik

Bünti, S. 251f.

Guldimann, Anton. Die Loretokapelle. (Jurablätter, Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde
14, 1952), S. 158.

Odermatt, Anton. Geschichte der Pfarrkirche Wolfenschiessen und deren Filial- und Nebenkapellen.

Manuskript von 1882 (aufbewahrt in der Kantonsbibliothek Nidwalden), S. 30.

151



LSä: .-.~,t. -*

2»3K•W--

safc^Efei, *•-,
JF<

m
.->•

RM¦ i o iw

^safmm^".1QHK3»
•fl

f;
sSm^

¦-—

Abbildlt«? der Inthronisation unser Lieben Frauen; Bildt. so von dem Fyrstl: Stüfft
^fA.-;:?'i.JS&:-*Jte4\taii£f-iïtf,J)erlfH'-cnii£eti t ßieJfun.'in t.V'i' fremuti. siina^nsriYRematiißi £fflatwÇé nerruun »tgtùft rueiden
(i-ijfa^cntC^ud S VMma f TmeJWtW-mt fyth u &$ tfhiftcn tone Jofe*" 0mi>pwû J&unu&tijtue lijSJnsnußmïinti
"¦s"S^_ä^ru'^!t rr* faifurnêt senadrn tv.-dht ôOvGtjtâ.TCmqm eer dir- /uaSittt faJfiJuptmgetttJti wufâas éJ/t'tS.sVJKantr mtdêm

~Jy3 ~Z u^7rvc>fZyntrY*}Jû.ttf-i Ber du'Jl.vfua3iirnJ) ihYtrijtS? S-fiPsjuu e.yry/rt mfeitJjfÄ Stronfi cm îee.i ¦ Gmrntanumtünt¦ (jrjtrTftsïui;
¦ kyyubenjt ponJungTraTBc torCrjfftti^iSu&fHgttqyt # wen ner t Ji dQ» ^asmte&m* dtmttìmi* .-Äjrfu damney, u ftey* 2>f«i %i£ute &s~2j.

Ihm z

S H XVs E
'tirgeeiishsg. ¦;-* iaren ione.

u:te
& 'jïtçeetssura
t PwShfL. Xt

.rsrr
^rsav-Vert Ptrl 'AsTsurveys. xAC^r GtsriXtsss-wW^ssrlsi jt vi eh.O^ts-n

Abb. 102:

Translation einer Kopie der Einsiedler Madonna in die ihr zu Ehren erbaute Kapelle in Wiblingen (Deutschland)

am 20. Juli 1681. Kupferstich, bezeichnet «F. Antonius Rissi delinca Joan FrantK fecit». Graphische

Sammlung, Stift Einsiedein.

liegender Pfarreien in die neu geschaffene Kapelle überführt. Prozessionszüge
kamen von Sins, Auw, Merenschwand, Beinwil, Sarmenstorf und Bünzen. Auch aus

Muri war viel Kirchenvolk anwesend. Weil es aber unaufhörlich stark regnete,
konnte die Translations-Prozession nur innerhalb der Klostermauern abgehalten
und durch den Kreuzgang und den Klostergarten geführt werden.1"

Bisweilen holte man Gnadenbildrepliken auch in Privathäusern ab, wie zwei
schriftlich überlieferte Translationen von Statuen der Einsiedler Madonna belegen.
In Freiburg i. Ü versammelten sich die Umzugsteilnehmer am 23. April 1694, dem

Vorabend der Weihe der in der Franziskaner-Kirche errichteten Einsiedler Kapelle,
beim Haus des Stifters Hans-Ulrich Wild, wo man die Marienfigur in Empfang
nahm und in einer feierlichen Translation in die Kirche überführte.ls Im solothurnischen

Kienberg schliesslich geleitete man eine Kopie des Einsiedler Gnadenbildes

XSIDLEN. IS Dil NEU\V ERBAUTE CapeeLZU WIBIIKCES: JXHzoSJfjRjStiiSI GEBRVHfK-R
sssYJrrtisîrvs^seû smis<u.rr Vsr!s£trs: SÛ'' fit j%l'stu G'-çf. '.ISs.tsut'S Â.-mrsr: sir S Ai. yssGst* s.r '.--

^rriffysi s* fyuti./Zt/.utj is^huisït* J I -—ssr.-.r.ejT-tits'.-luv- ess sst-r. O.statsf^s zs sstS.-sJ'j
Zitti.'^ùrrj/rdmaisjtt ?ufçsss- j*stsilfrc aa.S'çq't'^ttSÛrrrsifrv-urt: t. .'ìVntjtj ;f ttUJWIÊ» .TsyiSsWn VCrSttl^ ZJ lisser*

XltEst sssyttJy;m7rtts!~ ~'
rfik-.

S Sfttrr tH&SsmâésSSSStsS,
*• : *s .- ?rr^- - - Xrrr. f sust ; tfr.tvjhtt fé slsr

ifAiKjtsstafHersi
' si.-s.-'s/ tZ ¦ r fui

,Jjiczs%

(Abb. 130) «unter abfeürung des kleinen Geschützes» vom Pfarrbof in die Kirche.19
Näheres ist uns über die Rückkehr der Statue Maria Einsiedeln nach Stansstad

NW im Jahre 1803 überliefert. Die vorangegangenen politischen Ereignisse liessen

es als angebracht erscheinen, diese Festivität besonders aufwendig zu gestalten. 1798

soll nämlich die Figur von den in Nidwalden eingefallenen Franzosen in den See

geworfen worden sein. Ein Fischer habe sie bei Meggen an Land geholt, wird berichtet.

Am 11. November 1803 fuhr man sie auf einem reichgeschmückten Schiff, von
Kreuz, Fahne und Musik begleitet, von Kehrsiten nach Stansstad zurück. Vierzehn
kleinere Schiffe eskortierten das Gefährt mit der Marienstatue. Diese stand, festlich

geschmückt, auf einem altarähnlichen Unterbau und war von Jungfrauen in weissen

Kleidern umgeben, die sie - an Land gekommen - in die wiederaufgebaute
Kapelle trugen. Während der langen Prozession waren aus Hergiswd und Horw Böl-

Der Bericht über die Translation ist enthalten in den Annalen 1693-1750 von P. Leodegar Mayei
1698. Nr. 6. S. 116 (Manuskript im KollegiumsA Sarnen).

P[ater] Ildefons. Die Einsiedlerkapelle in Freiburg im Uchtland. (Mariengrüsse 39, 1935), S. 142.
Guldimann. Anton. J. B. Babels Kopie des Einsiedler Gnadenbildes zu Kienberg (Sol.'

o.J.,S.6.

152 153



lerschüsse zu vernehmen. Im Gotteshaus hatte man für den Empfang Triumphbögen
erstellt und verschiedene Inschriften angebracht.20

Versuchen wir einen Überblick über die verschiedenen Gestaltungsformen der
Translationsfeste zu gewinnen, so zeigt sich, dass die Repliken mit Vorliebe vor
Beginn der Feier im nächstgelegenen grösseren Gotteshaus, in der Regel einer
Pfarrkirche, aufgestellt wurden. Hier, wo genügend Raum für das Volk und die Gäste
vorhanden war, wurde das Hochamt abgehalten. Danach begleitete eine Prozession
das gnadenreiche Bild unter Glockengeläute und Ehrensaluten in sein Heiligtum.
In oder vor diesem folgte nun eine Predigt, sofern sie nicht schon im Rahmen des

\
4'4>«

*.

Abb. 103:

Schlafende Muttergottes von Varallo. Die Nachbildung in einer Nebenkapette der Pfarrkirche Buochs NW
wurde am 2. Mai 1937 in einerfeierlichen Prozession in dieses Gotteshaus geleitet.

Gottesdienstes gehalten worden war. Für die Ansprache zog man gerne auswärtige
Geistliche bei, und zwar Ordensleute - vor allem Kapuziner -, aber auch Äbte
umliegender Klöster. War die Gnadenbildkopie für eine Pfarrkirche angeschafft worden,

so benutzte man eine Ortskapelle oder einen im Freien erstellten Altar als

Ausgangspunkt für die Translation. Diese nahm in einzelnen Fällen auch beim Pfarrhaus,

beim Haus des Stifters der Replik oder an deren Herstellungsort ihren
Anfang.

Einen trefflichen Eindruck, wie Translationsfeiern im Barock auf dem Lande
gestaltet wurden, vermitteln uns zwei Gedenkbilder in der Wallfahrtskirche Adelwil
bei Sempach LU (Abb. 100, 101). In dieses inmitten von Matten abseits gelegene
Gotteshaus wurden 1752 Reliquien vom Schleier Mariens, vom hl. Gallus und von
den Heiligen Vierzehn Nothelfern eingeführt, desgleichen Figuren der letzteren
sowie von Mariahilf. Das eine der beiden Gemälde gibt die Prozession, das andere die

Festpredigt wieder. An beiden Längsseiten der Kapelle ist ein mit festlichen Stoff-

20 Von Matt, Gnadenbilder, S. 58.

154



draperien verkleideter, überdachter Aussenaltar errichtet worden. Der lange
Prozessionszug schlängelt sich in einem weiten Bogen durch das Wiesengelände. Die
Zugspitze mit Fahne und Kreuz erreicht bereits das Vorzeichen, während die letzten

Teilnehmer erst hinter dem Kapellenchor hervortreten. Die Prozessionsordnung

besteht aus einer Vielzahl gleich grosser Gruppen, die, nach Geschlechtern

getrennt, von Frauen und Männern - zuvorderst von Knaben und Mädchen - gebildet
werden. Dazwischen schreiten in dunkle Mäntel gekleidete Männer, die Figuren
und Reliquien mittragen. Das Pendantbild zeigt den im Freien abgehaltenen
Gottesdienst. Der Blick fällt auf den Festaltar an der Nordwand, auf dem eine damals

neu angeschaffte Reliquienmonstranz steht. Die zelebrierende und eingeladene
Geistlichkeit sitzt beidseits des Altars, während ein Kapuziner heftig gestikulierend
von einer Tragkanzel aus seine Predigt hält. Das Volk hat sich in einem Halbkreis
um den Altar geschart. Links im Hintergrund, im gebotenen Abstand zur Kapelle,
steht eine Gruppe von Schützen beieinander, um den Ehrensalut abzufeuern. Der
volkstümliche Maler, dem wir diese beiden lebensnahen Bilddokumente verdanken,

hat sich auf beiden Gemälden als Inschriftenhalter verewigt.
Translationen von Gnadenbildrepliken kennt sogar noch das 20. Jahrhundert,

doch fanden diese wohl nicht zufällig im Zeitraum vor und nach dem Zweiten
Weltkrieg, also in einer besonders schwierigen Zeit, statt. An die barocken Inszenierungen

knüpfte die am 2. Mai 1937 durchgeführte Übertragung der neuen Nachbildung

der «schlafenden Muttergottes von Varallo» in eine Nebenkapelle der
Pfarrkirche Buochs NW an (Abb. 103). Die liegende Figur befand sich auf einem unter
dem Portal des Schulhauses aufgestellten provisorischen Altar. Von hier trug man
sie, von Böllerschüssen begleitet, durch das beflaggte Dorf in die neu hergerichtete
Marienkapelle. Der Weg führte unter drei Triumphbögen hindurch (vergleichbar
mit den z. B. heute noch in Beromünster für den Auffahrtsumritt errichteten
Bögen); deren Dekorationen und Inschriften riefen Stationen der Geschichte der
Buochser Pfarrkirche in Erinnerung.21 Der erste Bogen war der Gründung des

ersten Buochser Gotteshauses durch das Kloster Muri im 12. Jahrhundert gewidmet.
Der zweite zeigte die frühere Verbindung zum Kloster Engelberg, das bis 1454 in
Buochs Kollator war, und auf dem dritten schliesslich gelangten die Jubiläen 800

Jahre Pfarrkirche und 250 Jahre Übertragung des ersten Gnadenbildes aus Varallo

zur Darstellung.
Etwas bescheidener war die Festdekoration für den Einzug der Einsiedler

Madonna in die ihr zu Ehren erbaute Kapelle in der Zuger Siedlung Ammannsmatt.22
Die Prozession führte am 27. April 1947 nur durch eine einzige Ehrenpforte. Den
Weg säumten Kinder der Siedlung, die Kränze und Blumen in den Händen hielten.
Blumen waren auch auf den Boden zu Füssen der in ihr Heiligtum einziehenden

Muttergottes gestreut worden; die umliegenden Häuser hatte man beflaggt. Tags zu-

Die Feier und die dafür geschaffene Dekoration sind ausführlich beschrieben in: R., A. Jubiläumsund

Einweihungsfest der Muttergotteskapelle in Buochs am 2. Mai 1937. (Nidwaldner Volksblatt
vom 12. und 15. Mai 1937). - Zur verschollenen barocken sowie zur heutigen Devotionskopie der
Madonna von Varallo in Buochs siehe oben S. 95f.

A., C. Die jüngste Einsiedler Kapelle. (Maria Einsiedeln 52,1947, S. 420-422).

155



vor war die aus Einsiedeln eingetroffene Statue nach altem Brauch in der Zuger Gut-
Hirt-Kirche, der nächstgelegenen Pfarrkirche, aufgestellt worden.

Die von den Gnadenbildkopien ausgehende wundertätige Kraft stellte die

Muttergottes laut einigen Berichten zum Teil schon im Verlauf der Übertragung ihrer
Bilder unter Beweis. Während der Translation der Loretomadonna in Zug im Jahre
1705 sollen Kranke Trost und Linderung der Schmerzen verspürt haben. Namentlich

erwähnt ist Maria Barbara Zurlauben, die Stifterin der lauretanischen Figur, die

im Bett lag und an Gliedsucht litt. Als nun die Prozession von der St. Oswaldskirche

zur oberhalb der Stadt gelegenen Loretokapelle hinaufzog, was der bettlägerigen

Frau durch Glockengeläut und aus Musketen abgefeuerte Schüsse angekündigt
wurde, gingen ihre Schmerzen zurück, wofür sie Maria mit einem Kelch dankte,
den sie in die Loretokapelle stiftete.23 Eine wunderbare Erscheinung erblickten
1765 einige Teilnehmer, darunter vor allem die Chorknaben, bei der Translation
der Loretomadonna von der Pfarrkirche Gommiswald SG in die ihr geweihte
Kapelle im Kloster Berg Sion. Sie sahen das festlich bekränzte Gnadenbild durch die
Lüfte schweben, bis es über dem Loretoheiligtum stillzustehen schien.24 Die Analogie

zur Übertragungslegende des originalen Heiligen Hauses ist unübersehbar.
Von günstiger Beeinflussung der schlechten Witterung erzählen die Berichte

über die Einweihung der Lourdesgrotten in Muotathal SZ und Libingen SG. Als im
Juli 1919 die Lourdesmadonna von der Pfarrkirche Muotathal mit Kreuz, Fahne
und Musik in die ausserhalb des Ortes aufgebaute Grotte überführt wurde, habe es

plötzlich zu regnen aufgehört.25 Auch in Libingen fiel Regen, doch blieb hier in
auffallender Weise der Platz vor der Grotte trocken.26

Nur einmal vernehmen wir von einem unangenehmen Zwischenfall, der sich
anlässlich einer Translation zutrug. Als die von Mitgliedern der Familie Zurlauben
in die Loretokapelle auf dem Ennerberg NW gestiftete Gnadenbildkopie auf ihrer
Reise von Zug nach Nidwalden, auf der sie geistliche und weltliche Würdenträger
begleiteten, mit einem Nauen von Küssnacht nach Stansstad gefahren wurde,
befand sich auf dem Schiff ein betrunkener Mann, der eine Schlägerei anfing.27 Da
der Unruhestifter vor dem Landrat Reue zeigte, wurde ihm eine verhältnismässig
milde, für die Wiedergutmachung seines Vergehens jedoch sinnreiche Strafe auferlegt,

die darin bestand, nach abgelegter Beichte barfuss zu den Loretokapellen in
Wolfenschiessen und auf dem Ennerberg zu pilgern.

»Anfang und Ursprung» (wie Anm. 13), S. 7.

K1A Berg Sion: Frey, P Benedikt. Notizen über das Frauen Kloster Berg Sion. Manuskript 1883,
S. 7.

Truttmann, Gustav. Chronik der Lourdesgrotte Muotathal. Manuskript im PfA Muotathal
(veröffentlicht in der Schwyzer Zeitung Nr. 47 vom 12. Juni 1979 unter dem Titel «60 Jahre Lourdesgrotte
Muotathal»).
Auf der Maur, Ivo. Lourdesstätten in der Schweiz (2). (AVE 5, Oktober 1982, S. 7f.).
Laut Landratsprotokoll vom 11. September 1713 handelte es sich um einen Philipp Hermann aus
Stansstad. Das Protokoll ist veröffentlicht in: von Matt (wie Anm. 20), S. 62.

156


	Translationen von Gnadenbildkopien

