
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 144 (1991)

Artikel: "Wahre Abbildung" : marianische Gnadenbildkopien in der
schweizerischen Quart des Bistums Konstanz

Autor: Tobler, Mathilde

Kapitel: Andachtsgraphik als Bild- und Heilsvermittlerin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mitte des 18. Jahrhunderts. Möglicherweise wurde die Madonna PfarrerJosef Heig,
dem Begründer von Berg Sion, oder den in Schussenried eingekleideten ersten
Schwestern, die 1766 ins neue Kloster einzogen, geschenkt. 1883 schrieb P. Benedikt
Frey in seinen Notizen zur Geschichte des Frauenklosters Berg Sion - vielleicht
einer mündlichen Überlieferung folgend -, die Statue sei in Loreto mit dem Original

berührt und von Pfarrer Heig nach Gommiswald gebracht worden.14 Wie lässt
sich aber diese Behauptung mit den stilistischen Merkmalen der Skulptur in
Einklang bringen? Die Antwort ist wohl in einem kleinen sogenannten Schleierbildchen

(19x13 cm) zu finden, das zusammengefaltet direkt hinter der Figur verwahrt
wird (Abb. 87). Noch heute, selbst nachdem die Replik aus der Loretokapelle in die
Klosterkirche versetzt worden ist, betrachten es die Schwestern als ein Gebot, beides

stets beisammen zu lassen.15 Das gedruckte Bildchen gibt das lauretanische
Gnadenbild mit einem Stoffbehang bekleidet wieder; zwei Engel sind dabei, es durch
die Lüfte zu tragen. Darüber ist mit einem Papiersiegel ein Stück schwarzen Tülls
befestigt, von dem ein in italienischer Sprache abgefasster Text bezeugt, dass es vom
Trauerschleier stamme, der dem Gnadenbild jeweils am Gründonnerstag und
Karfreitag umgelegt wird. Weiter heisst es, das Bildchen sei mit den heiligen Mauern,
dem heiligen Kleid und dem heiligen Geschirr der Muttergottes berührt worden.16
Es trägt die Unterschrift des damaligen Custos des Heiligen Hauses in Loreto und ist
mit dem Datum vom 4. April 1764 versehen. Wenn man sich vergegenwärtigt, welche

Bedeutung der Vorstellung beigemessen wurde, die Kraft des Gnadenbildes
übertrage sich auf den mit diesem berührten Gegenstand, so drängt sich die Vermutung

auf, das Bildchen sei das Bindeglied zwischen dem italienischen Wallfahrtsort
und der im alpenländischen Raum entstandenen Devotionskopie und habe die
Tradition von deren Herkunft aus Loreto begründet.

ANDACHTSGRAPHIK ALS BILD- UND HEILSVERMITTLERIN

Das eben erwähnte Beispiel eines Schleierbildchens aus Loreto (Abb. 87) zeigt,
welch vielfältige Aufgaben die von Gnadenbildern hergestellte Druckgraphik zu
erfüllen hatte. Grossformatige Blätter bildeten eine Variante zu den geschnitzten und
gemalten Devotionskopien. Im Kapitel über die Einsiedler Muttergottes wird eine
Reihe von Kupferstichen vorgestellt, welche die Gnadenstatue in Originalgrösse
wiedergeben und mehrheitlich in Augsburg hergestellt wurden, das sich seit der
Mitte des 17. Jahrhunderts qualitativ und quantitativ zur bedeutendsten europäischen

Produktionsstätte entwickelt hatte. In einigen Fällen übermalte man die
Stiche mit Deckfarben, um ein Ölbild vorzutäuschen. Von der Einsiedler Muttergottes

befindet sich ein derartiges «Scheingemälde» im Kloster St. Andreas in Sar-

14 KlA Berg Sion: P. Benedikt Frey. Notizen über das Frauen Kloster Berg Sion. Manuskript 1883, S. 7.
1 ' Dies betonte die Schwester Sakristanin anlässlich einer Besichtigung im Jahre 1979.
16 Zum Berührungsbrauch siehe unten S. 140-145, besonders 143.

131



nen OW. Im Kloster Eschenbach LU hängt ein vom italienischen Stecher Carlo
Grandi geschaffenes Blatt des Gnadenbildes Maria vom guten Rat, das allseitig
angestückt und mit einer aufgemalten Rocaillenumrahmung umgeben wurde.1

Bei der grossen Masse der in Kupfer gestochenen Gnadenbild-Darstellungen handelt

es sich jedoch um kleinformatige Bildchen, die von den Pilgern als Andenken
für sich oder für die Daheimgebliebenen nach Hause mitgenommen wurden.2
Ohne sie hätte eine derartige Verbreitungdichte von Devotionskopien, wie sie für
einige Gnadenbilder zustande kam, gar nicht erreicht werden können. Bestand die
erklärte Absicht, einen Wallfahrtsort über die Region hinaus ausstrahlen und in
weiten Kreisen der Bevölkerung beliebt werden zu lassen, so bedingte dies eine
entsprechend umfangreiche Stichproduktion. Die Ursulinen in Landshut (Bayern)
hatten sogar schon vor der öffentlichen Aufstellung des als «Mutter mit dem geneigten

Haupt» betitelten Marienbildes in ihrer Klosterkirche Kupferstiche mit dessen

Abbild anfertigen lassen (Abb. 251). Welche Mengen an Bildchen im 18. Jahrhundert

von diesem Gnadenbild gedruckt und in die katholischen Länder sowie in die
Missionen verschickt wurden, erhellen die Zahlen, die zeitgenössische Berichte für
1747 und 1752 überliefern: damals seien 60 OOO3 beziehungsweise 93 0004 Kupferstiche

abgegeben worden. Im Landshuter Ursulinenkloster haben sich hundert
Kupferplatten, etwa die Hälfte aller je angefertigten, erhalten.5 Ähnlich hohe
Bildchenzahlen kennen wir vom Gnadenbild Maria vom guten Rat in Genazzano
(Italien). Zum Dank für die 1734 am Wallfahrtsort erfolgte Heilung von einer
Gemütskrankheit liess der römische Kanoniker Andrea Bacci insgesamt 97 000 Stiche bis
nach Indien verteilen.6 Hinzu kamen unzählige Abbildungen auf Bruderschaftszetteln,

die man in Genazzano und in vielen Kirchen, an denen Filialbruderschaften

gegründet worden waren, an die Neumitglieder verteilte. An Orten, wo eine
Devotionskopie Sekundärgnadenbild wurde - so im Zisterzienserstift Stams in Tirol -,
entstand zudem eine eigene Bildchenproduktion. Vergleichbare Verhältnisse
finden wir beim Gnadenbild Mariahilf, dessen Verehrung rund hundert Jahre früher,
nämlich um 1650, aufkam, worauf schon bald die Herstellung erster Kupferstiche
einsetzte. In bezug auf dieses Gnadenbild entwickelten sich, wie wir noch ausführlich

darlegen werden, vier international bedeutsame Verehrungsstätten (Innsbruck,

1 Abgebildet in: Tobler, Maria vom guten Rat, S. 277.
2 Siehe dazu das heute noch grundlegende Werk: Spamer, Adolf. Das kleine Andachtsbild vom XIV

bis zum XX. Jahrhundert. München 1930. Inzwischen sind auch Publikationen über Wallfahrtsbildchen

einzelner Regionen oder Wallfahrtsorte erschienen, von denen hier auswahlweise genannt
seien: Bleibrunner, Hans. Andachtsbilder aus Altbayern. München 1971. - Grimaldi, tradizione
lauretana. - Lauter, Christine. Die Ursprungslegenden auf den österreichischen Wallfahrtsbild-
chen. Wien 1967.

3 Khlessing [Kiessing], Antonius Vitus von. Ausführliche Erzehlung des Ursprungs [...]. Landshut
1769 (1. Auflage 1749), S. llf.

4 Jakob Vorherr, Marianischer Gnadenfluss, [Landshut?] 1753, auszugsweise zitiert in: Bleibrunner,
Hans. Das Gnadenbild der Ursulinen zu Landshut. Hg. vom Konvent der Ursulinen zu Landshut.
[Landshut 1956].

5 Das 1956 vom Konvent in einer Auflage von nur 500 Stück herausgegebene Buch von Bleibrunner
(wie Anm. 4) enthält einige von den Originalplatten abgezogene Kupferstiche.

6 Siehe dazu oben S. 40 und Tobler, Maria vom guten Rat, S. 270.

132



Passau, München und Wien) sowie zahlreiche regionale (beispielsweise bei den
Jesuiten in Landshut und Luzern), die alle Kupferstiche herausgaben. Zählt man die
vielen Bruderschaftszettel und -bildchen hinzu, die man beim Eintritt in eine der
vier Hauptbruderschaften erhielt, wobei die grösste, nämlich diejenige in München,

mehr als eine Million Mitglieder umfasst haben soll, so erstaunt es nicht, das

Mariahilf in den Bildchensammlungen zu den am häufigsten vertretenen Gnadenbildern

gehört.7
Das kleine Andachts- und Wallfahrtsbild war ein wichtiger ikonographischer

Informationsträger, der es - in dieser Hinsicht der späteren Fotografie vergleichbar -
ermöglichte, einen Bildinhalt ohne grosse Transportkosten weltweit zu verbreiten.
Zwar stellte man wohl an allen berühmten Wallfahrtsorten gemalte oder geschnitzte

Kopien des verehrten Gnadenbildes her, welche von vermögenden Leuten als

kostbares Gut nach Hause geschafft wurden, doch weit häufiger vergab man den

entsprechenden Auftrag einem Meister in der eigenen Heimat, weil dadurch die

Auslagen für die Überführung gespart werden konnten und weder der Auftraggeber

noch ein Stellvertreter den Gnadenort aufzusuchen brauchte. Als Vorlage über-
liess man dem Kopisten eine gestochene Reproduktion des betreffenden Gnadenbildes.

Nachvollziehen lässt sich dieser Vorgang bei einer Reihe von Mariahilf-Kopien,
die am unteren Bildrand Bittgebete enthalten, welche auch auf Stichen vorkommen,

also offenbar durch diese verbreitet wurden.8
Über ein reiches gedrucktes Bildmaterial verfügten die Kapuziner. Durch sie

muss beispielsweise der Appenzeller Maler Bildstein auf die Erbauungsliteratur mit
gestochenen Mariahilf-Illustrationen aufmerksam geworden sein; letztere dienten
ihm als Ausgangspunkt für sein 1649 für die Kirche in Haslen AI geschaffenes
Altarblatt.9 Auch Johannes Brandenberg erhielt wohl von den Kapuzinern eine

Vorlage für das Mariahilf-Seitenaltarbild, das er um 1728/29 für die Kapuzinerkirche
in Zug malte; höchstwahrscheinlich war es ein nach dem gemalten Titelblatt des

ersten Mitgliederbuches der Münchner Erzbruderschaft gestochenes Blatt (Abb.
88, 89).10 Für drei Altargemälde der Mutter vom guten Rat konnten die benutzten
Stichvorlagen ermittelt werden. Eines steht auf dem Hochaltärlein der Weinreben-

Diese Aussage beruht auf der Durchsicht von Andachtsbildchen-Sammlungen in schweizerischen
Frauenklöstern.
Die gängigsten Gebetstypen lauten: «TV NOS IWANDO RespiCE/ FESTEM FaMEMQUE SUB-

MOVE/ ET NOS AB HOSTE PROTEGE/ HORAQUE MORTIS SUSCIPE» (nach einem Kupferstich im
Kapuzinerkloster Wesemlin, Luzern; die Platte befindet sich heute im Kapuzinermuseum in
Sursee). Der gleiche lateinische Text ist auf Kupferstichen von Philipp Kilian und Johannes Sadeler,

Augsburg, zu lesen. Auf einem Stich von N. Hautt steht in deutsch: «Maria Hilff in aller noth/ Bitt
für uns arme Sünder,/ Vor Krieg un[d] Pest, vor gähem Tott/ Bewahr uns deine Kinder.» Mehrfach
auf gemalten Repliken anzutreffen ist das Gebet: «Mit deiner Hilff siehe uns an/ Hunger und Pest

wende vondan,/ Mach dass der Feindt nit schaden kann/ In todtsnoth nimb dich unser an» (zitiert
nach einem unbezeichneten Kupferstich, mit je einem Exemplar in der Sig. Dr. Müller, Beromünster,

und im Kloster Engelberg vertreten). In verwandter Form findet sich das Gebet auch auf
Bruderschaftszetteln der Münchner Erzbruderschaft: «Mit deiner Hilff sihe uns an,/ Hunger und Pest

wende hindan/ Vorm Feind beschütze uns fortan,/ In Todsnoth nim dich unser an».
Zur Ikonographie und Geschichte des Altarbilds in Haslen siehe unten S. 286f. und 328f.

Ausführliche Beschreibung unten S. 287.

133



kapeile in Hünenberg ZG und folgt einem Stich des bereits genannten Carlo Grandi.

Dargestellt ist die Übertragungslegende des Gnadenbildes.11 Zwei Putten tragen
das Marienbild über das von Schiffen befahrene Meer, gefolgt von zwei Männern,
die nach der Legende von der Muttergottes aufgefordert worden waren, sie zu be-

*

BSk ;£:¦ " 0

..c

4

134



gleiten.12 Laut einer Inschrift auf der Rückseite der Holztafel, auf die man die
Leinwand aufgenagelt hat, wurde das Bild in Genazzano nach dem Original gemalt, mit
diesem berührt und von Rom aus dem Stifter des Altärleins der Weinrebenkapelle
zugestellt.13 Die Darstellungen der legendären Reise des Gnadenbildes auf ehemali-

Ein Exemplar, 310x225 mm, befindet sich bei den Augustinereremiten in Genazzano.
Zur Legende der wunderbaren Bildübertragung von Skutari nach Genazzano bei Rom und dem ihr
wahrscheinlich innewohnenden historischen Kern siehe Tobler, Maria vom guten Rat, S. 268f. Auf
den Stich machte mich freundlicherweise P. Bernardin Wild O. E. S. A., Fribourg, aufmerksam.
Die Inschrift lautet: «Dises Altärly hat machen lassen [...] Her Doktor Mathias/ Baumgartner In
der Langrüty, sambt einer Daffelen/ Maria von guoten Radh genambt, welche bildnus/ nit weit von

Abb. 88, 89:

Mariahilf Hauptblatt des

Manenaltars in der Zuger
Kapuzinerkirche, um 1728/29, von
Johannes Brandenberg. - Mariahilf.

Titelblatt des Prachtsbandes

unter den Bruderschaftsbüchern

von St. Peter in München, begonnen

1684.

i< 4Î*

I» I

-^aT

i *

135



gen Altarbildern der Pfarrkirchen von Abtwil AG (um 1773) und Zurzach AG (um
1771) gehen dagegen auf zwei Kupferstiche der in Augsburg tätigen Klauber
zurück.14 Der Maler des Zurzacher Bildes hielt sich sehr eng an die gestochene
Vorlage15 - in Abweichung davon wurde einzig über dem schwebenden Gnadenbild

eine Heilig-Geist-Taube eingefügt -, während beim Abtwiler Hochaltarblatt
durch das Weglassen der beiden das Gnadenbild flankierenden Kirchenväter sowie
des darüber erscheinenden Gottvaters wesentliche Vereinfachungen vorgenommen
wurden (Abb. 90, 91).16

Rom zuo Genacana bey dem weit berüömt/ Gnaden bild Abgemalet worden, und bey selbiger/ An-

gerüert wie die buia uns weiset./ und von Rom Auss geschickht vom obigen/ Doctoer in das Cappell

li [sic!] verehrth worden/ [...]- Disers altärly ist auffgrüst und Benediciert word[en]/ dem 6 tag
Christmont Anno 1762/Johan Jacob büttler/ möhler».
Beide Gemälde waren bei der Besichtigung 1975 in den Pfarrhäusern magaziniert.
Ein Exemplar des Stiches (Bildgrösse 112x72 mm) liegt im Kapuzinerkloster Wesemlin, Luzern.
Nach Johann Huber, Geschichte des Stifts Zurzach, Klingnau 1869, S. 169, schuf Maler Schmidt

von Unterwalden vier Altarbilder, darunter eine Darstellung der Maria vom guten Rat, für die
Zurzacher Pfarrkirche.
Ein Exemplar des Stiches befindet sich in der Graphischen Sammlung der Zentralbibliothek Lu-

feft.

#_, ¦'. '

f -j

fpi

t'.

¦->

v A
•ii

4,

ftä*/

Abb. 90, 91:

Maria vom guten Rat. Darstellung der legendären Reise des Gnadenbildes von Skutari nach Genazzano.

Kupferstich derAugsburger Stecher Klauber, um 1760-1780. - Maria vom guten Rat. Ehemaliges Hochaltar-
bild der Pfarrkirche Abtwil AG (jetzt im Pfarrhaus), gemalt um 1780; als Vorlage diente der obige Kupferstich.

136



Ein kleines Wallfahrtsbildchen nahm sich wohl der ländliche Schnitzer der
Einsiedler Madonna im Rattis-Chäppeli am Passwang zum Vorbild. Darauf weist das

auf den hölzernen «Behang» aufgemalte grossteilige Stoffmuster, das er von der Vorlage

übernahm und stark vergrösserte (Abb. 92, 93).17

Noch in unserem Jahrhundert gibt es Beispiele für die Benützung von
Wallfahrtsbildchen als Vorlage für Gnadenbildkopien. Wohl weil die Transportkosten
zu teuer geworden wären und die Zustellung zu lange gedauert hätte, liessen zwei in
den Vereinigten Staaten lebende Schweizer Familien 1941 für die von ihnen in Saint
Louis gestiftete Einsiedler Kapelle nach einem Bildchen, das eine Mitstifterin zehn

Jahre zuvor vom Wallfahrtsort mitgebracht hatte, eine Nachbildung der Einsiedler
Madonna in Originalgrösse anfertigen.18

Durch verschiedene Umstände begünstigt, konnten Wallfahrtsbildchen sogar
Sekundärwallfahrten begründen. Das wohl berühmteste Beispiel ist Kevelaer am
Niederrhein, wo sich eine Wallfahrt zu einem unscheinbaren Kupferstich mit der

zern (Plattengrösse 250x175 mm). Eine gleiche Ikonographie wie das Abtwiler Altarblatt weist
auch ein Gemälde im Armenhaus in Stans auf (Öl auf Leinwand, 59x48 cm). Ob es vielleicht vom
Klauberschen Stich eine vereinfachte Variante gab?

Den Hinweis auf diese Replik verdanke ich Urs Morach, Lostorf.
Siehe dazu: U. Lb. Frau von Einsiedeln in Amerika. (Maria Einsiedeln 49, 1944, S. 20-23).

^
V.yi

M

».

..K

;."¦ 'ft

Abb. 92, 93:

Einsiedler Madonna. Volkskunsthafte Replik im Rattis-Chäppeli am Passwang SO. - Einsiedler Madonna.
Ausschnitt aus einem Andachtshüdchen mit einer Darstellung des Gnadenaltars und des Gnadenbildes im
Prunkornat, 18. Jh., vermutlich von einem Einsiedler Stecher.

137



Darstellung Unserer Lieben Frau von Luxemburg entwickelte. Zu welcher Bedeutung

diese Kultfiliation gelangte, drückt sich auch darin aus, dass das Sekundärgna-
denbild nicht mehr nach seinem Ursprungsort Luxemburg, sondern nach seinem

neuen Wirkungsort Kevelaer benannt wurde. Weniger bekannt ist dagegen, dass

auch ein kleiner Kupferstich mit einem Bild der Einsiedler Muttergottes eine
Gnadenstätte entstehen liess, und zwar in Mariaremete, das heute in einem äusseren

Stadtbezirk von Budapest (Ungarn) liegt.19 Die Entwicklung zum Wallfahrtsort
verlief hier auf eine für kleine Andachtsbilder sehr typische Weise. Nach der
Überlieferung begannen in der Nähe von Budapest angesiedelte deutsche Bauern im 18.

Jahrhundert einen an einer Eiche befestigten Stich, der das Einsiedler Gnadenbild
ohne den sog. Behang, aber mit Kronen und Szepter geschmückt wiedergibt, zu
verehren. Laut einem Protokoll von 1816 hatte ein Bauer das 210x90 mm messende

Bildchen von einer Wallfahrt aus Einsiedeln mitgebracht. Nachdem Krankenheilungen

und andere Gebetserhörungen stattgefunden hatten, errichtete man neben
dem Baum eine Holzkapelle. Als diese vom Verfall bedroht war, wurde sie 1808

durch einen Steinbau ersetzt, der schon 1828 infolge des starken Zustroms von
Pilgern eine Erweiterung erfuhr. Die Wände der Kapelle seien bis oben mit Votiven
bedeckt gewesen. 1898 begann man mit dem Bau einer noch grösseren Kirche, die
heute noch steht. In Erinnerung an die Eiche wurde der in den Rang eines Gnadenbildes

aufgerückte Kupferstich bereits in der Kapelle von 1808 an einem hinter dem
Hochaltar aufgestellten Baum aus Gips aufgehängt. Der Altar der jetzigen Kirche
ist gleich gestaltet. Nach Eugen Bonomi war Mariaremete in den 1930er Jahren der
meistbesuchte Wallfahrtsort Ungarns.

Für die öffentliche Verehrung eigneten sich aber die für die private Andacht und
damit für die Nahansicht geschaffenen kleinformatigen Wallfahrtsbildchen eigentlich

schlecht. Sie wurden gewöhnlich ins Gebetbuch hineingelegt, in Schachteln
und Schubladen aufbewahrt oder, was seltener anzutreffen ist, zu sog. Klosterarbeiten

verarbeitet und als Wandschmuck aufgehängt. In den Bildchen erblickte man
aber auch ein probates Heil- und Schutzmittel, denn man glaubte fest, die wunderbare

Heilkraft, die die Muttergottes durch ihr Gnadenbild dem Hilfesuchenden
zukommen lasse, übertrage sich auch auf die kleinen Abbildungen, ganz besonders,

wenn diese mit dem Urbild berührt wurden.20 Klessings Geschichte des bei den
Ursulinen in Landshut verehrten Gnadenbildes Maria mit dem geneigten Haupt
beschreibt eine Reihe von «Gutthaten», bewirkt durch Kupferstiche, die mit dem
Original in Berührung gebracht worden waren.21 In dieser Aufzählung begegnen wir
dem ganzen Spektrum möglicher Hilfe. Das Betrachten der Kupferstiche förderte

Eine Filiale von Maria Einsiedeln in Ungarn. (Maria Einsiedeln 79, 1974, S. 196f.). - Bonomi,
Eugen. Mariaremete/Maria-Einsiedeln. (Jahrbuch für ostdeutsche Volkskunde 11, 1968, S. 113-128:

ausführliche, auf neuerer Quellenforschung basierende Abhandlung). Der Name Mariaremete ist
die ungarische Übersetzung von Maria Einsiedeln.
Eine Parallele besteht im Reliquienkult bei den Berührungsreliquien, den sog. Brandea, bei denen es

sich um Partikel handelt, die mit dem Grab oder dem Leib des Heiligen berührt und dadurch nach
der allgemeinen Auffassung der Kraft der Reliquie teilhaftig wurden.
Kiessing (wie Anm. 3), S. 13-16, und Bleibrunner (wie Anm. 4), S. 28-32.

138



ganz allgemein die religiöse Andacht, führte bei einzelnen zu Umkehr und Busse
und verhalf zu einem guten Tod. Bei schwer erkrankten Menschen brachte das

demonstrative Vorzeigen, das Auflegen oder das Eingeben eines Bildchens eine Wendung

bezüglich des unerträglichen Zustandes, sei es, dass eine Besserung eintrat oder
der Tod dem Leiden ein Ende bereitete. Schwer gebärenden Frauen legte man ein
Bildchen aufs Herz, oder es wurde von ihnen eingenommen. Nach der Geburt sollen

die Papierstücke vielfach unversehrt in den Händen der Neugeborenen
vorgefunden worden sein, was man als ein Wunder auffasste. Unbeschädigt überstanden
solche Bildchen auch Brände, bei denen sie absichtlich ins Feuer geworfen wurden,
worauf dieses zurückging. Schliesslich wurde ihnen auch eine Schutzwirkung
gegen Unwetter und Zauberei zugeschrieben. Speziell zum Einnehmen wurden vom
Landshuter wie auch von anderen Gnadenbildern nur 5 bis 20 mm hohe, serien-

mässig auf Bögen gedruckte Abbildungen hergestellt, die ihrer Verwendung
entsprechend den Namen Schluckbildchen erhielten (Abb. 86).22 In Wasser
eingeweicht oder aufgelöst oder auch mit Speisen vermengt wurden sie Menschen und
Tieren verabreicht. Die Hauschronik der Luzerner Jesuiten berichtet im ausgehenden

17. Jahrhundert von mehreren Heilungen, die beim Gebrauch von Kupferstichen

mit Darstellungen der in ihrer Kirche verehrten Kopie des Innsbrucker Maria-
hilf-Gnadenbildes eintraten.23 Daraus erfahren wir, wogegen und auf welche Weise
die Bildchen eingesetzt wurden. 1695 genasen zwei an Schwindel und Kopfschmerzen

leidende vornehme Frauen, nachdem sie im Anblick eines Papierbildes der
Gnadenmutter neun englische Grüsse gebetet hatten. Das Abhalten von Novenen
war allgemein üblich und wurde auch von einer erkrankten Wöchnerin geübt, die
nach neuntägiger Andacht zu einem solchen Bildchen ihre Gesundheit wiedererlangte

1697). Mit Hilfe eines Andachtsbildchens und einer Novene wurde ein Mädchen

von einer schweren Krankheit und ein anderes von einer Brustfellentzündung
befreit (1697). Eine seit langer Zeit gelähmte Bäuerin brachte ein Mariahilf-Bild an
ihrer Bettstatt an - wobei es sich wohl nur um einen Kupferstich gehandelt haben
kann -, und bald schon konnte sie aufstehen und ihrer Arbeit nachgehen (1695).
Schliesslich gelang es laut Chronik einer Person, durch das Zusichnehmen eines
Bildchens ein abgelegtes Keuschheitsgelübde zu halten (1697). Im Dominikanerinnenkloster

St. Katharinenthal bei Diessenhofen TG brachte die Priorin Dominika
Josepha von Rottenberg, die sich seit ihrem Klostereintritt ganz dem Schutz der
Einsiedler Muttergottes anvertraut hatte, im Weinberg und im Stall Bildchen dieser
Gnadenmutter an. Nachdem 1732 schlechtes Wetter grossen Schaden an den
Klosterreben angerichtet hatte, band die Verehrerin der Einsiedler Muttergottes
Wallfahrtsbildchen an Stecken und verteilte diese auf dem Gelände, worauf die Weinernte

gut ausfiel. Zusätzlich hatte sie jede Woche eine Pilgerfahrt nach Einsiedeln
verrichten lassen. Als ein anderes Mal eine Viehseuche drohte, befestigte sie in den Ställen

kleine Kupferstiche und liess weitere im Wasser, mit dem die Tiere getränkt wur-

Schneegass, Christian. Schluckbildchen. Ein Beispiel der «Populärgraphik zur aktiven
Aneignung». (Volkskunst. Zeitschrift für volkstümliche Sachkultur 6,1983, S. 27-32).
Siehe dazu unten S. 331-334.

139



den, aufweichen. Die Wirkung dieser Vorsichtsmassnahme schien erwiesen, als die
Seuche bis in die Nähe des Klosters vordrang, dieses selbst aber davon verschont
blieb.

Nicht nur ein Teil der Wallfahrtsbildchen, sondern auch viele der gemalten und
geschnitzten Devotionskopien wurden mit dem Urbild berührt und übernahmen
damit nach Auffassung der Gläubigen auch dessen Kraft. Aus den zusammen mit
den Abbildern gelieferten Authentiken erhellt, welche Bedeutung die Bezüger und
späteren Verehrer einer Replik dem Berührungsakt beimassen.

ATTACTA ET BENEDICTA

Diese beiden Worte, auf deutsch «berührt und geweiht», erweckten in den
Hilfesuchenden ein grosses Vertrauen zum abgebildeten Gnadenbild. Die Tatsache, dass

eine Devotionskopie am Wallfahrtsort mit dem Urbild in Kontakt gebracht und
vom zuständigen Geistlichen benediziert worden war, stärkte den Glauben an ihre
Wirksamkeit.1 Als sichtbares Zeichen, sozusagen als Garantie, wurde gerne ein Siegel

oder eine den Berührungsakt bezeugende Inschrift angebracht. In der Chronik
des Kapuzinerinnenklosters Notkersegg ob St. Gallen ist zu lesen, ein Pilger habe
dem Konvent 1757 aus Rom eine Kopie der Mutter vom guten Rat samt einer
Authentik überbracht. Laut dieser war das Abbild «an dem wahren wunderbaren Maria

bilt zu Genazano unweith Rom berührt» worden.2 Im gleichen Jahr 1757
bestellte der Prior des Zisterzienserstifts Stams in Tirol in Genazzano eine Kopie; er
bat in seinem Schreiben, diese Kopie mit dem Original zu berühren. Als Beleg
dafür, dass dieser Wunsch erfüllt worden war, stellte Genazzano eine entsprechende
Authentik aus.3 Die nach Stams gelieferte Replik erwies sich hier sogleich als Se-

kundärgnadenbild, von dem man wiederum zahlreiche Kopien anfertigen liess. Auf
diese übertrug man auch den Brauch des Berührens. In Stams schrieb man die
Authentik gleich auf die Leinwandrückseite. Sie lautet stereotyp «Attacta & Benedicta
Stambsy» und wurde jeweils vom Prior unterzeichnet sowie mit dem Ausstellungsdatum

versehen (Abb. 94,95). Zur Beglaubigung drückte man das Klostersiegel auf.
Vermutlich bestand in Stams die Vorstellung von einer «Berührungskette»: Die

Was für konkrete Vorstellungen hinter dem Brauch stehen konnten, weist Dünninger anhand des

frühen Reliquienkults nach. Nach der Ansicht Gregors des Grossen und seiner Zeitgenossen vollzog

sich beim Berühren eines Heiligengrabes mit Gegenständen (z. B. Stoffstücken) ein ähnlicher
Vorgang wie bei der Wandlung von Brot und Wein, die zu Fleisch und Blut werden. Papst Leo habe

zum Beweis mit der Schere in ein berührtes Tüchlein geschnitten, worauf aus diesem Blut herausgeflossen

sei. Siehe dazu: Dünninger, Hostiensepulcren, S. 78.
Abschrift der Klosterchronik, 2. Teil, S. 223. Vgl. dazu auch: Schubiger, Benno. Bau und Ausstattung

des Klosters Notkersegg. (600 Jahre Kloster Notkersegg 1381-1981. St. Gallen 1981, S.

187-248), S. 229f.
Heute aufbewahrt im StiA Stams, G IXb n. 1. Vgl. auch: Tobler, Maria vom guten Rat, S. 271.

140


	Andachtsgraphik als Bild- und Heilsvermittlerin

