
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 144 (1991)

Artikel: "Wahre Abbildung" : marianische Gnadenbildkopien in der
schweizerischen Quart des Bistums Konstanz

Autor: Tobler, Mathilde

Kapitel: Zur Qualitäts- und Stilfrage

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Pilgerstrassen errichteten Casa-Santa-Kopien die Wallfahrt nach Einsiedeln
aufwerten oder umgekehrt die Pilger den Architekturkopien einen regen Zustrom von
Besuchern garantieren sollten.

Mit den Loreto- und Einsiedler Kapellen sowie mit den noch sehr jungen
Schönstatt-Heiligtümern haben wir alle in der Schweiz vorkommenden und gleichzeitig
auch die in Europa bedeutendsten Typen baulich nachgebildeter Mariengnadenstät-
ten vorgestellt. Die ebenfalls nachgestaltete Rotunde von Altötting (Bayern) ist in
unserem Land mit keinem Beispiel vertreten. Kopien nichtmarianischer Heiligtümer

wie des Heiligen Grabes in Jerusalem oder der Heiligen Stiege in Rom stehen
ausserhalb des Themas dieser Arbeit.59

ZUR QUALITÄTS- UND STILFRAGE

«Wunderthätige Bilder sind meist nur schlechte Gemälde; Werke des Geists und
der Kunst sind für den Pöbel nicht da.» Gnadenbilder wie das Lukas-Cranach-Ge-
mälde Mariahilf oder die spätgotische Skulptur der Einsiedler Muttergottes scheinen

dieses Goethe-Zitat zu relativieren. Doch der Dichter hat insofern nicht
unrecht, als die Entwicklung eines Andachtsbildes zu einem Gnadenbild unabhängig
von seiner künstlerischen Qualität verläuft. Als viel bedeutungsvoller erweisen
sich Verknüpfungen mit politischen Ereignissen, Legendenbildungen oder das

Engagement einzelner Gläubiger oder ganzer Ordensgemeinschaften. Das gleiche gilt
für die Devotionskopien berühmter Gnadenbilder. Wenn ein Teil dieser Repliken
Sekundärwallfahrtsstätten begründete, so nicht, weil sie das Urbild trefflich wiedergaben,

sondern weil die Umstände für die Entstehung eines Filialkultes günstig
waren. Stilistisch reichen die Nachbildungen von der exakten Kopie bis zur freien
Umsetzung. Von der ersteren Art gibt es ausgesprochen wenige Beispiele.1 Der weitaus

grösste Teil der sog. Kopien ist - gewollt oder ungewollt - dem zu ihrer Entstehungszeit

gängigen Stil angepasst. Zwischen dem Original und der Replik hatte vielfach
ein Stilwechsel stattgefunden, den der Künstler kaum ganz zu verleugnen vermochte

und in vielen Fällen wohl auch nicht zu verleugnen beabsichtigte. Es gibt Beispiele,

bei denen das Bemühen in die eine oder andere Richtung deutlich zu erkennen
ist, d. h. das Bestreben, das stilfremde Vorbild möglichst genau wiederzugeben
beziehungsweise der neuen Formensprache anzugleichen. Besonders für das W.Jahr¬
hundert lässt sich nachweisen, wie die Ablehnung der barocken Bilderwelt und die

von den Künstlern nazarenischer Ausrichtung erklärte Absicht, die christliche

Siehe dazu die umfassende Arbeit von: Feurer, Reto. Wallfahrt und Wallfahrtsarchitektur. Dissertation

Universität Zürich. Zürich 1980.

Kopien, die das Urgnadenbild beinahe mit fotografischer Genauigkeit wiedergeben, wurden im
Barock in Innsbruck vom dort verehrten Mariahilf-Bild, einem Werke Lukas Cranachs, hergestellt;
vgl. dazu unten S. 284f.

123



Kunst erneuern und fromme Andachtswerke schaffen zu wollen, dazu führten,
barocke Gnadenbilder stilistisch abzuwandeln und damit in die zeitgenössische
Bilderwelt zu integrieren.2

Wie verschieden Stil und Qualität auch ausfallen mochten, im Abbild musste das

Vorbild noch zu erkennen sein. Massstäblichkeit, Technik und stilistische
Verwandtschaft waren dagegen, wie wir schon eingangs bei der Definition des Begriffs
Gnadenbildkopie festgestellt haben, von untergeordneter Bedeutung. Gemälde
wurden plastisch nachgebildet und umgekehrt plastische Figuren gemalt oder
gestochen dargestellt. Auch Bilderweiterungen oder die Reduktion auf einen
Ausschnitt kommen vor. Die Gnadenbilder Maria zum Schnee und Mariahilf wurden
auf gemalten Repliken zu Ganzfiguren ergänzt, das letztere zudem bisweilen auch
als ganzfigurige Plastik gestaltet, während umgekehrt von der Loretomadonna,
einer mit einem Stoffbehang bekleideten Marienstatue, gemalte Brustbilder
bekannt sind.3

Aussergewöhnlich ist dagegen eine formale Änderung, wie sie das Gnadenbild
von Trapani (Sizilien) in einigen Nachbildungen erfahren hat.4 Sie bestätigt als

Ausnahme gleichsam die Regel, weshalb dieser Sonderfall hier kurz erwähnt wird,
auch wenn er für den in dieser Arbeit untersuchten Raum ohne Folgen blieb. Beim
Urbild, einer Marmorstatue aus dem 14. Jahrhundert, berührt Maria mit ihrer
Rechten die linke Hand des Jesusknaben, den sie auf dem Arm trägt. 1469 schuf
Francesco Laurana eine Nachbildung, die im Dom von Palermo aufgestellt wurde
und bei der die Muttergottes dem Kind eine Frucht reicht. Im Vertrag, der mit Laurana

geschlossen worden war, ist die Statue von Trapani ausdrücklich als Vorbild
genannt. In einem anderen Vertrag mit dem gleichen Künstler für eine weitere Replik
ist dann der Wunsch vermerkt, das Bild von Trapani in der verbesserten Form
anzufertigen.5 Eine ganze Reihe bis um 1520 entstandener Nachbildungen durch bedeutende

italienische Meister behält das von Laurana eingeführte Motiv der
Fruchtüberreichung bei. Zum Teil wird das Urbild in den Verträgen nicht einmal mehr
genannt. Es drängt sich deshalb die Vermutung auf, diese von hochstehenden Künstlern

geschaffenen Nachbildungen seien nicht aus kultischem, sondern aus
kunstästhetischem Interesse in Auftrag gegeben worden. Die im Barock und auch noch

Vgl. zum Beispiel den auf S. 306 beschriebenen, von Melchior Paul von Deschwanden 1849 geschaffenen

neuen Mariahilf-Typus.
Ganzfigurige Bilder von Maria Schnee (S. Maria Maggiore, Rom) befinden sich in der Luzerner
Jesuitenkirche und in der Kirche des ehem. Zisterzienserinnenklosters Rathausen LU Zu den zu
einer Ganzfigur erweiterten Mariahilf-Darstellungen siehe unten im entsprechenden Katalog unter
Rapperswil, Hauptsee und Andermatt (alles Gemälde) sowie unter Beromünster und Glattburg
(Plastiken). Halbfigurige Loretomadonnen befinden sich im Schloss Wyher bei Ettiswil (früher in
der Schlosskapelle) und in Zuger Privatbesitz (aus Altdorf stammend).
Das Folgende ist eine Zusammenfassung des Aufsatzes von: Kruft, Hanno-Walter. Die Madonna
von Trapani und ihre Kopien. Studien zur Madonnen-Typologie und zum Begriff der Kopie in der
sizilianischen Skulptur des Quattrocento. (Mitteilungen des Kunsthistorischen Instituts in Florenz
14, 1969/70, S. 297-322).
Wörtlich heisst es: «ipsamque imaginem facere meglioratam imaginis hujusmodi praedictae civitatis

Drepani».

124



im 19. Jahrhundert in Trapani zahlreich hergestellten Devotionskopien dagegen
wiederholen ausnahmslos den Berührungsgestus des Urbildes (Abb. 37).

Ein zentraler Aspekt in der Reproduktion von Gnadenbildern ist der stilistische
Umgang des Kopisten mit dem aus einer vorangegangenen Epoche stammenden
Urbild. Herbert Beck hat diese Frage an barocken Nachbildungen von mittelalterlichen

Skulpturen aus Süddeutschland und Österreich untersucht.6 Seine Schlussfolgerung,

der barocke Stil habe Gnadenbilder des sog. Weichen Stils (1400-1430)
bevorzugt und diese durch Legendenbildungen aktualisiert, stützt sich aber allzu sehr
auf künstlerisch-formale Beobachtungen an den von ihm behandelten Beispielen
ab. Es gibt im Barock viele kopierte Gnadenbilder anderer Stilrichtungen, die diese

These entkräften und belegen, dass Qualität und Stil für die Verbreitung nicht
ausschlaggebend waren. Das 14. und 15. Jahrhundert hat aber aus seiner religiösen
Haltung heraus zahlreiche Wallfahrtsorte begründet, die in der Gegenreformation zur
Stärkung des katholischen Glaubens ausgebaut wurden, weshalb sich unter den im
Barock verehrten Gnadenbildern eine ganze Reihe gotischer Skulpturen befinden.
Wenn diese nachgebildet wurden, so geschah dies nicht, weil man an einem
«neugotischen» Bildwerk Gefallen hatte, sondern weil man mit der Form auch die Gnadenkraft

des Urbildes zu übernehmen glaubte. In der Regel wurden die stilfremden
Figuren sogleich mit Stoffbehängen verdeckt und damit der barocken Vorstellung
einer majestätischen Himmelskönigin angepasst. Nicht selten überarbeitete man
im 17. und 18. Jahrhundert sogar mittelalterliche Figuren an Gewand- und
Haarpartien, um das Anziehen von Perücken und Gewändern zu erleichtern, wobei man
bei Gnadenbildern in dieser Hinsicht allerdings eine auffallende Zurückhaltung
übte, vermutlich aus Pietät vor dem geheiligten Bildwerk.

Gnadenbildkopien sind oft - und für den ikonographisch Unkundigen erst recht

- schwer zu datieren. In jenen Fällen, wo der Kopist seinen eigenen Zeitstil absichtlich

zu vertuschen suchte und die retardierenden Elemente vorherrschen, verleiten
die Abbilder leicht zur Annahme einer zu frühen Entstehungszeit. Einigen Künstlern

gelang eine völlige Umsetzung in die zeitgenössische Ausdrucksweise. Vielfach
und weit häufiger bei den Skulpturen als bei den Gemälden ist aber eine Diskrepanz
zwischen veralteten Stilelementen - zum Beispiel im Faltenwurf - und einer Anpassung

an die eigene Kunstepoche zu beobachten. Wo immer bei einem Bildwerk solche

Unstimmigkeiten auftreten, ist die Möglichkeit einer Devotionskopie in Erwägung

zu ziehen.
Die Stil- und Qualitätsfrage kann in der vorliegenden Arbeit nur exemplarisch

abgehandelt werden. Sie ist in den noch folgenden Kapiteln über die Gnadenbilder
Maria Einsiedeln, Mariahilf und Maria vom Siege berücksichtigt und wird zudem
an dieser Stelle anhand einer Reihe von Nachbildungen der Loretomadonna erör-

Beck, Herbert. Barocke Nachbildungen mittelalterlicher Skultpturen. (Städel-Jahrbuch NF 3,

1971, S. 133-160). - Wie Keisch anhand von Grabdenkmälern aufzeigt, wurden mittelalterliche
Werke auch aus anderen Motiven als dem einer beabsichtigten Kultübernahme nachgeahmt, zum
Beispiel zur Legitimation von Herrschaftsansprüchen; siehe dazu: Keisch, Claude. Zu einigen
Stilkopien in der deutschen Plastik des 16. und 17. Jahrhunderts. (Forschungen und Berichte. Staatliche

Museen zu Berlin 15, 1973, S. 71-78).

125



i.

*»

Abb. 80, 81, 82, 83, 84, 85:
Loretomadonna. Gnadenbild m der Casa Santa in Loreto, wohl 14. Jh., 1921 anlässlich eines Brandes zerstört
und durch eine nach alten Fotos geschaffene Kopie ersetzt. - Loretomadonna. Devotionskopie in der Loretokapelle

in Solothurn, 1650 vom italienischen Wallfahrtsort hierher gebracht. - Loretomadonna. Devotionsko-

pie im Kloster Nominis Jesu, Solothurn, wohl 2. Hälfte 17. Jh., vermutlich in der Region Solothurn entstanden.

-Loretomadonna. Kopie in der Loretokapelle Zug, 1704, den Zuger Bildhauern Wickart zuzuschreiben.

- Loretomadonna. Kopie in der Loretokapelle Lichtensteig SG, 1678-1680, von einem unbekannten Meister.

- Loretomadonna. Kopie in derKlosterkirche Berg Sion, Gommiswald SG, früher in der Loretokapelle, Ende
17. bis Mitte 18. Jh., möglicherweise von einem süddeutschen Künstler.

tert. Das Gnadenbild von Loreto entstand wohl im 14. Jahrhundert und war die
Arbeit eines einheimischen Meisters provinzieller Prägung. Beim Brand der Kapelle
1921 ging es zugrunde und wurde durch eine nach alten Fotos angefertigte Kopie
ersetzt (Abb. 80).7 Die Figur zeichnet sich durch schmale, kompakte Umrisslinien
und eine frontale Ausrichtung auf den Betrachter aus. Die stehende Muttergottes
umfasst mit dem linken Arm den ebenfalls in aufrechter Haltung dargestellten
Jesusknaben. Er lehnt sich so eng an seine Mutter, dass fast der Eindruck eines Anein-
andergewachsenseins entsteht, was durch die gleiche Höhe der Schultern noch
verstärkt wird. Maria trägt ein oberhalb der Taille gegürtetes Kleid und darüber einen

mantelartigen Überwurf, den sie unter dem Kinde zu einer ausgeprägten Schüsselfalte

hochrafft. Diese wiederholt sich bei der Tunika des Knaben sowie in abge-

Eine alte Photographie ist publiziert in: Grimaldi, Loreto, S. 126, Abb. 420.

126



m.Y
i*VA

i
L,-#

^Tl

V.

'
¦¦'

WÊ&Z!."- Ï££i\lV: '¦^'.¦¦?ss:\-ï~~.

li :

& i

f̂«4 %4%

wm

Ml'lmltt-I':

127



schwächter Form im unteren Mantelteil, ungefähr auf Kniehöhe. Die Vertikale
wird durch die Falten des Kleides, die Beine des Kindes und - in deren Fortsetzung
- in einer leicht diagonal verlaufenden Röhrenfalte des Mantels betont. Die
Haltung ist statisch nicht durchdacht. Weder die linke Hand Mariens noch die Stoffdraperie

würden dem Kind genügend Halt bieten, um es vor dem Heruntergleiten zu
bewahren. Keine ausgewogene Körperbildung, sondern eine geometrisch-lineare
Strukturierung kennzeichnen diese Figur, wobei Wollen und Nichtkönnen nicht
auseinanderzuhalten sind. Vom Rauch der in dem kleinen Heiligtum brennenden

Ampeln nahm die Statue wie die Einsiedler Madonna eine schwarze Färbung an.
Die folgende Vergleichsreihe von sechs Nachbildungen des lauretanischen

Gnadenbildes zeigt verschiedene Stufen der stilistischen und formalen Loslösung vom
Vorbild. Diesem am nächsten steht die Marienfigur in der Loretokapelle in
Solothurn, die laut schriftlichen Quellen 1650 aus dem italienischen Wallfahrtsort
mitgebracht wurde (Abb. 81). An dieser Aussage besteht kein Zweifel, denn ausser
schriftlichen Zeugnissen, die in Loreto ausgestellt und in Solothurn aufbewahrt
werden, hat die der Volkskunst zuzurechnende Plastik eine Zwillingsschwester in
Valenzano di Bari (Italien)8, weshalb es sich mit Sicherheit um ein am italienischen
Gnadenort hergestelltes Serienwerk handelt. Die Produktion von Devotionskopien

in Loreto ist bis heute nicht untersucht. Sie vollzog sich - soweit dies anhand
der wenigen in Loreto noch vorhandenen Repliken zu beurteilen ist - auf der Ebene

provinzieller Handwerkskunst. Es wurden Nachbildungen aus Holz, Stein, Cartapesta

und Terrakotta hergestellt. Der grössere Teil gibt die gotische Figur ohne den

Stoffbehang wieder.9 Bis jetzt traten laut Auskunft von Floriano Grimaldi, dem
Archivar des Heiligen Hauses, in den gesichteten Archivbeständen keine Hinweise
bezüglich Anfertigung und Verkauf von Gnadenbildkopien zutage, was vermuten
lässt, dass diese von einem von der Wallfahrtsleitung weitgehend unabhängigen
Devotionalienhandel vertrieben wurden. Die Solothurner Kopie reiht sich gut in die
im Barock in Loreto beheimatete Replikenproduktion ein. Der ländliche
Bildschnitzer hielt sich, was Haltung und Kleidung anbelangt, getreu an das Vorbild.
Eine eigenständige Leistung versuchte er nicht einzubringen, sie war auch gar nicht
gefragt. Stilistisch blieb ihm jedoch das gotische Vorbild fremd; zwar bildete er die

Faltengebung nach, aber es gelang ihm nicht, sie nachzuempfinden. Das Ergebnis
war eine stark volkskunsthafte Statue, die das Urbild leicht erkennen, gleichzeitig
aber auch die zeitliche Distanz zu diesem spüren lässt. Im Kapuzinerinnenkloster

Zur Kopie in Italien siehe die Abbildung in der in Loreto herausgegebenen Zeitschrift II Messaggio
della Santa Casa, 1967, S. 157.

Diese plastischen Kopien erhielten am Aufstellungsort ein textiles Kleid umgehängt. Nur eine
Minderheit der Figuren stellte im Barock das Gnadenbild mit dem Behang dar. Heute ist das Verhältnis

umgekehrt: die Devotionskopien - von der kleinen Hausstatuette bis zur Kirchenfigur - sind dem

mit dem Behang bekleideten Gnadenbild nachgeformt. Merkwürdigerweise und im Unterschied

zur Einsiedler Madonna ist mir bis heute kein Stich der Loretomuttergottes begegnet, der das

Gnadenbild ohne das Stoffgewand abbilden würde. Dennoch müssen solche Reproduktionen im Umlauf

gewesen sein, denn die Mehrzahl der geschnitzten barocken Nachbildungen dürfte nicht aus

Loreto bezogen, sondern Bildhauern in der Umgebung der Filialheiligtümer in Auftrag gegeben
worden sein.

128



Abb. 86, 87:

Auf Papier gedruckte «Schluckbildchen» (Höhe 17

mm) mit Darstellungen des bei den Ursulinen in
Landshut (Deutschland) verehrten Gnadenbildes
«Mutter mit dem geneigten Haupt». - Sog.
Schleierbildchen, datiert 4. April 1764, das nach der Überlieferung

stets hinter der Figur der Loretomadonna in
der Klosterkirche Berg Sion, Gommiswald SG,
aufbewahrt werden soll.

eü
t J£

£ 4i3K--S&»

il^VJ

HM

NominisJesu in Solothurn, auf dessen Wiese die Loretokapelle steht, wird eine weitere

Nachbildung der lauretanischen Muttergottes verwahrt. Vermutlich erhielten
sie die Nonnen, weil sie wegen der Klausur nicht immer Zugang zur nahe gelegenen
Heilig-Haus-Kopie hatten. Diese Figur dürfte von einem im Räume Solothurn tätigen

Künstler stammen (Abb. 82).10 Die vollen, rundgewölbten Gesichter verraten
seine persönliche Handschrift. Auch bei den Falten des Mantels, die etwas mehr
Bewegtheit und einen leichteren Fluss aufweisen, dringt sein eigener Stil durch, während

er sich bezüglich der Haltung und der Anordnung der Kleidung eng an das

Vorbild hielt.11 An dieser Figur lassen sich besonders eindrücklich die Spannungen

Seltsamerweise erwähnt schon das Ratsmanual vom 9. Juli 1649 eine wahre Abbildung, die Johann
Schwaller kurz zuvor erhalten haben soll. Für diese gedenke er eine Kopie des Heiligen Hauses von
Loreto zu errichten, und er erwäge als Standorte die Kapuzinerkirche in Solothurn oder die Marienkirche

in Oberdorf (Abschrift des Ratsmanuals im K1A Nominis Jesu, Solothurn, Mappe 49,
Loretokapelle, Chronik-Auszüge, Loreto I, S. 4f.). Der Bericht hält zwar fest, Schwaller habe vor dreissig
Jahren den Wallfahrtsort besucht, vermerkt aber nicht ausdrücklich, die 1649 oder kurz zuvor
erhaltene Devotionskopie stamme von dort. Es ist daher nicht auszuschliessen, dass der Solothurner
sie nach einer der frühen Nachbildungen in der Schweiz anfertigen liess. Die Angaben sind jedoch
zu vage, um die im Ratsmanual genannte Figur mit der heute im Kloster Nominis Jesu befindlichen
in Verbindung bringen zu können. Mit Sicherheit kann einzig gesagt werden, dass der spätere
Kapellenbruder 1650 eine Kopie aus Loreto heimbrachte.
Das Inkarnat ist bei dieser Kopie hell. Es bleibt bei einer allfälligen Restaurierung zu prüfen, ob
darunter Reste einer dunklen Farbgebung vorhanden sind.

129



ablesen, die aus dem Widerstreit zwischen der Aufgabe und dem Bemühen, einen

vergangenen Stil zu imitieren, und der Ausprägung des eigenen «modernen» Stils
erwachsen konnten. Weitergehende Konzessionen an den eigenen Stil machten die in
Zug tätigen Bildhauer Wickart (Abb. 83). Dem Aussehen nach entstanden in ihrer
Werkstatt die von Mitgliedern der Zuger Familie Zurlauben gestifteten Loretoma-
donnen in den Casa-Santa-Heiligtümern von Muri, Zug und auf dem Ennerberg.
Betrachten wir die 1705 in die neu erbaute Zuger Loretokapelle gelangte «wahre

Abbildung», wie eine Inschrifttafel die Kopie betitelt, so stellen wir einige Veränderungen

gegenüber dem Urbild fest. DerJesusknabe ist hinaufgerückt, so dass nun nicht
mehr die Schultern, sondern die Köpfe auf gleicher Höhe liegen. Statt mit Tunika
und Unterkleid ist er nun mit einem fusslangen, weich herabfliessenden Hemd
bekleidet. Seine Ärmchen hält er nicht mehr an den Körper angezogen, sondern dem
Betrachter entgegengestreckt. Die Kleidung Mariens, deren Grundformen - das

hochgegürtete Gewand und der unter dem Kind hochgeraffte Mantel - vom Vorbild
übernommen sind, ist voluminöser und in der unteren Hälfte faltenreicher gestaltet.

In die rechte Hand von Maria ist ein Szepter gelegt. Trotz deutlicher Barockisie-

rung wurde die strenge, hieratische Frontalität des Vorbildes hier noch beibehalten,
während sie bei der etwas früher, nämlich 1678-1680 entstandenen Figur in der
Loretokapelle in Lichtensteig bereits aufgegeben worden war (Abb. 84). Stand- und
Spielbein sind bei dieser Plastik deutlich unterschieden. Maria neigt ihr Haupt nach
rechts, was ihrer Körperhaltung eine leichte Schwingung verleiht. Der Knabe wendet

seinen Kopf halb dem Betrachter, halb seiner Mutter zu. Die augenfälligsten
Gewandmotive wie zum Beispiel der Stoffbausch unter dem Kinde kommen auch hier
vor, ansonsten aber ist der Faltenwurf sehr frei komponiert. Aus der schmalen
gotischen Marienfigur ist eine dem barocken Schönheitsideal angepasste stattliche
Madonna geworden, deren Schöpfer in den gesichteten Quellen nicht genannt ist.12

Die grösste stilistische Freiheit zeigt die Statue der Loretomadonna im Kloster
Berg Sion bei Gommiswald SG, heute auf einem Nebenaltar der Klosterkirche,
ursprünglich in der innerhalb des Klostertrakts gelegenen Loretokapelle aufgestellt
(Abb. 85). Haltung und Kleidung sind hier barock bewegt. Nicht nur bei Maria,
sondern auch beim Kind sind Spiel- und Standbein voneinander unterschieden. Bei
beiden ist die Körperlinie leicht geschwungen, besonders beim Knaben, der sich an
seine Mutter schmiegt. Die Gewänder sind bauschig, mit unruhigem Faltenwurf.
Der unter dem Kind emporgeraffte Überwurf bildet über dem linken Arm Mariens
ein markante herabhängende Falte. Die Stoffe umhüllen kräftige Gestalten. Unter
den Säumen treten nackte Füsse hervor. Auch die Hände sind in ihrer Stellung der
zeitgenössischen Plastik angeglichen, indem der geschlossene Umriss durch Spreizen

der Finger aufgebrochen wurde. Das Inkarnat ist im heutigen Zustand hell,
erscheint aber auf Votivbildern, die der Statue vergabt wurden, dunkel.13 Auch in
diesem Falle ist der Künstler nicht bekannt. Die stilistischen Merkmale weisen am
ehesten in den süddeutschen Raum und in die Zeit vom ausgehenden 17. bis zur

12 Die Statue wurde 1953 vollständig neu gefasst; im jetzigen Zustand weisen die Gesichter und die
Hände eine helle Hautfarbe auf.

1 ' Kdm SG V, S. 75 mit Abb. 72.

130



Mitte des 18. Jahrhunderts. Möglicherweise wurde die Madonna PfarrerJosef Heig,
dem Begründer von Berg Sion, oder den in Schussenried eingekleideten ersten
Schwestern, die 1766 ins neue Kloster einzogen, geschenkt. 1883 schrieb P. Benedikt
Frey in seinen Notizen zur Geschichte des Frauenklosters Berg Sion - vielleicht
einer mündlichen Überlieferung folgend -, die Statue sei in Loreto mit dem Original

berührt und von Pfarrer Heig nach Gommiswald gebracht worden.14 Wie lässt
sich aber diese Behauptung mit den stilistischen Merkmalen der Skulptur in
Einklang bringen? Die Antwort ist wohl in einem kleinen sogenannten Schleierbildchen

(19x13 cm) zu finden, das zusammengefaltet direkt hinter der Figur verwahrt
wird (Abb. 87). Noch heute, selbst nachdem die Replik aus der Loretokapelle in die
Klosterkirche versetzt worden ist, betrachten es die Schwestern als ein Gebot, beides

stets beisammen zu lassen.15 Das gedruckte Bildchen gibt das lauretanische
Gnadenbild mit einem Stoffbehang bekleidet wieder; zwei Engel sind dabei, es durch
die Lüfte zu tragen. Darüber ist mit einem Papiersiegel ein Stück schwarzen Tülls
befestigt, von dem ein in italienischer Sprache abgefasster Text bezeugt, dass es vom
Trauerschleier stamme, der dem Gnadenbild jeweils am Gründonnerstag und
Karfreitag umgelegt wird. Weiter heisst es, das Bildchen sei mit den heiligen Mauern,
dem heiligen Kleid und dem heiligen Geschirr der Muttergottes berührt worden.16
Es trägt die Unterschrift des damaligen Custos des Heiligen Hauses in Loreto und ist
mit dem Datum vom 4. April 1764 versehen. Wenn man sich vergegenwärtigt, welche

Bedeutung der Vorstellung beigemessen wurde, die Kraft des Gnadenbildes
übertrage sich auf den mit diesem berührten Gegenstand, so drängt sich die Vermutung

auf, das Bildchen sei das Bindeglied zwischen dem italienischen Wallfahrtsort
und der im alpenländischen Raum entstandenen Devotionskopie und habe die
Tradition von deren Herkunft aus Loreto begründet.

ANDACHTSGRAPHIK ALS BILD- UND HEILSVERMITTLERIN

Das eben erwähnte Beispiel eines Schleierbildchens aus Loreto (Abb. 87) zeigt,
welch vielfältige Aufgaben die von Gnadenbildern hergestellte Druckgraphik zu
erfüllen hatte. Grossformatige Blätter bildeten eine Variante zu den geschnitzten und
gemalten Devotionskopien. Im Kapitel über die Einsiedler Muttergottes wird eine
Reihe von Kupferstichen vorgestellt, welche die Gnadenstatue in Originalgrösse
wiedergeben und mehrheitlich in Augsburg hergestellt wurden, das sich seit der
Mitte des 17. Jahrhunderts qualitativ und quantitativ zur bedeutendsten europäischen

Produktionsstätte entwickelt hatte. In einigen Fällen übermalte man die
Stiche mit Deckfarben, um ein Ölbild vorzutäuschen. Von der Einsiedler Muttergottes

befindet sich ein derartiges «Scheingemälde» im Kloster St. Andreas in Sar-

14 KlA Berg Sion: P. Benedikt Frey. Notizen über das Frauen Kloster Berg Sion. Manuskript 1883, S. 7.
1 ' Dies betonte die Schwester Sakristanin anlässlich einer Besichtigung im Jahre 1979.
16 Zum Berührungsbrauch siehe unten S. 140-145, besonders 143.

131


	Zur Qualitäts- und Stilfrage

