
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 144 (1991)

Artikel: "Wahre Abbildung" : marianische Gnadenbildkopien in der
schweizerischen Quart des Bistums Konstanz

Autor: Tobler, Mathilde

Kapitel: Die ältesten Devotionskopien aus dem Spätmittelalter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


det.36 Nicht dieses Christusbild, sondern die Salvatorikone der Kapelle Sancta

Sanctorum, eine Darstellung des thronenden Christus, wurde jeweils am Fest Maria
Himmelfahrt in einer Prozession zur Marienikone in S. Maria Maggiore geführt
(Abb. 9, 10).37 Der Brauch des Zueinanderführens ist für diese beiden Ikonen seit
dem Ende des ersten Jahrtausends überliefert und wurde später in Rom und Umgebung

auch mit anderen Ikonenpaaren ausgeübt. Möglicherweise begann man sich
im 17. Jahrhundert daran zu stössen, dass sich der auf beiden Bildern dargestellte
Christus im Verlauf der Prozession selber begegnete, weshalb man ihn auf Nachbildungen

des Madonnenbildes wegliess. In einem weiteren Schritt muss dann die freie

Umsetzung ins perlengeschmückte Marienantlitz erfolgt sein, vielleicht eine
barocke Invention, die in Rom selber gar nie zur Ausführung gelangte und sich nur in
gedruckten Andachtsbildchen und gemalten Kopien niederschlug.

DIE ÄLTESTEN DEVOTIONSKOPIEN AUS DEM SPÄTMITTELALTER

Wenn wir die Geschichte der Gnadenbildkopien zurückverfolgen, so begegnen
wir den ersten Beispielen im ausgehenden Mittelalter. Es sind dies im schweizerischen

Raum Statuen der sog. Ährenkleidmadonna, der Muttergottes von Einsiedeln

und der Notre-Dame de Lausanne. In der Benediktinerinnenabtei in Seedorf
UR und im Kapuzinerinnenkloster in Wattwil SG befinden sich zwei graziöse
Andachtsplastiken der Maria im Ährenkleid. Beide entstanden um 1440-1450, und
zwar wahrscheinlich in der gleichen Werkstatt, worauf ihr bis ins Detail
übereinstimmendes Aussehen schliessen lässt. Die eine gelangte vermutlich durch einen Pater

aus Einsiedeln nach Seedorf (Abb. 12), die andere stammt wahrscheinlich aus
dem Dominikanerinnenkloster St. Katharinenthal TG.1 Die beiden Figuren, die
den Einfluss eines älteren, wohl dem frühen 14. Jahrhundert angehörenden
Bildwerks erahnen lassen, stellen Maria als betende Tempeljungfrau dar und sind
Nachbildungen eines Gnadenbildes im Mailänder Dom, das besonders von den Deutschen

verehrt wurde und um die Mitte des 15. Jahrhunderts nördlich der Alpen
schon stark verbreitet war.2 Die Chronik des zur Reformationszeit aufgehobenen
Dominikanerinnenklosters St. Katharina in St. Gallen berichtet von der Errich-

36 Es gilt als eines der «nicht von Menschenhand» geschaffenen Christusbilder. Nach der Legende soll
Christus sein Antlitz auf wunderbare Weise in ein Tuch eingedrückt und dieses König Abgar von
Edessa gesandt haben. Nach einer anderen Version liess der König nach einer Heilung durch Christus

dessen Antlitz malen. Von einem überirdischen Glanz geblendet, konnte der Maler aber sein
Werk nicht fortführen, das dann von Gott vollendet wurde.

37 Hager, Altarbild, S. 35f.
1 Beide Figuren sind 59 cm hoch und farbig gefasst. Zur Plastik in Seedorf siehe Kdm UR II, S. 197, zu

derjenigen im Kloster Wattwil Bernhard Anderes, Eine Ährenmadonna in Wattwil, (UKdm 18,

1967, S. 123-125), und Kdm TG IV, S. 243f.
2 Das Gnadenbild im Mailänder Dom wurde zweimal ersetzt. Zu seiner komplizierten Geschichte

und zur heute noch erhaltenen dritten Ausführung siehe unten S. 177ff. (mit Literaturhinweisen).

24



tung der strengen Klausur und einer bald darauf im Jahre 1484 dem Kloster
geschenkten Nachbildung der Einsiedler Madonna. Vom Einsiedler Gnadenbild
haben sich zwei Statuen aus der Zeit um 1500 erhalten; die eine wurde vom Schweizerischen

Landesmuseum in Zürich erworben, die andere liess das Museum nur pho-
tographieren (Abb. 13, 14).3 Auch hier haben wir es in formaler Hinsicht mit
einem Geschwisterpaar zu tun, das möglicherweise ein und derselben Produktionsstätte

entstammt.
Im Unterschied zur Einsiedler Madonna hat sich das ehemalige Mariengnaden-

bild der Kathedrale von Lausanne nicht erhalten.4 Während der Reformation
zerstört, ist es uns nur in Bildwiedergaben - etwa in einer Zeichnung aus dem Ende des

14. Jahrhunderts und in einem Holzschnitt von 1509 (Abb. 15) - sowie in mehreren
Figuren aus der Diözese Lausanne und deren Umgebung überliefert. Maria thront
auf einem Sessel; in der Rechten hält sie ein Szepter, und mit dem linken Arm um-
fasst sie das Jesuskind, das in der Regel eine stehende, manchmal eine sitzende

Haltung einnimmt. Ein nicht unwesentliches Erkennungsmerkmal ist der in mittlerer
Höhe zwischen Boden und Knien verlaufende Mantelsaum, der eine markante
Horizontale bildet. Ein Teil der plastischen Nachbildungen datiert noch aus der Zeit
vor der Reformation. Zu ihnen gehört eine Holzstatue aus dem ausgehenden 14.

oder frühen 15. Jahrhundert in der Kirche von Gruyères.5 Noch ins 15. Jahrhundert

zu datieren ist eine Plastik in der Lausanner Kirche Saint-Rédempteur (Abb.
16). Sie kam 1972 als Geschenk der Kartause von Valsainte in dieses Gotteshaus und
soll ursprünglich aus Charmey stammen.6 Bei dieser Replik ist der Marienmantel
nur rechts hochgezogen, während er links bis auf den Boden herunterfällt. Die Reihe

der Nachbildungen setzte sich auch nach der Reformation und der Beseitigung
des Urbildes in den katholischen Gebieten fort. Der Verlust der Statue und ihrer
Verehrungsstätte mag bei den Katholiken das Verlangen nach Repliken und deren

Wertschätzung noch gesteigert haben, wenn wir uns vergegenwärtigen, dass

verschiedene (tatsächlich oder vermeintlich) vor dem Bildersturm gerettete Figuren in
den beim alten Glauben verbliebenen Regionen zu Gnadenbildern wurden.7

Die geringe Zahl der auf uns gekommenen mittelalterlichen Devotionskopien
dürfte verschiedene Ursachen haben. Das aus dem Mittelalter stammende Kunst-

Siehe unten S. 184.

Das Gnadenbild lässt sich quellenmässig bis in die Mitte des 14. Jahrhunderts zurückverfolgen.
Trésors d'art religieux en pays de Vaud. Musée Historique de Pancien-évêché. Lausanne 1982, S. 46

(Nr. 15).

Katalog zur Ausstellung «Cathédrale de Lausanne, 700e anniversaire de la consécration solennelle»,
Lausanne 1975, S. 153, Nr. 118.

Katalog (wie Anm. 6), S. 153, Nr. 119 und 120: zwei thronende Madonnenstatuen, die vermutlich
aus dem 17. Jahrhundert stammen. Wie lange sich die Erinnerung an das Urgnadenbild hielt, zeigt
sich darin, dass die 1832-1835 in Lausanne erbaute katholische Kirche Notre-Dame nicht nur das

Patrozinium der Kathedrale erhielt, sondern später auch eine Nachbildung des alten Gnadenbildes.
Die Statue war um 1850 - der Tradition nach von einem Bauern aus der Umgebung der Stadt

Lausanne - der in der Pfarrei tätigen Schwesternkongregation geschenkt worden und stand lange Zeit in
deren Oratorium. Das stellenweise stark überarbeitete Bildwerk lässt sich nicht leicht datieren.
Nach Kdm VD I, S. 294 (mit Abb. 229), stammt die Figur möglicherweise aus dem Anfang des 15.

Jahrhunderts.

25



|4j4?::f 4

A» A

¦+ Abb. 12:

Àhrenkleidmadonna. Kopie nach einem abgegangenen

Gnadenbild im Mailänder Dom, um 1440 bis

1450. Kloster St. Lazarus, Seedorf UR.
Abb. 13, 14:

Maria Einsiedeln. Kopien, um 1500, im Schweizerischen

Landesmuseum, Zürich, sowie an heute

unbekanntem Standort.

und Kulturgut erlitt infolge der späteren stilistischen Erneuerungswellen und des

natürlichen Alterungsprozesses weit stärkere Einbussen als der Bestand späterer
Epochen. Ähnlich verhält es sich mit den schriftlichen Quellen. Möglicherweise
gingen Gnadenbilder verloren, von denen Repliken vorhanden sind, die wir aber

mangels Kenntnis des Urbildes nicht mehr als solche zu erkennen vermögen.
Madonnenplastiken, die in ihrer Haltung, in der Stoffdrapierung usw. Übereinstimmungen

aufweisen, können, müssen aber nicht als kultische Kopien entstanden
sein; es kann sich ebensogut um eine Serienanfertigung nach einem vorbildhaften
Meisterwerk handeln.

Das in unserem Gebiet erst im 15. Jahrhundert nachweisbare Aufkommen von
Devotionskopien hängt wohl aber auch mit der Entstehung neuer Gnadenbilder

zusammen, während früher deren Streuung viel geringer war.8 Ein frühes Ballungszentrum

marianischer Gnadenbilder war Rom, wo seit dem ausgehenden ersten

8 Neben dem Reliquienkult gewann immer mehr die Gnadenbildverehrung an Bedeutung. Die zeitli¬
chen Beziehungen zwischen der Entstehung neuer Mariengnadenorte und dem Einsetzen von Gna-

denbildkopien wären einmal im einzelnen zu untersuchen.

26



5

Jahrtausend in Byzanz oder unter dessen Einfluss gemalte Ikonen verehrt wurden.
Zum Teil blieben diese wie Reliquien in ein Gehäuse eingeschlossen und wurden
nur an besonderen Festtagen den Gläubigen gezeigt. Die mit den Bildern verbundenen

Vorstellungen bezüglich ihrer Herkunft - etwa es handle sich um wahre Abbilder

der dargestellten Personen, sie stammten vom Evangelisten Lukas oder seien auf
wunderbare Weise entstanden beziehungsweise vollendet worden - verliehen ihnen
den Charakter und das Ansehen von Reliquien. Die «Maria zum Schnee» genannte
Ikone in der römischen Kirche S. Maria Maggiore wurde in einem steinernen Ziborium

aus der Zeit um 1250 aufbewahrt und nur am Hauptfest in der Mitte der Kirche

aufgestellt. Der gotische Ziboriumsbau stand auf der linken Seite des
Mittelschiffes und bildete ein Gegenstück zum «altari reliquarum».9 Die Analogie zu
Reliquien wird hier offensichtlich; wie diese war das Gnadenbild im Mittelalter stets

gegenwärtig, aber nicht immer sichtbar. Eine gleiche Art der Aufbewahrung ist

9 Das Ziborium ist auf einem von P. de Angelus publizierten Stich aus dem Jahre 1621 wiedergegeben.
Siehe dazu: Hager, Altarbild, S. 46f. und Abb. 42. Eine Beischrift auf dem Stich erwähnt, die
Marienikone werde bereits mehr als 300 Jahre an diesem Ort aufbewahrt.

27



auch für die Ikone in S. Maria Nuova schriftlich bezeugt, und Ähnliches ist von
einem 1456 erstmals erwähnten byzantinischen Gnadenbild im Dom von Freising
bekannt; die Tradition schrieb es dem Evangelisten Lukas zu. Gemäss den überlieferten

Quellen wurde es vornehmen Persönlichkeiten gegen eine Geldspende
gezeigt. Das Volk dagegen konnte die Tafel nur an den grossen Kirchenfesten sehen,

wenn sie auf der Kanzel den Gläubigen vorgeführt wurde.10

.'am »KftftftÜW Demm

a a a a a u

fì(£, ffPfêôh U) 7Mréu*&$

' %,.*... .1

Abb. 15, 16:

Notre-Dame de Lausanne. Holzschnitt mit einer Darstellung des in der Reformation zerstörten Gnadenbil-
des der Kathedrale von Lausanne. Illustration in einem Brevier von 1509. - Notre-Dame de Lausanne. Kopie
des in der Reformation zerstörten Gnadenbildes der Kathedrale von Lausanne, 15. Jh. Kirche Saint-Rédempteur,

Lausanne.

Erhielten die byzantinisierenden Mariengnadenbilder wegen ihrer Abstammung,

der ostkirchlichen Ikonentheologie und der wohl im Osten entstandenen
Legende von Lukas dem Maler reliquienhafte Bedeutung, so verlieh die Westkirche
plastischen Bildwerken durch das Einfügen von Reliquien und Hostien einen
erhöhten Wirkungsgrad.11 Als Behälter dafür dienten bei Marienstatuen an der
Rückseite des Throns oder in die Brust eingelassene Nischen. Dünninger gelangt
zum Schluss, dass das Bild mit der Zeit gleichberechtigt neben die Reliquie treten

10 Staber, Joseph. Volksfrömmigkeit und Wallfahrtswesen des Spätmittelalters im Bistum Freising.
München 1955 (Dissertation), S. 44.

' ' 1986 erschienen zu diesem Thema zwei volkskundliche Untersuchungen: Pötzl, Walter. Bild und

28



und sich auch ohne diese als mirakulös erweisen konnte, d. h. ihr gleichgesetzt
wurde.12

Es entwickelten sich demnach im Mittelalter zwei Möglichkeiten, ein Andachtsbild

auszuzeichnen: Entweder bewahrte man in ihm Reliquien (oder Hostien)
auf13, oder aber man behandelte das Bild selbst als Reliquie. Unter den Gnadenbildern

ist das letztere die Regel. In den Stand von Reliquien erhoben, durften solche
Bilder lange Zeit bis auf einige wenige gestattete Ausnahmen nicht kopiert werden.
Dies galt auch für die bereits erwähnte Ikone Maria zum Schnee in S. Maria Maggiore,

Rom.14 Da das Bild fast immer den Blicken der Gläubigen entzogen war, konnte
das Verbot kaum durchbrochen werden. Erst zur Zeit der Gegenreformation
begann man es zu lockern. Als einem der ersten, und zwar auf Fürbitte des hl. Karl
Borromäus, erlaubte der Papst dem hl. Franz Borgia, als dieser das Amt eines

Jesuitengenerals innehatte, eine Kopie herstellen zu lassen. 1569 gelangte eine solche auf
den Altar im Oratorium des Professhauses der Jesuiten in Rom, und im gleichen
Jahr sowie in den darauf folgenden entstand eine Reihe weiterer Repliken für
hausinterne Kapellen der Gesellschaft Jesu. Der neue Zeitgeist des Barock mit seiner
Vorliebe für eine kostbare Zurschaustellung des Heiltums führte dazu, dass man die
Ikone in S. Maria Maggiore aus ihrem reliquiarähnlichen Schrein hervorholte und
1613 auf den Altar einer von Papst Paul V. eigens für dieses Bild erbauten Nebenkapelle,

der Capella Paolina, überführte. Die kleine Tafel, prunkvoll gerahmt und von
vergoldeten Engelsgestalten getragen, wurde Mittelpunkt eines marmornen
Altarretabels und erweckt so den Anschein einer kostbar gefassten Reliquie.15

Reliquie im hohen Mittelalter. (Jahrbuch für Volkskunde NF 9,1986, S. 56-71). - Dünninger, Ho-
stiensepulcren.

12 Dünninger, Hostiensepulcren, S. 78. - Noch nicht abgeschlossen ist die Diskussion um die in der
Kunstwissenschaft aufgekommene These, die mittelalterliche Plastik habe sich aus dem Reliquiar
herausgebildet.

13 Die beiden unter Anm. 11 zitierten Autoren erwähnen als Beispiel u. a. die Schwarze Muttergottes
im Niedermünster in Regensburg, eine ins frühe 13. Jahrhundert datierte Plastik, die unten einen
mit einem Schieber verschliessbaren Hohlraum zur Aufbewahrung von Reliquien und Urkunden
aufweist.

14 Sie stammt wohl aus einer italo-byzantinischen Werkstatt. Ihr schlechter Zustand erschwert eine

Datierung, weshalb diese in der Literatur vom 5. bis ins 13. Jahrhundert reicht. Hager, Altarbild,
grenzt sie ins 8. bis 9. Jahrhundert ein. Maria mit dem Kind ist als sog. Hodegetria dargestellt, so
benannt nach einem der berühmtesten Marienbilder Konstantinopels, das sich im Kloster der Hode-

gon (Wegführer) befand. Die halbfigurige Muttergottes trägt auf ihrem linken Arm den Jesusknaben,

der mit der ausgestreckten rechten Hand den Segen erteilt und in der linken ein Buch hält. Ihre
Hände hält Maria vorne kreuzweise übereinandergelegt.

1 s Das Herausnehmen des Bildes aus seinem Behälter findet wiederum in der Reliquienverehrung eine

Parallele, indem Reliquien aus ihren undurchsichtigen Gehäusen in verglaste Schreine umgebettet
und Heilige Leiber aus den Katakomben herausgeholt und damit dem menschlichen Auge zugänglich

gemacht wurden. Bei den Reliquien (vor allem den Katakombenheiligen) wie auch bei den

Gnadenbildern hat sich aber der Brauch eines zeitweiligen Verdeckens zum Teil bis in die Gegenwart

erhalten. Noch heute schiebt sich beispielsweise jeden Abend eine versilberte Platte vor das

Gnadenbild (eine auf die Wand gemalte Verkündigung) in der Kirche SS. Annunziata in Florenz.
Siehe dazu: Dünninger, Hans. Gnad und Ablass - Glück und Segen. Das Verhüllen und enthüllen
heiliger Bilder. (Jahrbuch für Volkskunde NF 10,1987, S. 135-150). Der Gebrauch von Vorhängen
bei Marienbildern ist untersucht in: Sigel, Vorhang.

29


	Die ältesten Devotionskopien aus dem Spätmittelalter

