
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 144 (1991)

Artikel: "Wahre Abbildung" : marianische Gnadenbildkopien in der
schweizerischen Quart des Bistums Konstanz

Autor: Tobler, Mathilde

Kapitel: Gnadenbild und wahres Abbild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GNADENBILD UND WAHRES ABBILD

Bevor auf das Thema der vorliegenden Arbeit näher eingetreten wird, ist es sinnvoll,

einige immer wiederkehrende Ausdrücke in ihrer Bedeutung, wie sie ihnen
hier zugewiesen wird, zu erklären. An erster Stelle steht das wichtige Begriffspaar
Gnadenbild und Gnadenbildkopie. Unter Gnadenbild ist meiner Ansicht nach
eine bildliche Darstellung heiliger oder göttlicher Personen zu verstehen, von der
Gläubige aussagten, Gnade erhalten zu haben, und dies auch öffentlich bezeugten.
Das Ausmass der Gnade kann sehr unterschiedlich sein; der Gnadenerweis reicht
vom Sichgestärktfühlen bei der Verwirklichung guter Vorsätze oder von der

Lösung etwa familiärer Probleme bis zum eigentlichen Wunder (z. B. Genesung von
einer unheilbaren Krankheit).1 Die erhoffte Gnade kann vor dem Bild oder in
Gedanken daran erbetet werden (Abb. 1). In vielen Fällen begibt sich der Hilfesuchende

zum Gnadenbild und «übergibt» diesem seine Sorgen; ebenso häufig stellt er sich
das Gnadenbild im Geiste vor und verspricht, es aufzusuchen, wenn seine Bitte
erhört werden sollte. Bei akuter Gefahr wie Unfällen oder Naturkatastrophen bleibt
keine Zeit für eine Reise an den Gnadenort, die in der Regel hinterher nachgeholt
wird. Bisweilen wandten sich Notleidende auch an Geistliche, die ihnen empfahlen,

sich zu einem bestimmten Gnadenbild zu verloben, nach dem Eintreten einer
Besserung den Gnadenort aufzusuchen und den empfangenen Gnadenerweis
bekanntzugeben.2

Das im Begriff «Gnadenbild» enthaltene Wort «Bild» ist nicht als Hinweis auf die

Kunstgattung aufzufassen, sondern bedeutet lediglich, dass es sich um eine bildliche
Darstellung handelt. Gnadenbilder gibt es in den unterschiedlichsten Materialien
und Techniken sowie in den verschiedensten Grössen: gemalt auf Holz, Leinwand
oder Glas, geschnitzt, gegossen, gehauen, geformt, aus Holz, Marmor, Bronze,
Wachs und Ton oder als Drucke, von der fast lebensgrossen Skulptur oder Malerei

Hans Dünninger vertritt in seinem Aufsatz «Ablassbilder, Zur Klärung der Begriffe <Gnadenbild>
und <Gnadenstätte> », Qahrbuch für Volkskunde 1985, S. 50-91), entgegen dem in der deutschsprachigen

Volkskunde gängigen Sprachgebrauch die Ansicht, dass Gnadenbild nicht identisch sei mit
Imago miraculosa oder Thaumaturga. Zwar werde jedes für wundertätig gehaltene Bild als Gnadenbild

angesprochen, aber es gebe auch Gnadenbilder, von denen keine Mirakel bekannt seien (S. 68).
Diese These gründet auf den von Dünninger untersuchten sog. Ablassbildern, deren Berühren oder
Betrachten dem Gläubigen zu Ablass im Sinne einer remissio peccatorum verhalf. Verbreitet wurden

diese Ablassbilder in Form von Einblattdrucken mit Darstellungen etwa der Muttergottes, des

Jesuskindes oder der Gregoriusmesse und dem Vermerk, der Papst habe für die Verehrung des

dargestellten Bildes Ablässe bewilligt. Dünninger erwägt sogar die Möglichkeit, dass die ursprüngliche
Bedeutung von «Gnadenbild» identisch mit «Ablassbild» sein könnte (S. 51). - Die Volkskunde hat
sich vor kurzem auch mit dem Begriff Kultbild auseinanderzusetzen begonnen, der jedoch nicht
mit Gnadenbild gleichzusetzen ist (Decker, Bernhard. Die spätgotische Plastik als Kultbild. [Jahrbuch

für Volkskunde 1985, S. 92-106]). Decker übertrug die Bezeichnung Kultbild auf den in der

Gotik aufgekommenen Flügelaltar, den er «als verschlossenes Heiligtum, das zeitweise geöffnet
werden durfte, um das Mysterium vorzuzeigen», interpretiert. Die Diskussion über die Abgrenzung

der verschiedenen Begriffe dürfte damit aber noch lange nicht abgeschlossen sein.

Vgl. dazu das Beispiel auf S. 277f.

11



bis zur nur wenige Zentimeter messenden Statuette oder Druckgraphik. Gnadenbild

kann eine individuelle Kunstschöpfung wie auch ein serienmässig hergestellter
Andachtsgegenstand3 werden.

Thematisch sind unter den Gnadenbildern Heilige, Maria und Christus vertreten.

Die Heiligen bilden die Ausnahmen. An ihren Verehrungsstätten waren und
sind es nicht so sehr bildliche Darstellungen, sondern vor allem ihre Gräber und
Reliquien, denen die Gläubigen besondere Kräfte zuschreiben und die sie beim Besuch

berühren. Als Gnadenbild ist die früher in der Einsiedelei bei Düdingen FR verehrte

Figur der hl. Magdalena anzusprechen (Magdalenenklause).4 Gnadenbildhaften
Charakter besitzen auch die Statuen des hl. Erhard in der gleichnamigen Ortschaft
in der Breitenau (Österreich) sowie des hl. Leonhard in Léau (Belgien).5 Von den

Heiligen hat die hl. Anna selbdritt am meisten Gnadenbilder hervorgerufen. Im
näheren Umkreis sind Figuren auf dem Steinerberg SZ, auf dem Schwendelberg bei
Escholzmatt LU und in Hemberg SG zu erwähnen. Das mag daran liegen, dass die
hl. Anna selbdritt auch Maria und das Jesuskind miteinschliesst, die besonders
beliebte Gnadenbildthemen waren. Mitunter scheint der Marienkult auf die hl. Anna
abgefärbt zu haben. So begleiteten Erscheinungen der hl. Anna die Entstehung des

Wallfahrtsortes Ste Anne d'Auray (Frankreich), Erscheinungen, wie sie sonst vor
allem von Wallfahrtsorten der Muttergottes bekannt sind.6

Eine grössere Anzahl von Gnadenbildern zeigt Christus als Einzelfigur. Die
Darstellungen geben die wichtigsten Stationen seines Lebens wieder: das neugeborene
Kind (z. B. der Santo Bambino in S. Maria in Ara Coeli, Rom, das Augustinerkindl
in München oder das Sarner Jesuskind in der Klosterkirche St. Andreas7), den an
der Geisselsäule leidenden Christus (Kirche in der Wies, Bayern), den Gekreuzigten
(Polling, Bayern; Rankweil, Vorarlberg; Volto Santo, Lucca, Italien; Heiligkreuz,
Cham ZG) sowie in seltenen Fällen den Auferstandenen (Erding, Bayern).8 Als
Leichnam ruht Jesus bei manchen Gnadenbildern auf dem Schosse seiner Mutter
Maria (Kloster Leiden Christi, Gonten AI; Kapelle im Ried, Lachen SZ; Todtmoos,
Schwarzwald). Der weitaus grösste Teil der Gnadenbilder zeigt jedoch Maria mit
dem Kinde; ihr mütterliches Erscheinungsbild stand dem Hilfesuchenden besonders

nahe. Analog zu Christus gibt es aber auch von Maria als Gnadenbilder verehr-

3 So führte beispielsweise ein unscheinbarer Kupferstich mit dem Bild «Unserer Lieben Frau von Lu¬

xemburg» im niederrheinischen Kevelaer zur Entstehung eines bedeutenden Marienwallfahrtsortes.
Siehe dazu: Maria Kevelaer im Bild. Vera effigies Matris Iesu. SammlungJosef Thoenissen. Kevelaer

1987. (Führer des Niederrheinischen Museums für Volkskunde und Kulturgeschichte Kevelaer

21).
4 Helvetia Sancta, S. 27. Die Figur war mit einem Stoffgewand bekleidet, wie dies seit dem Barock für

Gnadenbilder üblich war.
s Kriss, Wallfahrtsorte, S. 88-90 bzw. 154-156.
6 Kriss, Wallfahrtsorte, S. 175-179.
7 Einen Überblick über die Jesuskind-Gnadenbilder bietet: Rothemund, B., und Pucket, J. Gnaden¬

reiche Jesulein. Jesuskindwallfahrtsorte. Entstehung - Geschichte - Brauchtum. Autenried 1982.
8 Ikonographische Seltenheiten unter den Gnadenbildern sind etwa das Verkündigungsbild in der da¬

nach benannten Kirche SS. Annunziata in Florenz, das Dreifaltigkeitsbild (Gnadenstuhl über
Hl.-Geist-Taube) auf dem Sonntagberg in Niederösterreich (Devotionskopie im Kloster Wonnenstein

AI) oder die Krönung Maria in Schattdorf UR.

12



H«»:;-!:

s

Wm

US

1/ S
;«

;
"

Y

Abb. 1:

Gemalte Entstehungsgeschichte der Wallfahrtskirche Luthern Bad LU: 1581 träumte der gichtkrankeJakob
Minder aus Luthern, er sei nach Einsiedein gepilgert und knie nun vor der dortigen Gnadenkapelle. Holztafel,

1833. Wallfahrtskirehe Luthern Bad LU.

te Einzeldarstellungen aus der Kindheit (Maria Bambina, Mailand), aus der Jugend
(Maria als Tempeljungfrau, sog. Ahrenkleidmadonna, Mailand) und aus der
Passionszeit (Schmerzhafte Muttergottes in Allenwinden ZG, im Herzogspital in
München). Sondertypen sind die porträthaften Brustbilder Mariens wie die Mutter
der schönen Liebe in Wessobrunn, Maria mit dem geneigten Haupt in Landshut
(Bayern; Abb. 251) oder das auf einer Fensterscheibe erschienene trauernde Antlitz
in Absam in Tirol (Abb. 239). Ebenfalls Maria ohne den Jesusknaben stellen
Gnadenbilder vom Typus der Immaculata dar (Freising, Bayern; Lourdes und Fatima).
Wenn sich die vorliegende Untersuchung zwecks Begrenzung des weitläufigen Themas

auf die Behandlung des unter den Gnadenbildern am häufigsten vorkommenden

Bildthemas der Muttergottes mit oder ohne Kind beschränkt, so ist dies statthaft,

weil die Beipiele hierzu so zahlreich sind, dass alle wichtigen Aspekte der Gna-
denbildverbreitung aufgezeigt werden können.

Die Vorstellung, der Gnadenreichtum sei mit dem ikonographischen Typus
verknüpft, hat die Menschen veranlasst, von den Gnadenbildern Kopien herstellen zu

13



lassen. Nach Hans Dünninger verbindet sich damit auch der Gedanke, die betreffende

Darstellung müsse der darauf abgebildeten jenseitigen Person aussergewöhn-
lich gut gefallen, weshalb sie sich gegenüber den bei diesem Bild Zuflucht nehmenden

Gläubigen als besonders gnadenreich erweise.9 Diese theoretische Annahme
findet in der Praxis im Falle des Mariahilf-Hochaltarbildes der ehemaligen Ursuli-
nenkirche in Luzern eine gewisse Bestätigung, indem die Klosterfrauen durch
Loseziehen Maria selbst den Entscheid bezüglich der zu malenden Schleierform über-
liessen, in der Überzeugung, die Muttergottes werde die ihr gefälligere und bei den

Gläubigen mehr Andacht erweckende Darstellungsweise wählen.10 Durch das häufige

Reproduzieren eines bestimmten Marienbildes nahm dieses für den Betrachter

i -«^
fe

4ÎÎ
mm

Tt».

Abb. 2, 3:

Der Evangelist Lukas als
Madonnenmaler. Barockes Hochaltarbild,

1737, und nazarenisches

Nachfolgebild von Melchior Paul

von Deschwanden, um 1870

(heute magaziniert). Pfarrkirche
St. Lukas, Bärschwü SO.

fast porträthafte Züge an, ähnlich einem Herrscherbildnis, das in vielen Abbildungen

verbreitet wurde. In besonders enger Nähe zum menschlichen Porträt stehen
die sog. Lukasbilder, die nach der Tradition der hl. Lukas von der Muttergottes
angefertigt haben soll (Abb. 2,3). Eine Legendenversion berichtet, der Evangelist habe
das Bildnis Mariens im Hause der Hl. Familie auf die Tischplatte gemalt.11 Seine

Autorschaft wird aber auch für Figuren angenommen. Alle angeblich von ihm
stammenden Marienbilder standen bei den Gläubigen in hohem Ansehen und galten

als wundertätig.

9 Dünninger, Abbild, S. 280f. Dünninger weist auch auf eine innere Verwandtschaft zwischen ost¬

kirchlicher Ikone und Gnadenbild hin. Nach der ostkirchlichen Auffassung ist «das betreffende
Bild eine reale Repräsentanz des Dargestellten mit einer quasi-sakramentalen Wirkkraft. In der
Ostkirche hat also jede Ikone jene Eigenschaften, die in der Westkirche das gläubige Volk (nicht die

Kirche) nur den Heiligenbildern zugesteht, die es als Gnadenbilder erkannt zu haben glaubt.» Siehe:

Dünninger, Hans. Was ist Wallfahrt? Erneute Aufforderung zur Diskussion um eine
Begriffsbestimmung. (Zeitschrift für Volkskunde 59, 1963, S. 221-232), S. 230.

10 Siehe dazu unten S. 288 und 336f.
' ' Eine besondere Konzentration von sog. Lukasbildern lässt sich in Rom feststellen; auffallenderwei¬

se folgen die römischen Beispiele alle dem Kanon der byzantinischen Ikone. Die Darstellungen
lassen sich in zwei Haupttypen gliedern: Maria ohne Kind (Brustbild bis Halbfigur), «Madonna Avvo-

14



Das Gnadenbild, das zum Prototyp für Kopien wurde, kann auch Urbild oder
Original genannt werden, wenn es sich um eine eigenständige und erstmalige
Darstellung handelt. Unzutreffend sind diese beiden Begriffe unserer Ansicht nach

dagegen für Gnadenbilder wie das Passauer Mariahilf-Bild, das nach der heute in
Innsbruck befindlichen, Lukas Cranach zugeschriebenen Marientafel gemalt wurde12,
oder für den Kupferstich mit einer Darstellung der Luxemburger Muttergottes, zu
dem sich in Kevelaer (Niederrhein) eine bedeutende Wallfahrt entwickelte. Bei
beiden Beispielen haben wir es bereits mit Abbildern zu tun.

Der Ausdruck Kopie ist in Zusammenhang mit Gnadenbildern nicht im
kunstgeschichtlich wertenden Sinn, sondern in bezug auf die Funktion aufzufassen. Das
Urbild oder Original kann spannungs- und qualitätvoller gestaltet sein als die
Kopie, aber auch der umgekehrte Fall ist denkbar. Da man Gnadenbilder oft über
Jahrhunderte kopierte - nicht weil sie gefielen, sondern weil sie geheiligte Darstellungen
waren -, wurden sie auch in neue Stile übertragen, wobei der barocke Kopist
beispielsweise ein bedeutenderer Meister sein konnte als der spätmittelalterliche
Bildschnitzer. Der erstere fertigte die Kopie nicht mangels eigenen Ideenreichtums an,
sondern weil die Verbreitung der Andacht zu einem Bildwerk dessen Reproduktion
verlangte.13 Kunstgeschichtliche Differenzierungen wie Umschöpfung, Übersetzung

oder Variation sind bei einer aufgabenbezogenen Betrachtung von
untergeordneter Bedeutung, Begriffe wie Plagiat oder Fälschung für Gnadenbildkopien
belanglos. Stellvertretend für «Kopie» werden in dieser Arbeit auch die Ausdrücke
Nachbildung und Replik verwendet. Die Volkskunde hat den die Aufgabe treffend
umschreibenden Begriff Devotions- bzw. Devotionalkopie geschaffen, den Wolfgang

Brückner wie folgt umriss: «Der Begriff steht im Gegensatz zum kunsthistorischen

Terminus <Kopie>, dieser meint ein höchstens im Massstab verändertes exaktes

Abbild der Vorlage. Hier aber spielt die Funktion für den Gläubigen die
entscheidende Rolle. Ihm bedeutet schon die ungefähre Abstammung vom Urtyp im
ikonographischen Sinne, viel mehr aber noch die konkrete Berührung mit diesem
oder der unmittelbare Kontakt durch Sekundärreliquien ein verehrungswürdiges

cata» genannt (S. Maria in Ara Coeli, Monasterio del Rosario und S. Maria Maggiore in Tivoli),
sowie Maria mit dem Jesuskind (S. Maria Maggiore, S. Maria del Popolo); vgl. dazu Hager, Altarbild,
vor allem S. 42-56. Als Lukasbilder gelten u. a. aber auch die Gnadenbilder von Tschenstochau und
Loreto (letzteres eine Statue). Wie es zur Zuschreibung der Bilder an den Evangelisten kam, ist

schwierig nachzuweisen. Lukas war derjenige, der am meisten über die Muttergottes schrieb.
Vermutlich verwandelte sich das Bild allmählich von dem am Schreibpult tätigen zu einem an der Staffelei

arbeitenden Evangelisten. Schon im 10. Jh. war die Auffassung von Lukas als Maler so gefestigt,
dass sie in die liturgischen Texte aufgenommen wurde. Allgemein wird angenommen, die Legende
habe sich im Osten, möglicherweise zur Zeit des Bilderstreits (8. Jh.), gebildet. Das Thema ist
ausführlich behandelt in: Klein, Dorothée. St. Lukas als Maler der Maria. Ikonographie der Lukas
Madonnen. Berlin 1933 (Diss. Hamburg).
Wir haben hier den aussergewöhnlichen Fall, dass die Kopie in Passau früher als das Original in
Innsbruck zum Gnadenbild wurde (siehe dazu unten S. 257-261). i

Zudem gilt es sich zu vergegenwärtigen, dass die Kopie früher im Gegensatz zu unserer heutigen
Zeit nicht mit negativen Wertvorstellungen verbunden war. Siehe dazu: Reinle, Adolf. Die Rolle

von Kopie und Vorlage, aufgezeigt an Beispielen aus der luzernischen Kunstlandschaft. (UKdm 37,

1986, S. 3-18).

15



Moment des Originals.»14 Gemäss einer solchen Definition wären auch die kleinen
Wallfahrts- und Andachtsbilder, insbesondere diejenigen, die mit dem Gnadenbild
berührt wurden, zu den Devotionskopien zu zählen. Im Unterschied zu den grösseren

Kopien (welcher Technik auch immer) waren sie als Gegenstand der Andacht
aber in der Regel nicht ständig zugegen, sondern wurden bei Bedarf aus dem Gebetbuch

oder der Schublade hervorgeholt, wo sie sich oft in Gesellschaft zahlreicher
anderer Bildchen befanden.15 Das kleine Andachtsbild ist daher in dieser Untersuchung,

die sich hauptsächlich den in Kirchen- und Klosterräumen aufgestellten und
aufgehängten Kopien widmet, nur unter dem Aspekt der Motiv- und Heilsvermittlung

berücksichtigt.
Sinn und Zweck einer Devotionskopie war es, die Heilskraft des Gnadenbildes

auf Orte ausserhalb der ursprünglichen Verehrungsstätte zu übertragen. Die Gründe,

die den Wunsch nach solchen Kopien aufkommen liessen, sind vielfältig. Sie

konnten ganz persönlicher Natur sein wie im Falle von Oberleutnant Giuseppe Ta-

14 Brückner, Wolfgang. Andachtsgraphik. (Keysers Kunst- und Antiquitätenbuch 3. München 1967,

S. 122). Schon 1956 war der Begriff Devotionskopie von Hans Aurenhammer, Mariengnadenbilder,
S. 3, verwendet worden.

" Eine Verwendung als Wandschmuck fanden sie nur, wenn sie zu sog. Klosterarbeiten verarbeitet,
d.h. kunsthandwerklich geschmückt und gerahmt wurden.

.Ï...4 »- « «

zY

kfe

*

'*'

Y
-

'

_As ¦'¦ ":~

Abb. 4, 5:

Wies-Chnstus. Gnadenbild des Gegeisselten Heilands, 1730, in der Wieskirche bei Stemgaden (Bayern).
Wies-Christus. Kopie von 1761 in der oberen Beinhaus-Kapelle in Stans NW.

16



M

SätJp'l.».

I l'Ut! Vnius»1«!

Abb. 6:

Das Hl. Haus von Loreto wird von Engeln in den Hergiswald bei Luzern getragen. Ausschnitt aus einem
grossformatigen Gemälde, das aus der Vogelperspektive die legendäre Übertragung des Hauses derHL Familie
von Nazareth nach Loreto bei Ancona darstellt; gemalt 1647vonJohann Dietterlin. Wattfahrtskirche Hergiswald

LU.

moni, der zu Beginn des 19. Jahrhunderts in Cama GR eine Kapelle zu Ehren der in
Vicenza verehrten Madonna di Monte Berico errichten liess, weil er einen Prozess

gegen diese Stadt gewonnen hatte.16 Oft führte der Besuch eines Wallfahrtsortes
dazu, als Andenken ein Abbild nach Hause zu nehmen und dieses in der Heimat
privat oder auch öffentlich zu verehren. Der Markgraf von Teising ersuchte 1624
den Abt von Einsiedeln um die Erlaubnis, auf seiner Besitzung eine architektonische

Nachbildung der Gnadenkapelle erstellen zu dürfen, weil er und seine
Ehegemahlin altershalber eine Wallfahrt nach Einsiedeln nicht wiederholen könnten.
Für viele, die weder über die Mittel noch die Zeit zu einer weiten Reise verfügten
oder deren Gesundheitszustand ihnen eine solche nicht erlaubte, war eine Nachbildung

die einzige Möglichkeit, mit dem berühmten Gnadenbild in Kontakt zu
kommen.17 Die in einheimischen Gotteshäusern zur öffentlichen Verehrung aufgestellten

Kopien wurden in Wallfahrtsliedern als Ersatz für eine Fernwallfahrt angepriesen.

So heisst es in einem Lied, das 1762 zu der im oberen Beinhaus in Stans NW
aufgestellten Nachbildung des Wies-Heilands (Abb. 4, 5)18 verfasst wurde:

16 Helvetia Christiana, Bistum Chur 1, S. 143f.
Wie lange sich die Vorstellung vom «geistigen Nachvollzug» einer Wallfahrt hielt, erhellt aus dem
«Einsiedler Marien-Kalender» von 1893, der seinen Lesern in Aussicht stellte, jedes Jahr im Geiste
eine Wallfahrt zu einem der berühmten Marienwallfahrtsorte zu machen. Siehe dazu: Brunold-Big-
ler, Ursula. Die religiösen Volkskalender der Schweiz im 19. Jahrhundert. Basel 1982. (Beiträge zur
Volkskunde 2), S. 108. Eine «fortschrittliche» Haltung nahm dagegen der «Neue christliche
Hauskalender» ein, der seit 1837 fast jedes Jahr eine kurze Beschreibung der wichtigsten Wallfahrtsorte
der Schweiz und des Auslandes veröffentlichte, gleichzeitig aber davor warnte, in den Gnadenbildern

selber eine wundertätige Kraft zu vermuten (Brunold, S. 207-210).
1 Es handelt sich um eine Kopie der seit etwa der Mitte des 18. Jahrhunderts in der Kirche in der Wies

(bei Steingaden, Bayern) verehrten Gnadenstatue des Christus an der Geisseisäule. Kleine
Devotionskopien gelangten z. B. nach Maria Bildstein bei Benken SG (siehe unten S. 381) und in die
Kapelle Adelwil LU

17



«Doch hör, wann du nicht mehr im Stand,

zu reisen nacher Bayerland;
komm her nach Stans der Kirch ohnweit,

sich Jesus von der Wies auch zeigt.

In Größe, Form, auch G'stalt und Zier,
gleichwie alldorten, finst Ihn hier

wie Traub gepreßt, besprengt mit Blut,
vor deine Seele weinen thut.»19

Eine verwandte Formulierung enthält auch das 1759 geschriebene Lied für das

sog. Lindenbild in Stansstad NW, eine Kopie der Einsiedler Muttergottes. Die neunte

Liedstrophe weist ausdrücklich darauf hin, dass

«Wann euch Elend, Krummen, Armen,
Nach Einsidlen ist zu weit

Über euch sich zu erbarmen
Ist Maria hier bereit.»20

Vollständig zitiert ist das Lied bei von Matt, Gnadenbilder, S. 69f.

Zitiert nach von Matt, Gnadenbilder, S. 55.

4'

ft >^wfm

m

Y ii»

A

m SA

Abb. 7, 8:

Maria zum Schnee. Gnadenbild, italo-byzantinischeMalerei, vermutlich 8.-9. Jh. S. Maria Maggiore, Rom. -

Maria zum Schnee. Aufem Brustbild der Muttergottes reduzierte Kopie, 17./18.fh. Kloster Einsiedein SZ.

18



Da die Entfernung zum Wallfahrtsort in diesem Fall aber verhältnismässig gering
war, muss hier auch eine gewisse Eigenwerbung für die in der Region begründete
Verehrungsstätte mitgespielt haben. Im Barock kam der Verbreitung bestimmter
Gnadenbilder eine politische und kirchenpolitische Bedeutung zu. Durch
Kultübernahmen wollte man zur Zeit der Gegenrefomation die katholische Volksfrömmigkeit

stärken beziehungsweise abgefallene Gebiete rekatholisieren. Vor allem
von Mariengnadenbildern erhoffte man sich einen Sieg über die Andersgläubigen,
seien diese nun Christen oder Türken.21 Der bei Ancona gelegene Wallfahrtsort
Loreto wurde wenn nicht als ein militärisches, so doch als ein religiöses Bollwerk
gegen die Osmanen verstanden. Der Legende nach steht in Loreto das Haus der Hl.
Familie, das 1294 Engel auf Umwegen aus Nazareth hierher gebracht haben.22 Im
Barock wurde das mit einem Altar ausgestattete kleine Gebäude in ganz Europa vielfach

nachgebaut, so auch im Hergiswald bei Luzern (Abb. 6). Der auf die Nachbildungen

übertragene Schutzgedanke ist im 1651 erschienen «Lobgesang des H. Hauses»

mit den Worten umschrieben:

«Dieweil nun dise Hilff und Trew23

Den Christen ist bekant,
Formieren sie ein gleich Gebaew

In ihrem eignen Land.
Das als manche edle Statt,

Zu naechst bey ihr Loreten hat,
nicht ohne Nutz, nicht ohne Schutz,

Nicht ohne Wunderthat.»24

Ein grossformatiges Gemälde, das an der östlichen Aussenwand der Loretokapelle
im Hergiswald hängt, führt dem Betrachter die verschiedenen Reiseetappen von

Nazareth nach Dalmatien, von da nach Loreto und schliesslich in den oberhalb des

Vierwaldstättersees gelegenen Wald bei Luzern vor Augen.25
Wie sehr die politische Komponente von den Gläubigen erkannt wurde, zeigt

sich am Beispiel der Loretokapelle auf dem Ennerberg NW, die ein Anführer der

Darin liegt wohl ein Hauptgrund, dass die Mehrzahl der barocken Gnadenbilder die Muttergottes,
das Symbol für die Abwehr der Häresie schlechthin, darstellen.
Siehe unten S. 106.

Gemeint ist die Hilfe und Treue Mariens.
44. Strophe des «Lobgesangs des H. Hauses», abgedruckt in der Schrift: Was in- und mit demselbigen
hin unnd her in der Christenheit Gnadenreich und Wunderthätig vorgegangen. Gerichtet auff die
newerbaute Loreten-Capell Bey U. L. Frawen im Hergiswald under gnädiger Herrschaft löblicher
Statt Luzern ohnfehr darvon gelegen. Freiburg i. Ü. 1651, S. 12 (1 Exemplar im StA Luzern, Akten
Stadt C 824, Art. 1). Der Beginn der 53. Strophe greift den Gedanken der bereits weiter oben
erwähnten Ersatzwallfahrt auf: «Wann dir prist, das Loreten zweit/ Hasts nach im Hergiswald,/ Da
gleiche Form für dich bereit/ [...].»
Das Bild ist datiert 1647 und signiert von Johann Dietterlin. Ausführliche Beschreibung in: Horat,
Hergiswald. - Die gemalte Landkarte zeigt eine grosse Verwandtschaft mit einem Stich des Römers
Giacomo Lauro von 1616, abgebildet in: Grimaldi, Floriano. La tradizione Lauretana nelle stampe
populari. Loreto 1980, Taf. IV

19



Katholiken nach dem Zweiten Villmergerkrieg zur Erinnerung an die Schlacht bei
Sins errichten liess.26

Als zur Zeit der Gegenreformation das Bestreben aufkam, die Katholiken unter
anderem auch unter Beizug einiger berühmter Gnadenbilder zu einen, begannen
die neuen Orden der Kapuziner und Jesuiten mit deren systematischen Verbreitung.

1662 empfahl Guilielmus Gumppenberg, Mitglied der Gesellschaft Jesu und
Prediger an der St. Jakobskirche in Innsbruck, in einer Ansprache den Gläubigen,
in Zeiten der Not zu dem in dieser Kirche verehrten Mariahilf-Bild Zuflucht zu
nehmen und «9. Tag nacheinander, wo möglich in diesem Gottshauss, wo es aber nicht
sein kunnte, gleichwohlen vor ein andern Maria Hülff Bild, 9. Ave Maria» zu
beten.27 Dies war gleichsam die Propagierung der Devotionskopie. Nicht mehr nur
der Besuch der Wallfahrtsorte wurde gefördert, sondern die Gnadenbilder begaben
sich in Form von Repliken von ihren Verehrungsstätten weg und fanden auf diese

Weise in weiten Kreisen Eingang. Schliesslich waren sie so zu Allgemeingut geworden,

dass Leute aus dem Kirchenvolk zum Dank für eine Heilung oder die Abwendung

einer akuten Gefahr selbst Nachbildungen veranlassten und zur öffentlichen
Verehrung aufstellen liessen.

Ein Teil der Nachbildungen entwickelte sich selber zu Gnadenbildern. Das
bedeutet, dass Gläubige im tatsächlichen oder erdachten Anblick der Kopie Gnaden
erfahren durften wie andere vor dem Original. Zum Dank brachten sie Votivgaben
an den Ort der Replik. In solchen Fällen bezeichnen wir die Gnadenbildkopien als

Sekundärgnadenbilder. Wird deren Verehrungsstätte von ganzen Gruppen
aufgesucht, werden Prozessionen und Bittgänge durchgeführt und steht den Pilgern gar
ein eigener Priester zur Verfügung, so ist der Begriff Sekundärwallfahrt
angebracht.28 Häufig ist ein Gnadenbild auf den ihm geweihten Votivbildern abgebildet.

Diese fallen aber nicht in die Kategorie der Devotionskopien, weil sie selber nie
Gegenstand der Andacht, sondern nur Zeugen für das gnadenreiche Wirken eines

wundertätigen Bildes sind. Sie finden in Zusammenhang mit den Gnadenbildkopien

insofern Erwähnung, als sie ein sicheres Indiz für das Erkennen von Sekun-

därgnadenbildern sind.
Einen Sonderfall stellen die geheimnisvoll aussehenden Marienantlitze dar, die

nach einer jeweils am unteren Bildrand angebrachten Inschrift ein vom Evangelisten

Lukas gemaltes und in der römischen Kirche S. Maria Maggiore aufbewahrtes
Madonnenbild wiedergeben. Ein entsprechendes Urbild konnte jedoch bis heute
weder in diesem noch in einem anderen Gotteshaus ausfindig gemacht werden.
Zwar besitzt die genannte Kirche in Rom ein dem hl. Lukas zugeschriebenes Gna-

26 Siehe dazu unten S. 48f.
27 Zitiert nach: Kogler, Votivbilder, S. 65. Guilielmus Gumppenberg, ein grosser Verehrer der Mutter¬

gottes, war auch der Verfasser des «Marianischen Atlas», eines umfassenden Sammelwerkes mariani-
scher Gnadenbilder (siehe unten S. 32f. und im Abkürzungsverzeichnis).

28 Zur Definition von «Wallfahrt»: Dünninger, Wallfahrt (wie Anm. 9). Dünninger kritisiert die Aus¬

dehnung des Begriffs Wallfahrt (z. B. zu Privat-, Kleinstwallfahrt) in der bayerischen
Wallfahrtsvolkskunde. Aufgrund von Nachforschungen in Franken gelangte er zur Ansicht, dass nur die
Teilnehmer eines gemeinsamen Zuges oder mindestens einer Gruppe als Wallfahrer zu bezeichnen sind.
Eine Verehrungsstätte mit Votivkult und Mirakeln sei allein deswegen noch kein Wallfahrtsort.

20



«*"-^» -~ 39

Ö«

mâEÊ

§'i li/a smagìm JJ S.:ittf}'ìsllusXlorc di J.ir..u
¦ :¦ff\>rumpensatim tùterme pro ••¦

t. ni, rumee AH J" Aya Clementi •'••¦_
-m. f£ .A, i aj„ um. « • -,

T»BP"
À. ' :.'vitL£M_TM5DE!
ptaaaù :. iV- j • vt.n -vj u

ft...
li-Si- «.ft

Ssä i r4H

j4tó 9, 10:

Antlitz des Gnadenbildes Maria zum Schnee in der Kirche S. Maria Maggiore in Rom. KleinesAndachtsbild,

Kupferstich, verlegt vom AugsburgerKupferstecher und Verleger Christoph Greuter, 1. Hälfte 17. Jh. - Salva-

tor-Ikone in der Kapelle Sancta Sanctorum, Rom. AufSeide gedruckter Kupferstich, sog. wahre Abbildung
mitfünfaufgedrückten Siegeln (Ausschnitt). Nach dieserDarstellungwarauch bei geöffneten Flügeln nur das

Antlitz des thronenden Christus sichtbar; der Rest der Malerei deckte eine Verkleidung zu. Bei bestimmten

Anlässen überführte man die Tafel in die Kirche S. Maria Maggiore, wo eine Begegnung mit dem Gnadenbild

Maria zum Schnee stattfand.

denbild, nämlich das Tafelbild Maria zum Schnee, eine byzantinisierende Darstellung

der Muttergottes mit dem Jesuskind (Abb. 7), die ebenfalls zahlreich kopiert
wurde.29 Eine ikonographische Verwandtschaft zwischen den beiden Marienbildern

lässt sich aber nicht feststellen. Auf dem Antlitzbild (Abb. 11) erscheint fast

visionär vor einem dunklen Hintergrund das Haupt Mariens, frontal dem Betrachter

zugewandt und von mädchenhafter Scheu. Unter einer dunklen Kopfbedeckung
tritt das in der Mitte gescheitelte Haar hervor. Eine doppelte Perlenkette bekränzt

girlandenartig Stirn und Schläfen und endet seitlich mit aus Rosetten und Tropfen
gebildeten Gehängen.30 Um den feinen Hals ist ebenfalls eine doppelte Perlenkette

Vgl. unten S. 29.

Der Kopfputz zeigt am ehesten Verwandtschaft mit den von der byzantinischen Kunst beeinfluss-

ten Kronen früher Madonnendarstellungen, die mit herabhängenden Perlen- oder Steinketten

geschmückt sind; vgl. zum Beispiel die thronende Muttergottes «Madonna della Clemenza» in der

römischen Kirche S. Maria in Trastevere, ein Tafelbild aus dem 8. Jahrhundert (Hager, Altarbild,
Abb. 56).

21



mit Anhänger gelegt. Den Blick hält Maria demutsvoll gesenkt. Mit Goldfarbe ist
ein Kreuznimbus aufgemalt, unter dessen Querarmen die griechischen Abkürzungen

für Hagia Maria (Heilige Maria) stehen. Die das Vorbild nennende Beschriftung
lautet beispielsweise «Imago Bmae V Mariae, quam S: Lucas pinxit, et ad S. Mariam
major[em]. Romae habetur»31. Diese Darstellungen wurden weniger für die öffentliche

als vielmehr für die private Andacht verwendet und hängen in Wohnhäusern
und Klosterräumen.32 Sie kommen nicht nur in der Schweiz vor, sondern sind auch

in Österreich und Deutschland verbreitet, wo ebenfalls über sie geforscht wurde,
ohne aber ihr Vorbild nachweisen zu können. Eine Variante, deren berühmtestes

Beispiel das St. Mattheiser Marienbild in Trier ist, zeigt eine zu einem Brustbild
erweiterte Darstellung, die seitlich des Antlitzes ebenfalls mit den abgekürzten
griechischen Worten Hagia Maria (Heilige Maria) beschriftet ist.33 Auch in der
vorliegenden Arbeit ist es noch nicht möglich, die Herkunft des eigenartigen Madonnenantlitzes

und die Zusammenhänge zwischen diesem und der in S. Maria Maggiore
aufbewahrten, dem byzantinischen Kanon der Hodegetria folgenden Marientafel
lückenlos aufzuzeigen. Doch wurden einige Beobachtungen gemacht, die etwas
näher ans Ziel heranzuführen scheinen. Im 17. Jahrhundert kommen nämlich sowohl
gemalte als auch gedruckte Andachtsbilder auf, die von der Ikone Maria zum
Schnee einzig den Kopf wiedergeben, und zwar in fast oder ganz frontaler Haltung
(Abb. 8).34 Wann und durch wen das von der ostkirchlichen Kunst geprägte
Muttergottesantlitz durch das perlenbekränzte jungfräuliche ersetzt wurde, entzieht sich

unserer Kenntnis. Zum letzteren gehört aber an einigen Orten ein Pendant mit dem

Antlitz Christi. Das frontal wiedergegebene Gesicht mit schulterlangem Haar und
Mittelscheitel ist ebenfalls streng symmetrisch gestaltet. Die Augen sind offen, und
der Blick ist auf den Betrachter gerichtet. Unter den Querarmen des Kreuznimbus
sind, analog zum Marienbild, die griechischen Abkürzungen für Jesus Christus zu
lesen. Eine Inschrift am unteren Bildrand betitelt die Darstellung als «Imago
D[omi]ni Nostri Jesu X[Chri]sti qua/ misit Abgaro, et Romae ad S: SilVvestrem
colitur».35 Das Vorbild ist bekannt: Es ist das sog. Abgarbild, das früher in S. Silvestro
in Capite verehrt wurde und sich heute in der Capella Matilde in Vaticano befin-

31 Zitiert nach dem Bild im Heimatmuseum Sarnen (Abb. 11).
32 Solche Devotionskopien gehören zum Andachtsbilderbestand des Klosters St. Lazarus Seedorf UR

und des Klosters Maria Zuflucht in Weesen SG. In Privatbesitz befinden sie sich in Beromünster LU,
Kehrsiten NW und in Sarnen OW, wo die Darstellung mindestens in zwei Häusern mit einem Bild
vertreten ist; ein weiteres gelangte aus Kerns OW ins Heimatmuseum Sarnen. Die in Öl auf
Leinwand gemalten Bilder sind 40-50 cm hoch und 30-40 cm breit, also eher kleinformatig.

33 Zur Ikonographie dieses Gnadenbildtypus liegt, vom Marienbild in Trier ausgehend, eine ausführ¬

liche Untersuchung von Petrus Becker und Placidus May vor: Das St. Mattheiser Marienbild in
Trier. (Die Gottesmutter. Marienbild in Rheinland und Westfalen. Hg. von Leonhard Küppers.
Recklinghausen 1974, S. 349-360).

34 Eine solche gemalte Devotionskopie besitzt zum Beispiel das Kapuzinerinnenkloster St. Karl in
Altdorf UR.

35 Zitiert nach einem Ölbild im Kloster Berg Sion, Gommiswald, wo auch ein Pendant mit dem Ma¬

rienantlitz vorhanden ist. Beide Gemälde sind beschrieben und abgebildet in Tobler, Linthgebiet,
S. 69f.

22



Pif
Abb. 11:

Sog. Lukasmadonna in S. Maria Maggiore, Rom. Kopie nach einem unbekannten Original. Datiert 1787und

signiert vom Kernser JosefIgnaz Bucher, der diese Darstellung mehrmals malte. Aus Privatbesitz in Kerns,
heute im Heimatmuseum Sarnen.

23



det.36 Nicht dieses Christusbild, sondern die Salvatorikone der Kapelle Sancta

Sanctorum, eine Darstellung des thronenden Christus, wurde jeweils am Fest Maria
Himmelfahrt in einer Prozession zur Marienikone in S. Maria Maggiore geführt
(Abb. 9, 10).37 Der Brauch des Zueinanderführens ist für diese beiden Ikonen seit
dem Ende des ersten Jahrtausends überliefert und wurde später in Rom und Umgebung

auch mit anderen Ikonenpaaren ausgeübt. Möglicherweise begann man sich
im 17. Jahrhundert daran zu stössen, dass sich der auf beiden Bildern dargestellte
Christus im Verlauf der Prozession selber begegnete, weshalb man ihn auf Nachbildungen

des Madonnenbildes wegliess. In einem weiteren Schritt muss dann die freie

Umsetzung ins perlengeschmückte Marienantlitz erfolgt sein, vielleicht eine
barocke Invention, die in Rom selber gar nie zur Ausführung gelangte und sich nur in
gedruckten Andachtsbildchen und gemalten Kopien niederschlug.

DIE ÄLTESTEN DEVOTIONSKOPIEN AUS DEM SPÄTMITTELALTER

Wenn wir die Geschichte der Gnadenbildkopien zurückverfolgen, so begegnen
wir den ersten Beispielen im ausgehenden Mittelalter. Es sind dies im schweizerischen

Raum Statuen der sog. Ährenkleidmadonna, der Muttergottes von Einsiedeln

und der Notre-Dame de Lausanne. In der Benediktinerinnenabtei in Seedorf
UR und im Kapuzinerinnenkloster in Wattwil SG befinden sich zwei graziöse
Andachtsplastiken der Maria im Ährenkleid. Beide entstanden um 1440-1450, und
zwar wahrscheinlich in der gleichen Werkstatt, worauf ihr bis ins Detail
übereinstimmendes Aussehen schliessen lässt. Die eine gelangte vermutlich durch einen Pater

aus Einsiedeln nach Seedorf (Abb. 12), die andere stammt wahrscheinlich aus
dem Dominikanerinnenkloster St. Katharinenthal TG.1 Die beiden Figuren, die
den Einfluss eines älteren, wohl dem frühen 14. Jahrhundert angehörenden
Bildwerks erahnen lassen, stellen Maria als betende Tempeljungfrau dar und sind
Nachbildungen eines Gnadenbildes im Mailänder Dom, das besonders von den Deutschen

verehrt wurde und um die Mitte des 15. Jahrhunderts nördlich der Alpen
schon stark verbreitet war.2 Die Chronik des zur Reformationszeit aufgehobenen
Dominikanerinnenklosters St. Katharina in St. Gallen berichtet von der Errich-

36 Es gilt als eines der «nicht von Menschenhand» geschaffenen Christusbilder. Nach der Legende soll
Christus sein Antlitz auf wunderbare Weise in ein Tuch eingedrückt und dieses König Abgar von
Edessa gesandt haben. Nach einer anderen Version liess der König nach einer Heilung durch Christus

dessen Antlitz malen. Von einem überirdischen Glanz geblendet, konnte der Maler aber sein
Werk nicht fortführen, das dann von Gott vollendet wurde.

37 Hager, Altarbild, S. 35f.
1 Beide Figuren sind 59 cm hoch und farbig gefasst. Zur Plastik in Seedorf siehe Kdm UR II, S. 197, zu

derjenigen im Kloster Wattwil Bernhard Anderes, Eine Ährenmadonna in Wattwil, (UKdm 18,

1967, S. 123-125), und Kdm TG IV, S. 243f.
2 Das Gnadenbild im Mailänder Dom wurde zweimal ersetzt. Zu seiner komplizierten Geschichte

und zur heute noch erhaltenen dritten Ausführung siehe unten S. 177ff. (mit Literaturhinweisen).

24


	Gnadenbild und wahres Abbild

