Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 144 (1991)

Artikel: "Wahre Abbildung" : marianische Gnadenbildkopien in der
schweizerischen Quart des Bistums Konstanz

Autor: Tobler, Mathilde

Kapitel: Gnadenbild und wahres Abbild

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GNADENBILD UND WAHRES ABBILD

Bevor auf das Thema der vorliegenden Arbeit niher eingetreten wird, ist es sinn-
voll, einige immer wiederkehrende Ausdriicke in ihrer Bedeutung, wie sie ithnen
hier zugewiesen wird, zu erkliren. An erster Stelle steht das wichtige Begriffspaar
Gnadenbild und Gnadenbildkopie. Unter Gnadenbild ist meiner Ansicht nach
eine bildliche Darstellung heiliger oder géttlicher Personen zu verstehen, von der
Gliubige aussagten, Gnade erhalten zu haben, und dies auch 6ffentlich bezeugten. -
Das Ausmass der Gnade kann sehr unterschiedlich sein; der Gnadenerweis reicht
vom Sichgestirktfithlen bei der Verwirklichung guter Vorsitze oder von der Lo-
sung etwa familidrer Probleme bis zum eigentlichen Wunder (z. B. Genesung von
einer unheilbaren Krankheit).! Die erhoffte Gnade ka




bis zur nur wenige Zentimeter messenden Statuette oder Druckgraphik. Gnaden-
bild kann eine individuelle Kunstschépfung wie auch ein serienmissig hergestellter
Andachtsgegenstand® werden.

Thematisch sind unter den Gnadenbildern Heilige, Maria und Christus vertre-
ten. Die Heiligen bilden die Ausnahmen. An ihren Verehrungsstitten waren und
sind es nicht so sehr bildliche Darstellungen, sondern vor allem ihre Griber und Re-
liquien, denen die Gliubigen besondere Krifte zuschreiben und die sie beim Besuch
beriihren. Als Gnadenbild ist die frither in der Einsiedelei bei Diidingen FR verehr-
te Figur der hl. Magdalena anzusprechen (Magdalenenklause).* Gnadenbildhaften
Charakter besitzen auch die Statuen des hl. Erhard in der gleichnamigen Ortschaft
in der Breitenau (Osterreich) sowie des hl. Leonhard in Léau (Belgien).> Von den
Heiligen hat die hl. Anna selbdritt am meisten Gnadenbilder hervorgerufen. Im ni-
heren Umbkreis sind Figuren auf dem Steinerberg SZ, auf dem Schwendelberg bei
Escholzmatt LU und in Hemberg SG zu erwihnen. Das mag daran liegen, dass die
hl. Anna selbdritt auch Maria und das Jesuskind miteinschliesst, die besonders be-
liebte Gnadenbildthemen waren. Mitunter scheint der Marienkult auf die hl. Anna
abgefarbt zu haben. So begleiteten Erscheinungen der hl. Anna die Entstehung des
Wallfahrtsortes Ste Anne d’ Auray (Frankreich), Erscheinungen, wie sie sonst vor al-
lem von Wallfahrtsorten der Muttergottes bekannt sind.®

Eine grossere Anzahl von Gnadenbildern zeigt Christus als Einzelfigur. Die Dar-
stellungen geben die wichtigsten Stationen seines Lebens wieder: das neugeborene
Kind (z. B. der Santo Bambino in S. Maria in Ara Coeli, Rom, das Augustinerkindl
in Miinchen oder das Sarner Jesuskind in der Klosterkirche St. Andreas”), den an
der Geisselsiule leidenden Christus (Kirche in der Wies, Bayern), den Gekreuzigten
(Polling, Bayern; Rankweil, Vorarlberg; Volto Santo, Lucca, Italien; Heiligkreuz,
Cham ZG) sowie in seltenen Fillen den Auferstandenen (Erding, Bayern).® Als
Leichnam ruht Jesus bei manchen Gnadenbildern auf dem Schosse seiner Mutter
Maria (Kloster Leiden Christi, Gonten AI; Kapelle im Ried, Lachen SZ; Todtmoos,
Schwarzwald). Der weitaus grosste Teil der Gnadenbilder zeigt jedoch Maria mit
dem Kinde; ihr miitterliches Erscheinungsbild stand dem Hilfesuchenden beson-
ders nahe. Analogzu Christus gibt es aber auch von Maria als Gnadenbilder verehr-

So fiihrte beispielsweise ein unscheinbarer Kupferstich mit dem Bild «Unserer Lieben Frau von Lu-
xemburg» im niederrheinischen Kevelaer zur Entstehung eines bedeutenden Marienwallfahrtsor-
tes. Siehe dazu: Maria Kevelaer im Bild. Vera effigies Matris Iesu. Sammlung Josef Thoenissen. Keve-
laer 1987. (Fithrer des Niederrheinischen Museums fiir Volkskunde und Kulturgeschichte Keve-
laer 21).

Helvetia Sancta, S. 27. Die Figur war mit einem Stoffgewand bekleidet, wie dies seit dem Barock fiir
Gnadenbilder iiblich war.

> Kriss, Wallfahrtsorte, S. 88-90 bzw. 154-156.

¢ Kriss, Wallfahrtsorte, S. 175-179.

7 Einen Uberblick iiber die Jesuskind-Gnadenbilder bietet: Rothemund, B., und Pucket, J. Gnaden-
reiche Jesulein. Jesuskindwallfahrtsorte. Entstehung - Geschichte - Brauchtum. Autenried 1982.
Tkonographische Seltenheiten unter den Gnadenbildern sind etwa das Verkiindigungsbild in der da-
nach benannten Kirche SS. Annunziata in Florenz, das Dreifaltigkeitsbild (Gnadenstuhl iiber
HI-GeistTaube) auf dem Sonntagberg in Niederdsterreich (Devotionskopie im Kloster Wonnen-
stein Al) oder die Krénung Marii in Schattdorf UR.

12



Abb, 1:

Gemalte Entstebungsgeschichte der Wallfabrtskirche Luthern Bad LU: 1581 triumte der gichtkranke Jakob
Minder aus Luthern, er sei nach Einsiedeln gepilgert und knie nun vor der dortigen Gnadenkapelle. Holzta-
fel, 1833. Wallfahrtskirche Luthern Bad LU.

te Einzeldarstellungen aus der Kindheit (Maria Bambina, Mailand), aus der Jugend
(Maria als Tempeljungfrau, sog. Ahrenkleidmadonna, Mailand) und aus der Pas-
sionszeit (Schmerzhafte Muttergottes in Allenwinden ZG, im Herzogspital in
Miinchen). Sondertypen sind die portrithaften Brustbilder Mariens wie die Mutter
der schénen Liebe in Wessobrunn, Maria mit dem geneigten Haupt in Landshut
(Bayern; Abb. 251) oder das auf einer Fensterscheibe erschienene trauernde Antlitz
in Absam in Tirol (Abb. 239). Ebenfalls Maria ohne den Jesusknaben stellen Gna-
denbilder vom Typus der Immaculata dar (Freising, Bayern; Lourdes und Fatima).
Wenn sich die vorliegende Untersuchung zwecks Begrenzung des weitldufigen The-
mas auf die Behandlung des unter den Gnadenbildern am hiufigsten vorkommen-
den Bildthemas der Muttergottes mit oder ohne Kind beschrinkt, so ist dies statt-
haft, weil die Beipiele hierzu so zahlreich sind, dass alle wichtigen Aspekte der Gna-
denbildverbreitung aufgezeigt werden kénnen.

Die Vorstellung, der Gnadenreichtum sei mit dem ikonographischen Typus ver-
kniipft, hat die Menschen veranlasst, von den Gnadenbildern Kopien herstellen zu

13



lassen. Nach Hans Diinninger verbindet sich damit auch der Gedanke, die betref-
fende Darstellung miisse der darauf abgebildeten jenseitigen Person aussergewShn-
lich gut gefallen, weshalb sie sich gegeniiber den bei diesem Bild Zuflucht nehmen-
den Gliubigen als besonders gnadenreich erweise.” Diese theoretische Annahme
findet in der Praxis im Falle des Mariahilf-Hochaltarbildes der ehemaligen Ursuli-
nenkirche in Luzern eine gewisse Bestitigung, indem die Klosterfrauen durch Lose-
ziehen Maria selbst den Entscheid beziiglich der zu malenden Schleierform tiber-
liessen, in der Uberzeugung, die Muttergottes werde die ihr gefilligere und bei den
Glidubigen mehr Andacht erweckende Darstellungsweise wihlen.!® Durch das hiu-
fige Reproduzieren eines bestimmten Marienbildes nahm dieses fiir den Betrachter

Abb 2, 3:

Der Evangelist Lukas als Madon-
nenmaler. Barockes Hochaltar-
bild, 1737, und nazarenisches
Nachfolgebild von Melchior Paul
von Deschwanden, um 1870
(heute magaziniert). Plarrkirche
St. Lukas, Barschwil SO.

fast portrithafte Ziige an, ihnlich einem Herrscherbildnis, das in vielen Abbildun-
gen verbreitet wurde. In besonders enger Nihe zum menschlichen Portrit stehen
die sog. Lukasbilder, die nach der Tradition der hl. Lukas von der Muttergottes an-
gefertigt haben soll (Abb. 2, 3). Eine Legendenversion berichtet, der Evangelist habe
das Bildnis Mariens im Hause der HI. Familie auf die Tischplatte gemalt." Seine
Autorschaft wird aber auch fir Figuren angenommen. Alle angeblich von thm
stammenden Marienbilder standen bei den Glaubigen in hohem Ansehen und gal-
ten als wundertitig.

° Diinninger, Abbild, S. 280f. Diinninger weist auch auf eine innere Verwandtschaft zwischen ost-

kirchlicher Ikone und Gnadenbild hin. Nach der ostkirchlichen Auffassung ist «das betreffende
Bild eine reale Reprisentanz des Dargestellten mit einer quasi-sakramentalen Wirkkraft. In der Ost-
kirche hatalso jede Ikone jene Eigenschaften, die in der Westkirche das gliubige Volk (nicht die Kir-
che) nur den Heiligenbildern zugesteht, die es als Gnadenbilder erkannt zu haben glaubt.» Siehe:
Diinninger, Hans. Was ist Wallfahrt? Erneute Aufforderung zur Diskussion um eine Begriffsbe-
stimmung. (Zeitschrift fiir Volkskunde 59, 1963, S. 221-232), S. 230.

' Siehe dazu unten S. 288 und 336f.

Eine besondere Konzentration von sog. Lukasbildern ldsst sich in Rom feststellen; auffallenderwei-

se folgen die romischen Beispiele alle dem Kanon der byzantinischen Tkone. Die Darstellungen las-

sen sich in zwei Haupttypen gliedern: Maria ohne Kind (Brustbild bis Halbfigur), <Madonna Avvo-

14



Das Gnadenbild, das zum Prototyp fiir Kopien wurde, kann auch Urbild oder
Original genannt werden, wenn es sich um eine eigenstindige und erstmalige Dar-
stellung handelt. Unzutreffend sind diese beiden Begriffe unserer Ansicht nach da-
gegen fiir Gnadenbilder wie das Passauer Mariahilf-Bild, das nach der heute in Inns-
bruck befindlichen, Lukas Cranach zugeschriebenen Marientafel gemalt wurde'?,
oder fiir den Kupferstich mit einer Darstellung der Luxemburger Muttergottes, zu
dem sich in Kevelaer (Niederrhein) eine bedeutende Wallfahrt entwickelte. Bei bei-
den Beispielen haben wir es bereits mit Abbildern zu tun.

Der Ausdruck Kopie ist in Zusammenhang mit Gnadenbildern nicht im kunst-
geschichtlich wertenden Sinn, sondern in bezug auf die Funktion aufzufassen. Das
Urbild oder Original kann spannungs- und qualititvoller gestaltet sein als die Ko-
pie, aber auch der umgekehrte Fall ist denkbar. Da man Gnadenbilder oft iiber Jahr-
hunderte kopierte - nicht weil sie gefielen, sondern weil sie geheiligte Darstellungen
waren -, wurden sie auch in neue Stile {ibertragen, wobei der barocke Kopist bei-
spielsweise ein bedeutenderer Meister sein konnte als der spatmittelalterliche Bild-
schnitzer. Der erstere fertigte die Kopie nicht mangels eigenen Ideenreichtums an,
sondern weil die Verbreitung der Andacht zu einem Bildwerk dessen Reproduktion
verlangte.® Kunstgeschichtliche Differenzierungen wie Umschopfung, Uberset-
zung oder Variation sind bei einer aufgabenbezogenen Betrachtung von unterge-
ordneter Bedeutung, Begriffe wie Plagiat oder Filschung fiir Gnadenbildkopien be-
langlos. Stellvertretend fiir «Kopie» werden in dieser Arbeit auch die Ausdriicke
Nachbildung und Replik verwendet. Die Volkskunde hat den die Aufgabe treffend
umschreibenden Begriff Devotions- bzw. Devotionalkopie geschaffen, den Wolf-
gang Briickner wie folgt umriss: «<Der Begriff steht im Gegensatz zum kunsthistori-
schen Terminus Kopies, dieser meint ein hochstens im Massstab verindertes exak-
tes Abbild der Vorlage. Hier aber spielt die Funktion fiir den Gliubigen die ent-
scheidende Rolle. Thm bedeutet schon die ungefihre Abstammung vom Urtyp im
ikonographischen Sinne, viel mehr aber noch die konkrete Berithrung mit diesem
oder der unmittelbare Kontakt durch Sekundirreliquien ein verehrungswiirdiges

cata» genannt (S. Maria in Ara Coeli, Monasterio del Rosario und S. Maria Maggiore in Tivoli), so-
wie Maria mit dem Jesuskind (S. Maria Maggiore, S. Maria del Popolo); vgl. dazu Hager, Alrarbild,
vor allem S. 42-56. Als Lukasbilder gelten u. a. aber auch die Gnadenbilder von Tschenstochau und
Loreto (letzteres eine Statue). Wie es zur Zuschreibung der Bilder an den Evangelisten kam, ist
schwierig nachzuweisen. Lukas war derjenige, der am meisten iiber die Muttergottes schrieb. Ver-
mutlich verwandelte sich das Bild allmihlich von dem am Schreibpult titigen zu einem an der Staf-
feler arbeitenden Evangelisten. Schon im 10. Jh. war die Auffassung von Lukas als Maler so gefestigt,
dass sie in die liturgischen Texte aufgenommen wurde. Allgemein wird angenommen, die Legende
habe sich im Osten, moglicherweise zur Zeit des Bilderstreits (8. Jh.), gebildet. Das Thema ist aus-
fithrlich behandelt in: Klein, Dorothee. St. Lukas als Maler der Maria. Ikonographie der Lukas Ma-
donnen. Berlin 1933 (Diss. Hamburg).

Wir haben hier den aussergewthnlichen Fall, dass die Kopie in Passau frither als das Original in Inns-
bruck zum Gnadenbild wurde (siche dazu unten S. 257-261).

Zudem gilt es sich zu vergegenwirtigen, dass die Kopie frither im Gegensatz zu unserer heutigen
Zeit nicht mit negativen Wertvorstellungen verbunden war. Siehe dazu: Reinle, Adolf. Die Rolle
von Kopie und Vorlage, aufgezeigt an Beispielen aus der luzernischen Kunstlandschaft. (UKdm 37,
1986, S. 3-18).

15



Moment des Originals.»'* Gemiss einer solchen Definition wiren auch die kleinen
Wallfahrts- und Andachtsbilder, insbesondere diejenigen, die mit dem Gnadenbild
beriihrt wurden, zu den Devotionskopien zu zihlen. Im Unterschied zu den grosse-
ren Kopien (welcher Technik auch immer) waren sie als Gegenstand der Andacht
aber in der Regel nicht stindig zugegen, sondern wurden bei Bedarf aus dem Gebet-
buch oder der Schublade hervorgeholt, wo sie sich oft in Gesellschaft zahlreicher
anderer Bildchen befanden.” Das kleine Andachtsbild ist daher in dieser Untersu-
chung, die sich hauptsichlich den in Kirchen- und Klosterriumen aufgestellten und
aufgehingten Kopien widmet, nur unter dem Aspekt der Motiv- und Heilsvermitt-
lung berticksichtigt.

Sinn und Zweck einer Devotionskopie war es, die Heilskraft des Gnadenbildes
auf Orte ausserhalb der urspriinglichen Verehrungsstitte zu tibertragen. Die Griin-
de, die den Wunsch nach solchen Kopien aufkommen liessen, sind vielfaltig. Sie
konnten ganz personlicher Natur sein wie im Falle von Oberleutnant Giuseppe Ta-

'* Briickner, Wolfgang. Andachtsgraphik. (Keysers Kunst- und Antiquititenbuch 3. Miinchen 1967,
S.122). Schon 1956 war der Begriff Devotionskopie von Hans Aurenhammer, Mariengnadenbilder,
S. 3, verwendet worden.

's FEine Verwendung als Wandschmuck fanden sie nur, wenn sie zu sog. Klosterarbeiten verarbeitet,
d.h. kunsthandwerklich geschmiickt und gerahmt wurden.

Abb 4, 5:
Wies-Christus. Gnadenbild des Gegeisselten Heilands, 1730, in der Wieskirche bei Steingaden (Bayern). -
Wies-Christus. Kopie von 1761 in der oberen Beinhaus-Kapelle in Stans NW.

16



& yergusmait s

Abb. 6:
Das HI. Haus von Loreto wird von Engeln in den Hergiswald bei Luzern getragen. Ausschnitt aus einem
grossformatigen Gemalde, das aus der Vogelperspektive die legendire Ubertragung des Hauses der HI. Familie

von Nazareth nach Loreto bei Ancona darstellt; gemalt 1647 von Jobann Dietterlin. Wallfabrtskirche Hergis-
wald LU.

moni, der zu Beginn des 19. Jahrhunderts in Cama GR eine Kapelle zu Ehren der in
Vicenza verehrten Madonna di Monte Berico errichten liess, weil er einen Prozess
gegen diese Stadt gewonnen hatte.’® Oft fithrte der Besuch eines Wallfahrtsortes
dazu, als Andenken ein Abbild nach Hause zu nehmen und dieses in der Heimat
privat oder auch offentlich zu verehren. Der Markgraf von Teising ersuchte 1624
den Abt von Einsiedeln um die Erlaubnis, auf seiner Besitzung eine architektoni-
sche Nachbildung der Gnadenkapelle erstellen zu diirfen, weil er und seine Ehege-
mahlin altershalber eine Wallfahrt nach Einsiedeln nicht wiederholen kénnten.
Fiir viele, die weder tiber die Mittel noch die Zeit zu einer weiten Reise verfiigten
oder deren Gesundheitszustand ihnen eine solche nicht erlaubte, war eine Nachbil-
dung die einzige MSglichkeit, mit dem berithmten Gnadenbild in Kontakt zu kom-
men." Die in einheimischen Gotteshdusern zur 6ffentlichen Verehrung aufgestell-
ten Kopien wurden in Wallfahrtsliedern als Ersatz fiir eine Fernwallfahrt angeprie-
sen. So heisst esin einem Lied, das 1762 zu der im oberen Beinhaus in Stans NW auf-
gestellten Nachbildung des Wies-Heilands (Abb. 4, 5)8 verfasst wurde:

' Helvetia Christiana, Bistum Chur 1, S. 143f.

'" Wie lange sich die Vorstellung vom «geistigen Nachvollzug» einer Wallfahrt hielt, erhellt aus dem
«Einsiedler Marien-Kalender» von 1893, der seinen Lesern in Aussicht stellte, jedes Jahr im Geiste
eine Wallfahrt zu einem der beriihmten Marienwallfahrtsorte zu machen. Siehe dazu: Brunold-Big-
ler, Ursula. Die religiésen Volkskalender der Schweiz im 19. Jahrhundert. Basel 1982. (Beitrige zur
Volkskunde 2), S. 108. Eine «fortschrittliche» Haltung nahm dagegen der «Neue christliche Haus-
kalender» ein, der seit 1837 fast jedes Jahr eine kurze Beschreibung der wichtigsten Wallfahrtsorte
der Schweiz und des Auslandes veréffentlichte, gleichzeitig aber davor warnte, in den Gnadenbil-
dern selber eine wundertitige Kraft zu vermuten (Brunold, S. 207-210).

Es handelt sich um eine Kopie der seit etwa der Mitte des 18. Jahrhunderts in der Kirche in der Wies
(bei Steingaden, Bayern) verehrten Gnadenstatue des Christus an der Geisselsiule. Kleine Devo-
tionskopien gelangten z. B. nach Maria Bildstein bei Benken SG (siche unten S. 381) und in die Ka-
pelle Adelwil LU.

LF



«Doch hér, wann du nicht mehr im Stand,
zu reisen nacher Bayerland;
komm her nach Stans der Kirch ohnweit,
sich Jesus von der Wies auch zeigt.

In Gréfle, Form, auch G’stalt und Zier,
gleichwie alldorten, finst Ihn hier
wie Traub geprefit, besprengt mit Blut,
vor deine Seele weinen thut.»%

Eine verwandte Formulierung enthilt auch das 1759 geschriebene Lied fiir das
sog. Lindenbild in Stansstad NW, eine Kopie der Einsiedler Muttergottes. Die neun-
te Liedstrophe weist ausdriicklich darauf hin, dass

«Wann euch Elend, Krummen, Armen,
Nach Einsidlen ist zu weit
Uber euch sich zu erbarmen
Ist Maria hier bereit.»?

19 Vollstindig zitiert ist das Lied bei von Matt, Gnadenbilder, S. 691.
20 Zitiert nach von Matt, Gnadenbilder, S. 55.

Abb. 7, 8:
Maria zum Schnee. Gnadenbild, italo-byzantinische Malerei, vermutlich 8.-9. Jb. S. Maria Maggiore, Rom. -
Maria zum Schnee. Auf ein Brustbild der Muttergottes reduzierte Kopie, 17./18. Jh. Kloster Einsiedeln SZ.

18



Dadie Entfernung zum Wallfahrtsort in diesem Fall aber verhiltnismissig gering
war, muss hier auch eine gewisse Eigenwerbung fiir die in der Region begriindete
Verehrungsstitte mitgespielt haben. Im Barock kam der Verbreitung bestimmter
Gnadenbilder eine politische und kirchenpolitische Bedeutung zu. Durch Kult-
ibernahmen wollte man zur Zeit der Gegenrefomation die katholische Volksfrom-
migkeit stirken beziehungsweise abgefallene Gebiete rekatholisieren. Vor allem
von Mariengnadenbildern erhoffte man sich einen Sieg tiber die Andersgldubigen,
seten diese nun Christen oder Tiirken.2! Der bei Ancona gelegene Wallfahrtsort
Loreto wurde wenn nicht als ein militdrisches, so doch als ein religises Bollwerk ge-
gen die Osmanen verstanden. Der Legende nach steht in Loreto das Haus der HI. Fa-
milie, das 1294 Engel auf Umwegen aus Nazareth hierher gebracht haben.?2 Im Ba-
rock wurde das mit einem Altar ausgestattete kleine Gebiude in ganz Europa viel-
fach nachgebaut, so auch im Hergiswald bei Luzern (Abb. 6). Der auf die Nachbil-
dungen tibertragene Schutzgedanke ist im 1651 erschienen «Lobgesang des H. Hau-
ses» mit den Worten umschrieben:

«Dieweil nun dise Hilff und Trew?
Den Christen ist bekant,
Formieren sie ein gleich Gebaew
In ihrem eignen Land.

Das als manche edle Statt,

Zu naechst bey ihr Loreten hat,
nicht ohne Nutz, nicht ohne Schutz,
Nicht ohne Wunderthat.»?

Ein grossformatiges Gemilde, das an der &stlichen Aussenwand der Loretokapel-
le im Hergiswald hingt, fithrt dem Betrachter die verschiedenen Reiseetappen von
Nazareth nach Dalmatien, von da nach Loreto und schliesslich in den oberhalb des
Vierwaldstittersees gelegenen Wald bei Luzern vor Augen.?

Wie sehr die politische Komponente von den Gliubigen erkannt wurde, zeigt
sich am Beispiel der Loretokapelle auf dem Ennerberg NW, die ein Anfiihrer der

Darin liegt wohl ein Hauptgrund, dass die Mehrzahl der barocken Gnadenbilder die Muttergottes,
das Symbol fiir die Abwehr der Hiresie schlechthin, darstellen.

2 Siehe unten S. 106.

Gemeint ist die Hilfe und Treue Mariens.

44, Strophe des «Lobgesangs des H. Hauses», abgedrucket in der Schrift: Was in-und mit demselbigen
hin unnd her in der Christenheit Gnadenreich und Wunderthitig vorgegangen. Gerichtet auff die
newerbaute Loreten-Capell Bey U. L. Frawen im Hergiswald under gnidiger Herrschaft 15blicher
Statt Luzern ohnfehr darvon gelegen. Freiburg i. U. 1651, S. 12 (1 Exemplar im StA Luzern, Akten
Stadt C 824, Art. 1). Der Beginn der 53. Strophe greift den Gedanken der bereits weiter oben er-
wihnten Ersatzwallfahrt auf: <Wann dir prist, das Loreten zweit/ Hasts nach im Hergiswald,/ Da
gleiche Form fiir dich bereit/[...].»

Das Bild 1st datiert 1647 und signiert von Johann Dietterlin. Ausfiithrliche Beschreibung in: Horat,
Hergiswald. - Die gemalte Landkarte zeigt eine grosse Verwandtschaft mit einem Stich des Rémers
Giacomo Lauro von 1616, abgebildet in: Grimaldi, Floriano. La tradizione Lauretana nelle stampe
populari. Loreto 1980, Taf. IV.

25

19



Katholiken nach dem Zweiten Villmergerkrieg zur Erinnerung an die Schlacht bei
Sins errichten liess.?¢

Als zur Zeit der Gegenreformation das Bestreben aufkam, die Katholiken unter
anderem auch unter Beizug einiger berihmter Gnadenbilder zu einen, begannen
die neuen Orden der Kapuziner und Jesuiten mit deren systematischen Verbrei-
tung. 1662 empfahl Guilielmus Gumppenberg, Mitglied der Gesellschaft Jesu und
Prediger an der St. Jakobskirche in Innsbruck, in einer Ansprache den Glaubigen,
in Zeiten der Not zu dem in dieser Kirche verehrten Mariahilf-Bild Zuflucht zu neh-
men und «9. T4g nacheinander, wo moglich in diesem Gottshauss, wo es aber nicht
sein kunnte, gleichwohlen vor ein andern Maria Hilff Bild, 9. Ave Maria» zu be-
ten.” Dies war gleichsam die Propagierung der Devotionskopie. Nicht mehr nur
der Besuch der Wallfahrtsorte wurde geférdert, sondern die Gnadenbilder begaben
sich in Form von Repliken von ihren Verehrungsstitten weg und fanden auf diese
Weise in weiten Kreisen Eingang. Schliesslich waren sie so zu Allgemeingut gewor-
den, dass Leute aus dem Kirchenvolk zum Dank fiir eine Heilung oder die Abwen-
dung einer akuten Gefahr selbst Nachbildungen veranlassten und zur 6ffentlichen
Verehrung aufstellen liessen.

Ein Teil der Nachbildungen entwickelte sich selber zu Gnadenbildern. Das be-
deutet, dass Glaubige im tatsichlichen oder erdachten Anblick der Kopie Gnaden
erfahren durften wie andere vor dem Original. Zum Dank brachten sie Votivgaben
an den Ort der Replik. In solchen Fillen bezeichnen wir die Gnadenbildkopien als
Sekundirgnadenbilder. Wird deren Verehrungsstitte von ganzen Gruppen aufge-
sucht, werden Prozessionen und Bittgiange durchgefithrt und steht den Pilgern gar
ein eigener Priester zur Verfugung, so ist der Begriff Sekundirwallfahrt ange-
bracht.?® Haufig ist ein Gnadenbild auf den ihm geweihten Votivbildern abgebil-
det. Diese fallen aber nicht in die Kategorie der Devotionskopien, weil sie selber nie
Gegenstand der Andacht, sondern nur Zeugen fiir das gnadenreiche Wirken eines
wundertitigen Bildes sind. Sie finden in Zusammenhang mit den Gnadenbildko-
pien insofern Erwihnung, als sie ein sicheres Indiz fiir das Erkennen von Sekun-
dirgnadenbildern sind.

Einen Sonderfall stellen die geheimnisvoll aussehenden Marienantlitze dar, die
nach einer jeweils am unteren Bildrand angebrachten Inschrift ein vom Evangeli-
sten Lukas gemaltes und in der rémischen Kirche S. Maria Maggiore aufbewahrtes
Madonnenbild wiedergeben. Ein entsprechendes Urbild konnte jedoch bis heute.
weder in diesem noch in einem anderen Gotteshaus ausfindig gemacht werden.
Zwar besitzt die genannte Kirche in Rom ein dem hl. Lukas zugeschriebenes Gna-

¢ Siehe dazu unten S. 48f.

" Zitlert nach: Kogler, Votivbilder, S. 65. Guilielmus Gumppenberg, ein grosser Verehrer der Mutter-
gottes, war auch der Verfasser des «Marianischen Atlas», eines umfassenden Sammelwerkes mariani-
scher Gnadenbilder (siche unten S. 32f. und im Abkiirzungsverzeichnis).

Zur Definition von Wallfahrt»: Diinninger, Wallfahrt (wie Anm. 9). Diinninger kritisiert die Aus-
dehnung des Begriffs Wallfahrt (z. B. zu Privat, Kleinstwallfahrt) in der bayerischen Wallfahrts-
volkskunde. Aufgrund von Nachforschungen in Franken gelangte er zur Ansicht, dass nur die Teil-
nehmer eines gemeinsamen Zuges oder mindestens einer Gruppe als Wallfahrer zu bezeichnen sind.
Eine Verehrungsstitte mit Votivkult und Mirakeln sei allein deswegen noch kein Wallfahrtsort.

28

20



Abb. 9, 10:

Antlitz des Gnadenbildes Maria zum Schnee in der Kirche S. Maria Maggiore in Rom. Kleines Andachtsbild,
Kupferstich, verlegt vom Augsburger Kupferstecher und Verleger Christoph Greuter, 1. Hilfte 17. Jh. - Salva-
tor-Tkone in der Kapelle Sancta Sanctorum, Rom. Auf Seide gedruckter Kupferstich, sog. wabre Abbildung,
mit fiinf aufgedriickten Siegeln (Ausschnitt). Nach dieser Darstellung war auch bei gedffneten Fligeln nur das
Antlitz des thronenden Christus sichtbar; der Rest der Malerei deckte eine Verkleidung zu. Bei bestimmten
Anlissen iiberfiibrte man die Tafel in die Kirche S. Maria Maggiore, wo eine Begegnung mit dem Gnadenbild
Maria zum Schnee stattfand.

denbild, nimlich das Tafelbild Maria zum Schnee, eine byzantinisierende Darstel-
lung der Muttergottes mit dem Jesuskind (Abb. 7), die ebenfalls zahlreich kopiert
wurde.?? Eine ikonographische Verwandtschaft zwischen den beiden Marienbil-
dern lisst sich aber nicht feststellen. Auf dem Antlitzbild (Abb. 11) erscheint fast vi-
siondr vor einem dunklen Hintergrund das Haupt Mariens, frontal dem Betrachter
zugewandt und von midchenhafter Scheu. Unter einer dunklen Kopfbedeckung
tritt das in der Mitte gescheitelte Haar hervor. Eine doppelte Perlenkette bekrinzt
girlandenartig Stirn und Schlifen und endet seitlich mit aus Rosetten und Tropfen
gebildeten Gehingen.*® Um den feinen Hals ist ebenfalls eine doppelte Perlenkette

2 Vgl. unten S. 29.

*  Der Kopfputz zeigt am ehesten Verwandtschaft mit den von der byzantinischen Kunst beeinfluss-
ten Kronen frither Madonnendarstellungen, die mit herabhingenden Perlen- oder Steinketten
geschmiickt sind; vgl. zum Beispiel die thronende Muttergottes «Madonna della Clemenza» in der
rémischen Kirche S. Maria in Trastevere, ein Tafelbild aus dem 8. Jahrhundert (Hager, Altarbild,
Abb. 56).

21



mit Anhinger gelegt. Den Blick hilt Maria demutsvoll gesenkt. Mit Goldfarbe ist
ein Kreuznimbus aufgemalt, unter dessen Querarmen die griechischen Abkiirzun-
gen fir Hagia Maria (Heilige Maria) stehen. Die das Vorbild nennende Beschriftung
lautet beispielsweise «Imago Bmae V. Mariae, quam S: Lucas pinxit, et ad S. Mariam
major[em]. Romae habetur»*!. Diese Darstellungen wurden weniger fiir die 6ffent-
liche als vielmehr fiir die private Andacht verwendet und hingen in Wohnhiusern
und Klosterriumen.32 Sie kommen nicht nur in der Schweiz vor, sondern sind auch
in Osterreich und Deutschland verbreitet, wo ebenfalls iiber sie geforscht wurde,
ohne aber ihr Vorbild nachweisen zu kénnen. Eine Variante, deren berithmtestes
Beispiel das St. Mattheiser Marienbild in Trier ist, zeigt eine zu einem Brustbild er-
weiterte Darstellung, die seitlich des Antlitzes ebenfalls mit den abgekiirzten grie-
chischen Worten Hagia Maria (Heilige Maria) beschriftet ist.”» Auch in der vorlie-
genden Arbeit ist es noch nicht méglich, die Herkunft des eigenartigen Madonnen-
antlitzes und die Zusammenhinge zwischen diesem und der in S. Maria Maggiore
aufbewahrten, dem byzantinischen Kanon der Hodegetria folgenden Marientafel
lickenlos aufzuzeigen. Doch wurden einige Beobachtungen gemacht, die etwas ni-
her ans Ziel heranzufithren scheinen. Im 17. Jahrhundert kommen nimlich sowohl
gemalte als auch gedruckte Andachtsbilder auf, die von der Ikone Maria zum
Schnee einzig den Kopf wiedergeben, und zwar in fast oder ganz frontaler Haltung
(Abb. 8).>* Wann und durch wen das von der ostkirchlichen Kunst geprigte Mutter-
gottesantlitz durch das perlenbekrinzte jiingfriuliche ersetzt wurde, entzieht sich
unserer Kenntnis. Zum letzteren gehort aber an einigen Orten ein Pendant mit dem
Antlitz Christi. Das frontal wiedergegebene Gesicht mit schulterlangem Haar und
Mittelscheitel ist ebenfalls streng symmetrisch gestaltet. Die Augen sind offen, und
der Blick ist auf den Betrachter gerichtet. Unter den Querarmen des Kreuznimbus
sinid, analog zum Marienbild, die griechischen Abkiirzungen fir Jesus Christus zu
lesen. Eine Inschrift am unteren Bildrand betitelt die Darstellung als «Imago
D[omi]ni Nostri Jesu X[Chri]sti qua/ misit Abgaro, et Romae ad S: Sil-/vestrem co-
litur».?® Das Vorbild ist bekannt: Es ist das sog. Abgarbild, das frither in S. Silvestro
in Capite verehrt wurde und sich heute in der Capella Matilde in Vaticano befin-

3t Zitiert nach dem Bild im Heimatmuseum Sarnen (Abb. 11).

32 Solche Devotionskopien gehdren zum Andachtsbilderbestand des Klosters St. Lazarus Seedorf UR
und des Klosters Maria Zuflucht in Weesen SG. In Privatbesitz befinden sie sich in Beromiinster LU,
Kehrsiten NW und in Sarnen OW, wo die Darstellung mindestens in zwei Hiusern mit einem Bild
vertreten ist; ein weiteres gelangte aus Kerns OW ins Heimatmuseum Sarnen. Die in Ol auf Lein-
wand gemalten Bilder sind 40-50 cm hoch und 30-40 cm breit, also eher kleinformatig.

Zur Ikonographie dieses Gnadenbildtypus liegt, vom Marienbild in Trier ausgehend, eine ausfithr-
liche Untersuchung von Petrus Becker und Placidus May vor: Das St. Mattheiser Marienbild in
Trier. (Die Gottesmutter. Marienbild in Rheinland und Westfalen. Hg. von Leonhard Kiippers.
Recklinghausen 1974, S. 349-360).

Eine solche gemalte Devotionskopie besitzt zum Beispiel das Kapuzinerinnenkloster St. Karl in
Alrdorf UR.

Zitiert nach einem Olbild im Kloster Berg Sion, Gommiswald, wo auch ein Pendant mit dem Ma-
rienantlitz vorhanden ist. Beide Gemilde sind beschrieben und abgebildet in Tobler, Linthgebiet,
S. 691,

33

34

22



Buodharp ks

Abb 11:

Sog. Lukasmadonna in S. Maria Maggiore, Rom. Kopie nach einem unbekannten Original. Datiert 1787 und
signiert vom Kernser Josef Ignaz Bucher, der diese Darstellung mebrmals malte. Aus Privatbesitz in Kerns,
beute im Heimatmuseum Sarnen.

23




det.’® Nicht dieses Christusbild, sondern die Salvatorikone der Kapelle Sancta
Sanctorum, eine Darstellung des thronenden Christus, wurde jeweils am Fest Marid
Himmelfahrt in einer Prozession zur Marienikone in S. Maria Maggiore gefiithrt
(Abb. 9, 10).”” Der Brauch des Zueinanderfiihrens ist fiir diese beiden Ikonen seit
dem Ende des ersten Jahrtausends iiberliefert und wurde spiter in Rom und Umge-
bung auch mit anderen Ikonenpaaren ausgeiibt. Mdglicherweise begann man sich
im 17. Jahrhundert daran zu stossen, dass sich der auf beiden Bildern dargestellte
Christus im Verlauf der Prozession selber begegnete, weshalb man 1thn auf Nachbil-
dungen des Madonnenbildes wegliess. In einem weiteren Schritt muss dann die freie
Umsetzung ins perlengeschmiickte Marienantlitz erfolgt sein, vielleicht eine ba-
rocke Invention, die in Rom selber gar nie zur Ausfithrung gelangte und sich nur in
gedruckten Andachtsbildchen und gemalten Kopien niederschlug.

DIE ALTESTEN DEVOTIONSKOPIEN AUS DEM SPATMITTELALTER

Wenn wir die Geschichte der Gnadenbildkopien zuriickverfolgen, so begegnen
wir den ersten Beispielen im ausgehenden Mittelalter. Es sind dies im schweizeri-
schen Raum Statuen der sog. Ahrenkleidmadonna, der Muttergottes von Einsie-
deln und der Notre-Dame de Lausanne. In der Benediktinerinnenabtei in Seedorf
UR und im Kapuzinerinnenkloster in Wattwil SG befinden sich zwei grazidse An-
dachtsplastiken der Maria im Ahrenkleid. Beide entstanden um 1440-1450, und
zwar wahrscheinlich in der gleichen Werkstatt, worauf ihr bis ins Detail iiberein-
stimmendes Aussehen schliessen ldsst. Die eine gelangte vermutlich durch einen Pa-
ter aus Einsiedeln nach Seedorf (Abb. 12), die andere stammt wahrscheinlich aus
dem Dominikanerinnenkloster St. Katharinenthal TG.! Die beiden Figuren, die
den Einfluss eines alteren, wohl dem frithen 14. Jahrhundert angeh6renden Bild-
werks erahnen lassen, stellen Maria als betende Tempeljungfrau dar und sind Nach-
bildungen eines Gnadenbildes im Mailinder Dom, das besonders von den Deut-
schen verehrt wurde und um die Mitte des 15. Jahrhunderts nérdlich der Alpen
schon stark verbreitet war.2 Die Chronik des zur Reformationszeit aufgehobenen
Dominikanerinnenklosters St. Katharina in St. Gallen berichtet von der Errich-

36

Es gilt als eines der «nicht von Menschenhand» geschaffenen Christusbilder. Nach der Legende soll
Christus sein Antlitz auf wunderbare Weise in ein Tuch eingedriickt und dieses Konig Abgar von
Edessa gesandt haben. Nach einer anderen Version liess der Kénig nach einer Heilung durch Chri-
stus dessen Antlitz malen. Von einem iiberirdischen Glanz geblendet, konnte der Maler aber sein
Werk nicht fortfithren, das dann von Gott vollendet wurde.

*7 Hager, Altarbild, S. 35f.

' Beide Figuren sind 59 cm hoch und farbig gefasst. Zur Plastik in Seedorf siehe Kdm URL, S. 197, zu
derjenigen im Kloster Wattwil Bernhard Anderes, Eine Ahrenmadonna in Wattwil, (UKdm 18,
1967, S. 123-125), und Kdm TG IV, S. 243f.

Das Gnadenbild im Mailinder Dom wurde zweimal ersetzt. Zu seiner komplizierten Geschichte
und zur heute noch erhaltenen dritten Ausfithrung siehe unten S. 177ff. (mit Literaturhinweisen).

24



	Gnadenbild und wahres Abbild

