
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 143 (1990)

Artikel: Buchhaltung des Jenseits : das Buss- und Ablasswesen in der
Innerschweiz im späten Mittelalter

Autor: Tremp, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchhaltung des Jenseits

Das Buss- und Ablasswesen in der Innerschweiz im späteren Mittelalter*

Ernst Tremp, Freiburg i. Ü

Die Frömmigkeit der Innerschweizer habe sich durch einen ausgeprägten, ja
beispiellosen Totenkult ausgezeichnet. Dies berichtet Kardinal Carlo Borromeo,
Erzbischof von Mailand, am Anfang seines berühmten Informationsschreibens an den
Kardinal von Piacenza vom 30. September 1570; in den Wochen zuvor hatte er eine
Reise über den Gotthard durch die Innerschweiz und Ostschweiz unternommen.1
Pietätvolle Fürsorge und eifriges Gebet für die verstorbenen Angehörigen
beherrschten, so Borromeo, das religiöse Leben des Volkes. Die Friedhöfe seien
sorgfältig gepflegt und mit Mauern umgeben, fast überall gebe es Totenkapellen für die

Die vorliegende Studie ist die erweiterte Fassung eines Vortrags, der am 18. Februar 1989 vor den
schweizerischen Mediävisten in Luzern gehalten wurde. Sie ist als Vorarbeit für das vom Historischen

Verein der fünf Orte unter dem Titel «Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft» erscheinende

Jubiläumswerk 1991 entstanden; Teile davon sind in die von Carl Pfaff für die Jubiläumsschrift

verfassten Kapitel über «Pfarrei und Pfarreileben» eingeflossen. Mit seiner Erlaubnis kann
meine Arbeit hier in modifizierter Form veröffentlicht werden. - Folgende Abkürzungen werden
verwendet: EA Amtliche Sammlung der altern Eidgenössischen Abschiede; Gfr. Der
Geschichtsfreund; HS Helvetia Sacra; Kdm Kunstdenkmäler der Schweiz; LThK Lexikon für
Theologie und Kirche; QW Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft;

REC Regesta episcoporum Constantiensium; SZG Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte; UbZug Urkundenbuch von Stadt und Amt Zug; V. Vers; ZSKG Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte.

Die Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579-1581, Documente, Bd. 1, bearbeitet von
Franz Steffens und Heinrich Reinhardt, Solothurn 1906 (Nuntiaturberichte aus der Schweiz seit
dem Concil von Trient, Abteilung 1), S. 7. Seit Wackernagel (vgl. unten bei Anm. 2) ist der Bericht
Borromeos in der Literatur beharrlich dem späteren Nuntius Giovanni Francesco Bonhomini
zugeschrieben worden. - Zur Reise des heiligen Karl Borromäus durch die Schweiz vgl. zuletzt: Joachim
Salzgeber, Die Reise des heiligen Karl Borromäus in die katholische Eidgenossenschaft, in: S. Carlo
Borromeo. Festschrift zur 400-Jahr-Feier der Errichtung des Collegio elvetico durch Kardinal Karl
Borromäus im Oktober 1579, Erstfeld 1979, S. 51-59; Rainald Fischer, Carlo Borromeo und die
Schweiz, in: Jahrbuch der Historischen Gesellschaft Luzern 3,1985, S. 52-58.

103



Gebeine der Verstorbenen. Alle Gräber seien mit Weihwasserbecken und mit kleinen

Holzkreuzen versehen. Jedesmal vor dem Betreten der Kirche verweile man
hier zum Weihwassersprengen und zum Gebet für die Armen Seelen. Schon früh
am Morgen finde sich eine schöne Zahl von Leuten, hauptsächlich Frauen, auf dem
Friedhof ein, knie vor den Gräbern und verrichte lange Gebete.

Als weitere Auffälligkeit notiert unser Gewährsmann, dass die Priester bei der

Bestattung das Grab beweihräucherten; auch während der Gottesdienste werde für
das Seelenheil der Verstorbenen eifrig gebetet und bei der Sonntagsmesse verkünde
der Pfarrer jeweils die Jahrzeitmessen der folgenden Woche. Die Innerschweizer,
deren Habsucht Borromeo an anderer Stelle anprangert, seien grosszügig gegenüber
ihren Priestern, wenn diese die Kranken und Sterbenden mit Kommunion und
Letzter Ölung versähen oder die Totenoffizien verrichteten.

An der Zuverlässigkeit des Berichtes von Carlo Borromeo ist nicht zu zweifeln.
Mit geübtem Blick konstatiert er die auffälligen totenkultischen Züge in der
Frömmigkeit der Innerschweizer, die, wie er betont, ohne Beispiel («veramente senza es-

sempio») und in seiner südalpinen Heimat ganz unüblich seien. Handelt es sich bei
seinen Beobachtungen um einen Wesenszug der alten schweizerischen oder
schweizerisch-alpinen Volkskultur, der um 1570 gegenüber früheren Zeiten bereits im
Abklingen war? Darf also, wie dies aus volkskundlicher Sicht Hans-Georg Wackernagel2

und in seinem Gefolge eine Reihe von Forschern getan haben, diese Eigenheit

als alt-eidgenössisches Charakteristikum auf die vorangehenden Jahrhunderte
zurückprojiziert werden? Oder kündet sich in der Momentaufnahme Borromeos
bereits nachmittelalterliche, barocke Volksfrömmigkeit mit ihrem ausgeprägten
Totenkult an? Diese Frage führt mitten in die Problematik hinein, die sich dem
Historiker stellt, wenn er jenseits kirchlicher Institutionen nach religiösen Verhaltensweisen

und Vorstellungsmustern forscht. Der Bereich der Mentalitäten entzieht
sich präzisen Zeitvorstellungen, und dennoch bietet die «longue durée» eine trügerische

Ruhe, ist stets mit Veränderungen zu rechnen.

Für die spätmittelalterlichen Zustände in der Innerschweiz gibt es weder
Visitationsprotokolle noch sonst Vergleichbares zum Bericht Borromeos; daher diene

uns dieser als Indikator. Die folgenden Ausführungen werden zu zeigen haben, ob
den Bewohnern der Waldstätten die Sorge um das Seelenheil ihrer Verstorbenen -
die letztlich nichts anderes ist als die in der Sippe verhaftete Sorge um das eigene
Seelenheil - tatsächlich von so zentraler Bedeutung war und ob sie sich in ihrem
Verhalten von den Zeitgenossen in anderen Gegenden unterschieden. Zur Beantwortung

dieser Fragen greifen wir die Bereiche Busspraxis, Fasten und Wallfahrt,
Betreuung der Sterbenden und Versorgung der Toten sowie das Ablasswesen heraus;
der zeitliche Rahmen der Untersuchung reicht vom 13. bis ins frühe 15. Jahrhundert.

Hans-Georg Wackernagel, Altes Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schriften zur historischen
Volkskunde, Basel 1956 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde 38), S. 9f.

104



BUSSE UND BEICHTE - DIE KONTROLLE DER SEELEN

1. Die Beichte, Arznei der Seele

Krankheit und Elend, Sünde und Tod sind die Wegbegleiter des Menschen, und
seine Feinde sind seine Hausgenossen. Die Erfahrung der Gebrechlichkeit und
Vergänglichkeit der menschlichen Natur gehört zu den Grunderfahrungen der
Menschen im Mittelalter. Immer wieder begegnen in der Exempla- und Predigtliteratur
Hinweise auf die Brüchigkeit der «Conditio humana», und gerne griffen Prediger
zu Bildern und Geschichten der «Vanitas», um die Gläubigen zu Umkehr und Busse

zu bewegen.
Der anonyme Engelberger Prediger des 14. Jahrhunderts suchte seinen frommen

Zuhörerinnen, den Nonnen des Frauenklosters St. Andreas in Engelberg, die Erfahrung

des sündhaften Strebens mit dem Begriff der «Lust der Natur» zu erklären. Der
Mensch sei zu allem Bösen fähig, und der Widerstand der Natur sei hartnäckig. Einzig

die Gnade Gottes könne ihn schützen, seine Seele läutern und sie dem ewigen
Heil zuführen. Als wirksames Instrument zur Besserung und Rettung sei dem Sünder

die Reue und Busse in die Hand gegeben, am sichersten in der Form des

Beichtsakramentes.3 Was den mystisch begabten geistlichen Frauen von Engelberg in
wohlgesetzter Rede dargelegt wurde, tönte gewiss anders aus dem Munde eines

Landpfarrers, der theologisch ungebildeten Gläubigen die Laster beschreiben und
die Wirkungen von Busse und Beichte vor Augen führen wollte.

Die Beichte, seit dem Hochmittelalter als individuelle Ohrenbeichte voll
ausgebildet, spielte in der Tat eine zentrale Rolle in der Theologie der «Reparatio
animae». Je öfter sie erfolgte, desto heilsamer war es für den reuigen Sünder. Die
Einsicht in die läuternde Kraft des Bussakramentes mag die Engelberger Nonnen unter
der Anleitung ihrer Seelenführer zu öfterem Sündenbekenntnis bewogen haben.
Beim gewöhnlichen Volk hingegen war eine solche Bereitschaft zu häufiger Beichte

weniger selbstverständlich. Hier bot den Seelsorgern die Bestimmung von Kanon
21 des IV. Laterankonzils von 1215, welcher die jährlich einmalige Beichte und die
Osterkommunion als Minimum für alle Gläubigen vorschrieb4, eine wichtige
Handhabe. Mindestens einmal im Jahr hatte also jedermann unter Androhung von
Strafe sich der sakramentalen Heilsvermittlung durch die Kirche zu unterziehen.

Wieweit diese Grundforderungen des kanonischen Rechts durchgesetzt
beziehungsweise befolgt worden sind, ist für die Bewohner der Waldstätten nur indirekt
zu eruieren. Die normativen und pastoralen Zeugnisse geben keinen Aufschluss
über die Praxis. Die Diözesanstatuten des Konstanzer Bischofs Rudolf von Montfort

von 1327 etwa oder das um die gleiche Zeit verfasste Handbüchlein «Pastorale

Sigisbert Beck, Untersuchungen zum Engelberger Prediger, Freiburg i. Ü. 1952 (ZSKG, Beiheft 10),
S. 58-63; vgl. auch Sigisbert Beck, Engelberger Prediger, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters,
Verfasserlexikon, Bd. 2, Berlin und New York 21980, Sp. 532-535.
Heinrich Denzinger und Adolf Schönmetzer, Enchiridion symbolorum, definitionum et declara-

tionum de rebus fidei et morum, Freiburg i. Br. "1976, Nr. 437f.

105



novellum» des Beromünsterer Kanonikers Rudolf von Liebegg beschränken sich

darauf, an den Klerus gewandt die Vorschrift des Laterankonzils zu wiederholen;
bei Nichtbeachtung waren der Ausschluss aus der Kirche und die Verweigerung des

kirchlichen Begräbnisses zu gewärtigen.5 Bei so massivem Einsatz der Zwangsmittel
kirchlicher Disziplinierung ist anzunehmen, dass die Osterbeichte allgemein

praktiziert wurde. In der Tat kann Borromeo in dem eingangs zitierten Bericht für
seine - spätere - Zeit die gute, ja rigorose Beachtung des österlichen Sakramentenempfangs

in den Pfarreien der Innerschweiz notieren.6
Auf der anderen Seite findet aber gerade Kardinal Borromeo, dass die

Innerschweizer wenig Geschmack («gusto») am häufigen Empfang der Sakramente wie
überhaupt an geistlichen Werken besassen.7 Gingen die Leute also eher widerstrebend

zur Beichte und nur dann, wenn unbedingt nötig? Die stets wiederholte
Forderung in den pastoralen Anleitungen, dass die Beichtfrequenz zu steigern sei8,

könnte über das Formelhafte hinaus als Indiz für ein solches Verhalten, das wohl
allgemein verbreitet war, gewertet werden. Blosse Ermunterungen oder Hinweise auf
den zu gewinnenden Gnadenschatz vermochten da kaum Veränderungen zu bewirken,

eher schon farbig ausgeschmückte Schilderungen der zu gewärtigenden Pein

im Jenseits, wie sie etwa in der einschlägigen Bussliteratur anzutreffen sind.
Besonders ein wirksames Mittel hatte die Kirche in der Hand: das Instrument des

Ablasses. Voraussetzung für die Gewinnung eines Ablasses war in aller Regel, dass

der Gläubige «vere penitens et confessus» war.9 Nicht zufällig bestimmten die In-
dulgenzbriefe, die, wie weiter unten darzulegen sein wird, einen wichtigen Bestandteil

des «thesaurus spiritualis» der Kirchen ausmachten, an vorderster Stelle immer
die kirchlichen Hochfeste als Ablasstage, gefolgt von den zweitrangigen Festen
sowie den lokalspezifischen Patronats- und Weihetagen. Damit war ein wichtiger
Anreiz zu häufigerer Beichte gegeben. Wieweit die Ablässe das Beichtverhalten der

Gläubigen wirklich zu stimulieren vermochten, lässt sich natürlich nicht sagen.
Immerhin kann ihr Einfluss nicht ganz gering gewesen sein angesichts der Bedeutung,
die man in den Pfarreien der Waldstätten der Ausstattung mit Ablassbriefen bei-
mass.10

Die Beichte bildete eine der Nahtstellen zwischen den klerikal-hierarchisch ver-
fassten Strukturen der Amtskirche und dem Kirchenvolk. Nirgends so sehr wie
hier wurde das Leben in seiner Vielfalt zu erfassen und in Konfrontation mit den

Rudolf von Montfort, Statuten von 1327 April 5., hrsg. von J. Schneller, in: Gfr. 26,1871, S. 306;
Rudolf von Liebegg, Pastorale novellum, hrsg. von A. P. Orban, Turnhout 1982 (Corpus christiano-

rum, Continuatio mediaevalis, Bd. 55), III, 5, V 273-277, S. 112; vgl. die kritische Besprechung dieser

trotz einiger Mängel immerhin schon durch ihre Existenz verdienstvollen Liebegg-Ausgabe
durch Gabriel Silagi, in: Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 40,1984, S. 283f.

Nuntiatur (wie Anm. 1), S. 8.

Ebenda, S. 9.

Vgl. c. 21 des IV Laterankonzils (wie Anm. 4); Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 5, V 265ff., S.

Ulf.
So z. B. im Ablassbrief für Spiringen von 1290 Febr. 22.-März 25. (Gfr. 41,1886, S. 30; QW 1/1, Nr.
1617, S. 737).

Vgl. unten S. 133ff.

106



Verhaltensnormen der Kirche an diese anzunähern versucht. Für die Kirche war es

ein zentrales Bemühen, das der Sünde verhaftete Dasein der Gläubigen zu verändern,

und für die Laien stand die Sorge um die Vergebung der Schuld, das Bangen
um das eigene Seelenheil wohl im Mittelpunkt religiöser Betätigung überhaupt. In
Beichte und Busse musste folglich die intensivste Berührung zwischen den Gläubigen

und der Amtskirche stattfinden. Dem «encadrement des fidèles»11, der Ein-
flussnahme der Kirche auf das Verhalten der Gläubigen, blieben kaum grössere
Lebensbereiche verschlossen.

Ausgehend vom Lasterkatalog der sieben Hauptsünden hatte die Theologie seit
dem ausgehenden 12. Jahrhundert eigentliche Buss-Summen entwickelt. Diese
verdrängten die seit dem Frühmittelalter verbreiteten Bussbücher des Tarifbuss-Sy-
stems, welche in langen Listen die Vergehen aufgezählt und ihnen tarifähnlich die

entsprechenden Bussleistungen zugeordnet hatten.12 Denn unterdessen hatte sich
die Beichte von der Tarifbeichte zur sakramentalen Privatbeichte vor dem
Beichtpriester gewandelt. In ihrem Mittelpunkt stand nicht mehr die genau abgemessene

Bussleistung, sondern das Sündenbekenntnis und die unmittelbar daran anschliessende

Absolution. Dem Beichtvater, der wie ein Arzt den Zustand des Kranken
beziehungsweise Sünders einfühlend zu erforschen hatte, um ihn heilen zu können13,
boten solche «Summae de poenitentia» Anleitung und Hilfe und als eine Art
moraltheologische Handbücher eine Handhabe für verschiedenartigste Bereiche.

Auf der Suche nach solchen Beichtbüchern für das Gebiet der Innerschweiz
sehen wir uns auf die Klosterbibliotheken verwiesen. Hier blieben die mittelalterlichen

Werke eher erhalten als in den Pfarreien, wo ausser Gebrauch gekommene
Handschriften nur selten überlebten. Eine erste Bestandesaufnahme in den
Bibliotheken von Engelberg und Einsiedeln sowie in der Zentralbibliothek Luzern, wohin

die Handschriftenbestände des 1838 aufgehobenen Barfüsserklosters Luzern
gelangt sind14, hat ein recht vielseitiges Bild ergeben. Die genannten Klöster verfügten
über repräsentative, verbreitete Werke der Bussliteratur ihrer Zeit; kaum ein wichtiger

Autor fehlt.
Doch da unser Interesse nicht der klösterlichen Gelehrsamkeit an sich und nur

am Rande der Spiritualität und Busspraxis hinter den Klostermauern gilt, müssen
wir die Frage angehen, inwiefern solche Werke an der «Laienfront» umgesetzt wurden.

Zunächst ist daran zu erinnern, dass in den Klosterpfarreien von Einsiedeln
und Engelberg die Seelsorge durch die Abtei unmittelbar ausgeübt wurde. Mehrere
Konventualen teilten sich in der Regel in die Aufgabe, die Gläubigen zu betreuen. In

L'encadrement religieux des fidèles au Moyen Age et jusqu'au concile de Trente, Paris 1985 (Actes du
109e congrès national des sociétés savantes, Dijon 1984, Bd. 1): mit Beiträgen von Platelle, Rapp u. a.

Zu den Veränderungen in Busswesen und Bussliteratur vgl. Cyrille Vogel, Les «Libri paenitentiales»,
Turnhout 1978 (Typologie des sources du Moyen Age occidental 27), S. 93f.; Mise à jour par A. J.

Frantzen 1985, S. 44-46.
c. 21 des IV. Laterankonzils (wie Anm. 4); Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 6, V. 293ff., S. 113; III,
7, V 344ff., S. 115.

Vgl. Josef Frey, Franziskanerkloster Luzern, in: HS V, 1, S. 214f.; Anton Kottmann, Das Franziskanerkloster

Luzern 1600 bis 1838, in: Kloster und Pfarrei zu Franziskanern in Luzern, Luzern 1989

(Luzerner Historische Veröffentlichungen 24), S. 133.

107



Einsiedeln brachte zudem der Wallfahrtsbetrieb zahlreiche beichtwillige Pilger; um
ihren Ansturm zu bewältigen, reichten die im Kloster verfügbaren Kräfte zeitweise
nicht aus.15 Zumindest quantitativ gesehen, sah sich die klösterliche Busstheologie
hier am intensivsten mit dem Alltag der Laien konfrontiert. Neben den
Klosterpfarreien wurden den Benediktinerabteien wie anderen kirchlichen Institutionen
im Laufe der Zeit eine Reihe weiterer Pfarreien inkorporiert. Anstelle von Weltpriestern

versahen hier Mönche als Vikare des Abtes den Dienst.
Geistliche Verbindungen zwischen den Konventualen auf Aussenposten in den

Pfarreien und der Mönchsgemeinschaft im Kloster erstreckten sich auch auf die
Bibliothek. Dass insbesondere Werke der Bussliteratur in der pastoralen Praxis
Verwendung fanden, lässt ein entsprechender Eintrag in einer Engelberger Handschrift
erkennen: Der spätere Abt Walter Mirer, ab 1377 Pfarrer in Küssnacht, vollendete
im Sommer 1381 in seinem Pfarrhof eine Abschrift des Busswerkes «Summa de
casibus conscientiae» des Predigerbruders Bartholomäus von Pisa (um 1260-1347).16
Unter den verschiedenen Handschriften, die der spätere Engelberger Mönch
Johann von Bolsenheim als Pfarrer von Stans abgeschrieben hat, befindet sich eine,
die den «Tractatus de reparatione hominis» Marquards von Lindau (1320/30-1392)
enthält.17

Die Verknüpfung von Bussliteratur und Seelsorge wird schliesslich in jener
Handschrift des 14. Jahrhunderts - wiederum aus Engelberg - sichtbar, worin, der
verbreiteten «Summa confessorum» des Johannes von Freiburg (gestorben 1314)

beigebunden, die Konstanzer Bistumssatzungen von 1327 in zeitgenössischer
Abschrift überliefert sind.18 Diese Statuten Bischof Rudolfs von Montfort sind zwar
ebenfalls normativer Art, aber ihre Bestimmungen gelten ganz dem «pastorale
officium», und den Dekanen wird aufgetragen, sie durch Vorlesen und häufiges Abfragen

in den Versammlungen der Ruralkapitel allen untergebenen Priestern
einzuschärfen.19

Um dem religiösen Verhalten der Gläubigen näher zu kommen, ist weiter zu prüfen,

ob Werke von regionaler Bedeutung vorhanden sind, die von Autoren im engeren

Umkreis der Waldstätten verfasst wurden oder auf die Verhältnisse hier besonders

Bezug nehmen. Die Innerschweiz hat nicht viele pastoraltheologisch
ausgerichtete Schriftsteller hervorgebracht. Im Vordergrund steht ein Autor aus der näheren

Umgebung, dessen Werk hier einen Niederschlag gefunden hat: Rudolf von
Liebegg, der bereits genannte Verfasser des «Pastorale novellum». Der einem aar-

Vgl. unten S.l 11.

Engelberg, Stiftsbibl., Cod. 262, Schreibernotiz fol. 239vb; vgl. Benedikt Gottwald, Catalogus codi-

cum manu scriptorum, qui asservantur in Bibliotheca monasterii O.S.B. Engelbergensis in Helvetia,

Freiburg i. Br. 1891, S. 42; Beat Matthias von Scarpatetti, Katalog der datierten Handschriften in
der Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1550, Bd. 2: Bern-Porrentruy,
Dietikon 1983, Nr. 238, 286.

Engelberg, Stiftsbibl., Cod. 321; vgl. Gottwald, Catalogus (wie Anm. 16), S. 229; Scarpatetti, Katalog

(wie Anm. 16), 2, Nr. 298; vgl. ebenda, S. 225.

Engelberg, Stiftsbibl., Cod. 30 (um 1360/66); vgl. Gottwald, Catalogus (wie Anm. 16), S. 41. Zur
Überlieferung der Statuten Rudolfs von Montfort: Gfr. 26,1871, S. 311; QW 1/1, Nr. 1374.

Gfr. 26, 1871, S. 305, 311.

108



gauischen Ministerialengeschlecht entstammende Liebegg studierte an der Wende

vom 13. zum 14. Jahrhundert in Bologna, später auch in Avignon und wirkte als

Chorherr in Beromünster, zeitweise als Scholaster an der dortigen Stiftsschule. Von
1321 an war Liebegg Domherr in Konstanz und Propst des Pelagiusstifts in
Bischofszell. Er starb 1332.20

Das für angehende und in der Seelsorge stehende Priester konzipierte «Pastorale
novellum» ist ein Handbuch in Versen und besteht aus etwa 8700 daktylischen
Hexametern. In seinem Aufbau beruht es wie üblich auf den sieben Sakramenten,
wobei das Busswesen einen breiten Raum einnimmt. Zwei der sechs Bücher mit
mehr als 4000 Versen, das heisst fast die Hälfte des Gesamtumfangs, entfallen auf die
Beichte (Buch III) und auf die Sünden (Buch IV). Dabei sprengt Buch IV «De pecca-
tis» mit allein 2541 Versen sowohl thematisch als auch umfangmässig am deutlichsten

den vorgegebenen Rahmen. Was Magister Rudolf hier bietet, ist eine eigentliche

Buss- und Moraltheologie mit ausführlichem Sünden- und Lasterkatalog. Von
den 22 Kapiteln in Buch III «De sacramento penitentiae» sind für uns jene Abschnitte

von Bedeutung, welche die auch für die Gläubigen der Innerschweiz gültigen
Normen enthalten. Nicht nur die jährliche Osterbeichte gemäss Lateranum IV und
darüber hinaus möglichst häufiges Beichten werden gefordert, sondern auch die

Zuständigkeit des Pfarrers begründet und eingeschärft.21

2. Grenzen des Pfarrzwangs

Der Kontrolle durch den Pfarrherrn oder den an seiner Stelle amtierenden
Leutpriester22 sollten sich die Sünder nicht so leicht entziehen können. Das
kanonische Recht sah nur wenige Ausnahmen vom Pfarrzwang vor. Mit Einwilligung
des Pfarrers konnte in besonderen Fällen, gleich dem Spezialarzt bei einer schwierigen

Krankheit, ein erfahrener Seelenführer zu Rate gezogen werden.23 Weilte der
Bischof selber oder der Weihbischof als dessen Vertreter «in spiritualibus» zur
Visitation am Ort, was im Falle des Bischofs von Konstanz für die Innerschweiz in unserer

Zeit nie und für seinen Weihbischof etwa alle zehn Jahre vorkam, dann konnte
der Sünder unter Umgehung des Pfarrers dem Oberhirten direkt beichten.24 Die-

20 Zu Autor und Werk: Gall Morel, Rudolf von Liebegg, Chorherr in Beromünster und Konstanz und
Propst in Bischofszell, in: Gfr. 21,1866, S. 122-143; Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 19,1884,
S. 802f.; Adolf Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg i. Br. 1902, S. 486-490; Helene
Büchler-Mattmann, Das Stift Beromünster im Spätmittelalter, 1313-1500, Diss. phil. Freiburg i. Ü.

1976, S. 118-120,226f.; HS II, 2, S. 228.
21 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 4 («Cui sit confitendum»), V. 188ff., S. 107f.; HI, 6 («De audien-

da confessione»), V. 293-297, S. 113.
22 Ebenda, V. 193, S. 107. Die Vertretung durch einen Leutpriester dürfte angesichts der Pfründenku¬

mulation und Nichtresidenz des Kirchherrn (Rektors) mindestens in den bedeutenderen, besser

dotierten Pfarreien die Regel gewesen sein.
23 Ebenda, V. 194-196, S. 107.
24 Ebenda, V. 197f. Die Aufenthalte der Weihbischöfe in der Innerschweiz mitsamt dem jeweiligen Iti-

nerar lassen sich dank der Ablassbriefe, die sie in Verbindung mit Weihehandlungen an einzelnen
Orten ausstellten, leicht feststellen; vgl. unten S. 137.

109



sem beziehungsweise dem von ihm delegierten Pönitentiar an der Konstanzer Kurie

mussten im übrigen alle schweren Vergehen zur Beurteilung, Bestrafung und
Absolvierung weitergeleitet werden. Zu den sogenannten Reservatfällen zählten Mord,
Sakrileg, Inzest, Jungfrauenschändung, Sünden wider die Natur, Gewalttätigkeiten
gegen Kleriker oder gegen die Eltern, Bruch eines Gelübdes.25

Für den Gläubigen, der sich der Kontrolle durch seinen Pfarrer zu entziehen
suchte, aber die Ankunft des Weihbischofs nicht abwarten konnte, sah das Kirchenrecht

die mit bischöflichen Vollmachten ausgestatteten Beichtpriester vor. Liebegg
nennt sie «fratres»26 und hat damit unzweifelhaft die Beichtiger der Bettelorden in
den Städten im Sinn. Für die städtearme Innerschweiz bestand nur in dem um 1260

errichteten Barfüsserkloster Luzern eine Mendikantenniederlassung. Bereits 1243

hatte Bischof Heinrich von Konstanz den Minderbrüdern das Recht erteilt, in
seinem Bistum Beichte zu hören und zu predigen.27 Die beiden wichtigen Ämter des

Lesemeisters («confessarius») und Predigers («lector») waren in der Regel in einer
Hand vereinigt und wurden in Luzern nicht selten von Brüdern ausgeübt, die in den

Quellen später auch als Guardiane des Klosters erscheinen.28

Der Andrang des Volkes zu den Beichtigern der Franziskaner dürfte beträchtlich

gewesen sein. Das durch Liebegg und andere immer wieder eingeschärfte, das heisst

in der Praxis nicht durchwegs eingehaltene Verbot, für die Spendung des Busssakramentes

Gaben entgegenzunehmen («gratis fiat!»29), zeigt, wie stark die Stellung
solcher Beichtväter war und wie sehr sie zu Missbräuchen verleiten konnte. Was hingegen

den Besuch der Predigt bei den Minoriten betrifft, waren diese bemüht, ihn
durch bischöfliche Ablassverleihungen noch attraktiver zu machen.30

An statistisch auswertbaren Angaben über Beichtfrequenzen und das Einzugsgebiet

der Luzerner Barfüsser mangelt es. Manch einer fand wohl auch aus den Inneren

Orten, die in ihrem Terminbezirk lagen, den Weg zu den Franziskanern nach

Luzern, um sich dort seiner Sündenlast zu entledigen, obwohl der Druck der sozialen

Kontrolle innerhalb der dörflichen Gemeinschaft ein solches Ausbrechen eher
erschwert haben dürfte. Kompetenzkonflikte zwischen dem Pfarrklerus und den
Bettelmönchen konnten dabei nicht ausbleiben; Hinweise darauf sind zwar nicht
aus der Innerschweiz selber, jedoch aus anderen Gegenden des Bistums Konstanz
überliefert.31

Rudolf von Montfort, Statuten (wie Anm. 5), S. 306; einen im Vergleich dazu erweiterten Katalog
von etwa 40 Reservatfällen enthalten erstmals die Bestimmungen einer Konstanzer Diözesansyno-
de unter Bischof Markward (1393-1406); vgl. REC 3, Nr. 7990.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 4, V. 198, S. 107.

QW 1/1, Nr. 461.

Unter den Guardianen des 13. und 14. Jahrhunderts hatten wenigstens acht vorher das Amt des

Beichtigers und Predigers inne; vgl. HS V, 1, S. 217-222; zur Stellung des Confessors und
Lesemeisters/Predigers vgl. Fritz Glauser, Das Barfüsserkloster Luzern von der Gründung bis 1600, in: Kloster

und Pfarrei (wie Anm. 14), S. 36, 69.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 4, V 196, S. 107.

Ablassbrief von 1388 Aug. 12., mit Gewährung von 40 Tagen Ablass (REC 3, Nr. 7175).

Vgl. 1367 April 17. (REC 2, Nr. 235).

110



Neben den Barfussern in Luzern übten auch die Wallfahrtsorte, allen voran
Einsiedeln, mit ihren Beichtpriestern eine starke Anziehungskraft aus. Namentlich an
den grossen Wallfahrtsfesten, wenn die Pilger in Scharen nach Einsiedeln strömten,
konnten die stiftseigenen Beichtväter die Aufgabe nicht allein bewältigen. Als man
für die Zeit des Engelweihfestes (14. September) im Jubeljahr 1466, fünfhundert
Jahre nach der angeblichen Anerkennung der Engelweihe durch Papst Leo VIIL32,
während 14 Tagen einen vollkommenen Ablass für ewige Zeit gewinnen konnte,
mussten 400 Priester als Beichtväter eingesetzt werden. Diese wurden für ihre tage-
und wochenlange anstrengende Arbeit des Beichthörens mit dem einträglichen
Beichtpfennig belohnt, den die Beichtenden trotz des kanonischen Verbotes zu
entrichten hatten. Es erstaunt nicht, dass auch der eine oder andere Betrüger an der
lukrativen Beschäftigung teilhaben wollte und sich unter die Priesterschar mischte,
wie etwa jener arme Student, der 1466 in Einsiedeln ertappt und bestraft wurde.33

Die Reise nach Luzern oder nach Einsiedeln war freilich umständlich und für
Bewohner der hinteren Alpentäler nicht zu allen Jahreszeiten möglich. Das Kirchenrecht

sah neben den Confessoren bei den Minoriten oder an den Wallfahrtsorten für
bestimmte Gläubige noch eine weitere Möglichkeit vor, die Beichte unabhängig
vom eigenen Pfarrer abzulegen: Durch Privileg konnte die freie Wahl des persönlichen

Beichtvaters gewährt werden, ein Recht, das ordentlicherweise nur Bischöfen
und exempten Prälaten zustand.34 Es versteht sich, dass der Erwerb eines solchen,
für unsere Zeit in der Regel durch einen Kardinal als Inhaber päpstlicher Vollmachten

ausgestellten «Beichtbriefes»35 Vermögen und weitreichende Beziehungen
voraussetzte, also nur für Angehörige der Oberschicht und allenfalls noch für Kleriker
in Frage kam.

So erwarb sich 1362 Konrad III. Ab Yberg, Mitglied einer der führenden Schwyzer

Familien und mehrfacher Landammann von Schwyz, einen für drei Jahre gültigen

Beichtbrief.36 Die herausragende Stellung Ab Ybergs wird dadurch verdeutlicht,

dass er es war, der 1350 als Verhandlungsführer der Schwyzer den Frieden mit
Einsiedeln schloss und dadurch den alten Marchenstreit beilegte.37 Er erscheint
auch als Förderer geistlichen Lebens, indem er eine Einsiedlerkapelle oberhalb von
Rickenbach stiftete.38 Durch den Beichtbrief erhielt der von Ab Yberg beliebig zu
wählende Beichtvater die Kompetenz, ihn von allen Sünden, einschliesslich der
bischöflichen Reservatfälle, zu absolvieren; nur die ganz schweren, der
päpstlichen Absolution vorbehaltenen Vergehen waren ausgeschlossen. Der persönliche
Beichtvater hatte überdies die Vollmacht, den Sünder von Fastenverpflichtungen
und Wallfahrtsgelübden, abgesehen von Pilgerfahrten ins Heilige Land, nach Rom

Vgl. unten S. 132.

Vgl. Odilo Ringholz, Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln, Freiburg i. Br.
1896, S. 61.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 4, V 215-218.
Vgl. Artikel Beichtbriefe, in: LThK 22, Sp. 125f.

1362 Nov. 1. (Gfr. 1,1844, Nr. 32, S. 55f.); zur Familie Ab Yberg vgl. HBLS 1, S. 77f.

1350 Febr. 3. (QW 1/3, Nr. 879); zum Marchenstreit vgl. unten S. 129.

Vgl. unten S. 118 mit Anm. 71.

111



oder nach Santiago, zu entbinden39 und sie in andere Werke der Barmherzigkeit
umzuwandeln.

Neben Vertretern der politischen Führungsschicht konnten auch Kleriker in
den Genuss solcher Beichtprivilegien gelangen. Dies belegt das Beispiel eines Zuger
Geistlichen namens Heinrich Zenagel. Zenagel nutzte die Anwesenheit zahlreicher
hoher kirchlicher Würdenträger auf dem Konzil von Konstanz zu seinem Vorteil
und liess sich von Kardinal Giordano Orsini, Grosspönitentiar der Römischen Kirche,

einen ähnlich lautenden Beichtbrief von fünfjähriger Gültigkeitsdauer ausstellen.40

Über die wohl nicht unbeträchtlichen Kosten, die der Empfänger in Form
von Geldspenden, Gebühren und Taxen zu entrichten hatte, erfahren wir in beiden
Fällen nichts.

FASTEN, WALLFAHRT UND WEITERE WERKE DER BUSSE

Nach erteilter Absolution hatte der Sünder Busse zu leisten. Unter den Werken
der Sühne und Genugtuung unterscheidet Rudolf von Liebegg drei Hauptgruppen:
gute Werke, Fasten und Beten. Das Kapitel über die Almosen und andere Werke der

Barmherzigkeit bietet ihm Gelegenheit, dem Leser einige allgemeine Ratschläge zu
erteilen: Man solle Bekannte vor Unbekannten, Verwandte eher als Fremde und
allen voran die eigenen Angehörigen unterstützen; ein Almosen solle dem verschämt
Armen und schuldlos Bedürftigen statt dem Lasterhaften, dem Rechtgläubigen vor
dem Ketzer gewährt werden.41

1. Fasten

Bei der Behandlung des Fastens geht Liebegg auf die verschiedenen Fast- und
Abstinenzverpflichtungen im Ablauf des Kirchenjahres ein. Ihnen waren grundsätzlich

alle Gläubigen vom vollendeten siebten Lebensjahr an unterworfen.42 Der Ver-

39 Von der einmal gelobten «peregrinatio maior» zu einem der drei grossen Wallfahrtsorte der Chri¬
stenheit konnte in der Regel nur die päpstliche Poenitentiarie entbinden; diese komplizierte Prozedur

wurde im Spätmittelalter häufig mit Hilfe von Mietpilgern umgangen, die, besonders aufgrund
testamentarischer Verfügung nach dem Tod des Poenitenten, an dessen Stelle die Wallfahrt
unternahmen. Vgl. Ludwig Schmugge, Der falsche Pilger, in: Fälschungen im Mittelalter, Hannover 1988

(Schriften der MGH 33, 5), S. 475-484, bes. S. 479f.
40 1418 März 1. (UbZug I, Nr. 574); zur Person Zenagels ebenda, Nr. 299, Anm. 1, sowie Nr. 486; zur

Bedeutung Kardinal Orsinis vgl. Erich König, Kardinal Giordano Orsini, ein Lebensbild aus der
Zeit der grossen Konzilien und des Humanismus, Freiburg i. Br. 1906, S. 47.

41 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 9, V. 532-549, S. 124: «Cui debet dari elemosina».
42 Ebenda III, 10: «De ieiunio», bes. V. 684f.; vgl. dazu Erwin Ettlin, Butterbriefe. Beiträge und Quel¬

len zur Geschichte der Fastendispensen in der Schweizerischen Quart des Bistums Konstanz im
Spätmittelalter, Diss. phil. Freiburg i. Ü, Bern 1977, S. 29ff.

112



zieht aufFleisch, Milchprodukte und Eier an zahlreichen Tagen des Jahres, dazu das

Gebot, an Fasttagen nicht mehr als eine sättigende Mahlzeit einzunehmen, bedeuteten

eine schwere Bürde. Die Last nahm im Laufe der Zeit insofern noch zu, als sich
die Ernährungsweise der Bevölkerung veränderte und im Zusammenhang mit der
wachsenden Bedeutung der Vieh-/Milchwirtschaft besonders in den alpinen
Gegenden der Konsum von Butter, Käse, anderen Laktizinien und Eiern, in geringerem

Umfang auch von Fleisch, auf Kosten von Getreide und Leguminosen
zunahm.43

Es ist allerdings fraglich, ob die immer wieder eingeschärften Fasten- und
Abstinenzvorschriften in breiten Kreisen befolgt worden sind. Das Kirchenrecht selber
sah für bestimmte Personengruppen wie Kranke, Schwache und Arme, Schwangere
und stillende Mütter Erleichterungen vor; in weiteren begründeten Fällen konnte
der Seelsorger Ausnahmen gewähren.44 Aus späteren, an einzelne der Inneren Orte
generell erteilten Fastendispensen erfahren wir ferner, dass die Gesuchsteller zur
Rechtfertigung des Dispensbegehrens häufig darauf hinwiesen, dass in ihren Gebieten

einzelne Vorschriften des Abstinenzgebots ohnehin nicht beachtet und
namentlich in der Fastenzeit «seit Menschengedenken» Milchprodukte gegessen
würden.45 Solche Begründungen erscheinen zwar stereotyp und sind auch für andere

Gegenden belegt; dennoch brauchen sie nicht im Widerspruch zum tatsächlichen
Verhalten der Gläubigen zu stehen.

Es scheint in der Tat, dass eine bestimmte Ernährungsweise und ein daraus
abgeleitetes Gewohnheitsrecht die Leute davon abhielten, die Abstinenzgebote der Kirche

rigoros zu befolgen. Dies lässt sich anhand eines in den späteren Fastendispensen

häufig begegnenden Hinweises aufzeigen: Das Klima der gebirgigen
Innerschweiz sei, so heisst es, für den Anbau von Oliven ungeeignet, und der Erwerb des

Olivenöls, das für die Zubereitung der Fastenspeisen einzig erlaubt war und importiert

werden musste, sei besonders für arme Leute kaum erschwinglich.46 Diese -
den mediterranen Standpunkt der Kirche verratende, eigentlich für alle Bewohner
der nördlichen Länder zutreffende - Argumentation wäre in gleicher Weise bereits

vor dem 15. Jahrhundert gültig gewesen. Dass man sich darauf nicht schon früher
besann, heisst doch nichts anderes, als dass damals die Abstinenzverpflichtungen
noch nicht so streng befolgt beziehungsweise durchgesetzt wurden.

Was noch bei Liebegg nur als Norm und kirchliche Vorschrift erscheint, wird
vom frühen 15. Jahrhundert an konkreter fassbar. Der Apostolische Stuhl begann
nun damit, einzelne Personen oder Personengruppen von gewissen
Fastenverpflichtungen zu befreien. Solche Dispensen wurden zunächst Leuten gehobenen

Vgl. Werner Meyer, Hirsebrei und Hellebarde. Auf den Spuren des mittelalterlichen Lebens in der
Schweiz, Ölten und Freiburg i. Br. 1985, S. 196.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 10, V. 689-701, S. 132.

Z. B. in der Fastendispens von 1456 Dez. 23. für Luzern, Schwyz und Zug, hrsg. von Ettlin, Butterbriefe

(wie Anm. 42), S. 123: «butiro, lacte aliisque lacticiniis quadragesimali tempore et diebus,

quibus huiusmodi lacticinorum esus est interdictus, communiter esci consueverunt a tanto tempore,
cuius contrarium in memoria hominum non existit»; vgl. ebenda, S. 85 mit Anm. 36.

Vgl. ebenda, S. 84f.

113



Standes erteilt, deren verfeinerte Lebensweise oder - wie es in den Indulten heisst -
schwächliche Gesundheit sie die Entbehrungen des Fastens kaum ertragen liess.47

Auch Ordensvorsteher, beispielsweise der Provinzial der Oberdeutschen
Minoritenprovinz, dem die Franziskaner von Luzern unterstellt waren, erhielten für ihre
Untergebenen schon bald weitgehende Dispensationsvollmachten.48 Nach und
nach dehnte sich der Kreis der Begünstigten aus. Städte suchten bei der Römischen
Kurie für sich und ihr Territorium um Fastenerleichterungen nach. Schliesslich
gelangten ganze Landschaften und, wie erwähnt, auch die Innerschweizer Orte in den
Genuss solcher päpstlicher Dispensen. 1456 erhielten die Stadt und Landschaft
Luzern sowie Zug und Schwyz einen «Butterbrief«, das heisst die Erlaubnis zum
Genuss von Milchprodukten und namentlich von Butter während der Fastenzeit, 1473

folgte Unterwalden und 1479 Uri.49 Ersatzleistungen waren in der Regel nicht
gefordert, hingegen versteht sich, dass die kurialen Kanzleien für ihre Arbeit eine Taxe
erheben durften, die im Falle Luzerns beispielsweise 14 Gulden betrug.50

2. Wallfahrt

Unter die Werke der Busse sind - immer nach unserem Gewährsmann Liebegg -
auch das nächtliche Wachen und Beten, das Tragen eines rauhen Büssergewandes
sowie das Wallfahren einzureihen.51 Wallfahrt hatte viele Gesichter: Motive der Busse,

Streben nach Vervollkommnung und Heil, Hoffen auf Wunder und Fürbitte,
Abenteuerlust und auch der Drang, aus der Enge der heimatlichen Welt auszubrechen,

waren oft untrennbar miteinander verbunden. Pilger auf dem Weg nach
fernen Wallfahrtszielen durchzogen zahlreich die Innerschweiz, erregten durch ihre
Pilgertracht und durch fremdländisches Gebaren die Aufmerksamkeit der
Einheimischen und bewogen wohl manchen von diesen, selber zum Pilgerstab zu greifen.

Zwei grosse Pilgerstrassen kreuzten sich im Vierwaldstätterseegebiet. Die eine
führte die Jakobspilger aus Oberdeutschland und weiter entfernten Gegenden nach

Santiago de Compostela im äussersten Nordwesten Spaniens. Die sogenannte
«Obere Strasse» durchzog von Konstanz beziehungsweise vom oberen Ende des
Bodensees aus die Ostschweiz, überquerte den Zürichsee und gelangte nach Einsiedeln,

einem wichtigen Sammelpunkt der Santiagowallfahrt. Bis hierher deckte sich
der Jakobsweg mit den Pilgerstrassen aus Süddeutschland nach Einsiedeln. Danach
gabelte er sich: Ein Ast ging über Steinerberg-Arth-Küssnacht nach Luzern und
durch das Entlebuch weiter in Richtung Westschweiz, während der andere Ast nach

Ebenda, S. 35f., 102.

Ebenda, S. 43,101.
Ebenda, S. 66-68.
Ebenda, S. 87.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 11. Zur Wallfahrt allgemein vgl.: Wallfahrt kennt keine Grenzen,

hrsg. von Lenz Kriss-Rettenbeck und Gerda Möhler, München und Zürich 1984; Unterwegssein

im Spätmittelalter (Zeitschrift für Historische Forschung, Beiheft 1) 1985.

114



Schwyz und Brunnen führte, hier den Vierwaldstättersee überquerte und von
Buochs über Stans, den Kernwald und Sarnen dem Brünig zustrebte.

Dieser Weg scheint rege begangen worden zu sein; er war gesäumt von mehreren
Jakobsheiligtümern und Hospizen, die in unmittelbarem oder mittelbarem
Zusammenhang mit der Pilgerfahrt standen.52 So wurde um 1311/15 mitten im Kernwald
bei Ennetmoos, am Weg zwischen Nid- und Obwalden, als Etappe und Stützpunkt
für Pilger eine Jakobskapelle errichtet, mit drei Altären geweiht und mit einem von
vierzehn Prälaten gesiegelten Ablassbrief dotiert.53 Hier konnten die Wallfahrer
für die lange, gefahrvolle Reise den Beistand ihres Patrons erflehen und ihm bei der
Rückkehr ihren Dank abstatten. Die vergleichsweise reiche geistliche Ausstattung
der Kapelle, die im Laufe der Zeit noch durch weitere Ablässe vermehrt wurde54,
lässt auf regen Zuspruch der Gläubigen aus nah und fern schliessen.

Eine zweite grosse Pilgerstrasse durchzog die Waldstätten und kreuzte hier den

Jakobsweg; auf ihr begaben sich die Romfahrer über den Gotthard nach Süden. Seit
der Erschliessung der Schöllenenschlucht und der Eröffnung des Passverkehrs im
frühen 13. Jahrhundert erlangte diese Route Bedeutung für die Romfahrt, wobei die
Wallfahrt zu den Apostelgräbern der Heiligen Stadt vor allem seit der Verkündigung

des Jubeljahres von 1300 durch Papst Bonifaz VIII. (weitere Heilige Jahre folgten

1350,1390,1423,1450) einen grossen Aufschwung nahm. Itinerarbeschreibun-

gen in den verbreiteten Pilgerführern dienten den Wallfahrern als Orientierungshilfen.
Aus einem solchen Wegweiser des 14. Jahrhunderts in einem Wallfahrtsbüchlein

erfahren wir, dass Rompilger aus dem Elsass den Weg über Basel-Olten nach
Luzern wählten, von hier zu Schiff nach Flüelen fuhren und ihren Weg über
Silenen, Wassen, Hospental Richtung Süden fortsetzten.55

Von Innerschweizer Pilgern nach Santiago und Rom, denen als dritter grosser
Wallfahrtsort der abendländischen Christenheit («peregrinatio maior») Jerusalem
hinzuzufügen ist, sind wenige Nachrichten überliefert. Zumeist handelt es sich um
schwer zu datierende stereotype Hinweise in den Jahrzeitbüchern, Hinweise auf

Pilger, die von der Reise nicht mehr zurückkehrten («starb uf sant Jacobs strass»).56

Gelegentlich suchten Wallfahrer ferne Heiligtümer abseits der grossen Pilgerstrassen

auf. So Ritter Rudolf von Schauensee, der 1287 zum heiligen Jost (St-Josse-sur-

Mer) in der Bretagne pilgerte und nach der Rückkehr zur Verbreitung des Kultes
dieses Heiligen beitrug. Als Patron der Einsiedler und Pilger, Helfer bei Siechtum
und Pest genoss St. Jost in der Folge grosses Ansehen in der Innerschweiz.57 Ein

Vgl. Rudolf Henggeler, S. Jacobus Major und die Innerschweiz, in: Gesammelte Aufsätze zur
Kulturgeschichte Spaniens, Münster 1962 (Spanische Forschungen der Görresgesellschaft, Reihe 1, Bd.

20), S. 283-294.

QW 1/2, Nr. 616, 696.
Überliefert sind zwei weitere Ablassbriefe von 1483 und 1504; vgl. Robert Durrer, Kdm Unterwalden,

Zürich 1928, S. 251-253.
QW 1/2, Nr. 244.

Henggeler, S. Jacobus (wie Anm. 52), S. 290-292.
QW 1/1, Nr. 1516; vgl. Felix Marbach, St. Jost und die Innerschweiz, in: Innerschweizer Jahrbuch
für Heimatkunde 11/12,1947/48, S. 137-184.

115



Jahrhundert nach Rudolf von Schauensee pilgerte im Jahre 1366 Hartmann Krämer
aus Blatten bei Malters zum heiligen Jost in die Bretagne. Unterwegs fiel er in die

Hand englischer Strassenräuber und gelobte bei glücklicher Heimkehr den Bau
einer Votivkapelle. 1370 erhielt er mit einem Ablass verbunden die Erlaubnis, dafür

Spenden zu sammeln, und 1391 konnte die Kapelle geweiht werden.58 St. Jost in
Blatten wurde im Spätmittelalter zu einem beliebten Wallfahrtsort.

Leichter fassbar als die Fernwallfahrt ist naturgemäss die Wallfahrt zum
Marienheiligtum in der Waldstatt von Einsiedeln. Das Gnadenbild Unserer Lieben Frau

war seit dem 13./14. Jahrhundert das Ziel wachsender Pilgerströme zunächst aus

Alemannien und Schwaben, bald aber auch aus weiteren Teilen Europas. Es gehörte
mit Aachen, Montserrat, Loreto und Canterbury zu den überregional ausstrahlenden

Marienheiligtümern des Abendlandes.59 Insbesondere war Einsiedeln neben

Rom und Santiago ein bevorzugtes Ziel von Sühne- und Busswallfahrten, die von
geistlichen oder weltlichen Gerichten für öffentliche Vergehen verhängt wurden.

Als eine der ersten Busswallfahrten ist eine über die Leute von Unterwalden
verhängte Kollektivstrafe überliefert: Als 1350 nach der Beendigung des Marchenstrei-
tes zwischen Schwyz mit seinen Bundesgenossen und Einsiedeln der päpstliche
Bevollmächtigte die Eidgenossen von Exkommunikation und Interdikt löste60, legte

er allen Einwohnern von Unterwalden - wahrscheinlich auch jenen von Schwyz
und Uri - im Alter zwischen vierzehn und siebzig Jahren als Busse auf, binnen
Jahresfrist nach Einsiedeln zu wallfahren. Wer den von der Kirche fein ersonnenen,
symbolträchtigen Bussgang in das Heiligtum des alten Widersachers nicht antreten
mochte, hatte stattdessen die Wahl, hundert Mahlzeiten für die Armen zu spenden
oder je 5000 Vaterunser und Ave Maria zu beten.61 Angesichts der Höhe dieser

Ersatz-Bussleistungen ist anzunehmen, dass die Unterwaldner damals in Scharen den

Pilgerweg nach Maria Einsiedeln unter die Füsse genommen haben.

Auf der untersten Stufe der Wallfahrtshierarchie sind die zahlreichen, im späteren

Mittelalter stark frequentierten lokalen Heiligtümer anzusiedeln. Der Mangel
an schriftlichen Quellen erschwert vielfach den Einblick in diese bunte, von heidnischen

Relikten durchzogene Welt des Alltagsglaubens und -aberglaubens. Eine Art
von Heiligtümern, in deren Umkreis Wallfahrt entstehen konnte, bildeten die
Kapellen, Klausen oder Grabstätten von Einsiedlern und anderen gottbegnadeten, im
Ruche der Heiligkeit verstorbenen Seelen. Sie zu erkennen ist nur möglich, wenn
die verschiedenen Erscheinungsformen eremitisch-asketischen Lebens in der
Innerschweiz in die Betrachtung einbezogen werden.

51 Philipp Küry, Leben des heiligen Jost, Eremit, und die Wallfahrt St. Jost in Blatten, Freiburg i. Ü.

1893, S. 87-92.
59 Ringholz, Wallfahrtsgeschichte (wie Anm. 33); Rudolf Henggeler, Geschichte der Einsiedler Wall¬

fahrt, in: Maria Einsiedeln 71,1965/66, S. 342-346.
60 Vgl. unten S. 129.
61 QW 1/3, Nr. 888; vgl. Louis Carlen, Straf- und Sühnewallfahrten nach Einsiedeln, in: Gfr. 125,

1972, S. 246-265, bes. S. 248.

116



3. Büsser in der Einsamkeit: Waldbrüder und Waldschwestern

Männer und Frauen, die das Büsserkleid anlegten62 und sich in die Einsamkeit
zurückzogen, verwirklichten durch ihr asketisches Leben eine besonders radikale
Form der Busse. Spuren solcher Existenzen am Rande der zivilisierten Welt sind in
der waldreichen, gebirgigen Innerschweiz vom 14. Jahrhundert an, also lange vor
Bruder Klaus, recht zahlreich vorhanden. Die «armen lüte sitzen», so heisst es im
Jahrzeitbuch von Baar, «in mengerlei orten der einödi»63, teils als Einsiedler, teils in
kleinen Gemeinschaften, wobei die Übergänge fliessend waren. Der Zusammenhang

solcher Erscheinungen mit der mystischen Bewegung ist längst erkannt worden.

Im folgenden Rundgang von Klause zu Klause geht es weniger um diese Bezüge
als um die Situierung der kleinen Gebetsstätten und Heiligtümer innerhalb der
«Frömmigkeitslandschaft» Innerschweiz. Es soll das Netz von Verbindungen sichtbar

werden, die zwischen den Büssern in der Einsamkeit und den Leuten in den
Tälern bestanden haben und die etwa durch Wunder und Wallfahrt das Ende einer
Einsiedelei überdauern konnten.

Ein Kranz von Einsiedeleien säumte das Nidwaldner Talbecken. Das seit 1346
belegte Heiligtum St. Jost am südlichen Abhang des Bürgenbergs geht wahrscheinlich

auf einen einheimischen Waldbruder namens Walter Zuber zurück, der um
1301 in geistlicher Verbindung mit den Mönchen und Nonnen von Engelberg
stand. Nach seinem Tod nahm man geheimnisvolle Lichter wahr, und der Ort wurde

schon bald zum Ziel einer Wallfahrt.64 In Wiesenberg oberhalb von Dallenwil
errichtete um 1325 Johann von Kienberg im Flüeli eine Einsiedelei mit einer
Liebfrauenkapelle und verlieh ihr 1336 durch eine fromme Stiftung Fortbestand über
den eigenen Tod hinaus. BruderJohann, ein «geistlich mensch», gehörte dem
kiburgischen Ministerialengeschlecht der Herren von Kienberg an; er hatte die
Ritterrüstung mit dem Büsserkleid des Eremiten vertauscht, um in der Einsamkeit Gott
zu dienen. Später wurde die Kapelle auf dem Wiesenberg zu einem vielbesuchten
Wallfahrtsort Unterwaldens.65 In der Rüti, einem nicht näher lokalisierbaren Ort
wohl oberhalb von Stans, lebte um 1350 in einer Klause mit Kapelle eine Wald-

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 11, V. 721-723, S. 133f.

Zitiert in: Eugen Gruber, Beginen und Eremiten in der Innerschweiz, in: ZSKG 58, 1964, S. 97.
Auch die Schirmurkunden der österreichischen Landesherren Herzog Albrecht von 1354 und Herzog

Rudolf IV von 1361 für die «geistlichen Iute, es sygen priester, bruder oder Schwestern, die in
den weiden oder einoden sitzent in unserem gebiet», lassen auf eine Reihe von Eremiten schliessen,
die damals in den mit den Waldstätten vergleichbaren, ihnen zum Teil benachbarten voralpinen
Waldgebieten der Amter Rotenburg und Kiburg lebten (Gfr. 16,1860, S. 293f.); vgl. Robert Durrer,
Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über den seligen Nikolaus von Flüe, sein Leben und seinen
Einfluss, Bd. 2, Sarnen 1921, S. 1038f.

QW 1/2, Nr. 273; QW 1/3, Nr. 441,644; vgl. Durrer, Kdm Unterwalden (wie Anm. 54), S. 239-248;
Hans Rudolf Sennhauser, Zur Baugeschichte der Kapelle St. Jost an Bürgen, in: 100 Jahre Pfarrei St.

Anton, Ennetbürgen, Sarnen 1981, S. 239-241; vgl. auch unten S. 140.

QW 1/2, Nr. 1261; QW 1/3, Nr. 118; vgl. Durrer, Kdm Unterwalden (wie Anm. 54), S. 1010-1015.

117



Schwester namens Katharina Rüssis; sie war aus einem Nidwaldner Landleutegeschlecht

gebürtig. Nach ihrem Ableben bestand die Einsiedelei bis ins 16. Jahrhundert

fort.66

In einer Waldlichtung an der linksseitigen Flanke des Engelbergertals bei
Wolfenschiessen, genannt «auf der Kell», errichtete 1415 der einem Thuner Ratsgeschlecht
entstammende Matthias Hattinger eine Eremitenklause. Sie stand von Anfang an in
Verbindung mit dem Frauenkloster Engelberg. Es wird vermutet, Nikolaus von
Flüe habe in seinerJugend den Klausner auf der Kell gekannt. Eine Ahnung von der

Bedeutung dieser Einsiedelei vermag ferner der Hinweis zu geben, dass hier um die

Mitte des 15. Jahrhunderts wahrscheinlich eine Schreiberwerkstatt bestanden hat,
aus der die siebenbändige illustrierte Luzerner Nikolaus-von-Lyra-Bibel hervorgegangen

ist.67 Ob es zuhinterst im Engelbergertal, am «Ende der Welt» im Horbis,
wo im 15. Jahrhundert Waldbrüder und Waldschwestern lebten, schon früher
Einsiedler gegeben hat, ist nicht zu entscheiden.68

Für das Obwaldnerland und für Uri lassen spärliche Nachrichten in den
Jahrzeitbüchern nur andeutungsweise die Existenz von Klausnern und Klausnerinnen
erkennen, deren Namen auf autochthone Geschlechter hinweisen.69 Hingegen ist
für das Talbecken von Schwyz ähnlich wie für Nidwalden wiederum eine Reihe

von Einsiedeleien quellenmässig gut zu erfassen. Nordöstlich oberhalb des

Fleckens Schwyz stiftete 1363 Bruder Ulrich Kothing im Fährisacker Haus und
Kapelle als Bruderklause «für die armen lüth».70 Drei Jahre später vergabten die
Waldbrüder Walter und Jakob Grindelwald Hab und Gut ihrer Einsiedelei im Tschütschi,

in einer Waldlichtung oberhalb von Rickenbach gelegen, wo vermutlich
Landammann Konrad Ab Yberg eine Ägidienkapelle gestiftet hatte. Mehrere
Ablassbriefe des 15. Jahrhunderts zeugen davon, dass diese Einsiedelei häufig aufgesucht

wurde.71 Im Dunkel der Legende verlieren sich die Spuren der seligen Schwester

Anna, die in einem Häuschen nahe dem Frauenkloster in der Au bei Steinen
gelebt haben und hier begraben worden sein soll. Die erste schriftliche Notiz über
ihre Existenz und die Verehrung ihres Grabes stammt erst aus dem Jahre 1500; demnach

soll an ihrem Grab im Chor der Klosterkirche ein heute noch sichtbarer
wundertätiger Brunnen entsprungen sein. Wieweit die bis ins 19. Jahrhundert belegte
Wallfahrt Kranker und Bedrängter zum Schwesterlein Anna in das Mittelalter zu-

QW 1/3, Nr. 916.

Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 1048-1052; Marie-Claire Berkemeier-Favre, Die
Miniaturen der Nicolaus-von-Lyra-Bibel in der Zentralbibliothek zu Luzern, in: ZSKG 74, 1980, S.

120f.; Scarpatetti, Katalog (wie Anm. 16), Bd. 2, Nr. 471-477. Zur Herkunft des Matthias Hattinger
vgl. auch Hermann Specker, Bernische Jahrzeitbücher aus vorreformatorischer Zeit, in: Berner
Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde 1967, S. 52f.

Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 1047f.; Gruber, Beginen (wie Anm. 63), S. 91.

Für Obwalden: Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 1046f.; für Uri: Gruber, Beginen (wie
Anm. 63), S. 100.

André Meyer, Kdm Schwyz T, Basel 1978, S. 219.

Ebenda, S. 496f. Nach dem Volksmund wurden in Schwyz die kleinen Kinder vom Waldbruder aus

dem Tschütschi gebracht.

118



rückreicht, konnte auch die unlängst durchgeführte archäologische Untersuchung
nicht erhellen.72

Ein Bruder Gottfried aus der Reichenau erhielt 1399 vom Bischof und vom Land
Schwyz die Bettelerlaubnis für den Bau einer Einsiedlerkapelle auf dem Gebiet der
Gemeinde Arth.73 Auch in der weiteren Umgebung des Klosters Einsiedeln, im
Alptal und in der Gegend von Willerzeil, liessen sich Waldbrüder und Waldschwestern

nieder - ihre Spuren sind vom 13. bis zum 15. Jahrhundert zu verfolgen.74

Abb. 1:

Einsiedeleien in der
Innerschweiz, 1300-1450 - 1: Alptal
(13.-15. Jh.); 2: Arth (1399); 3:

Brüderenalp (Ende 14.-15. Jh.); 4:

Bürgenberg, St. Jost (1301, 14.

Jh.); 5: Engelberg im Horbis
(14./15. Jh.); 6: Kiemen (1331); 7:

Rathausen/Buchrain (Ebikon;
um 1340); 8: Rickenbach, Tschütschi

(1366-15. Jh.); 9: Rüti bei

Stans (um 1350); 10: Schwyz, Fäh-

risacker (1363); 11: Wiesenberg

(um 1325-15. Jh.); 12: Willerzeil
(13.-15. Jh.); 13: Wittenbach/
Heüigkreuz (1341/43-15. Jh.);
14: Wolfenschiessen, aufder Kell
(1415-2. Hälfte 15. Jh.).

Waldschwestern

¦ Einsiedler, Waldbrüder

<4

^ 12
s>

10 8

13 11

Y 14

Auf dem schmalen, bewaldeten Grat des Kiemen, der bei Immensee als Halbinsel
in den Zugersee ragt, hauste um 1331 ein Klausner namens Konrad. Die Kunde von
seiner Existenz ist einem Überfall zu «verdanken», bei dem Konrad ernstlich
verletzt wurde; um die kostspielige Behandlung durch den Arzt von Goldau zu bezahlen,

war er genötigt, diesem die Einsiedelei zu verpfänden.75 An einem 1. Dezember

um 1340 verstarb nach der Legende der Priester und Einsiedler Diepold/Deo-
baldus, der im Wald zwischen Rathausen und Buchrain gehaust haben soll. Bis in
die Neuzeit war das Grab des seligen Diebold das Ziel einer beachtlichen lokalen

Vgl. Josef Schneller, Das ehemalige Frauenkloster zu Steina auf der Au, dessen Gründung und
Schicksale, in: Gfr. 7,1851, S. 3-67, hier S. 27f.; freundliche Mitteilung von Dr. Georges Descoeu-
dres, Zürich.
REC 3, Nr. 7619; vgl. Linus Birchler, Kdm Schwyz II, Basel 1930, S. 100.

Giuber, Beginen (wie Anm. 63), S. 89.

QW 1/2, Nr. 1600; vgl. Gruber, Beginen (wie Anm. 63), S. 99.

119



Wallfahrt; heute befindet es sich, versehen mit einer bemerkenswerten Grabplatte
aus dem 17. Jahrhundert, in der Pfarrkirche von Ebikon.76

Schliesslich gab es an der Grenze Unterwaldens, in den Bergen des Entlebuchs,
zwei gut bezeugte Niederlassungen von Waldbrüdern, die eine auf der Brüderenalp
am Schimberg, die andere im Wittenbach, später Heiligkreuz genannt. Die
Eremitensiedlung im Wittenbach geht auf den wohlhabenden österreichischen Diplomaten

und Ritter Johannes von Aarwangen zurück, der sich zwischen 1341 und 1343
als ungefähr sechzigjähriger Mann zusammen mit sechs Gleichgesinnten in die
Einsamkeit zurückzog und auf dem Berg oberhalb von Entlebuch und Hasle eine
Kapelle mit Brüderhaus errichtete. 1344 erhielt Bruder Johannes von Herzog Friedrich

von Österreich, ein Jahr darauf von Graf Ymer von Strassberg die Hofstatt und
Nutzungsrechte. Vermutlich barg schon die erste Kapelle eine Heiligkreuzreliquie,
die vielleicht aus Familienbesitz Johanns von Aarwangen stammte; das kostbare
Heiltum bewirkte im 15. Jahrhundert den Namenswechsel von Wittenbach zu
Heiligkreuz und wurde das Ziel einer lebhaften Wallfahrt. Die Einsiedelei stand unter

der geistlichen Obhut des Zisterzienserklosters St. Urban, wo Johann zuvor für
kurze Zeit als Mönch gelebt hatte; ihre Verbindungen reichten aber bis nach Strassburg

hinunter. Als der mittlerweile zum Priester geweihte Stifter 1350 starb, hinterliess

er eine blühende Brüdergemeinschaft.77
In der Nachbarschaft von Wittenbach ist durch Flurnamen und Urkunden von

1354 und 1361 ein Schwesternhaus belegt. Bescheidenere Ausmasse als die Gründung

Johanns von Aarwangen wies die Einsiedelei auf der nahen Brüderenalp am
Oberlauf der Entlen auf. Wohl noch vor dem Ende des 14. Jahrhunderts hatten sich
hier Brüder niedergelassen; vier Namen sind im Jahrzeitbuch von Entlebuch
überliefert, der erste quellenmässige Nachweis datiert von 1420. Kurz vor 1470 gingen
beide Entlebucher Einsiedeleien ein.78

Die zahlreich aufgespürten Eremitenbehausungen des 14. und frühen 15.
Jahrhunderts in den Waldstätten und angrenzenden Gebieten, die wohl nur einen durch
den Zufall der Überlieferung bekannten Bruchteil aller einst vorhandenen Klausen
ausmachen, sind gewiss eine beeindruckende Erscheinung. So singular, wie lange
Zeit angenommen, sind sie allerdings nicht; auch in anderen, topographisch
vergleichbaren Gegenden des Alpenraumes stosst man, sobald man zu suchen beginnt,
für diese Zeit auf erstaunlich viele Einsiedler und Reklusen, wie sie eine jüngst
veröffentlichte Studie für das Oberwallis zu Tage gefördert hat.79

In ihrer Vielfalt und in ihrem geistigen Rang indessen sind die Eremitenniederlassungen

der Innerschweiz wohl nur durch die übergreifende mystische Bewegung
Oberdeutschlands erklärbar, die im Frauenkloster Engelberg ein wichtiges
Zentrum besass. Querverbindungen haben aber immer wieder gezeigt, dass neben den

Xaver von Moos/Linus Birchler, Kdm Luzern I, Basel 1946, S. 249f.

Heinz Horat, Kdm Luzern 2I, Basel 1987, S. 207-209, 231.

Ebenda, S. 77, 86f.
Catherine Santschi, Les ermites du Valais, in: Vallesia 43,1988, S. 1-103.

120



von ausserhalb, vor allem aus den österreichischen Vorlanden zugewanderten
Gottessuchern meist vornehmer Abkunft auch die einheimische Bevölkerung von der

grossen Frömmigkeitsbewegung des 14. Jahrhunderts erfasst worden ist. Die
Innerschweiz bot offenbar durch eine tiefgreifende religiöse Sensibilisierung und Bereitschaft

zu asketischer Grenzerfahrung einen fruchtbaren Boden für die Ausbreitung
dieser Bewegung. In welchem Ausmass sich die Leute von Aufrufen zu Busse und
Umkehr beeindrucken und begeistern liessen, zeigt jene kleine, zufällige Notiz
über den Auftritt Bertholds von Regensburg in Zug während seiner Predigtreise
durch die Schweiz 1255/56, die in einer zwei Jahrzehnte später entstandenen
Urkunde als Datierungshilfe diente: Dreitausend und mehr Menschen sollen damals,
als der berühmte Wanderprediger in der Morgenstunde eines Herbsttages unterhalb
der Michaelskirche predigte, zugegen gewesen sein.80

DIE SORGE FUR STERBENDE UND TOTE

/. fn der Stunde des Todes

Tod und Jenseits, Endgericht, Paradiesesfreuden und Höllenstrafen waren dem

sündigen Gläubigen, der beichtete und Busse tat, vielleicht unmittelbarer gegenwärtig
als sonst in seinem Leben. Folgerichtig schliessen daher im Pastoralbüchlein

Rudolfs von Liebegg an das Busssakrament die «letzten Dinge» an: Sterben, Tod und
Begräbnis sowie Betrachtungen über die verschiedenen Aufenthaltsorte im Jenseits.

Die Krankensalbung mit Ol, die in der Frühkirche zur Stärkung des Kranken
und zu seiner auch körperlichen Gesundung mehrmals vorgenommen werden
konnte, war längst zu einem Sterbesakrament «in extremis» geworden.81 Sie wurde
dem Kranken in der Regel zusammen mit der Krankenkommunion, dem sogenannten

Viatikum, in seiner letzten Stunde gereicht.82 Wenn der Kranke den Priester
rufen liess, hatte sich dieser unverzüglich auf den Versehgang zu begeben, mit Chorhemd

und Stola bekleidet, die Hostie in einer Bursa an der Brust verhüllt tragend.
Dem Priester wurden ein Leuchter und, nach deutschem Brauch - wie Liebegg aus-

QW1/1, Nr. 1275. Welchen Eindruck die Predigt Bertholds von Regensburg auf die Zuhörer machte,

ist auch durch andere Beispiele bezeugt, etwa durch einen Bürger von Burgdorf, der einer Predigt
in Thun beiwohnte; vgl. Kathrin Tremp-Utz, Gedächtnis und Stand. Die Zeugenaussagen im Prozess

um die Kirche von Hilterfingen (um 1312), in: SZG 36, 1986, S. 187; zur Schweizerreise
Bertholds von Regensburg vgl. Jakob Bächtold, Geschichte der deutschen Literatur in der Schweiz, Bd.

1, Frauenfeld 1887, S. 212; Karl Rieder, Das Leben Bertholds von Regensburg, Freiburg i. Br. 1901,
S. 30; Artikel Berthold von Regensburg, in: Verfasserlexikon (wie Anm. 3), Bd. 2I, Sp. 818.

Vgl. Peter Browe, Die letzte Ölung in der abendländischen Kirche des Mittelalters, in: Zeitschrift für
katholische Theologie 55, 1931, S. 515ff.; allgemein: Karl Stüber, Commendatio animae. Sterben
im Mittelalter, Bern und Frankfurt a. M. 1976.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 16, V. 988f., S. 147.

121



drücklich festhält - ein Glöcklein vorangetragen. Wer der kleinen Prozession unterwegs

begegnete, hatte niederzuknien sowie je drei Vaterunser und Ave Maria zu
beten; dafür gewährte ihm die Kirche, gleich wie demjenigen, der den Priester begleitete,

einen Ablass von zehn Tagen.83

Krankenkommunion und Sterbesakrament zu spenden, fiel in die Zuständigkeit
des Pfarrers.84 In der Praxis stellte sich freilich das Problem, ob dieser einem
Sterbenden die Tröstungen der Kirche noch zur rechten Zeit bringen konnte. In den

vom Pfarrdorf weit abgelegenen Siedlungen der Alpentäler war dies zumal im Winter

eine schwierige Sache. Es ist begreiflich, dass die Gläubigen sich darüber Sorgen
machten und die Anwesenheit des Priesters nach Kräften sicherzustellen suchten.
Bei ihrem Bemühen, «die Kirche im Dorf» zu haben und die Errichtung einer eigenen

Pfarrei mit eigenem Priester zu erreichen, begegnet daher die Sorge um die

geistliche Versorgung der Sterbenden und die Bestattung der Toten in geweihter Erde

immer wieder als einer der Hauptbeweggründe. So schilderten die Abgesandten
der Einwohner des Schächentals 1290 vor dem Bischof von Konstanz eindringlich,
wie ihre Leute im Winter wegen Überschwemmungen, Eis und Schnee ohne Viati-
kum und Letzte Ölung sterben mussten und es kaum möglich sei, die Leichen auf
den Pfarrfriedhof nach Bürglen hinunterzuschaffen.85 Ähnlich begründeten hundert

Jahre später die Bewohner von Sisikon am Urnersee (1387) und von Illgau im
Muotatal (1392) ihre Eingaben an den Bischof zur Lösung von den Mutterpfarreien
Altdorf beziehungsweise Muotathal.86

Die Schilderung der topographischen und witterungsbedingten Erschwernisse
auf dem Weg zur Pfarrkirche ist in den genannten Fällen genau, weitgehend frei von
toposhaften Wendungen und auch heute noch nachvollziehbar. Doch warum
forderten die Leute an diesen abgelegenen Orten erst im 13. und 14. Jahrhundert eine

eigene Pfarrei? Die Siedlungen in den Urner und Schwyzer Seitentälern bestanden
doch spätestens seit der Ausbauphase des Hochmittelalters, und das gut erschlossene,

fruchtbare Land von Sisikon war wohl gar schon im 9. Jahrhundert bewohnt.87
Was hat die Gläubigen dazu bewogen, erst so viel später ihre «Priester- und Kirchenferne»

zu artikulieren?
Indem sie ihre Sorge um ein christliches Sterben und Begräbnis in den Vordergrund

rückten, geben die Gläubigen selber die Antwort auf unsere Fragen. Inzwischen

hatten sich die Vorstellungen von den jenseitigen Welten wesentlich gewandelt

und präzisiert; die theologisch-dogmatische Diskussion des 12./13. Jahrhunderts

hatte das Fegfeuer wenn nicht geschaffen, so doch in das Lehrgebäude der Kir-

Ebenda, II, 7 («De communione infirmorum»), V 290-304, S. 54f.; Rudolf von Montfort, Statuten

von 1327 April 5. (Gfr. 26,1871, S. 306). Von der späteren Inflationierung des Ablasswesens (vgl. unten

S. 138ff.) blieben auch solche kleine Indulgenzen nicht verschont; so konnten die Leute von Baar
laut dem grossen Ablassbrief von 1361 (unten Anm. 146) für die Begleitung des Priesters auf dem

Versehgang in den Genuss des vollen Ablasses von 29 mal 40 Tagen gelangen.
Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), II, 7, V. 274, S. 53; III, 16, V 984f., S. 147.

1290 März 29. (QW 1/1, Nr. 1620, S. 739).
1387 Okt. 11. (Gfr. 9,1853, Nr. 15, S. 17); 1392 März 22. (Gfr. 6,1849, Nr. 4, S. 137f.).
Zur frühen Besiedelung von Sisikon vgl. Heimi Gasser, Kdm Uri II, Basel 1986, S. 3.

122



che fest integriert.88 Mit der üblichen zeitlichen Verschiebung von hundert bis
zweihundert Jahren veränderte sich nun auch das Frömmigkeitsverhalten des Volkes.

Solange den abgeschiedenen Seelen nur Himmel und Hölle und ein Undefinierter

Zwischenraum offenstanden, blieben die Freuden des Paradieses und wohl noch
mehr die Schrecken der ewigen Höllenstrafen dem Einzelnen entrückt: Gar so
schlecht konnte ein Getaufter, der die Gebote und Vorschriften der Kirche einiger-
massen befolgt hatte, nicht gewesen sein, dass er so ohne weiteres der ewigen
Verdammnis anheimfiel.

Mit dem Fegfeuer änderte sich alles. Dieser mittlere Ort zeitlich begrenzter
Sündenstrafen im Jenseits entsprach ganz dem mittelmässigen Leben, das jeder zu leben

verspürte. Jetzt wurden die Qualen und Bedrohungen der Totenwelt individuell
erfahrbar. So weiss der Minoritenbruder und Chronist Johannes von Winterthur im
frühen 14. Jahrhundert von einem alten Meier zu Sarnen zu berichten, der zur Ab-
büssung seiner Sünden dem Weltleben entsagte und Küster wurde. Als er eines

Nachts die Glocke läutete, wurde er von Armen Seelen überfallen und unter lautem
Geschrei gewürgt. Der bedauernswerte Mann überstand die grauenvolle Erscheinung

nicht unbeschadet: er verlor die Sprache und starb kurze Zeit darauf.89

Jedermann hatte nach seinem Ableben mit einem mehr oder weniger langen
Aufenthalt im Purgatorium zu rechnen. Über die Dauer entschieden neben der

eigenen Lebensweise die Heilmittel der Kirche, die der Priester verwaltete und spendete.

Nicht zuletzt, um ihrer in der Stunde des Sterbens gewiss zu sein, nahmen
auch die Bewohner kleinerer Ortschaften die zusätzlichen Bürden auf sich, die mit
der Errichtung und Ausstattung einer eigenen Pfarrei, mit dem Lebensunterhalt
eines eigenen Priesters verbunden waren.

Abgesehen von topographisch-siedlungsmässigen Grenzfällen war die Versorgung

der Sterbenden und der Toten durch die Kirche gewährleistet. Wo zwei oder
mehr Priester sich in die Seelsorge teilten, kam es sogar nicht selten zu Konflikten
um Kompetenzen und Stellvertretungen. Denn der Versehgang war mit ansehnlichen

Einkünften verbunden. Zunächst hatte der Pfarrer, da er bei dieser Amtshandlung

die Stola trug, Anrecht auf die Stolgebühr. Die Sakramentenspendung und
andere geistliche Handlungen durften zwar grundsätzlich nicht von der Zahlung
einer Abgabe abhängig gemacht werden, sie waren «gratis», wie Liebegg im
Anschluss an eine entsprechende Bestimmung des IV Laterankonzils festhält. Analog
zur Beichte hatte sich jedoch die Gewohnheit eingebürgert, nach vollzogener Spendung

eine Gebühr zu erheben.90
Eine «Tarifordnung» von 1393, vertraglich vereinbart zwischen dem Pfarrer von

Altdorf und den von einem eigenen Priester betreuten Leuten von Erstfeld, infor-

" Jacques Le Goff, La naissance du purgatoire, Paris 1981; deutsch: Die Geburt des Fegefeuers, Stutt¬

gart 1984; vgl. die kritische Besprechung von Wilfried Hartmann, in: Deutsches Archiv für
Erforschung des Mittelalters 41, 1985, S. 327f.; ferner: Artikel Fegfeuer, in: Lexikon des Mittelalters 4,

1987, Sp. 328-331.
89 Johannes von Winterthur, Chronik, hrsg. von Friedrich Baetgen und Carl Brun, MGH SS rer.

Germ. N. S. 3, 1924, S. 138; vgl. Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 1043f.
90 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), IV, 6, V. 479-513 («Quid liceat dare pro spiritualibus»), S. 195-197;

vgl. Artikel Stolgebühren, in: LThK 29, Sp. 1092f.

123



miert über die hier geltenden Gebühren.91 Es erstaunt nicht, dass ausgerechnet die
Taxen für die geistliche Versorgung der Sterbenden und der Toten am einträglichsten

waren. Kostete etwa die Spendung der Taufe die Eltern eines Kindes 4 Pfennige,
so musste man für den Empfang des Viatikums mit vorangegangener letzter Beichte
dem Pfarrer von Altdorf und dem Helfer von Erstfeld je 18 Pfennige geben. In
diesem hohen Betrag waren gleich auch die Kosten für die kirchliche Beerdigung, die

Begehung des Dreissigsten und den Eintrag ins Jahrzeitenbuch miteingeschlossen.
Die Gebühren waren für jedermann verbindlich. Gesondert zu bezahlen hatte

man die Letzte Ölung: sie kostete einen Schilling. Bei Sterbenden, die ihre Seele

über das übliche Mindestmass hinaus versichern wollten und sich dies leisten konnten,

kamen weitere Seelgerätstiftungen hinzu. Wurde der Priester von Erstfeld in
einen abgelegenen Hof gerufen, dann hatte er Anspruch auf eine zusätzliche
Entschädigung, die dem Vermögen und Ermessen des Einzelnen anheimgestellt war.

Von wohlhabenden Gläubigen erwartete die Kirche eine Berücksichtigung im
Testament. Mit dem Begriff der «canonica portio» umschreibt das Kirchenrecht
den Anspruch, den gelegentlich der Bischof, normalerweise aber die Pfarrkirche
und die für die Bestattung ausersehene Kirche auf einen bestimmten Teil des hinter-
lassenen Vermögens erheben durften. Richtete sich der kanonische Anspruch zwar
primär auf die Hinterlassenschaft von Klerikern92, so war laut Liebegg auch der
wohlhabende Laie angehalten, je nach Brauch und Gegend bis zur Hälfte, in der Regel

immerhin den vierten Teil aller seiner beweglichen und unbeweglichen Güter
kirchlichen Einrichtungen und wohltätigen Werken zu verschreiben.93

Die Durchsetzung solcher Erwartungen wusste die Kirche durch entsprechende
Rechtsbestimmungen über das Testieren zu erleichtern. Während es nach kaiserlichem,

das heisst römischem Recht für die Gültigkeit eines Testamentes sieben Zeugen

brauchte, genügten nach kirchlichem Recht deren zwei.94 Für wohltätige Werke

und Vergabungen an Kirchen reichte sogar eine schriftliche Willensäusserung
ohne Zeugen. Und gesetzt der Fall, der Sinneswandel zugunsten der Kirche stellte
sich erst im letzten Augenblick ein, bereits zu spät für die Niederschrift, dann konnte

der Wohltäter dennoch getrost aus dem Leben scheiden. Die Kirche nahm sich
seines letzten Willens an: Vorerst liess sie den Erben oder Testamentsvollstrecker
ein Jahr lang gewähren, danach hatte sich nötigenfalls der Bischof einzuschalten
und mit seiner Autorität dafür zu sorgen, dass der mündlich geäusserte Wunsch des

Verstorbenen erfüllt wurde.
Es versteht sich, dass der Apparat der kirchlichen Hierarchie nur in gewichtigen,

über die Verhältnisse der gewöhnlichen Leute hinausragenden Fällen bemüht werden

konnte. Aber die Ausführungen über die letzten Dinge im Leben spätmittelalterlicher

Menschen haben deutlich gemacht, wie wichtig es auch aus der Sicht der
Kirche war, am Sterbebett präsent zu sein. Hieraus flössen ihr und ihren Amtsträgern

wesentliche Teile der Einkünfte zu. An den Einnahmen entzündeten sich Kon-

1393 Mai 29. (Gfr. 8, 1852, Nr. 15, S. 265f.).
Vgl. Artikel Spolienrecht, in: LThK 29, Sp. 978.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 17, V. 1090-1116, S. 152-154: «De canonica portione»
Ebenda, V. 1073-1084, S. 152.

124



flikte; in Verträgen versuchte man, wie das Beispiel Erstfeld gezeigt hat, die Pflichten

zwischen verschiedenen Geistlichen abzugrenzen und Verteilschlüssel zu
finden. Deshalb sind wir über diesen Bereich des kirchlichen Lebens verhältnismässig
gut informiert.

Als 1317 die Kirchgenossen von Altdorf in der Pfarrkirche eine Kaplaneipfründe
errichteten, wurde es deren künftigem Inhaber ausdrücklich untersagt, ohne Ge-
heiss des Leutpriesters die Sterbesakramente zu spenden. Dadurch wollten sich der
Pfarrherr als Inhaber der «cura animarum» und seine Vikare nicht zuletzt vor
unliebsamer, unkontrollierbarer Konkurrenz schützen.95 Eine Vereinbarung aus
Sarnen zu Beginn des 14. Jahrhunderts setzte fest, dass der Pfarrer (Pleban) und der Prä-
bendar in der Taufspendung und Krankenbetreuung einander Woche für Woche
abwechseln sollten; bei der Verteilung der Einkünfte durfte hingegen der Pfarrer
zwei Drittel für sich beanspruchen, der Helfer hatte sich mit dem Rest zu begnügen.96

Schwieriger gestaltete sich die Ausmarchung dort, wo die Pfarrgeistlichkeit nicht
unter sich war, sondern von aussen her Konkurrenz erhielt. Besonders gegen die

Einmischung von Ordensleuten in die Sterbenden- und Totensorge wehrte man
sich mit allen Mitteln. Dabei hatte der Pfarrklerus das Kirchenrecht auf seiner Seite:

Es untersagte den Mönchen - immer nach unserem Gewährsmann Rudolf von
Liebegg - unter Androhung von besonders schwerer Exkommunikation, die nur
durch den Papst gelöst werden konnte, ohne Auftrag des Pfarrers Krankenkommunion

und Letzte Ölung zu spenden.97 Um allen Versuchungen und Übergriffen
vorzubeugen, war es einem Ordensmann übrigens streng verboten, als Testamentsvollstrecker

zu amtieren; allein der Bischof konnte ihm eine solche Aufgabe
übertragen.98

Dass in der Praxis Kloster und Welt freilich nicht so leicht zu trennen waren,
zeigt der Fall von Luzern. Hier standen dem Abt von Murbach und dem Kloster
Luzern als Patronatsherrn weitgehende Rechte an der Pfarrei zu, auch nachdem diese

1178 an Weltpriester übergegangen war. Besonders sorgfältig waren zwischen
Leutpriester und Kloster von Beginn an die Bereiche Krankenbetreuung und Totensorge
vertraglich geregelt, weil es deswegen immer wieder zu Streitigkeiten kam.99 Die
Pfarreiangehörigen hatten trotz ihrer kanonischen Unterordnung unter den Pleban

die Wahl, statt ihn oder seine Helfer auch Mönche an ihr Krankenbett rufen zu
lassen, diesen «nach göttlicher Eingebung»100 Legate zu machen und zugunsten des

95 1317 März 14. (QW 1/2, Nr. 879, S. 448); ähnlich lauten die Anstellungsbedingungen von Kaplänen
der Pfarrei Zug, worüber eine Reihe von sog. Spanbriefen Auskunft geben, z. B. jener des Frühmessers

zu Liebfrauen von 1385 Juni 22. (UbZug 1, Nr. 220). Zur Zuständigkeit des Pfarrers für die «cura
animarum» vgl. oben Anm. 84.

96 1299-1303 (Gfr. 24,1869, Nr. 7, S. 154); das Datum kann aufgrund der Nennung von Abt A(lbrecht)
von Murbach bestimmt werden; vgl. HS III, 1/2, S. 888.

" Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), II, 7, V. 276-278, S. 53f.
98 Ebenda, III, 17, V 1085L, S. 152.
99 1178 April 18. (QW 1/1, Nr. 163); 1234 Sept. (Gfr. 3,1846, Nr. 8, S. 223-226; QW 1/1, Nr. 355); 1374

März 11. (Gfr. 17, 1861, Nr. 11, S. 200-203); 1400 Dez. 11. (Gfr. 20,1864, Nr. 87, S. 203-208).
100 1234 Sept. (Gfr. 3,1846, Nr. 8, S. 224): «prout Deus ipsis inspiraverit».

125



Klosters Mess- oder Gebetsstiftungen vorzunehmen. Die Totenfeier musste in der
Klosterkirche stattfinden, wie auch bis weit ins 16. Jahrhundert hinein nur hier der
Taufstein stehen und das Öl für die Letzte Ölung aufbewahrt werden durfte,
obgleich die Peterskapelle drüben in der Stadt dem Leutpriester «ad divina populo mi-
nistranda» zugewiesen war.101 Dieser leitete in St. Leodegar den Totengottesdienst
und zelebrierte hier am Kreuzaltar, dem Pfarraltar, die Totenmesse; Mönche durften

auf Wunsch des Verstorbenen oder der Hinterbliebenen daneben weitere, stille
Messen lesen und bei der anschliessenden Beerdigung assistieren, doch blieb es

ausdrücklich dem Leutpriester vorbehalten, den Leichnam der Erde zu übergeben.102

2. Begräbnis und letzte Ruhestätte

Zum Pfarrzwang gehörte auch das Friedhofsrecht. Luzern bildete wiederum
insofern einen - aufschlussreichen - Sonderfall, als hier nach 1178 der Friedhof bei St.

Leodegar verblieb und weiterhin der Kontrolle des Klosters unterstand. Dies war
für die Mönche deshalb von besonderem Interesse, weil mit dem Bestattungsrecht
neben dem Totengottesdienst auch die «reliqua funera», die Begehung des liturgischen

Totengedächtnisses am Siebenten, Dreissigsten und Jahrestag, verbunden
waren. Nur «minus habentes», nämlich Kinder unter zwölf Jahren, Ledige, Knechte
und Mägde sowie Fremde, durften laut Vertrag von 1234 bei der Peterskapelle in der
Stadt begraben werden - grössere Seelgerätstiftungen waren von ihnen ohnehin
nicht zu erwarten!103 Noch im Jahr 1400 hielt das Kloster vertraglich fest, in
welchem Umfang der Leutpriester und seine Helfer sich an den Gebetsverpflichtungen
auf dem Friedhof im Hof zu beteiligen hatten; aus den Bestimmungen ist zu erkennen,

dass die Mönche die Feier der täglichen Totenmesse und weitere einträgliche
Verrichtungen des Totenkultes - genannt wird die Prozession am Dreissigsten zum
Haus des Verstorbenen - nicht aus den Händen gegeben hatten, sondern die
Weltgeistlichen nur als Gehilfen heranzogen.104

Doch verlassen wir diesen Sonderfall, bei dem Kompetenzen von Pfarrei und
Kloster sich überschnitten, und wechseln wir zugleich auf die Seite der Gläubigen.
Für sie war am Friedhofs- und Beerdigungsrecht in erster Linie die Gewissheit

wichtig, dass sie in geweihter Erde bestattet und der vielfältigen Gnaden teilhaftig
werden konnten, die von der Kirche inmitten des Friedhofs ausgingen. Die Verstorbenen

blieben, wie Borromeo berichtet, in die Gemeinschaft der Kirche eingebettet.

Sie erhielten den regelmässigen Besuch der Angehörigen; auch die Priester gingen

im Anschluss an die Pfarrmesse oder die Totenmesse - in Luzern täglich, anders-

Vgl. ebenda mit Anm. 1.

Ebenda, S. 225; zum Ganzen vgl. Rainald Fischer, Die Pfarrei Luzern vor 1291, in: Luzern
1178-1978. Beiträge zur Geschichte der Stadt, Luzern 1978, S. 35-51, bes. S. 46f.

Falls jedoch der Beerdigungsgottesdienst für solche Leute im Münster abgehalten wurde, mussten
auch die weiteren Totengedächtnisse, «si qua fuerint», hier begangen werden; 1234 Sept. (Gfr. 3,

1846, Nr. 8, S. 225).
1400 Dez. 11. (Gfr. 20,1864, Nr. 87, S. 205).

126



wo wohl weniger häufig - betend, mit Weihwasser und Weihrauch «über die
Gräber». Neben dem rein Religiösen spielte sich, für uns heutige Menschen kaum
vorstellbar, ein schöner Teil des gesellig-gesellschaftlichen Lebens auf dem Friedhof ab.

Hier, auf dem oft einzigen freien Platz innerhalb der Siedlungen, wurden Verhandlungen

geführt, Verträge abgeschlossen105, Spiele veranstaltet. Die oft zitierte
Verordnung des Luzerner Rats aus dem beginnenden 14. Jahrhundert, wonach bei Busse

untersagt wurde, auf dem Kirchhof der Peterskapelle «ze. keiglon, noch walon
(=spielen), noch stechen, noch turnieren, noch schiessen, noch den stein stos-
sen»106, ist kein Einzelfall. Auf dem Friedhof, insbesondere im Beinhaus, fand an
manchen Tagen des Jahres die Armenspeisung statt, wurden an Beerdigungen,
Dreissigsten, Jahrzeiten usw. als Bestandteil des gestifteten Totengedächtnisses Brot,
Käse und Wein als Almosen verteilt. Unanständige Lieder, Spiele und Tänze waren
hier, trotz immer wieder eingeschärftem Verbot der Kirche, vielleicht häufiger als

fromme Gebete.107 Wie abschreckende «Exempla»-Erzählungen aus anderen
Gegenden Europas belegen, vergnügten sich die jungen Leute mit Vorliebe an den
Vorabenden (Vigilien) von Kirchweihe und bestimmten Heiligenfesten bei Tanz und
Spiel auf den Friedhöfen.108

Wenn Tote nicht auf dem Friedhof bestattet wurden, bedeutete das für sie soviel
wie den Ausschluss aus der Gemeinschaft der Kirche, den Verlust der Segnungen,
Gebete und anderer geistlicher Zuwendungen, welche die Armen Seelen an ihrem
jenseitigen Aufenthaltsort, im Fegfeuer, so dringend brauchten. Die Sorge der Leute

von Spiringen, dass ihre Toten bei Eis und Schnee nicht auf dem Pfarrfriedhof von
Bürglen zur letzten Ruhe gebettet werden konnten, wird vor solchem Hintergrund
erst richtig verständlich. Von der geweihten Erde ausgeschlossen waren neben den

ungetauften Kindern alle Exkommunizierten. Dazu gehörten eo ipso Ungläubige,
Selbstmörder, Gewaltverbrecher, Blutschänder und - durch Bischof Rudolf von
Montfort 1327 besonders hervorgehoben - die Wucherer.109

Wem es nicht gelang, rechtzeitig vor dem Ableben von der zuständigen Instanz
die Lösung aus dem Bann zu erwirken, der durfte gleichwohl auf Gnade vor Recht
hoffen. So sollte, rät Liebegg den Pfarrern, einem Selbstmörder das kirchliche
Begräbnis im Zweifelsfall nicht verweigert werden, ebensowenig wie einem Hinge-

Z. B. 1294 März 8., auf dem Friedhof der Minderbrüder in Luzern (QW 1/2, Nr. 64); 1294 Dez. 28.,
auf dem Friedhof von Baar (ebenda, Nr. 88

Luzerns ältestes Ratsbüchlein (ca. 1300-1402), hrsg. von P. X. Weber, in: Gfr. 65, 1910, c. 19, S. 10;

vgl. Hans Georg Wackernagel, Die Freiheitskämpfe der alten Schweiz in volkskundlicher Beleuchtung,

in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 46, 1949/50, S. 72f.
So um 1300 ein Verbot durch den Bischof von Konstanz; vgl. Giovanni Domenico Mansi, Sacro-

rum conciliorum nova et amplissima collectio, Bd. 25, Florenz und Venedig 1782, Sp. 32. Zu diesen
interessanten Seiten des «Friedhofslebens» vgl. den Aufsatz von Regula Odermatt-Bürgi,
Volkskundliches über die Beinhäuser der Innerschweiz, in: Gfr. 129/130,1976/77, S. 183-214, bes. S. 186f.

Vgl. für Südfrankreich: Jean-Claude Schmitt, «Jeunes» et danse des chevaux de bois: le folklore
méridional dans la littérature des «exempla» (XHIe-XIVe siècles), in: Religion populaire en Languedoc
(Cahiers de Fanjeaux 11, 1976), S. 127-158.
Rudolf von Montfort, Statuten von 1327 April 5. (Gfr. 26, 1871, S. 307).

127



richteten, der zuvor Reue gezeigt hatte.110 Weitergehende nachträgliche Dispensen
lagen in der Kompetenz des Bischofs.111 Dass in der Praxis nicht jeder Seelsorger
mit der gleichen Sicherheit zu entscheiden wagte, wie Liebegg es ihm nahelegte,
zeigt das Beispiel jener Selbstmörderin aus Küssnacht, die, von Schwermut getrieben,

zwei Suizidversuche unternahm; der zweite gelang. Vor dem Sterben konnte
die Arme noch die Sakramente empfangen, dennoch wurde ihr das kirchliche
Begräbnis erst gewährt, nachdem der Generalvikar, wohl auf Betreiben der Angehörigen,

eine entsprechende Verfügung an den Leutpriester erlassen hatte.112

Übervorsichtiges Verhalten war nicht zuletzt durch die Angst begründet, die

Beerdigung eines Exkommunizierten auf dem Friedhof würde schwere kirchliche
Sanktionen nach sich ziehen. Das Kirchenrecht liess in dieser Hinsicht keine Zweifel

offen; über das betreffende Gotteshaus wurde automatisch das Interdikt, die
Einstellung von Gottesdienst und Sakramentenspendung, verhängt, bis die Leiche des

Exkommunizierten wieder hinausgeschafft war. Es nützte auch nichts, ja
verschlimmerte nur noch die Lage, wenn Laien mit Gewalt die Beerdigung zu erzwingen

suchten.113 Die drakonische Strafe des Interdikts war sehr gefürchtet;
jedermann war von der Einstellung des Kultes in seiner Kirche betroffen. Vor allem
musste man im Fall des eigenen Ablebens während des Interdikts damit rechnen,
selber ohne kirchliches Begräbnis wie ein Exkommunizierter zu enden.114

Die Drohung mit dem Interdikt war so wirksam, dass die Gemeinden und
Talschaften aus eigenem Antrieb alles vorkehrten, um ihm nicht zu verfallen. Als 1375

der Obwaldner Heini Katriner der Blutschande mit seiner Tochter überführt,
gefangengenommen und des Landes verwiesen wurde, musste er schwören, erst wieder

ins Land zurückzukehren, wenn er durch einen Bischof absolviert worden sei

und darüber eine Urkunde vorlegen könne.115 Nur die urkundlich beglaubigte
Absolution durch eine bischöfliche Pönitentiarie gab den Landleuten von Obwalden
die Gewissheit, dass der Fehlbare vom Banne gelöst war und sie nicht unversehens

in ein Interdikt hineinzog.
Die Amtskirche benützte ihrerseits das Interdikt als scharfe Waffe, wenn es galt,

Entscheidungen kirchlicher Instanzen gegen Widerstände durchzusetzen. Die Leute

von Küssnacht erlebten dies am eigenen Leib, als sie mit dem Abt von Engelberg,

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 19, V. 1273-1277, S. 161f.; zum gar nicht so seltenen, in den

Quellen freilich nur schwer erfassbaren Selbstmord im Mittelalter vgl. Jean-Claude Schmitt, Le
suicide au Moyen Age, in: Annales 31,1976, S. 3-28; Jean-Claude Schmitt, Moyen Age: le suicide et le

confesseur, in: Histoire 27,1980, S. 42-46.
Vgl. Anm. 109.

REC 4, Nr. 10711; Edi Ehrler und Franz Wyrsch, Quellen zur Geschichte der Landschaft
Küssnacht am Rigi, 3 Bde. 1351-1477, Küssnacht 1982-1989; hier Bd. 2, Nr. 155, S. 308 (1443), wobei die

Herausgeber vermuten, es handle sich eher um Küsnacht am Zürichsee als um Küssnacht am Rigi.
Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 19, V. 1278f., S. 162; Rudolf von Montfort, Statuten von 1327

April 5. (Gfr. 26,1871, S. 307).

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), V, 21, V. 1864-1892: «De sententia interdicti», V. 1893-1940: «Quid
liceat tempore interdicti».
1375 Jan. 16. (REC 2, Nr. 6305).

128



ihrem Patronatsherrn, im Streit lagen und sich dagegen wehrten, von einem Engelberger

Mönch anstelle eines Weltpriesters als Pfarrer betreut zu werden. Jahrelang

zog sich der Konflikt unentschieden hin, die Fronten waren festgefahren und keine
der Parteien zum Nachgeben bereit. Als aber schliesslich am 4. Dezember 1377 der
Bischofvon Konstanz Exkommunikation und Interdikt über Küssnacht verhängte,
fügten sich die Pfarrgenossen binnen weniger Wochen.116

Dass die Gläubigen gegenüber dem Bannstrahl der Kirche nicht ganz hilflos
waren, zeigten etwa zur gleichen Zeit die Pfarrgenossen von Ägeri. Als sie um 1370 mit
dem Zürcher Grossmünsterstift wegen Zehntansprüchen im Streit lagen, wurden
sie, zusammen mit den Leuten von Zug, Baar und Neuheim, vom Bischof von
Konstanz mit Exkommunikation bestraft. Sie setzten sich aber über das Verbot hinweg
und zwangen ihren Seelsorger bei Verlust seiner Einkünfte, trotz der Kirchenstrafe
den Gottesdienst mit ihnen zu feiern - gerade dies hatte Jahrzehnte zuvor Bischof
Rudolf von Montfort durch Androhung strenger Strafen zu verhindern gesucht.117

Einige Jahre darauf wurde der Streit durch Vermittlung des apostolischen Stuhls
beigelegt; der Propst von Zürich lenkte ein, und die Leute von Ägeri wurden von
ihrem Bann gelöst.118

Es konnte nicht ausbleiben, dass die Kirche sich auf das Interdikt auch bei
Konflikten besann, die nicht der rein geistlichen Sphäre angehörten. Gleich mehrfach
wurden im 14. Jahrhundert die Innerschweizer Talschaften von solchen Kirchenstrafen

heimgesucht - nicht ganz zufällig vor allem dann, wenn die Kirche im
Emanzipationskampf der Waldstätten sich auf die Seite ihrer Gegner, Habsburgs
und des Klosters Einsiedeln, schlug. In welchem Ausmass der Marchenstreit
zwischen Schwyz und Einsiedeln oder das Ringen zwischen Ludwig dem Bayern auf
der einen, Friedrich dem Schönen und dem Papsttum auf der anderen Seite das
Gebilde der Eidgenossenschaft gefestigt hat, braucht an dieser Stelle nicht ausgeführt
zu werden. Aufschlussreich für die Verquickung von weltlichen und geistlichen
Ebenen in den beiden sich überlagernden Konflikten ist indessen die Beobachtung,
wie zur gleichen Zeit mehrere Interdikte aus verschiedener Wurzel über die
Innerschweizer verhängt waren: Als 1350 der Marchenstreit endgültig beigelegt und das

Interdikt über Schwyz, Uri und Unterwalden aufgehoben wurde, erwirkte man bei

gleicher Gelegenheit auch die Aufhebung jenes zweiten Interdikts, das wegen der
Parteinahme für den 1347 verstorbenen Ludwig den Bayern noch in Kraft war.119

Es ist fraglich, ob dem gewöhnlichen Gläubigen hinter der politischen
Auseinandersetzung die kirchenrechtlichen Begründungen für Interdikte, die ihn da trafen,
einsichtig waren. Für ihn stand auch in diesem Fall die Sorge um das Schicksal der
während des Interdikts ohne Absolution Verstorbenen und Begrabenen im Vorder-

REC 2, Nr. 6449; Ehrler/Wyrsch, Quellen (wie Anm. 112), Bd. 1, Nr. 39, S. 190-192; vgl. ebenda,

Nr. 15,18,20-22, 24-27,38,40-46.
Rudolf von Montfort, Statuten von 1327 April 5. (Gfr. 26,1871, S. 307).

UbZug 1, Nr. 106,167,169,177.
1350Febr. 8. (QW 1/3, Nr. 880-881); 1350 Febr. 16. (Nr. 885); 1350 März 10.-15. (Nr. 888-890,892).
Zum Marchenstreit vgl. Andreas Riggenbach, Der Marchenstreit zwischen Schwyz und Einsiedeln
und die Entstehung der Eidgenossenschaft, Zürich 1966 (Geist und Werk der Zeiten 15).

129



grund.120 Nach beendetem Kampf zeigte sich die Kirche den Armen Seelen gegenüber

gnädig und gewährte ihnen durch den Mund des päpstlichen Beauftragten
nachträglich die ersehnte Lossprechung. Bis zur endgültigen Beisetzung der
Leichen auf den Friedhöfen hatte man sich allerdings noch etwas zu gedulden, während

die Messe auf beweglichen Altären ausserhalb der Kirchen sogleich wieder
gelesen werden durfte: Kirchen und Kirchhöfe mussten nämlich zuerst durch den
Weihbischof von Konstanz entsühnt und neu geweiht werden.121

Jahrzehnte später wurde über Uri erneut das Interdikt verhängt. Diesmal
bestand auch nicht der Hauch einer geistlichen Verfehlung der Landleute von Uri,
sondern die Kirchenstrafe traf sie, weil sie mit den im Banne stehenden Herren von
Mailand, Galeazzo II. und Bernabò Visconti, geschäftliche Beziehungen unterhielten

und deren Güter über den Gotthardpass transportierten. Gegen die Visconti,
mit denen der päpstliche Legat Ägidius Albornoz im Kampf um den Kirchenstaat
lag, hatten die Avignoneser Päpste sogar den Kreuzzug ausgerufen und einen Kreuz-
zugsablass ausgeschrieben.122 Durch den Bann in ihrem wirtschaftlichen Lebensnerv

getroffen, wehrten sich die Urner offenbar energisch und erreichten durch
Intervention beim päpstlichen Stuhl eine Aufhebungssentenz, die im Dezember 1375

durch den Abt von Engelberg feierlich vollzogen wurde. Als Sprecher und gewählter

Vertreter der Talgemeinde trat hier der Pfarrer von Altdorf, selber ein Einheimischer,

in Erscheinung.123 War es Zufall, war es rasche Reaktion auf solch miss-
bräuchliche Anwendung der Schwerstmöglichen Kirchenstrafe, wenn der Bischof
von Konstanz bereits im Juli desselben Jahres Bestimmungen erliess, um der
leichtfertigen, den Seelen wie dem Ansehen der Kirche schädlichen Verhängung des

Interdikts Einhalt zu gebieten?124

Die Oberschicht in den Innerschweizer Tälern brauchte die Auswirkungen des

Interdikts auf das jenseitige Schicksal der Seelen ihrer Verstorbenen weniger zu
fürchten als die gewöhnlichen Leute. Für die Aristokratie bildete sich nämlich in
dieser Zeit nach dem Vorbild des Adels der Brauch aus, sich nicht auf dem
Pfarrfriedhof bestatten zu lassen, sondern gegen entsprechende materielle Leistungen
Klöster - die dem Interdikt oft nicht unterworfen waren - als letzte Ruhestätte zu
wählen. An solchen Orten mit erhöhter Frömmigkeitsdichte125 durfte man vom
Gebet der Mönche oder Nonnen verstärkte Gnadenzuwendungen für seine Seele

erwarten.
Die Kirche sah dieses Ausscheren von Schäfchen aus der grossen Herde, das die

Rechte und Einkünfte der Pfarrkirchen schmälerte, nur ungern; verbieten konnte

Vgl. die Bitten der Leute von Unterwalden an den päpstlichen Beauftragten zur Lösung vom Interdikt

1350 (QW 1/3, Nr. 889).

Vgl. 1350 März 15. (QW 1/3, Nr. 892); die Entsühnung und Neuweihe der Kirchen des Landes

Schwyz nahm WeihbischofJohann von Castoria zwischen dem 2. und 16. April 1350 vor (QW 1/3,
Nr. 895-897, 899-901).
Norman Housley, The Avignon Papacy and the Crusades, 1305-1378, Oxford 1986, S. 77f., 139f.,

237,246f.,310f.
1375 Dez. 15. (Gfr. 4, 1847, Nr. 32, S. 299-301).
1375 Juli 18. (REC 2, Nr. 6339).
Gfr. 26, 1871, S. 307: «in locis magis religiosis».

130



und wollte sie aber diesen Brauch nicht. Ihre zwiespältige Haltung zeigt sich darin,
dass Bischof Rudolf von Montfort 1327 den Pfarrern und Beichtvätern des Bistums
Konstanz einschärfte, niemanden zur Wahl eines auswärtigen Begräbnisortes zu
ermuntern126, während etwa zur gleichen Zeit Rudolf von Liebegg, wohl die Praxis

von Laienbestattungen in seinem Stift Beromünster vor Augen127, das Bestehen

von besonderen, durch Herkommen oder päpstliche Privilegierung begründeten
Begräbnisrechten und Familiengrablegen ausserhalb der Pfarrfriedhöfe billigte.
Wogegen auch er sich allerdings energisch wehrte, war der Brauch, Tote zu verstümmeln

oder einzukochen, um Teilbestattungen an verschiedenen Orten vorzunehmen.128

Für diesen Horror (in den Augen Liebeggs) liefert die Innerschweiz im
untersuchten Zeitraum indessen keinen Beleg129; in ihrer Pervertierung zeigt die Sitte
der Teilbestattung aber, wie stark das Verlangen sein konnte, die Toten durch Bi-
und Multilokation möglichst intensiv am Leben der Kirche teilnehmen zu lassen.

DAS ABLASSWESEN

1. Der Gnadenschatz der Kirche

Die Verstorbenen hatten die Gebete und guten Werke der Lebenden nötig, um
aus dem Purgatorium vorzeitig erlöst zu werden. Aber umgekehrt waren auch die
Lebenden ebenso stark an die Toten gebunden und ihnen verpflichtet; denn sie

wussten, dass jene es ihnen lohnen und durch Fürsprache einst auch ihr eigenes Los
lindern würden. Die Gnadenströme flössen somit beständig zwischen den Gliedern
der kämpfenden Kirche auf Erden und denjenigen der leidenden Kirche in der
jenseitigen Läuterung hin und her. Aus ihrem Gnadenschatz, den die Kirche als Ganzes

verwaltete, konnte sie dem Verstorbenen, aber auch dem noch Lebenden für seine

künftige jenseitige Bussezeit, Zuwendungen machen und den Aufenthalt im
Fegfeuer verkürzen. Auf diesem theologischen Fundament des «Thesaurus ecclesiae»

gründete das Instrument des Ablasses130, das im späteren Mittelalter grosse Bedeutung

hatte.

Ebenda.
Peter Eggenberger, Das Stift Beromünster. Ergebnisse der Bauforschung 1975-1983, Luzern 1986

(Luzerner Historische Veröffentlichungen 21), S. 124. Auch die Franziskaner in Luzern besassen das

vielbenutzte Recht, in ihrem Friedhof Laien zu bestatten; vgl. Glauser, Barfüsserkloster (wie Anm.
28), S. 71; Anton Kottmann, Die Begräbniskirche, ebenda, S. 291ff. Zum Bestattungswesen
allgemein vgl. Adolf Reinle, Die Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter, Darmstadt 1988, S. 257.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 19, V. 1229ff., S. 159f.: «De ecclesiastica sepultura».
Vgl. Odermatt-Bürgi, Volkskundliches (wie Anm. 107), S. 190f.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 15, V 901ff., S. 142-145: «De indulgentiis». Zum Ablass vgl. das

noch nicht überholte Standardwerk von Nikolaus Paulus, Geschichte des Ablasses im Mittelalter
vom Ursprünge bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts, 2 Bde., Paderborn 1922-23; Bd. 3: Geschichte
des Ablasses am Ausgange des Mittelalters, Paderborn 1923.

131



Kritik am Ablasswesen und seinen Auswüchsen war ein beliebtes, verbreitetes
Thema der spätmittelalterlichen und reformatorischen Kirchenkritik. In Buch
XXIX des Paradieses der Divina Comedia geisselte Dante die betrügerischen Prediger,

die mit ungeprägtem Geld zahlten, das heisst, dem leichtgläubigen Volk falsche
Ablässe verhiessen.131 Literarisch etwas weniger anspruchsvoll prangert auch Liebegg

die Ablasshändler an, die täglich von Kirche zu Kirche liefen, mit ihren «literu-
lis» Geschäfte machten und sogar in den Wirtshäusern nach Opfern suchten. Um
solchen Betrügereien einen Riegel zu schieben, hätten Ablassprediger ihre Urkunden

zuerst dem Ortsbischof zur genauen Prüfung zu unterbreiten und dürften
nichts anderes predigen, als was darin schriftlich beglaubigt sei.132 Missbräuche,
Fälschung und Betrug scheinen besonders in den Zentren der Christenheit, allen

voran in Rom, wo Massen von Gläubigen zusammenströmten, seit der Mitte des 14.

Jahrhunderts grassiert zu haben.133

Auch Einsiedeln war der Gefahr solcher Auswüchse ausgesetzt. Zur Vorbereitung

der Engelweihe des Jubeljahres 1466, die besonders feierlich begangen werden
sollte, reiste Abt Gerold von Sax (1452-1480) im Jahr 1464 persönlich nach Italien
und erwirkte von Papst Pius II. neben der Erneuerung der Beichtvollmacht des Klosters

für die Pilger einen grossen vollkommenen Ablass, genannt «die Römische
Gnade», der eigentlich eine Bestätigung der legendären, wohl im 13. Jahrhundert
fabrizierten Ablassbulle Papst Leos VIII. von 964 war und während der vierzehntägigen

Festzeit im September gewonnen werden konnte. 130 000 Gläubige sollen
damals nach Einsiedeln geströmt und dort von der Verbüssung ihrer Sündenstrafen
im Jenseits befreit worden sein!134

In der Folge bildete der Einsiedler Wallfahrts- und Ablassbetrieb eine bevorzugte
Zielscheibe der Kritik, um deren Niederschlagung die Mönche eifrig bemüht
waren. Als 1477 der Pfarrer von Igis im Bündnerland, Johann Buttgi, den vollkommenen

Ablass der Engelweihe schmähte, setzte ihn der Bischof von Chur auf Betreiben
des Klosters Einsiedeln und dessen Schirmortes Schwyz gefangen; erst nach geleistetem

Widerruf und Zahlung einer beträchtlichen Busse wurde Buttgi wieder auf freien

Fuss gesetzt.135 Besonders in der Reformationszeit war die Einsiedler Wallfahrt
ein Zankapfel der Polemik zwischen den Alt- und Neugläubigen, wie Hans Salat in

Dante Alighieri, La Divina Comedia, Übers, von Ida und Walther von Wartburg, Zürich 1963,

XXIX, V. 118-126, S. 1155.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 15, V 948-957, S. 144f.

Vgl. zuletzt: Bernhard Schimmelpfennig, Römische Ablassfälschungen aus der Mitte des 14.

Jahrhunderts, in: Fälschungen im Mittelalter, Bd. 5: Fingierte Briefe, Frömmigkeit und Fälschung,
Realienfälschung, Hannover 1988 (Schriften der MGH, 33, 5), S. 637-658; Hartmut Boockmann,
Ablassfälschungen im 15. Jahrhundert, ebenda, S. 659-668.
Vgl. Odilo Ringholz, Geschichte des fürstlichen Benediktinerstifts Unserer Lieben Frau von
Einsiedeln, seiner Wallfahrt, Propsteien und übrigen Besitzungen, Bd. 1, Einsiedeln und Köln 1904, S.

425f., 443; Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd. 2, S. 326f.; Die Chroniken der Stadt Konstanz,
hrsg. von Ph. Ruppert, Konstanz 1891, S. 260; HS III, 1/1, S. 568f.

Ringholz, Wallfahrtsgeschichte (wie Anm. 33), S. 299.

132



seiner Reformationschronik zum Jahr 1526 berichtet: «Jtemm ward durch ettliche
pfaffen offenlich gerett, unser lieben frowen cappell zu Einsidlen war ein morder
grub, und jn eim (verziehend mir alle gütigen oren) schyshus, ails vil ablass alls zû
Einsidlen, sott jedermann sich hutten nit darzü gan, dann es war die grost kâtzery,
und weier dar gienge, war des tüfells».136

Vor solchem polemisch aufgeladenen Hintergrund ist es verlockend, dem Ab-
lass-Alltag nachzuspüren, wie er das religiöse Leben der Innerschweizer im 13. und
14. Jahrhundert mitgestaltet hat. Mit der Sichtung der Ablassprivilegien oder In-
dulgenzbriefe begeben wir uns auf ein für den an Fakten orientierten Historiker
ungewohntes Feld: Es geht in diesen Texten um nichts weniger als um quantifizierte
Vorstellungen vom Jenseits, ja um den buchhalterischen Umgang mit diesem
Jenseits, um, mit Jacques Chiffoleau zu sprechen, die «Comptabilité de l'au-del».137

Der in Tagen und Jahren ausgedrückte Umfang eines zeitlichen Ablasses von
Sündenstrafen bezog sich zwar, nach der vorsichtigen Interpretation der meisten damaligen

Theologen, nur auf eine relative Äquivalenz, das heisst, ein solcher Ablass
entfaltete die gleiche Wirkung wie eine kanonische Busse von entsprechender Dauer.
In der Praxis setzte sich aber die leichter verständliche Vorstellung einer absoluten
Kongruenz durch, wonach jener, der einen Ablass von beispielsweise 40 Tagen
gewann, dafür genau 40 Tage weniger im Fegfeuer zu leiden haben werde. Im 14.
Jahrhundert wurde diese Praxis noch um die - auch von Liebegg gebilligte - Möglichkeit

erweitert, dass man einen Ablass einem bereits Verstorbenen im Fegfeuer
unmittelbar zuwenden konnte.138 Dadurch wurde in der Volksfrömmigkeit die Welt
der Toten vollends messbar, in den Zeitvorstellungen der Lebenden verfügbar, und
es wurden - als Folge dieser «Veränderung des Verständnisses von der Weltzeit»139 -
die Schleusen für eine Erhöhung der Ablässe in astronomische Dimensionen geöffnet.

2. Der Ablass-Alltag

Für den Untersuchungszeitraum sind etwa 120 an Kirchen und Klöster der
Innerschweiz ausgestellte Ablassbriefe erhalten, die überregional wirksamen, durch
Prediger auch hier propagierten Indulgenzen in der Art der Kreuzzugsablässe nicht

Johannes Salat, Reformationschronik 1517-1534, bearbeitet von Ruth Jörg, QSG N. F. Abt. 1, VIII,
1, Bern 1986, Bd. 1, S. 369; vgl. EA IV 1 a, S. 535f. n, S. 624 b.

Vgl. Jacques Chiffoleau, La comptabilité de l'au-delà. Les hommes, la mort et la religion dans la
région d'Avignon à la fin du Moyen Age (vers 1320-vers 1480), Rom 1980 (Collection de l'Ecole française

de Rome, 47).
Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 15, V. 943f., S. 144; vgl. Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd.
2, S. 73ff., 160ff., 207ff. sowie unten bei Anm. 148.

Schimmelpfennig, Ablassfälschungen (wie Anm. 133), S. 640.

133



mitberücksichtigt.140 Die im Vergleich etwa zu reformiert gewordenen Gegenden
sehr günstige Überlieferungslage verdanken wir vor allem der Tatsache, dass das

Ablasswesen in den katholischen Orten das Mittelalter überdauerte und solche
Indulte als kostbare Schätze gehütet wurden; darüber hinaus kommt uns der Umstand

An solchen allgemeinen Ablässen, die in unseren Gegenden mehr oder weniger wirksam waren,
begegnen: Kreuzzugsablass der Minoriten gegen die Tataren, verbunden mit Predigt- und Beichtrecht
im Bistum Konstanz (1243 April 25., Aug. 5. und 12.: Gfr. 1, 1844, S. 351-357); Kreuzzugspredigt
derselben gegen Friedrich II. (1248 März 31., Mai 27.: QW 1/1, Nr. 578, 583); Kreuzzugsablass zur
Bekämpfung des gegnerischen Papstes im Abendländischen Schisma (Urbanistische Kreuzzugspredigten

und Ablassbriefe von 1382 Mai 21.: REC 2, Nr. 6646; 1383 Febr. 13.: REC 2, Nr. 6692a; 1387

Aug. 29.: REC 3, Nr. 7084).

Tabelle 1:

A n Pfarrkirchen, Kapellen und Klöster der Innerschweiz verliehene Ablassbriefe, 1250-1450

1. Alpnach (Pfarrkirche)
2. Altdorf (Pfarrkirche und Filialen)
3. Arth (Pfarrkirche und Kapelle)
4. Baar (Pfarrkirche)
5. Beckenried (Kapelle/Pfarrkirche)
6. Blatten (Kapelle/Wallfahrtskirche)
7. Bürglen (Pfarrkirche)
8. Einsiedeln (Klosterkirche/Wallfahrtskirche)
9. Engelberg (Männerkloster)

Engelberg (Frauenkloster)

10. Ennetbürgen (Kapelle/Wallfahrtskirche)
11. Ennetmoos (Kapelle/Wallfahrtskirche)
12. Erstfeld (Kapelle)
13. Freienbach (Pfarrkirche)
14. Göschenen (Kapelle)
15. Horw (Pfarrkirche)
16. Ibach (Kapelle)
17. Iberg bzw. Oberiberg (Kapelle)
18. Illgau (Kapelle/Pfarrkirche)
19. Ingenbohl (Kapelle)
20. Isenthal (Kapelle)
21. Kappel (Klosterkirche)
22. Kerns / St. Niklausen (Kapelle)
23. Luzern (Klosterkirche)

Luzern, St. Peter (Kapelle)
Luzern, Spital (Kapelle)
Luzern, Siechenhaus St. Jakob (Kapelle)

24. Malters (Pfarrkirche)
25. Morschach (Kapelle/Pfarrkirche)
26. Muotathal (Pfarrkirche)

Muotathal (Klosterkirche)
27. Neuenkirch (Klosterkirche)

vor 1301,1345,1432
1359, 1360, 1370

1290, 1299, 1379

1361, 1362

1323,1396
1370,1391
1283,1291,1326,1347, 1385

1250,1288,1323
1300.1325, 1360,1363, 1390,

1418,1419
1300.1326, 1360(2), 1363, vor
1379, 1379, 1418

1346, 1388

1311/15,1313(2)
1318,1339,1340
1308, 1333,1379
1341, 1342

1446

1430

1350

1341,1342
1387

1409

1281 (2)
1357,1359
1296,1345, 1349 (2)

1349(2)
1285/87,1287,1298,1345,1387
1387

1410

1283, 1318(2), 1347, 1350

1369

1347,1350
1282, vor 1284

134



28. Neuheim (Pfarrkirche)
29. Rathausen (Klosterkirche)

30. Risch (Pfarrkirche)
31. Root (Pfarrkirche)
32. Sattel (Kapelle/Pfarrkirche)
33. Schattdorf (Pfarrkirche)
34. Schwyz (Pfarrkirche)

Schwyz, St. Peter am Bach (Klosterkirche)
Schwyz, Einsiedelei Tschütschi (Kapelle)

35. Seedorf (Klosterkirche)
36. Silenen (Pfarrkirche)
37. Sisikon (Pfarrkirche)
38. Spiringen (Pfarrkirche)
39. Stans (Pfarrkirche)
40. Steinen (Pfarrkirche)

Steinen, in der Au (Klosterkirche)
41. Ufenau (Pfarrkirche)
42. Ursern/Andermatt (Pfarrkirche)
43. Weggis (Pfarrkirche)
44. Wolfenschiessen (Kapelle)
45. Zug, St. Michael (Pfarrkirche)

1337,1338
1254, 1259,1288, vor 1326,1326,
1367, 1371

1298

1425

1399/1400
1326

1299,1331,1347,1350,1351,
1400,1412,1414,1430
1283 (2), 1297,1318,1347,1350
1420,1430
1254, 1283, um 1290, 1403,1412
1318, 1339, 1340,1409
1387

1290(2), 1371

1300 (2), 1397

1318,1361,1396
1277,1350,1390,1403
1360,1372
1417

1435

1277

1336,1363,1418

Abb. 2:

Ablassbriefe für Pfarrkirchen,
Kapellen und Klöster, 1250-
1450. Die Zahlen beziehen sich

aufTab. 1.

M Pfarrkirche
A Kapelle

• Kloster

21«

^ 28
13

^ 30(, /45

v Ajty, ^ 8«
32

29 i-40 34, «176 i.•\V £"43
15 !£Vl9 »1824

<? i^S—^] 25 26*

1" m. 39 5 / /"37
11 20a IJ2 7 "38

44 35»\" "Y 3322 12
36

14a

42

135



zugute, dass die mittelalterlichen Bestände kirchlicher Archive in der Innerschweiz
insgesamt die Zeitläufe gut überstanden haben.

Die Ablassbriefe setzen in der Mitte des 13. Jahrhunderts ein, ihre Zahl nimmt
bis in die zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts stetig zu, um dann - falls der
Überlieferungsbefund nicht trügt - wieder leicht abzunehmen. Ein Netz von Indulgenzpri-
vilegien überzieht gleichmässig, fast flächendeckend die Pfarrkirchen und schliesst
die Klöster und auch bedeutendere Kapellen mit ein. Bei näherem Hinsehen bestehen

freilich grosse Unterschiede in der Zahl der erworbenen Privilegien. An erster
Stelle liegen die Klöster, allen voran die beiden Konvente in Engelberg, die zusammen

15 Indulgenzbriefe besassen. Auch weniger bedeutende Zönobien wie die
Frauenklöster in Steinen und am Bach in Schwyz können fünf beziehungsweise
sechs Briefe vorweisen, eine Zahl, die den Durchschnitt für Pfarrkirchen (3-4) noch
deutlich übersteigt. Generell fällt auf, dass neben den Klöstern auch andere kirchliche

Einrichtungen, die ausserhalb des Pfarreiensystems stehen, gut bestückt sind,
so das Spital in Luzern oder die Wallfahrtskapelle St. Jakob am Jakobspilgerweg bei
Ennetmoos mit je vier Indulgenzen.

Eine Erklärung für die Abstufungen der Ablassdichte bei Klöstern, Pfarrkirchen
und Kapellen liegt darin, dass eine Kirche durch Ablassprivilegien für die Gläubigen

attraktiv wurde. Die Pfarrkirchen, denen sich der Einzelne durch Recht und
Gewohnheit zugehörig fühlte, waren diesem Konkurrenzkampf weniger ausgesetzt
als andere Kirchen, die ihre Frequenzen dem Zustrom von Leuten verschiedenster
Herkunft verdankten. Bei solchen Kirchen fielen zudem die direkt oder indirekt
mit Ablässen verbundenen finanziellen Einkünfte mehr ins Gewicht als bei den fest

im Zehntsystem, in den Einnahmen aus dem Totengedächtnis usw. verankerten
Pfarrkirchen. Dennoch musste auch eine Pfarrkirche darauf bedacht sein, einen
Fundus an Ablässen in ihrem geistlichen Schatz zu besitzen; Ablässe gehörten zur
Grundausstattung jeder neuerrichteten Pfarrei. Bereits bei der Kirchweihe und später

bei jeder Altarweihe war es üblich, dass der die Weihehandlung vornehmende
Prälat - zumeist der Weihbischof von Konstanz - einen Ablass für den Kirchweihtag

gewährte.141 Dank dem Umstand, dass die bei Kirch- und Altarweihen erlangten

Ablassbriefe sorgfältig aufbewahrt wurden, können wir feststellen, wie häufig
die Weihbischöfe in der Innerschweiz weilten und welches ihr jeweiliges Itinerar
war (Tabelle 2).

Zusätzlich zur Grandausstattung an Ablässen, welche der Ortsbischof und der
konsekrierende Weihbischof gewährten, erwarben etwa die Kirchgenossen von
Spiringen 1290 nach der Kirchweihe sogleich noch einen weiteren Indulgenzbrief von
40 Tagen Ablass, zu gewinnen an den Hochfesten, den Marien- und Apostelfesten
sowie einem Dutzend weiterer Heiligenfeste, eingeschlossen die Oktaven.
Voraussetzung für die Gewinnung war, dass der Gläubige beichtete, die Kirche zum Gebet
aufsuchte und eine Spende zugunsten der Kirchenfabrik, des Ewigen Lichts, der
Kirchenzierden oder anderer Bedürfnisse des Gotteshauses machte; Vergabungen in
der Todesstunde hatten die gleiche Wirkung.142 Deutlich erkennbar ist hier das In-

141 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 15, V. 924-927, S. 143.
142 1290 Febr. 23.-März 25. (QW 1/1, Nr. 1617).

136



Tabelle 2:

A ufenthalte der Bischöfe und Weihbischöfe von Konstanz in der Innerschweiz aufgrund von Kirch- und
Altarweihen bzw. der dabei erteilten Ablässe, 1200-1420

Name:

Bischof Konrad II.

Bischof Eberhard II.

Weihbischof Ptolomäus

Weihbischof Albrecht

Bischof Rudolf II.
Weihbischof Johannes

Weihbischof Bonifatius

Weihbischof Berthold
Weihbischof Johannes

Weihbischof Berthold

Weihbischof Johannes

Bischof Heinrich III.
Weihbischof Petrus
Weihbischof Heinrich

Weihbischof Franziskus
Weihbischof Robert
Weihbischof Franziskus
Weihbischof Konrad

Datum: Aufenthaltsort:

1226 Mai 25. Kloster Einsiedeln
Okt. 15. (Ober-)Ägeri

1254 vor Juni 7. Kloster Seedorf

Juni 7. Schwyz (Ablass für Kloster Seedorf)
Juni 13. Frauenkloster Engelberg

1277 vor Sept 24. Kloster Au bei Steinen
Herbst Wolfenschiessen

1281 Sept. 26. Kloster Frauenthal (Ablass für Kappel)
Okt. 9. Kloster St. Urban (Ablass für Kloster Kappel)

1282 Okt. 4. Sempach (Ablass für Kloster Neuenkirch)
1283 Juni 24. Schwyz, Kloster am Bach

Juni 25. Morschach

Juni 27. Altdorf (Ablass für Kloster Seedorf)

Juni 27. Schattdorf (Ablass für Bürglen)
1288 vor Sept. 24. Luzern (Ablass für Kloster Rathausen)

um 1290 Kloster Seedorf
1291 vor Sept. 24. Bürglen
(1299) Schwyz
1299 Zug (Ablass für Arth)
1300 Apr. 9. Stans

1311/1315 Ennetmoos
1323 Aug. 12. Kloster Einsiedeln
1325 Aug. 31. Männerkloster Engelberg

Sept. 1./2. Frauenkloster Engelberg
1347 Okt. 31. Bürglen

Nov. 3. Morschach
Nov. 5. Schwyz, Kloster am Bach

Nov. 6. Schwyz
Nov. 7. Kloster Muotathal

1350 Apr. 2. Schwyz, Kloster am Bach

Apr. 3. Schwyz sowie Morschach

Apr. 13. Iberg (Oberiberg)
Apr. 15. Kloster Muotathal
Apr. 16. Kloster Au bei Steinen

1360 Dez. 18. Ufenau
1371 Dez. 31. Spiringen
1372 Jan. 6. Ufenau
1379 Mai 20. Freienbach
1379 Juni 26. Arth
1390 Aug. 16. Kloster Au bei Steinen

Aug. 20./28. Männer- und Frauenkloster Engelberg
1391 Mai 5. Blatten
1396 Aug. 10. Buochs (Ablass für Beckenried)
1400 Febr. 8. Schwyz
1403 Mai 5. Kloster Au bei Steinen
1409 Febr. 4. Isenthal sowie Altdorf (Ablass für Silenen)
1412 Aug. 1. Schwyz

137



teresse der Inhaber des Privilegs, materielle Zuwendungen an Bau und Unterhalt
ihrer Kirche zu erhalten. Der Ablass half mit, die oft drückende finanzielle Last zu

tragen, und war in diesem Sinn, wie Nikolaus Paulus formuliert hat, ein bedeutender

Kulturfaktor des Mittelalters.
Als Aussteller des Privilegs für Spiringen tritt eine imposante Zahl von Prälaten

auf: 2 Erzbischöfe und 11 Bischöfe siegelten die Urkunde für die Leute im
Schächental! Offenbar kam es darauf an, möglichst viele Unterschriften zu erhalten;
jeder Bischof durfte nämlich von sich aus einen Ablass in der angegebenen Höhe von
40 Tagen für schwere und von einem Jahr für lässliche Sündenstrafen gewähren, die
dann für alle Bischöfe zusammen kumuliert wurden. Die Gültigkeit der Indulgen-
zen hing allerdings von der Ratifizierung durch den Ortsbischof ab; dieser war
neben dem Papst der alleinige Inhaber der Ablassgewalt für sein Bistum. Die Bestätigung

durch den Bischof von Konstanz, ihrerseits um den gleichen Ablass erweitert,
liess in der Regel nicht lange auf sich warten.143 Die Gläubigen erhielten somit die

Möglichkeit, allein in Spiringen an etwa sechzig Tagen des Jahres einen Ablass von
je 14 mal 40 Tagen Sündenstrafen im Fegfeuer, im Maximum also über 33 000 Tage
Ablass pro Jahr, zu gewinnen.

Die Kumulierung von Ablässen mehrerer Aussteller - von den Theologen
zunächst als unzulässig bezeichnet144 - war eine der Möglichkeiten, den durch das

Kirchenrecht damals noch begrenzten Umfang zeitlicher Ablässe - nur der Papst
durfte mehr gewähren - zu erweitern.145 Den erfolgreichsten Fischzug machten
diesbezüglich im Jahr 1361 die Kirchgenossen von Baar mit einem Ablassbrief von
nicht weniger als 28 Erzbischöfen und Bischöfen.146 Als Vermittler und Träger der
nicht unbeträchtlichen Kosten für eine solche siegelbeladene Urkunde tritt häufig
der Stifter, Patronatsherr oder Pfarrherr in Erscheinung; er verfügte über die nötigen

Mittel und Verbindungen zu Avignon oder Rom. So erwarb zwischen 1339 und
1341 der Pfarrer von Erstfeld, Niklaus von Hohenstein, der offenbar nicht residierte,

sondern in Avignon weilte und hier, wie vor ihm Rudolf von Liebegg, wohl
seinen Studien oblag, für seine fernen Pfarrkinder in Erstfeld und darüber hinaus für
die Kirchen des ganzen hinteren Reusstales Ablassbriefe, die von einem Erzbischof
und acht beziehungsweise zehn Bischöfen gesiegelt waren.147 Als Gegenleistung

1290 Okt. 15. (QW 1/1, Nr. 1620).

Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd. 2, S. 61f.
Besonders gut sichtbar wird die Praxis, durch Kumulierung die kanonische Beschränkung der
Ablasshöhe zu umgehen, beim Ablassbrief, der am 7. Mai 1339 für Erstfeld erworben wurde. Auf der
Plica der Urkunde hat eine Hand des 14. Jahrhunderts die nachfolgenden Bestätigungen des Ablasses

durch die Bischöfe und Weihbischöfe von Konstanz aufgeführt und die Summe aller Indulgen-
zen ausgerechnet: 200 Tage für schwere und sechs Jahre für leichte Sünden pro gewonnenen Ablass

(QW 1/1, Nr. 261, Anm.).
Indulgenzbrief von 1361 Juni 10. (UbZug 1, Nr. 52, S. 28f.); Bestätigung mit Erweiterung durch den
Bischof von Konstanz von 1362 April 28. (ebenda, Nr. 56, S. 30).
1339 Mai 7. für Erstfeld (Pfarrkirche und Jagdmattkapelle) und Silenen (Pfarrkirche und Albinus-
Kapelle in Obersilenen); 1341 Juni 1. für Göschenen; Bestätigungen des Bischofs von Konstanz für
Erstfeld und Silenen von 1340 April 3. (QW 1/1, Nr. 261f., 314f., 358); es liegt nahe, einen gleichlautenden

Ablassbrief auch für Wassen anzunehmen, der aber nicht erhalten ist.

138



durfte der Stifter das Gebet der Gläubigen für seine Seelenruhe, gegebenenfalls auch
für die Seelen seiner Verwandten, Freunde und Wohltäter148, erwarten.

Die zweite Möglichkeit, den Ablassumfang zu erweitern, bestand darin, dem Ablass

an immer mehr Tagen des Jahres Gültigkeit zu verleihen. In der Mitte des 13.

Jahrhunderts beschränkte Papst Innozenz IV. den vierzigtägigen Ablass, den er den

Gläubigen in der Klosterkirche Einsiedeln gewährte, noch auf die drei Hochfeste
Weihnachten, Ostern und Pfingsten, die Marienfeste sowie das Kirchweihfest.149
Allmählich wurden die Indulgenzbriefe auf zahlreiche Heiligenfeste und die Sonntage

erweitert, so dass schliesslich gut und gern jeder dritte Tag des Jahres ein Ablasstag

sein konnte. So sah ein Jahrhundert nach der Ablassbulle Innozenz' IV. für
Einsiedeln die Liste der Ablasstage im Indulgenzbrief für eine gewöhnliche, zugegebe-
nermassen wohlhabende Pfarrkirche wie diejenige von Baar vergleichsweise viel
imposanter aus.

Die den Kirchgenossen von Baar 1361 von 28 ausstellenden Prälaten gewährten
und im Jahr darauf vom Ortsbischof bestätigten 40 Tage Ablass von Sündenstrafen
für schwere Schuld, was kumuliert einen Ablass von 1160 Tagen ergab, konnten
nämlich an folgenden Tagen des Kirchenjahres gewonnen werden: an Weihnachten,
Circumcisio (1. Januar), Epiphanie (6. Januar), Karfreitag, Ostern, Auffahrt, Pfingsten,

am Dreifaltigkeitssonntag, an Fronleichnam, Kreuzauffindung (3. Mai) und
Kreuzerhöhung (14. September), an den vier Marienfesten Maria Lichtmess (2.
Februar), Maria Verkündigung (25. März), Maria Himmelfahrt (15. August) und Maria

Geburt (8. September), an den Festen des Erzengels Michael (29. September), der

Apostel Petrus und Paulus (29. Juni) sowie aller anderen Apostel, Johannes des Täufers

(24. Juni), Johannes Evangelista (27. Dezember) sowie der andern Evangelisten,
der vier Kirchenlehrer Ambrosius (4. April), Hieronymus (30. September), Augustinus

(28. August) und Gregor d. Gr. (12. März), an Allerheiligen und Allerseelen
(1. und 2. November), am Kirchweihfest, am Festtag des heiligen Stefan (26. Dezember),

Laurentius (10. August), Georg (23. April), Vitus (15. Juni), Martin (11.
November), Nikolaus (6. Dezember), Gallus (16. Oktober), der heiligen Maria Magdalena

(22. Juli), Margaretha (15. Juli), Katharina (25. November), Verena (1. September),

Elisabeth (19. November), Lucia (13. Dezember) und Agatha (5. Februar), an
den Oktaven derjenigen der vorgenannten Feste, die mit Oktav begangen wurden -
was im späteren Mittelalter bei zahlreichen von ihnen der Fall war150 -, an den

Sonn- und Feiertagen sowie an Fronfasten, das heisst von Mittwoch bis Samstag in
den vier Quatemberwochen des Jahres (zu Beginn der Fastenzeit, nach Pfingsten,
im September und in der Adventszeit).

Durch eine derart dichte Streuung der Ablasstage während des Kirchenjahres
konnten die Gläubigen im Durchschnitt mehrmals pro Woche und wohl fast bei je-

So in der Urkunde von 1361 für Baar: «qui. pro domino Conrado dicto Egerder, de Vrowenvelt,
ibidem incurato, necnon omnibus parentibus, amicis et benefactoribus suis, in purgatorio existenti-
bus, pie Deum exoraverint».
1250 Aug. 11. (QW 1/1, Nr. 629).

Vgl. Artikel Oktav, in: LThK 27, Sp. 1127.

139



dem Gottesdienstbesuch für sich oder für verstorbene Angehörige einen Ablass
gewinnen. Wie erfuhren sie aber von dieser Möglichkeit? Auf welche Weise wurden
sie über den Inhalt der umfangreichen, lateinisch geschriebenen und mit
juristischformelhaften Teilen beladenen Urkunden informiert? Eine wichtige Rolle spielte
die mündliche Vermittlung durch den zuständigen Seelsorger. Wenn er am Sonntag
die Jahrzeiten der kommenden Woche verkündete151, wies er gewiss auch auf die
bevorstehenden Fest-, Fast- und Ablasstage hin.

Allgemeine, nicht an eine bestimmte Kirche gebundene Ablässe wurden von
wandernden Ablasspredigern verkündet, wofür ihnen der Bischof eine zeitlich
befristete Predigtbefugnis in seinem Bistum ausstellte. So erlaubte am 3. Juli 1349
Bischof Ulrich von Konstanz römischen Ablasspredigern, die einen päpstlichen Ablass

von einem Jahr und 40 Tagen, erweitert um die Indulgenz von 80 Jahren und
ebenso vielen Karrenen früherer Päpste und anderer Prälaten, mit sich führten,
während vier Monaten im Bistum zu predigen und für das Heiliggeistspital in Rom
zu sammeln. Jeder Pfarrer wurde aufgefordert, dieses Anliegen an sechs Sonn- und
Festtagen beim Gottesdienst den Gläubigen zu empfehlen.152

Zur mündlichen Bekanntmachung durch die Geistlichen gesellte sich der
Anschlag von Werbezetteln am Kirchenportal oder das Anbringen von Schrifttafeln
im Kircheninneren; denn auch in ländlichen Gegenden gab es eine Schicht von
Laien, die des Lesens kundig waren. Die Ablassurkunden selber waren nicht selten

zum öffentlichen Anschlag bestimmt. So konnte die auf grossformatigem geweiss-

tem Pergament geschriebene Urkunde für Baar von 1361 mit der grossen blattgoldbelegten

Initiale, der fast ebenso grossen Figur des Kirchenpatrons Martin daneben
und den zahlreichen, abwechselnd an roten (heute braun gewordenen) und blauen
Schnüren hängenden roten Siegeln153 ihren Eindruck auf den Betrachter nicht
verfehlen - ihr Inhalt blieb freilich nur dem lateinkundigen Kleriker verständlich.

Für ein weiteres Publikum bestimmt waren die gemalten Ablasstafeln, worauf in
deutschem Auszug der Inhalt eines Ablasses oder, falls eine Kirche mehrere solche

Privilegien besass, ein Verzeichnis aller zu gewinnenden Indulgenzen figurierte.154
In der Wallfahrtskapelle St. Jost oberhalb von Ennetbürgen hing eine solche
eingerahmte Tafel; sie orientierte die Gläubigen über den Ablass, den 1346 zwei
Abgesandte der Kirchgenossen von Buochs und Ennetbürgen in Avignon auf persönlichen

Wunsch, wie es heisst, von Papst Clemens VI. von zwölf Kardinälen erwirkt
hatten.155

Die Ablasspraxis in der Innerschweiz entsprach insgesamt den damals gültigen
Normen. Die Aussteller der Privilegien hielten sich in der Regel an die festgesetzte
obere Grenze bezüglich des Ablassumfangs. Fälschungen oder Hinweise auf miss-

Vgl. oben S. 104.

REC 2, Nr. 4915.

UbZugl,Nr.52,S.28f.
Vgl. Artikel Ablass, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 1, Stuttgart 1937, Sp. 78-81 ;

Martin Luther und die Reformation in Deutschland. Ausstellungskatalog Nürnberg 1983, Frankfurt

a. M. 1983, S. 51-53 (spätere Beispiele von Ablasstafeln).
1346 Juni 6. (QW 1/3, Nr. 644).

140



bräuchlichen Handel mit Ablassbriefen konnten nur vereinzelt festgestellt werden;
in den meisten Fällen waren die Urkunden, die den Gläubigen Minderung der
Leidenszeit im Fegfeuer verhiessen und ihre Heilsgewissheit vermehrten, formal wie
inhaltlich echt. Wenn im Sommer 1318 Erzbischof Petrus von Nazareth in Begleitung

seines Weihbischofs auf der Durchreise über den Gotthardpass mehreren
Pfarrkirchen in Schwyz und Uri Ablässe von 100 Tagen für schwere und von zwei
Jahren für lässliche Sünden (statt der kanonisch zulässigen 40 Tage beziehungsweise
des einen Jahres) verlieh156, konnte er dafür wohl eine päpstliche Vollmacht,
vielleicht einen Kreuzzugsablass, vorweisen157; jedenfalls hatte ihm der Bischof von
Konstanz ohne Bedenken die erforderliche Ermächtigung erteilt, auf seiner Durchreise

Weihehandlungen vorzunehmen.158
Mit einer offensichtlichen, bis heute unentdeckt gebliebenen Fälschung haben

wir es beim Indulgenzbriefvon 1404 für das Zisterzienserinnenkloster in der Au bei
Steinen zu tun.159 Als im Februar jenes Jahres unter dem Gewicht übergrosser
Schneemassen Teile des Klosters einstürzten, soll der Vaterabt von Frienisberg eine
Liebessteuer ausgeschrieben und allen Wohltätern einen Ablass von 400 Tagen
schwerer und fünf Jahren leichter Sündenstrafen verliehen haben. Nicht nur war
ein Abt ohne spezielle päpstliche Vollmacht gar nicht befugt, aus dem «Thesaurus
ecclesiae» zu schöpfen und Ablässe zu erteilen160 - auch der Umfang überstieg das

bei schweren Sünden erlaubte Mass um das Zwanzigfache.
Gelegentliche formelhafte Warnungen und Verbote in den Indulgenzbriefen,

dass sie nicht verkauft oder sonstwie veräussert werden dürften161, lassen einen
schwungvollen Handel und ähnliche Missbräuche erahnen, für die Innerschweiz
freilich nicht konkret fassen. Die eigentliche Praxis des Ablass-Alltags, der Umgang
der Gläubigen mit den Ablässen, kann unter dem dichten Ablassteppich nur
andeutungsweise erfasst werden. Immerhin steht fest, dass die Nachfrage nach Indulgen-
zen in der Innerschweiz wie in der damaligen abendländischen Christenheit
allgemein162 gross war. Es wurden keine Kosten gescheut, um solche Privilegien zu

Am 26. Juli 1318 für die Kirche in Morschach, verbunden mit einer Neuweihe, am 27. Juli für die
Kirche des Klosters St. Peter am Bach in Schwyz und die Kirche in Steinen, am 28. Juli erneut für
Morschach, verbunden mit einer Verlegung der Dedikationsfeste der beiden Altäre, sowie für die
Kirchen in Erstfeld und Silenen (QW 1/2, Nr. 938-944).
Erst gegen Ende des 14. Jahrhunderts scheint die Gewohnheit aufgekommen zu sein, dass Kardinäle
einen Ablass von 100 Tagen gewähren durften; Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd. 2, S. 219.
1318 Juli 19. (QW 1/2, Nr. 934).
Heute im Archiv des Frauenklosters St. Peter am Bach in Schwyz, Signatur A XXXIV, zitiert bei
Schneller, Frauenkloster (wie Anm. 72), S. 30; vgl. HS III, 3/2, S. 906 mit Anm. 10; HS III, 3/1, S.

139.

Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 15, V. 933f., S. 144; vgl. Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd.

2, S. 220f.
1300 Dez. 24. für die beiden Klöster Engelberg (Gfr. 51, 1896, S. 141; QW 1/2, Nr. 252 a): «nolu-

mus ut predicte littere questuariorum manibus deferantur», ansonsten sie ungültig sein sollen;
ähnlich 1370 Nov. 26. für die Wallfahrtskapelle St. Jost in Blatten (Küry, Leben [wie Anm. 58], S.

90).

Boockmann, Ablassfälschungen (wie Anm. 133), S. 662.

141



erwerben. Pfarreien und Klöster bemühten sich, in Konkurrenz zu ihren Nachbarn,

um die Verlegung der mit Ablässen dotierten Kirchweihfeste. Namentlich
suchte man das Dedikationsfest von den Sommer- und Wintermonaten, die wegen
der Arbeit in der Landwirtschaft beziehungsweise wegen der Witterung ungünstig
waren, auf Herbst oder Frühjahr zu verschieben, damit möglichst viele Gläubige
auch von auswärts daran teilnehmen konnten.163 Umgekehrt sah sich, wie 1408 im
Falle einer Kapelle bei Rapperswil am Zürichsee geschehen, der Ortsbischof genötigt,

das Weihefest vom Frühsommer auf den Winter zu verlegen, da «wegen der
Sommerzeit viele Leute beiderlei Geschlechts zur Kirchweihe zusammenströmten
und ein ausgelassenes Leben führten».164

Eigentliche Missbräuche im Ablasswesen begegnen erst im späten 15. und im 16.

Jahrhundert, im Zusammenhang mit der allgemeinen inflationären Entwicklung,
als etwa Julius II. dem Deutschen Orden für drei Gebete 30 000 Jahre Ablass
versprach und als man in Wittenberg in Sachsen dank der grossen Reliquiensammlung
Friedrichs des Weisen 1 885 500 Jahre Ablass gewinnen konnte.165 Erst jetzt war es

möglich, sogar ein privates Oratorium wie die Schlosskapelle von Beroldingen am
Urnersee mit einem mehrfachen und erweiterten vollkommenen Ablass auszustatten.166

ERGEBNISSE

Kehren wir zu dem eingangs zitierten Urteil von Kardinal Carlo Borromeo in
seinem Bericht von 1570 über die Frömmigkeit der Innerschweizer zurück, und
erinnern wir uns an die daran geknüpften Fragen: Ist die von Borromäus gerühmte
Pietät der Innerschweizer gegenüber ihren Toten, ihre hingebungsvolle Sorge um
die Gräber der Hingeschiedenen, ihr Gedenken an die Armen Seelen als Ausdruck
einer besonders gearteten Frömmigkeit schon für die mittelalterliche Zeit zu
beobachten? Ergeben sich aus unserer Untersuchung für das 13., 14. und frühe 15.
Jahrhundert Hinweise auf eine ausserordentlich artikulierte Sorge der Leute um das
Seelenheil? Darf man mit Wackernagel167 und der von ihm beeinflussten Forschungs-

1283 Juni 27. für das Kloster Seedorf: Verlegung der Kirchweihe vom Fest des hl. Laurentius (10.

Aug.) auf das Fest der Kreuzauffindung (3. Mai: QW 1/1, Nr. 1413); 1318 Juli 28. für Morschach:
Verlegung des Dedikationsfestes für Kirche und Hauptaltar vom eigentlichen Weihetag, wohl dem
26. Juli, auf den Sonntag nach dem Gallustag (16. Okt.: QW 1/2, Nr. 942; vgl. Nr. 938); 1332 Dez.
18. für Schattdorf: Verlegung «propter maiorem concursum hominum» vom Winter auf den Sonntag

nach Johannes dem Täufer (24. Juni: QW 1/2, Nr. 1642).
1408 Jan. 10. (REC 3, Nr. 8053).
Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd. 3,S. 291;Boockmann, Ablassfälschungen (wie Anm. 133),
S. 659, 667.

1547 Febr. 23. durch Papst Paul III., 1550 Nov. 24. Erweiterung durch 10 Kardinäle; Gasser, Kdm
Uri II (wie Anm. 87), S. 411f. mit Abb. 414.

Vgl. oben bei Anm. 2.

142



richtung davon sprechen, dass damals «das Gefühl, mit dem Reiche der Toten, der
Welt der Ahnen, aufs engste verbunden zu sein, das gesamte Dasein der lebenden

Generation» tief und dauernd geformt habe?168 Verbergen sich am Ende hinter
einem solchen Totenkult gar altgermanisch-heidnische Vorstellungen, vom
Christentum nur notdürftig überdeckte Verhaltensformen jener sagenhaften Welt der
Hirten und Gebirgsbauern, in der Kriegertum und Heldendichtung, Blutrache und
Mummenschanz zu Hause sind?169

Zweifellos standen die Beschäftigung mit den Toten, die Gegenwart des Todes
und die Sorge um das ewige Leben im Vordergrund der religiösen Betätigung der
Laien. Dies lässt sich aufgrund der untersuchten Bereiche des Buss- und Ablasswesens

feststellen. Die Zeugnisse stützen einige der von Borromeo beobachteten Züge
und bestätigen somit sein Urteil. Doch es wäre verfehlt, hieraus eine Sonderstellung
der Innerschweiz im Rahmen der spätmittelalterlichen Frömmigkeit ableiten zu
wollen. Die fast obsessive Angst vor Tod und Verdammnis, die Suche nach Verbindung

mit den Ahnen und demJenseits, die auf Vervielfachung und Quantifizierbar-
keit ausgerichteten Frömmigkeitsformen gehören zu den allgemein verbreiteten
Zügen christlicher Religionsausübung im Spätmittelalter. Gerade in der Sorge um
die Heilssicherung im Jenseits, die in der Entwicklung des Ablasswesens einen
messbaren Niederschlag gefunden hat, unterschieden sich die Innerschweizer kaum
von den Gläubigen in anderen Teilen Europas.170 Ihr Verhalten mutet uns heutige
Menschen fremd an, findet aber, wie jüngst Fritz Glauser treffend bemerkt hat, in
der - diesseitsbezogenen - «Versicherungsgläubigkeit unseres Zeitalters» eine gewisse

Entsprechung.171

Auch im Vergleich zu den benachbarten Gebieten erscheint die Innerschweiz
während des Untersuchungszeitraums nicht als Sonderfall. Dies scheint sie übrigens

sogar für die Zeit Carlo Borromeos nur in beschränktem Ausmass gewesen zu
sein; Borromeo bemerkt nämlich selber in einem weniger beachteten Teil seines
Berichtes, dass er die gleichen Beobachtungen wie in den fünf Orten auch in den
katholisch gebliebenen Gegenden an Bodensee und Rhein, die er auf seiner Reise
anschliessend besuchte, gemacht habe. Nur dort, wo die Katholiken mit den
Reformierten gemischt zusammenlebten, seien sie im Sakramentenempfang, in den reli-

l6> Richard Wolfram, Studien zur älteren Schweizer Volkskultur. Mythos, Sozialordnung, Brauchbe-

wusstsein, Wien 1980, S. 78.
169 Vgl. Hans Conrad Peyer, Frühes und hohes Mittelalter. Die Entstehung der Eidgenossenschaft, in:

Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 1, Zürich 1972, S. 231.
170 Diese Form der Frömmigkeit wird von den französischen Gelehrten als «piété flamboyante» be¬

zeichnet. Zum Streben nach Vervielfältigung und mathematischer Messbarkeit der Frömmigkeitsformen

vgl. etwa das Beispiel der Totenmessen: Jacques Chiffoleau, Sur l'usage obsessionnel de la

messe pour les morts à la fin du Moyen Age, in: Faire croire. Techniques et modalités de la diffusion
du message religieux du Xlle au XlVe siècle, Rome 1979 (Collection de l'Ecole française de Rome,
Bd. 51), S. 236-256; allgemein: Jacques Chiffoleau, La religion flamboyante (v. 1320-v. 1520), in:
Histoire de la France religieuse, Bd. 2, Paris 1988, S. 11-183.

171 Glauser, Barfüsserkloster (wie Anm. 28), S. 69.

143



giösen Übungen und vor allem («et massime») in den Friedhofszeremonien und den
Gebeten für ihre Verstorbenen weniger eifrig.172

Sollte aber der fromme Innerschweizer vom 15. Jahrhundert an tatsächlich eine
intensivere Beziehung zum Jenseits und zu den Armen Seelen entwickelt haben173,

dann dürfte dies auf besondere Ursachen zurückgehen, die ausserhalb des Rahmens
dieser Untersuchung liegen. Es ist nicht auszuschliessen, dass das Reislaufen, die im
15. Jahrhundert zunehmende kriegerische Ausrichtung der Gesellschaft in den

Inneren Orten, die Erfahrung des jähen Todes im Kampf und die Trauerarbeit der älteren

Generation für die gefallenen Söhne eine solche Entwicklung gefördert haben.

In gleicher Richtung mögen die Abkoppelung der Innerschweiz von den
österreichischen Vorlanden und später die Abschliessung gegenüber den reformiert gewordenen

eidgenössischen Orten gewirkt haben. Solche Überlegungen betreffen indessen

erst das spätere 15. und das 16. Jahrhundert; sie ändern für die vorangehende
Zeit nichts am Befund einer für mittelalterliche Verhältnisse normalen Frömmigkeit,

wie sie in dieser Untersuchung sichtbar gemacht worden ist.

Anschrift des Verfassers:

PD Dr. Ernst Tremp, Marcellogasse 5, 1700 Freiburg i. Ü.

Steffens und Reinhardt, Nuntiatur (wie Anm. 1), S. 11.

In diese Richtung gehen Beobachtungen, die im Zusammenhang mit dem damals aufkommenden
«Grossen Gebet» und im Umkreis von Bruder Klaus gemacht werden können; vgl. Peter Ochsenbein,

Das Luzerner «Grosse Gebet» im 15. Jahrhundert, in: ZSKG 76,1982, S. 57f.; zu diesem Gebet

neuerdings: Peter Ochsenbein, Das grosse Gebet der Eidgenossen. Überlieferung, Text, Form und
Gehalt, Bern 1989 (Bibliotheca Germanica 29).

144


	Buchhaltung des Jenseits : das Buss- und Ablasswesen in der Innerschweiz im späten Mittelalter

