Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 143 (1990)

Artikel: Buchhaltung des Jenseits : das Buss- und Ablasswesen in der
Innerschweiz im spéaten Mittelalter

Autor: Tremp, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118729

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchhaltung des Jenseits

Das Buss- und Ablasswesen in der Innerschweiz im spiteren Mittelalter*

Ernst Tremp, Freiburg i. U.

Die Frommigkeit der Innerschweizer habe sich durch einen ausgeprigten, ja bei-

spiellosen Totenkult ausgezeichnet. Dies berichtet Kardinal Carlo Borromeo, Erz-
bischof von Mailand, am Anfang seines berithmten Informationsschreibens an den
Kardinal von Piacenza vom 30. September 1570; in den Wochen zuvor hatte er eine
Reise tiber den Gotthard durch die Innerschweiz und Ostschweiz unternommen.!
Pietitvolle Fiirsorge und eifriges Gebet fiir die verstorbenen Angehérigen be-
herrschten, so Borromeo, das religidse Leben des Volkes. Die Friedhéfe seien sorg-
faltig gepflegt und mit Mauern umgeben, fast iiberall gebe es Totenkapellen fiir die

*

Die vorliegende Studie ist die erweiterte Fassung eines Vortrags, der am 18. Februar 1989 vor den
schweizerischen Mediivisten in Luzern gehalten wurde. Sie ist als Vorarbeit fiir das vom Histori-
schen Verein der fiinf Orte unter dem Titel «Innerschweiz und frithe Eidgenossenschaft» erschei-
nende Jubiliumswerk 1991 entstanden; Teile davon sind in die von Carl Pfaff fiir die Jubiliums-
schrift verfassten Kapitel tiber «Pfarrei und Pfarreileben» eingeflossen. Mit seiner Erlaubnis kann
meine Arbeit hier in modifizierter Form verdffentlicht werden. - Folgende Abkiirzungen werden
verwendet: EA = Amtliche Sammlung der iltern Fidgentssischen Abschiede; Gfr. = Der Ge-
schichtstreund; HS = Helvetia Sacra; Kdm = Kunstdenkmiler der Schweiz; IThK = Lexikon fiir
Theologie und Kirche; QW = Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossen-
schaft; REC = Regesta episcoporum Constantiensium; SZG = Schweizerische Zeitschrift fiir Ge-
schichte; UbZug = Urkundenbuch von Stadt und Amt Zug; V. = Vers; ZSKG = Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte.

Die Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579-1581, Documente, Bd. 1, bearbeitet von
Franz Steffens und Heinrich Reinhardt, Solothurn 1906 (Nuntiaturberichte aus der Schweiz seit
dem Concil von Trient, Abteilung 1), S. 7. Seit Wackernagel (vgl. unten bei Anm. 2) ist der Bericht
Borromeosin der Literatur beharrlich dem spiteren Nuntius Giovanni Francesco Bonhomini zuge-
schrieben worden. - Zur Reise des heiligen Karl Borromius durch die Schweiz vgl. zuletzt: Joachim
Salzgeber, Die Reise des heiligen Karl Borromius in die katholische Fidgenossenschaft, in: S, Carlo
Borromeo. Festschrift zur 400-Jahr-Feier der Errichtung des Collegio elvetico durch Kardinal Karl
Borromius im Oktober 1579, Erstfeld 1979, S. 51-59; Rainald Fischer, Carlo Borromeo und die
Schweiz, in: Jahrbuch der Historischen Gesellschaft Luzern 3, 1985, S. 52-58.

103



Gebeine der Verstorbenen. Alle Griber seien mit Weihwasserbecken und mit klei-
nen Holzkreuzen versehen. Jedesmal vor dem Betreten der Kirche verweile man
hier zum Weihwassersprengen und zum Gebet fiir die Armen Seelen. Schon frith
am Morgen finde sich eine schéne Zahl von Leuten, hauptsichlich Frauen, auf dem
Friedhof ein, knie vor den Gribern und verrichte lange Gebete.

Als weitere Auffilligkeit notiert unser Gewihrsmann, dass die Priester bei der
Bestattung das Grab beweihriucherten; auch wihrend der Gottesdienste werde fiir
das Seelenheil der Verstorbenen eifrig gebetet und bei der Sonntagsmesse verkiinde
der Pfarrer jeweils die Jahrzeitmessen der folgenden Woche. Die Innerschweizer, de-
ren Habsucht Borromeo an anderer Stelle anprangert, seien grossziigig gegentiber
ihren Priestern, wenn diese die Kranken und Sterbenden mit Kommunion und
Letzter Olung versihen oder die Totenoffizien verrichteten.

An der Zuverlissigkeit des Berichtes von Carlo Borromeo ist nicht zu zweifeln.
Mit getibtem Blick konstatiert er die auffilligen totenkultischen Ziige in der From-
migkeit der Innerschweizer, die, wie er betont, ohne Beispiel («veramente senza es-
sempio») und in seiner siiddalpinen Heimat ganz unublich seien. Handelt es sich bei
seinen Beobachtungen um einen Wesenszug der alten schweizerischen oder schwei-
zerisch-alpinen Volkskultur, der um 1570 gegeniiber fritheren Zeiten bereits im Ab-
klingen war? Darf also, wie dies aus volkskundlicher Sicht Hans-Georg Wacker-
nagel? und in seinem Gefolge eine Reihe von Forschern getan haben, diese Eigen-
heit als alt-eidgendssisches Charakteristikum auf die vorangehenden Jahrhunderte
zuriickprojiziert werden? Oder kiindet sich in der Momentaufnahme Borromeos
bereits nachmittelalterliche, barocke Volksfrémmigkeit mit ihrem ausgeprigten
Totenkult an? Diese Frage fihrt mitten in die Problematik hinein, die sich dem Hi-
storiker stellt, wenn er jenseits kirchlicher Institutionen nach religiésen Verhaltens-
weisen und Vorstellungsmustern forscht. Der Bereich der Mentalititen entzieht
sich prizisen Zeitvorstellungen, und dennoch bietet die «longue durée» eine triigeri-
sche Ruhe, ist stets mit Verinderungen zu rechnen.

Fur die spitmittelalterlichen Zustinde in der Innerschweiz gibt es weder Visita-
tionsprotokolle noch sonst Vergleichbares zum Bericht Borromeos; daher diene
uns dieser als Indikator. Die folgenden Ausfithrungen werden zu zeigen haben, ob
den Bewohnern der Waldstitten die Sorge um das Seelenheil ihrer Verstorbenen -
die letztlich nichts anderesist als die in der Sippe verhaftete Sorge um das eigene See-
lenheil - tatsichlich von so zentraler Bedeutung war und ob sie sich in ihrem Ver-
halten von den Zeitgenossen in anderen Gegenden unterschieden. Zur Beantwor-
tung dieser Fragen greifen wir die Bereiche Busspraxis, Fasten und Wallfahrt, Be-
treuung der Sterbenden und Versorgung der Toten sowie das Ablasswesen heraus;
der zeitliche Rahmen der Untersuchung reicht vom 13. bis ins frithe 15. Jahrhun-
dert.

*  Hans-Georg Wackernagel, Altes Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schriften zur historischen

Volkskunde, Basel 1956 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde 38), S. 9f.

104



BUSSE UND BEICHTE - DIE KONTROLLE DER SEELEN

1, Die Beichte, Arznei der Seele

Krankheit und Elend, Stinde und Tod sind die Wegbegleiter des Menschen, und
seine Feinde sind seine Hausgenossen. Die Erfahrung der Gebrechlichkeit und Ver-
ganglichkeit der menschlichen Natur gehért zu den Grunderfahrungen der Men-
schen im Mittelalter. Immer wieder begegnen in der Exempla- und Predigtliteratur
Hinweise auf die Briichigkeit der «Conditio humana», und gerne griffen Prediger
zu Bildern und Geschichten der «Vanitas», um die Glaubigen zu Umkehr und Busse
zu bewegen.

Der anonyme Engelberger Prediger des 14. Jahrhunderts suchte seinen frommen
Zuhorerinnen, den Nonnen des Frauenklosters St. Andreas in Engelberg, die Erfah-
rung des siindhaften Strebens mit dem Begriff der «Lust der Natur» zu erkliren. Der
Mensch sei zu allem Bosen fihig, und der Widerstand der Natur sei hartnickig. Ein-
zig die Gnade Gottes kénne ihn schiitzen, seine Seele lautern und sie dem ewigen
Heil zufiihren. Als wirksames Instrument zur Besserung und Rettung sei dem Siin-
der die Reue und Busse in die Hand gegeben, am sichersten in der Form des Beicht-
sakramentes.” Was den mystisch begabten geistlichen Frauen von Engelberg in
wohlgesetzter Rede dargelegt wurde, tonte gewiss anders aus dem Munde eines
Landpfarrers, der theologisch ungebildeten Glaubigen die Laster beschreiben und
die Wirkungen von Busse und Beichte vor Augen fiithren wollte.

Die Beichte, seit dem Hochmittelalter als individuelle Ohrenbeichte voll ausge-
bildet, spielte in der Tat eine zentrale Rolle in der Theologie der «Reparatio ani-
mae». Je ofter sie erfolgte, desto heilsamer war es fiir den reuigen Siinder. Die Ein-
sicht in die lduternde Kraft des Bussakramentes mag die Engelberger Nonnen unter
der Anleitung ihrer Seelenfithrer zu 6fterem Siindenbekenntnis bewogen haben.
Beim gewohnlichen Volk hingegen war eine solche Bereitschaft zu hiufiger Beichte
weniger selbstverstindlich. Hier bot den Seelsorgern die Bestimmung von Kanon
21 des IV. Laterankonzils von 1215, welcher die jahrlich einmalige Beichte und die
Osterkommunion als Minimum fiir alle Gliubigen vorschrieb?, eine wichtige
Handhabe. Mindestens einmal im Jahr hatte also jedermann unter Androhung von
Strafe sich der sakramentalen Heilsvermittlung durch die Kirche zu unterziehen.

Wieweit diese Grundforderungen des kanonischen Rechts durchgesetzt bezie-
hungsweise befolgt worden sind, ist fiir die Bewohner der Waldstitten nur indirekt
zu eruieren. Die normativen und pastoralen Zeugnisse geben keinen Aufschluss
tiber die Praxis. Die Ditzesanstatuten des Konstanzer Bischofs Rudolf von Mont-
fort von 1327 etwa oder das um die gleiche Zeit verfasste Handbiichlein «Pastorale

' Sigisbert Beck, Untersuchungen zum Engelberger Prediger, Freiburg i. U. 1952 (ZSKG, Beiheft 10),
S. 58-63; vgl. auch Sigisbert Beck, Engelberger Prediger, in: Die deutsche Literatur des Mitte]alters,
Verfasserlexikon, Bd. 2, Berlin und New York 21980, Sp. 532-535.

Heinrich Denzinger und Adolf Schénmetzer, Enchiridion symbolorum, definitionum et declara-
tionum de rebus fidei et morum, Freiburg i. Br. *¢1976, Nr. 4371.

105



novellum» des Beromiinsterer Kanonikers Rudolf von Liebegg beschrinken sich
darauf, an den Klerus gewandt die Vorschrift des Laterankonzils zu wiederholen;
bei Nichtbeachtung waren der Ausschluss aus der Kirche und die Verweigerung des
kirchlichen Begribnisses zu gewirtigen.’ Bei so massivem Einsatz der Zwangsmit-
tel kirchlicher Disziplinierung ist anzunehmen, dass die Osterbeichte allgemein
praktiziert wurde. In der Tat kann Borromeo in dem eingangs zitierten Bericht fiir
seine - spitere - Zeit die gute, ja rigorose Beachtung des osterlichen Sakramenten-
empfangs in den Pfarreien der Innerschweiz notieren.®

Auf der anderen Seite findet aber gerade Kardinal Borromeo, dass die Inner-
schweizer wenig Geschmack («gusto») am hiufigen Empfang der Sakramente wie
{iberhaupt an geistlichen Werken besissen.” Gingen die Leute also eher widerstre-
bend zur Beichte und nur dann, wenn unbedingt nétig? Die stets wiederholte For-
derung in den pastoralen Anleitungen, dass die Beichtfrequenz zu steigern sei®,
kénnte iiber das Formelhafte hinaus als Indiz fiir ein solches Verhalten, das wohl all-
gemein verbreitet war, gewertet werden. Blosse Ermunterungen oder Hinweise auf
den zu gewinnenden Gnadenschatz vermochten da kaum Verinderungen zu bewir-
ken, eher schon farbig ausgeschmiickte Schilderungen der zu gewirtigenden Pein
im Jenseits, wie sie etwa in der einschldgigen Bussliteratur anzutreffen sind.

Besonders ein wirksames Mittel hatte die Kirche in der Hand: das Instrument des
Ablasses. Voraussetzung fiir die Gewinnung eines Ablasses war in aller Regel, dass
der Gldubige «vere penitens et confessus» war.? Nicht zufillig bestimmten die In-
dulgenzbriefe, die, wie weiter unten darzulegen sein wird, einen wichtigen Bestand-
teil des «thesaurus spiritualis» der Kirchen ausmachten, an vorderster Stelle immer
die kirchlichen Hochfeste als Ablasstage, gefolgt von den zweitrangigen Festen so-
wie den lokalspezifischen Patronats- und Weihetagen. Damit war ein wichtiger An-
reiz zu hiufigerer Beichte gegeben. Wieweit die Abldsse das Beichtverhalten der
Gldubigen wirklich zu stimulieren vermochten, lasst sich natiirlich nicht sagen. Im-
merhin kann ihr Einfluss nicht ganz gering gewesen sein angesichts der Bedeutung,
die man in den Pfarreien der Waldstitten der Ausstattung mit Ablassbriefen bei-
mass.

Die Beichte bildete eine der Nahtstellen zwischen den klerikal-hierarchisch ver-
fassten Strukturen der Amtskirche und dem Kirchenvolk. Nirgends so sehr wie
hier wurde das Leben in seiner Vielfalt zu erfassen und in Konfrontation mit den

* Rudolf von Montfort, Statuten von 1327 April 5., hrsg. von J. Schneller, in: Gfr. 26, 1871, S. 306; Ru-
dolf von Liebegg, Pastorale novellum, hrsg. von A. P. Orban, Turnhout 1982 (Corpus christiano-
rum, Continuatio mediaevalis, Bd. 55), I11, 5, V. 273-277, S. 112; vgl. die kritische Besprechung die-
ser trotz einiger Mingel immerhin schon durch ihre Existenz verdienstvollen Liebegg-Ausgabe
durch Gabriel Silagi, in: Deutsches Archiv fiir Erforschung des Mittelalters 40, 1984, S. 283f.

¢ Nuntiatur (wie Anm. 1), S. 8.

? Ebenda,S. 9.

® Vgl c. 21 des IV. Laterankonzils (wie Anm. 4); Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 5, V. 2651t., S.
111f.

*  Soz.B.im Ablassbrief fiir Spiringen von 1290 Febr. 22 -Miirz 25. (Gfr. 41, 1886, S. 30; QW 1/1, Nr.
1617, 5.737).

10 Vel. unten S. 133ff.

106



Verhaltensnormen der Kirche an diese anzunihern versucht. Fiir die Kirche war es
ein zentrales Bemiihen, das der Siinde verhaftete Dasein der Gliubigen zu verin-
dern, und fiir die Laien stand die Sorge um die Vergebung der Schuld, das Bangen
um das eigene Seelenheil wohl im Mittelpunkt religiéser Betitigung iiberhaupt. In
Beichte und Busse musste folglich die intensivste Berithrung zwischen den Glaubi-
gen und der Amtskirche stattfinden. Dem «encadrement des fidéles»!!, der Ein-
flussnahme der Kirche auf das Verhalten der Gliubigen, blieben kaum gréssere Le-
bensbereiche verschlossen.

Ausgehend vom Lasterkatalog der sieben Hauptsiinden hatte die Theologie seit
dem ausgehenden 12. Jahrhundert eigentliche Buss-Summen entwickelt. Diese ver-
dringten die seit dem Frithmittelalter verbreiteten Bussbiicher des Tarifbuss-Sy-
stems, welche in langen Listen die Vergehen aufgezihlt und thnen tarifihnlich die
entsprechenden Bussleistungen zugeordnet hatten.’? Denn unterdessen hatte sich
die Beichte von der Tarifbeichte zur sakramentalen Privatbeichte vor dem Beicht-
priester gewandelt. In ithrem Mittelpunkt stand nicht mehr die genau abgemessene
Bussleistung, sondern das Siindenbekenntnis und die unmittelbar daran anschlies-
sende Absolution, Dem Beichtvater, der wie ein Arzt den Zustand des Kranken be-
ziehungsweise Stinders einfiithlend zu erforschen hatte, um ihn heilen zu kénnen?,
boten solche «Summae de poenitentia» Anleitung und Hilfe und als eine Art mo-
raltheologische Handbiicher eine Handhabe fiir verschiedenartigste Bereiche.

Auf der Suche nach solchen Beichtbiichern fiir das Gebiet der Innerschweiz se-
hen wir uns auf die Klosterbibliotheken verwiesen. Hier blieben die mittelalterli-
chen Werke eher erhalten als in den Pfarreien, wo ausser Gebrauch gekommene
Handschriften nur selten iiberlebten. Eine erste Bestandesaufnahme in den Biblio-
theken von Engelberg und Einsiedeln sowie in der Zentralbibliothek Luzern, wo-
hin die Handschriftenbestinde des 1838 aufgehobenen Barfiisserklosters Luzern ge-
langt sind, hat ein recht vielseitiges Bild ergeben. Die genannten Kloster verfiigten
iiber reprisentative, verbreitete Werke der Bussliteratur ihrer Zeit; kaum ein wichti-
ger Autor fehlt.

Doch da unser Interesse nicht der klésterlichen Gelehrsamkeit an sich und nur
am Rande der Spiritualitit und Busspraxis hinter den Klostermauern gilt, miissen
wir die Frage angehen, inwiefern solche Werke an der «Laienfront» umgesetzt wur-
den. Zunichst ist daran zu erinnern, dass in den Klosterpfarreien von Einsiedeln
und Engelberg die Seelsorge durch die Abtei unmittelbar ausgeiibt wurde. Mehrere
Konventualen teilten sich in der Regel in die Aufgabe, die Glaubigen zu betreuen. In

Lencadrement religieux des fidéles au Moyen Age et jusqu’au concile de Trente, Paris 1985 (Actes du
109e congres national des sociétés savantes, Dijon 1984, Bd. 1): mit Beitrigen von Platelle, Rapp u. a.
Zu den Verinderungen in Busswesen und Bussliteratur vgl. Cyrille Vogel, Les «Libri paenitentiales»,
Turnhout 1978 (Typologie des sources du Moyen Age occidental 27), S. 93f.; Mise a jour par A. J.
Frantzen 1985, S. 44-46.

'3 ¢.21desIV. Laterankonzils (wie Anm. 4); Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), 111, 6, V. 293f., S. 113; I1I,
7, V. 3444f., S. 115.

Vgl. Josef Frey, Franziskanerkloster Luzern, in: HS V, 1, S. 214f.; Anton Kottmann, Das Franziska-
nerkloster Luzern 1600 bis 1838, in: Kloster und Pfarrei zu Franziskanern in Luzern, Luzern 1989
(Luzerner Historische Verdffentlichungen 24), S. 133.

107



Einsiedeln brachte zudem der Wallfahrtsbetrieb zahlreiche beichtwillige Pilger; um
thren Ansturm zu bewiltigen, reichten die im Kloster verfiigbaren Krifte zeitweise
nicht aus.”® Zumindest quantitativ gesehen, sah sich die klésterliche Busstheologie
hier am intensivsten mit dem Alltag der Laien konfrontiert. Neben den Kloster-
pfarreien wurden den Benediktinerabteien wie anderen kirchlichen Institutionen
im Laufe der Zeit eine Reihe weiterer Pfarreien inkorporiert. Anstelle von Weltprie-
stern versahen hier Monche als Vikare des Abtes den Dienst.

Geistliche Verbindungen zwischen den Konventualen auf Aussenposten in den
Pfarreien und der Ménchsgemeinschaft im Kloster erstreckten sich auch auf die Bi-
bliothek. Dass insbesondere Werke der Bussliteratur in der pastoralen Praxis Ver-
wendung fanden, lisst ein entsprechender Eintrag in einer Engelberger Handschrift
erkennen: Der spitere Abt Walter Mirer, ab 1377 Pfarrer in Kiissnacht, vollendete
im Sommer 1381 in seinem Pfarrhof eine Abschrift des Busswerkes «Summa de ca-
sibus conscientiae» des Predigerbruders Bartholomiaus von Pisa (um 1260-1347).16
Unter den verschiedenen Handschriften, die der spitere Engelberger Monch Jo-
hann von Bolsenheim als Pfarrer von Stans abgeschrieben hat, befindet sich eine,
die den «Tractatus de reparatione hominis» Marquards von Lindau (1320/30-1392)
enthalt.

Die Verkniipfung von Bussliteratur und Seelsorge wird schliesslich in jener
Handschrift des 14. Jahrhunderts - wiederum aus Engelberg - sichtbar, worin, der
verbreiteten «Summa confessorum» des Johannes von Freiburg (gestorben 1314)
beigebunden, die Konstanzer Bistumssatzungen von 1327 in zeitgendssischer Ab-
schrift tiberliefert sind.' Diese Statuten Bischof Rudolfs von Montfort sind zwar
ebenfalls normativer Art, aber ihre Bestimmungen gelten ganz dem «pastorale offi-
clum», und den Dekanen wird aufgetragen, sie durch Vorlesen und hiaufiges Abfra-
gen in den Versammlungen der Ruralkapitel allen untergebenen Priestern einzu-
schirfen.?

Um dem religisen Verhalten der Gliubigen niher zu kommen, ist weiter zu prii-
fen, ob Werke von regionaler Bedeutung vorhanden sind, die von Autoren im enge-
ren Umbkreis der Waldstitten verfasst wurden oder auf die Verhaltnisse hier beson-
ders Bezug nehmen. Die Innerschweiz hat nicht viele pastoraltheologisch ausge-
richtete Schriftsteller hervorgebracht. Im Vordergrund steht ein Autor aus der nihe-
ren Umgebung, dessen Werk hier einen Niederschlag gefunden hat: Rudolf von
Liebegg, der bereits genannte Verfasser des «Pastorale novellum». Der einem aar-

¥ Vgl unten S. 111.

16 Engelberg, Stiftsbibl., Cod. 262, Schreibernotiz fol. 239vb; vgl. Benedikt Gottwald, Catalogus codi-
cum manu scriptorum, qui asservantur in Bibliotheca monasterii O.S.B. Engelbergensis in Helve-
tia, Freiburgi. Br. 1891, S, 42; Beat Matthias von Scarpatetti, Katalog der datierten Handschriften in
der Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1550, Bd. 2: Bern-Porrentruy,
Dietikon 1983, Nr. 238, 286.

7 Engelberg, Stiftsbibl., Cod. 321; vgl. Gottwald, Catalogus (wie Anm. 16), S. 229; Scarpatetti, Kata-
log (wie Anm. 16), 2, Nr. 298; vgl. ebenda, S. 225.

'*  Engelberg, Stiftsbibl., Cod. 30 (um 1360/66); vgl. Gottwald, Catalogus (wie Anm. 16), S. 41. Zur
Uberlieferung der Statuten Rudolfs von Montfort: Gfr. 26, 1871, S. 311; QW 1/1, Nr. 1374.

¥ Gfr. 26, 1871, S. 305, 311,

108



gauischen Ministerialengeschlecht entstammende Liebegg studierte an der Wende
vom 13. zum 14. Jahrhundert in Bologna, spiter auch in Avignon und wirkte als
Chorherr in Beromiinster, zeitweise als Scholaster an der dortigen Stiftsschule. Von
1321 an war Liebegg Dombherr in Konstanz und Propst des Pelagiusstifts in Bi-
schofszell. Er starb 13322

Das fiir angehende und in der Seelsorge stehende Priester konzipierte «Pastorale
novellum» ist ein Handbuch in Versen und besteht aus etwa 8700 daktylischen
Hexametern. In seinem Aufbau beruht es wie iiblich auf den sieben Sakramenten,
wobel das Busswesen einen breiten Raum einnimmt. Zwei der sechs Biicher mit
mehr als 4000 Versen, das heisst fast die Hilfte des Gesamtumfangs, entfallen auf die
Beichte (Buch IIT) und auf die Stinden (Buch IV). Dabei sprengt Buch IV «De pecca-
tis» mit allein 2541 Versen sowohl thematisch als auch umfangmissig am deutlich-
sten den vorgegebenen Rahmen. Was Magister Rudolf hier bietet, ist eine eigentli-
che Buss- und Moraltheologie mit ausfithrlichem Siinden- und Lasterkatalog. Von
den 22 Kapiteln in Buch III «De sacramento penitentiae» sind fiir uns jene Abschnit-
te von Bedeutung, welche die auch fiir die Gliubigen der Innerschweiz giiltigen
Normen enthalten. Nicht nur die jihrliche Osterbeichte gemiss Lateranum IV und
dariiber hinaus méglichst hiufiges Beichten werden gefordert, sondern auch die Zu-
standigkeit des Pfarrers begriindet und eingeschirft.2!

2. Grenzen des Pfarrzwangs

Der Kontrolle durch den Pfarrherrn oder den an seiner Stelle amtierenden
Leutpriester? sollten sich die Stinder nicht so leicht entziehen kénnen. Das kano-
nische Recht sah nur wenige Ausnahmen vom Pfarrzwang vor. Mit Einwilligung
des Pfarrers konnte in besonderen Fillen, gleich dem Spezialarzt bei einer schwieri-
gen Krankheit, ein erfahrener Seelenfiihrer zu Rate gezogen werden.?> Weilte der
Bischof selber oder der Weihbischof als dessen Vertreter «in spiritualibus» zur Visi-
tation am Ort, was im Falle des Bischofs von Konstanz fiir die Innerschweiz in unse-
rer Zeit nie und fiir seinen Weihbischof etwa alle zehn Jahre vorkam, dann konnte
der Siinder unter Umgehung des Pfarrers dem Oberhirten direkt beichten.?* Die-

*¢ Zu Autor und Werk: Gall Morel, Rudolf von Liebegg, Chorherr in Beromiinster und Konstanz und

Propst in Bischofszell, in: Gfr. 21, 1866, S. 122-143; Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 19, 1884,
S. 802f.; Adolf Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg i. Br. 1902, S. 486-490; Helene
Biichler-Mattmann, Das Stift Beromiinster im Spitmittelalter, 1313-1500, Diss. phil. Freiburg i. U.
1976, S. 118-120, 226f.; HS 11, 2, S. 228.

2t Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 4 («Cui sit confitendums»), V. 188ff., S. 107{.; ITI, 6 («De audien-

da confessione»), V. 293-297, S. 113.

Ebenda, V. 193, S. 107. Die Vertretung durch einen Leutpriester diirfte angesichts der Pfriindenku-

mulation und Nichtresidenz des Kirchherrn (Rektors) mindestens in den bedeutenderen, besser do-

tierten Pfarreien die Regel gewesen sein.

23 Ebenda, V. 194-196, S. 107.

¢ Ebenda, V. 197f. Die Aufenthalte der Weihbischéfe in der Innerschweiz mitsamt dem jeweiligen Iti-
nerar lassen sich dank der Ablassbriefe, die sie in Verbindung mit Weihehandlungen an einzelnen
Orten ausstellten, leicht feststellen; vgl. unten S. 137.

22

109



sem beziehungsweise dem von thm delegierten Pénitentiar an der Konstanzer Ku-
rie mussten im iibrigen alle schweren Vergehen zur Beurteilung, Bestrafung und Ab-
solvierung weitergeleitet werden. Zu den sogenannten Reservatfillen zihlten Mord,
Sakrileg, Inzest, Jungfrauenschindung, Stinden wider die Natur, Gewalttitigkeiten
gegen Kleriker oder gegen die Eltern, Bruch eines Geliibdes.?

Fiir den Gliubigen, der sich der Kontrolle durch seinen Pfarrer zu entziehen
suchte, aber die Ankunft des Weihbischofs nicht abwarten konnte, sah das Kirchen-
recht die mit bischéflichen Vollmachten ausgestatteten Beichtpriester vor. Liebegg
nennt sie «fratres»* und hat damit unzweifelhaft die Beichtiger der Bettelorden in
den Stidten im Sinn. Fiir die stidtearme Innerschweiz bestand nur in dem um 1260
errichteten Barfiisserkloster Luzern eine Mendikantenniederlassung. Bereits 1243
hatte Bischof Heinrich von Konstanz den Minderbriidern das Recht erteilt, 1n sei-
nem Bistum Beichte zu héren und zu predigen.?” Die beiden wichtigen Amter des
Lesemeisters («confessarius») und Predigers («lector») waren in der Regel in einer
Hand vereinigt und wurden in Luzern nicht selten von Briidern ausgeiibt, die in den
Quellen spiter auch als Guardiane des Klosters erscheinen.?

Der Andrang des Volkes zu den Beichtigern der Franziskaner diirfte betrichtlich
gewesen sein. Das durch Liebegg und andere immer wieder eingeschirfte, das heisst
in der Praxis nicht durchwegs eingehaltene Verbot, fiir die Spendung des Busssakra-
mentes Gaben entgegenzunehmen («gratis fiat!»??), zeigt, wie stark die Stellung sol-
cher Beichtviter war und wie sehr sie zu Missbriuchen verleiten konnte. Was hinge-
gen den Besuch der Predigt bei den Minoriten betrifft, waren diese bemiiht, ihn
durch bischofliche Ablassverleihungen noch attraktiver zu machen.*

An statistisch auswertbaren Angaben tiber Beichtfrequenzen und das Einzugsge-
biet der Luzerner Barfiisser mangelt es. Manch einer fand wohl auch aus den Inne-
ren Orten, die in threm Terminbezirk lagen, den Weg zu den Franziskanern nach
Luzern, um sich dort seiner Siindenlast zu entledigen, obwohl der Druck der sozia-
len Kontrolle innerhalb der dérflichen Gemeinschaft ein solches Ausbrechen eher
erschwert haben diirfte. Kompetenzkonflikte zwischen dem Pfarrklerus und den
Bettelménchen konnten dabei nicht ausbleiben; Hinweise darauf sind zwar nicht
aus der Innerschweiz selber, jedoch aus anderen Gegenden des Bistums Konstanz
iberliefert.’!

25 Rudolf von Montfort, Statuten (wie Anm. 5), S. 306; einen im Vergleich dazu erweiterten Katalog

von etwa 40 Reservatfillen enthalten erstmals die Bestimmungen einer Konstanzer Didzesansyno-
de unter Bischof Markward (1393-1406); vgl. REC 3, Nr. 7990.

¢ Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 4, V. 198, S. 107.

7 QW 1/1, Nr. 461.

2 Unter den Guardianen des 13. und 14. Jahrhunderts hatten wenigstens acht vorher das Amt des
Beichtigers und Predigers inne; vgl. HS V, 1, S. 217-222; zur Stellung des Confessors und Lesemei-
sters/Predigers vgl. Fritz Glauser, Das Barfiisserkloster Luzern von der Griindung bis 1600, in: Klo-
ster und Pfarrei (wie Anm. 14), S. 36, 69.

2 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 4, V. 196, S. 107.

3¢ Ablassbrief von 1388 Aug. 12., mit Gewihrung von 40 Tagen Ablass (REC 3, Nr. 7175).

' Vgl. 1367 April 17. (REC 2, Nr. 235).

110



Neben den Barfiissern in Luzern iibten auch die Wallfahrtsorte, allen voran Ein-
siedeln, mit ihren Beichtpriestern eine starke Anziehungskraft aus. Namentlich an
den grossen Wallfahrtsfesten, wenn die Pilger in Scharen nach Einsiedeln stromten,
konnten die stiftseigenen Beichtviter die Aufgabe nicht allein bewiltigen. Als man
fir die Zeit des Engelweihfestes (14. September) im Jubeljahr 1466, funfhundert
Jahre nach der angeblichen Anerkennung der Engelweihe durch Papst Leo VIII.?2,
wihrend 14 Tagen einen vollkommenen Ablass fiir ewige Zeit gewinnen konnte,
mussten 400 Priester als Beichtviter eingesetzt werden. Diese wurden fiir ihre tage-
und wochenlange anstrengende Arbeit des Beichthérens mit dem eintrdglichen
Beichtpfennig belohnt, den die Beichtenden trotz des kanonischen Verbotes zu ent-
richten hatten. Es erstaunt nicht, dass auch der eine oder andere Betriiger an der lu-
krativen Beschiftigung teilhaben wollte und sich unter die Priesterschar mischte,
wie etwa jener arme Student, der 1466 in Einsiedeln ertappt und bestraft wurde.?’

Die Reise nach Luzern oder nach Einsiedeln war freilich umstindlich und fiir Be-
wohner der hinteren Alpentiler nicht zu allen Jahreszeiten moglich. Das Kirchen-
recht sah neben den Confessoren bei den Minoriten oder an den Wallfahrtsorten fir
bestimmte Gliubige noch eine weitere Méglichkeit vor, die Beichte unabhingig
vom eigenen Pfarrer abzulegen: Durch Privileg konnte die freie Wahl des persénli-
chen Beichtvaters gewihrt werden, ein Recht, das ordentlicherweise nur Bischéfen
und exempten Prilaten zustand.* Es versteht sich, dass der Erwerb eines solchen,
fiir unsere Zeit in der Regel durch einen Kardinal als Inhaber papstlicher Vollmach-
ten ausgestellten «Beichtbriefes»* Vermégen und weitreichende Beziehungen vor-
aussetzte, also nur fiir Angehdorige der Oberschicht und allenfalls noch fiir Kleriker
in Frage kam.

So erwarb sich 1362 Konrad ITI. Ab Yberg, Mitglied einer der fithrenden Schwy-
zer Familien und mehrfacher Landammann von Schwyz, einen fiir drei Jahre giilu-
gen Beichtbrief.*® Die herausragende Stellung Ab Ybergs wird dadurch verdeut-
licht, dass er es war, der 1350 als Verhandlungsfiihrer der Schwyzer den Frieden mit
Einsiedeln schloss und dadurch den alten Marchenstreit beilegte.” Er erscheint
auch als Forderer geistlichen Lebens, indem er eine Einsiedlerkapelle oberhalb von
Rickenbach stiftete.’® Durch den Beichtbrief erhielt der von Ab Yberg beliebig zu
wihlende Beichtvater die Kompetenz, ihn von allen Siinden, einschliesslich der
bischoflichen Reservatfille, zu absolvieren; nur die ganz schweren, der pipst-
lichen Absolution vorbehaltenen Vergehen waren ausgeschlossen. Der personliche
Beichtvater hatte iiberdies die Vollmacht, den Siinder von Fastenverpflichtungen
und Wallfahrtsgelitbden, abgesehen von Pilgerfahrten ins Heilige Land, nach Rom

2 Vgl. unten S. 132.

»  Vgl. Odilo Ringholz, Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln, Freiburg i. Br.
1896, S. 61,

* Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 4, V. 215-218.

35 Vgl. Artikel Beichtbriefe, in: LThK 22, Sp. 125f.

1362 Nov. 1. (Gfr. 1, 1844, Nr. 32, S. 55f.); zur Familie Ab Yberg vgl. HBLS 1, S. 771.

37 1350 Febr. 3. (QW 1/3, Nr. 879); zum Marchenstreit vgl. unten S. 129.

3 Vgl. unten S. 118 mit Anm. 71.

111



oder nach Santiago, zu entbinden®® und sie in andere Werke der Barmherzigkeit
umzuwandeln.

Neben Vertretern der politischen Fithrungsschicht konnten auch Kleriker in
den Genuss solcher Beichtprivilegien gelangen. Dies belegt das Beispiel eines Zuger
Geistlichen namens Heinrich Zenagel. Zenagel nutzte die Anwesenheit zahlreicher
hoher kirchlicher Wiirdentriger auf dem Konzil von Konstanz zu seinem Vorteil
und liess sich von Kardinal Giordano Orsini, Grossponitentiar der Romischen Kir-
che, einen dhnlich lautenden Beichtbrief von fiinfjihriger Giiltigkeitsdauer ausstel-
len.® Uber die wohl nicht unbetrichtlichen Kosten, die der Empfanger in Form
von Geldspenden, Gebithren und Taxen zu entrichten hatte, erfahren wir in beiden
Fillen nichts.

FASTEN, WALLFAHRT UND WEITERE WERKE DER BUSSE

Nach erteilter Absolution hatte der Stinder Busse zu leisten. Unter den Werken
der Sithne und Genugtuung unterscheidet Rudolf von Liebegg drei Hauptgruppen:
gute Werke, Fasten und Beten. Das Kapitel {iber die Almosen und andere Werke der
Barmherzigkeit bietet ihm Gelegenheit, dem Leser einige allgemeine Ratschlige zu
erteilen: Man solle Bekannte vor Unbekannten, Verwandte eher als Fremde und al-
len voran die eigenen Angehérigen unterstiitzen; ein Almosen solle dem verschamt
Armen und schuldlos Bediirftigen statt dem Lasterhaften, dem Rechtgliubigen vor
dem Ketzer gewihrt werden.*

1. Fasten

Bei der Behandlung des Fastens geht Liebegg auf die verschiedenen Fast- und Ab-
stinenzverpflichtungen im Ablauf des Kirchenjahres ein. Thnen waren grundsitz-
lich alle Glaubigen vom vollendeten siebten Lebensjahr an unterworfen.*2 Der Ver-

**  Von der einmal gelobten «peregrinatio maior» zu einem der drei grossen Wallfahrtsorte der Chri-

stenheit konnte in der Regel nur die pipstliche Poenitentiarie entbinden; diese komplizierte Proze-
dur wurde im Spatmittelalter hiufig mit Hilfe von Mietpilgern umgangen, die, besonders aufgrund
testamentarischer Verfiigung nach dem Tod des Poenitenten, an dessen Stelle die Wallfahrt unter-
nahmen. Vgl. Ludwig Schmugge, Der falsche Pilger, in: Filschungen im Mittelalter, Hannover 1988
(Schriften der MGH 33, 5), S. 475-484, bes. S. 4791.

40 1418 Mirz 1. (UbZugI, Nr. 574); zur Person Zenagels ebenda, Nr. 299, Anm. 1, sowie Nr. 486; zur
Bedeutung Kardinal Orsinis vgl. Erich Kénig, Kardinal Giordano Orsini, ein Lebensbild aus der
Zeit der grossen Konzilien und des Humanismus, Freiburg i. Br. 1906, S. 47.

‘' Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), ITI, 9, V. 532-549, S. 124: «Cui debet dari elemosinas.

2 Ebendalll, 10: «De ieiunio», bes. V. 684{.; vgl. dazu Erwin Ettlin, Butterbriefe. Beitrige und Quel-
len zur Geschichte der Fastendispensen in der Schweizerischen Quart des Bistums Konstanz im
Spatmittelalter, Diss. phil. Freiburgi. U., Bern 1977, S. 291f.

112



zicht auf Fleisch, Milchprodukte und Eier an zahlreichen Tagen des Jahres, dazu das
Gebot, an Fasttagen nicht mehr als eine sittigende Mahlzeit einzunehmen, bedeu-
teten eine schwere Biirde. Die Last nahm im Laufe der Zeit insofern noch zu, als sich
die Erndhrungsweise der Bevélkerung verinderte und im Zusammenhang mit der
wachsenden Bedeutung der Vieh-/Milchwirtschaft besonders in den alpinen Ge-
genden der Konsum von Butter, Kise, anderen Laktizinien und Eiern, in geringe-
rem Umfang auch von Fleisch, auf Kosten von Getreide und Leguminosen zu-
nahm.®

Es ist allerdings fraglich, ob die immer wieder eingeschirften Fasten- und Absti-
nenzvorschriften in breiten Kreisen befolgt worden sind. Das Kirchenrecht selber
sah fiir bestimmte Personengruppen wie Kranke, Schwache und Arme, Schwangere
und stillende Miitter Erleichterungen vor; in weiteren begriindeten Fillen konnte
der Seelsorger Ausnahmen gewihren.* Aus spiteren, an einzelne der Inneren Orte
generell erteilten Fastendispensen erfahren wir ferner, dass die Gesuchsteller zur
Rechtfertigung des Dispensbegehrens hiufig darauf hinwiesen, dass in ihren Gebie-
ten einzelne Vorschriften des Abstinenzgebots ohnehin nicht beachtet und na-
mentlich in der Fastenzeit «seit Menschengedenken» Milchprodukte gegessen wiir-
den.® Solche Begriindungen erscheinen zwar stereotyp und sind auch fiir andere
Gegenden belegt; dennoch brauchen sie nicht im Widerspruch zum tatsichlichen
Verhalten der Gliubigen zu stehen.

Es scheint in der Tat, dass eine bestimmte Ernihrungsweise und ein daraus abge-
leitetes Gewohnheitsrecht die Leute davon abhielten, die Abstinenzgebote der Kir-
che rigoros zu befolgen. Dies lisst sich anhand eines in den spiteren Fastendispen-
sen h'aiufig begegnenden Hinweises aufzeigen: Das Klima der gebirgigen Inner-
schweiz sel, so heisst es, fiir den Anbau von Oliven ungeelgnet und der Erwerb des
Olivendls, das fiir die Zubereltung der Fastenspeisen einzig erlaubt war und impor-
tiert werden musste, sei besonders fiir arme Leute kaum erschwinglich.* Diese -
den mediterranen Standpunkt der Kirche verratende, eigentlich fiir alle Bewohner
der nérdlichen Linder zutreffende — Argumentation wire in gleicher Weise bereits
vor dem 15. Jahrhundert giiltig gewesen. Dass man sich darauf nicht schon frither
besann, heisst doch nichts anderes, als dass damals die Abstinenzverpflichtungen
noch nicht so streng befolgt beziehungsweise durchgesetzt wurden.

Was noch bei Liebegg nur als Norm und kirchliche Vorschrift erscheint, wird
vom frithen 15. Jahrhundert an konkreter fassbar. Der Apostolische Stuhl begann
nun damit, einzelne Personen oder Personengruppen von gewissen Fastenver-
pilichtungen zu befreien. Solche Dispensen wurden zunichst Leuten gehobenen

43

Vgl. Werner Meyer, Hirsebrei und Hellebarde. Auf den Spuren des mittelalterlichen Lebens in der
Schweiz, Olten und Freiburg i. Br. 1985, S. 196.

“  Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), ITI, 10, V. 689-701, S. 132.

“ Z.B.in der Fastendispens von 1456 Dez. 23. fiir Luzern, Schwyz und Zug, hrsg. von Ettlin, Butter-
briefe (wie Anm. 42), S. 123: «butiro, lacte aliisque lacticiniis . . . quadragesimali tempore et diebus,
quibus huiusmodi lacticinorum esus est interdictus, communiter esci consueverunt a tanto tempo-

re, cuius contrarium in memoria hominum non existit»; vgl. ebenda, S. 85 mit Anm. 36.
“  Vgl. ebenda, S. 84f.

113



Standes erteilt, deren verfeinerte Lebensweise oder - wie es in den Indulten heisst -
schwichliche Gesundheit sie die Entbehrungen des Fastens kaum ertragen liess."
Auch Ordensvorsteher, beispielsweise der Provinzial der Oberdeutschen Minori-
tenprovinz, dem die Franziskaner von Luzern unterstellt waren, erhielten fiir ihre
Untergebenen schon bald weitgehende Dispensationsvollmachten.® Nach und
nach dehnte sich der Kreis der Beglinstigten aus. Stadte suchten bei der Rémischen
Kurie fiir sich und ihr Territorium um Fastenerleichterungen nach. Schliesslich ge-
langten ganze Landschaften und, wie erwihnt, auch die Innerschweizer Orte in den
Genuss solcher pipstlicher Dispensen. 1456 erhielten die Stadt und Landschaft Lu-
zern sowie Zug und Schwyz einen «Butterbrief«, das heisst die Erlaubnis zum Ge-
nuss von Milchprodukten und namentlich von Butter wihrend der Fastenzeit, 1473
folgte Unterwalden und 1479 Uri.® Ersatzleistungen waren in der Regel nicht ge-
fordert, hingegen versteht sich, dass die kurialen Kanzleien fiir thre Arbeit eine Taxe
erheben durften, die im Falle Luzerns beispielsweise 14 Gulden betrug.*

2. Wallfabrt

Unter die Werke der Busse sind — immer nach unserem Gewahrsmann Liebegg -
auch das nichtliche Wachen und Beten, das Tragen eines rauhen Biissergewandes so-
wie das Wallfahren einzureihen.’! Wallfahrt hatte viele Gesichter: Motive der Bus-
se, Streben nach Vervollkommnung und Heil, Hoffen auf Wunder und Fiirbitte,
Abenteuerlust und auch der Drang, aus der Enge der heimatlichen Welt auszubre-
chen, waren oft untrennbar miteinander verbunden. Pilger auf dem Weg nach fer-
nen Wallfahrtszielen durchzogen zahlreich die Innerschweiz, erregten durch ihre
Pilgertracht und durch fremdlandisches Gebaren die Aufmerksamkeit der Einhei-
mischen und bewogen wohl manchen von diesen, selber zum Pilgerstab zu greifen.

Zwe1 grosse Pilgerstrassen kreuzten sich im Vierwaldstitterseegebiet. Die eine
fuhrte die Jakobspilger aus Oberdeutschland und weiter entfernten Gegenden nach
Santiago de Compostela im Hussersten Nordwesten Spaniens. Die sogenannte
«Obere Strasse» durchzog von Konstanz beziehungsweise vom oberen Ende des Bo-
densees aus die Ostschweiz, iiberquerte den Ziirichsee und gelangte nach Einsie-
deln, einem wichtigen Sammelpunkt der Santiagowallfahrt. Bis hierher deckte sich
der Jakobsweg mit den Pilgerstrassen aus Stiddeutschland nach Einsiedeln. Danach
gabelte er sich: Ein Ast ging tiber Steinerberg-Arth-Kiissnacht nach Luzern und
durch das Entlebuch weiter in Richtung Westschweiz, wihrend der andere Ast nach

+* Ebenda, S. 35f., 102.

*  Ebenda, S. 43, 101.

*  Ebenda, S. 66-68.

5 Ebenda, S. 87.

*' Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), II1, 11. Zur Wallfahrt allgemein vgl.: Wallfahrt kennt keine Gren-
zen, hrsg. von Lenz Kriss-Rettenbeck und Gerda Méhler, Miinchen und Ziirich 1984; Unterwegs-
sein im Spitmittelalter (Zeitschrift fiir Historische Forschung, Beiheft 1) 1985.

114



Schwyz und Brunnen fiihrte, hier den Vierwaldstittersee tiberquerte und von
Buochs tiber Stans, den Kernwald und Sarnen dem Briinig zustrebte.

Dieser Weg scheint rege begangen worden zu sein; er war gesiumt von mehreren
Jakobsheiligtiimern und Hospizen, die in unmittelbarem oder mittelbarem Zusam-
menhang mit der Pilgerfahrt standen.’ So wurde um 1311/15 mitten im Kernwald
bei Ennetmoos, am Weg zwischen Nid- und Obwalden, als Etappe und Stiitzpunkt
fiir Pilger eine Jakobskapelle errichtet, mit drei Altiren geweiht und mit einem von
vierzehn Prilaten gesiegelten Ablassbrief dotiert.” Hier konnten die Wallfahrer
fiir die lange, gefahrvolle Reise den Beistand ihres Patrons erflehen und ihm bei der
Riickkehr ihren Dank abstatten. Die vergleichsweise reiche geistliche Ausstattung
der Kapelle, die im Laufe der Zeit noch durch weitere Ablisse vermehrt wurde*,
lasst auf regen Zuspruch der Gliubigen aus nah und fern schliessen.

Eine zweite grosse Pilgerstrasse durchzog die Waldstitten und kreuzte hier den
Jakobsweg; auf ihr begaben sich die Romfahrer iiber den Gotthard nach Siiden. Seit
der Erschliessung der Schollenenschlucht und der Erdffnung des Passverkehrs im
frithen 13. Jahrhundert erlangte diese Route Bedeutung fiir die Romfahrt, wobei die
Wallfahrt zu den Apostelgribern der Heiligen Stadt vor allem seit der Verkiindi-
gung des Jubeljahres von 1300 durch Papst Bonifaz VIII. (weitere Heilige Jahre folg-
ten 1350, 1390, 1423, 1450) einen grossen Aufschwung nahm. Itinerarbeschreibun-
gen in den verbreiteten Pilgerfiihrern dienten den Wallfahrern als Orientierungshil-
fen. Aus einem solchen Wegweiser des 14. Jahrhunderts in einem Wallfahrtsbiich-
lein erfahren wir, dass Rompilger aus dem Elsass den Weg iiber Basel-Olten nach
Luzern wihlten, von hier zu Schiff nach Fliielen fuhren und ihren Weg iiber Sile-
nen, Wassen, Hospental Richtung Siiden fortsetzten.*

Von Innerschweizer Pilgern nach Santiago und Rom, denen als dritter grosser
Wallfahrtsort der abendlindischen Christenheit («peregrinatio maior») Jerusalem
hinzuzufiigen ist, sind wenige Nachrichten tiberliefert. Zumeist handelt es sich um
schwer zu datierende stereotype Hinweise in den Jahrzeitbiichern, Hinweise auf
Pilger, die von der Reise nicht mehr zuriickkehrten («starb uf sant Jacobs strass»).
Gelegentlich suchten Wallfahrer ferne Heiligtiimer abseits der grossen Pilgerstras-
sen auf. So Ritter Rudolf von Schauensee, der 1287 zum heiligen Jost (St-Josse-sur-
Mer) in der Bretagne pilgerte und nach der Riickkehr zur Verbreitung des Kultes
dieses Heiligen beitrug. Als Patron der Einsiedler und Pilger, Helfer bei Siechtum
und Pest genoss St. Jost in der Folge grosses Ansehen in der Innerschweiz.5” Ein

Vgl. Rudolf Henggeler, S. Jacobus Major und die Innerschweiz, in: Gesammelte Aufsitze zur Kul-
turgeschichte Spaniens, Miinster 1962 (Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft, Reihe 1, Bd.
20), . 283-294,

QW 1/2, Nr. 616, 696.

Uberliefert sind zwei weitere Ablassbriefe von 1483 und 1504; vgl. Robert Durrer, Kdm Unterwal-
den, Ziirich 1928, S. 251-253.

55 QW 1/2, Nr. 244,

*¢ Henggeler, S. Jacobus (wie Anm. 52), S. 290-292.

7 QW 1/1, Nr. 1516; vgl. Felix Marbach, St. Jost und die Innerschweiz, in: Innerschweizer Jahrbuch
fir Heimatkunde 11/12, 1947/48, S. 137-184.

115



Jahrhundert nach Rudolf von Schauensee pilgerte im Jahre 1366 Hartmann Kriamer
aus Blatten bei Malters zum heiligen Jost in die Bretagne. Unterwegs fiel er in die
Hand englischer Strassenriuber und gelobte bei gliicklicher Heimkehr den Bau
einer Votivkapelle. 1370 erhielt er mit einem Ablass verbunden die Erlaubnis, dafiir
Spenden zu sammeln, und 1391 konnte die Kapelle geweiht werden.’® St. Jost in
Blatten wurde im Spitmittelalter zu einem beliebten Wallfahrtsort.

Leichter fassbar als die Fernwallfahrt ist naturgemiss die Wallfahrt zum Marien-
heiligtum in der Waldstatt von Einsiedeln. Das Gnadenbild Unserer Lieben Frau
war seit dem 13./14. Jahrhundert das Ziel wachsender Pilgerstrome zunichst aus
Alemannien und Schwaben, bald aber auch aus weiteren Teilen Europas. Es gehorte
mit Aachen, Montserrat, Loreto und Canterbury zu den {iberregional ausstrahlen-
den Marienheiligtiimern des Abendlandes.? Insbesondere war Einsiedeln neben
Rom und Santiago ein bevorzugtes Ziel von Sithne- und Busswallfahrten, die von
geistlichen oder weltlichen Gerichten fiir 6ffentliche Vergehen verhangt wurden.

Als eine der ersten Busswallfahrten ist eine iiber die Leute von Unterwalden ver-
hingte Kollektivstrafe iiberliefert: Als 1350 nach der Beendigung des Marchenstrei-
tes zwischen Schwyz mit seinen Bundesgenossen und Einsiedeln der pipstliche Be-
vollmichtigte die Eidgenossen von Exkommunikation und Interdike 16ste®, legte
er allen Einwohnern von Unterwalden - wahrscheinlich auch jenen von Schwyz
und Uri - im Alter zwischen vierzehn und siebzig Jahren als Busse auf, binnen Jah-
resfrist nach Einsiedeln zu wallfahren. Wer den von der Kirche fein ersonnenen,
symboltrichtigen Bussgang in das Heiligtum des alten Widersachers nicht antreten
mochte, hatte stattdessen die Wahl, hundert Mahlzeiten fiir die Armen zu spenden
oder je 5000 Vaterunser und Ave Maria zu beten.®' Angesichts der Hohe dieser Er-
satz-Bussleistungen ist anzunehmen, dass die Unterwaldner damals in Scharen den
Pilgerweg nach Maria Einsiedeln unter die Fiisse genommen haben.

Auf der untersten Stufe der Wallfahrtshierarchie sind die zahlreichen, im spite-
ren Mittelalter stark frequentierten lokalen Heiligtiimer anzusiedeln. Der Mangel
an schriftlichen Quellen erschwert vielfach den Einblick in diese bunte, von heidni-
schen Relikten durchzogene Welt des Alltagsglaubens und -aberglaubens. Eine Art
von Heiligtiimern, in deren Umkreis Wallfahrt entstehen konnte, bildeten die Ka-
pellen, Klausen oder Grabstitten von Einsiedlern und anderen gottbegnadeten, im
Ruche der Heiligkeit verstorbenen Seelen. Sie zu erkennen ist nur méglich, wenn
die verschiedenen Erscheinungsformen eremitisch-asketischen Lebens in der Inner-
schweiz in die Betrachtung einbezogen werden.

58

Philipp Kiiry, Leben des heiligen Jost, Eremit, und die Wallfahrt St. Jost in Blatten, Freiburg i. U.

1893, S. 87-92.

$* Ringholz, Wallfahrtsgeschichte (wie Anm. 33); Rudolf Henggeler, Geschichte der Einsiedler Wall-
fahrt, in: Maria Einsiedeln 71, 1965/66, S. 342-346.

0 Vgl. unten S. 129.

¢t QW 1/3, Nr. 888; vgl. Louis Carlen, Straf- und Stihnewallfahrten nach Einsiedeln, in: Gfr. 125,

1972, S. 246-265, bes. S. 248.

116



3. Biisser in der Einsamkeit: Waldbriider und Waldschwestern

Minner und Frauen, die das Biisserkleid anlegten®? und sich in die Einsamkeit
zuriickzogen, verwirklichten durch ihr asketisches Leben eine besonders radikale
Form der Busse. Spuren solcher Existenzen am Rande der zivilisierten Welt sind in
der waldreichen, gebirgigen Innerschweiz vom 14, Jahrhundert an, also lange vor
Bruder Klaus, recht zahlreich vorhanden. Die «armen liite sitzen», so heisst es im
Jahrzeitbuch von Baar, «in mengerlei orten der einédi»®, teils als Einsiedler, teils in
kleinen Gemeinschaften, wobei die Uberginge fliessend waren. Der Zusammen-
hang solcher Erscheinungen mit der mystischen Bewegung ist lingst erkannt wor-
den. Im folgenden Rundgang von Klause zu Klause geht es weniger um diese Beziige
als um die Situierung der kleinen Gebetsstitten und Heiligtiimer innerhalb der
«Frommigkeitslandschaft» Innerschweiz. Es soll das Netz von Verbindungen sicht-
bar werden, die zwischen den Biissern in der Einsamkeit und den Leuten in den T3-
lern bestanden haben und die etwa durch Wunder und Wallfahrt das Ende einer
Einsiedelei iberdauern konnten.

Ein Kranz von Einsiedeleien siumte das Nidwaldner Talbecken. Das seit 1346
belegte Heiligtum St. Jost am siidlichen Abhang des Biirgenbergs geht wahrschein-
lich auf einen einheimischen Waldbruder namens Walter Zuber zuriick, der um
1301 in geistlicher Verbindung mit den M&nchen und Nonnen von Engelberg
stand. Nach seinem Tod nahm man geheimnisvolle Lichter wahr, und der Ort wur-
de schon bald zum Ziel einer Wallfahrt.* In Wiesenberg oberhalb von Dallenwil
errichtete um 1325 Johann von Kienberg im Fliieli eine Einsiedelei mit einer Lieb-
frauenkapelle und verlieh ihr 1336 durch eine fromme Stiftung Fortbestand iiber
den eigenen Tod hinaus. Bruder Johann, ein «geistlich mensch», gehdrte dem kibur-
gischen Ministerialengeschlecht der Herren von Kienberg an; er hatte die Ritter-
riistung mit dem Biisserkleid des Eremiten vertauscht, um in der Einsamkeit Gott
zu dienen. Spiter wurde die Kapelle auf dem Wiesenberg zu einem vielbesuchten
Wallfahrtsort Unterwaldens.®s In der Riiti, einem nicht niher lokalisierbaren Ort
wohl oberhalb von Stans, lebte um 1350 in einer Klause mit Kapelle eine Wald-

> Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), 11T, 11, V. 721-723, S. 133f.

¢ Zitiert in: Eugen Gruber, Beginen und Eremiten in der Innerschweiz, in: ZSKG 58, 1964, S. 97.
Auch die Schirmurkunden der &sterreichischen Landesherren Herzog Albrecht von 1354 und Her-
zog Rudolf IV. von 1361 fiir die «geistlichen lire, es sygen priester, briider oder schwestern, die in
den welden oder eindden sitzent in unserem gebiet», lassen auf eine Reihe von Eremiten schliessen,
die damals in den mit den Waldstitten vergleichbaren, ihnen zum Teil benachbarten voralpinen
Waldgebieten der Amter Rotenburg und Kiburg lebten (Gfr. 16, 1860, S. 293£.); vgl. Robert Durrer,
Bruder Klaus. Die iltesten Quellen iiber den seligen Nikolaus von Fliie, sein Leben und seinen Ein-
fluss, Bd. 2, Sarnen 1921, S. 1038f.

QW 1/2,Nr.273; QW 1/3, Nr. 441, 644; vel. Durrer, Kdm Unterwalden (wie Anm. 54), S. 239-248;
Hans Rudolf Sennhauser, Zur Baugeschichte der Kapelle St. Jost an Biirgen, in: 100 Jahre Pfarrei St.
Anton, Ennetbiirgen, Sarnen 1981, S. 239-241; vgl. auch unten S. 140,

¢ QW 1/2,Nr. 1261; QW 1/3, Nr. 118; vgl. Durrer, Kdm Unterwalden (wie Anm. 54), S. 1010-1015.

117



schwester namens Katharina Riissis; sie war aus einem Nidwaldner Landleutege-
schlecht gebiirtig. Nach ihrem Ableben bestand die Einsiedelei bis ins 16. Jahrhun-
dert fort.%

In einer Waldlichtung an der linksseitigen Flanke des Engelbergertals bei Wolfen-
schiessen, genannt «auf der Kell», errichtete 1415 der einem Thuner Ratsgeschlecht
entstammende Matthias Hattinger eine Eremitenklause. Sie stand von Anfangan in
Verbindung mit dem Frauenkloster Engelberg. Es wird vermutet, Nikolaus von
Fliie habe in seiner Jugend den Klausner auf der Kell gekannt. Eine Ahnung von der
Bedeutung dieser Einsiedelei vermag ferner der Hinweis zu geben, dass hier um die
Mitte des 15. Jahrhunderts wahrscheinlich eine Schreiberwerkstatt bestanden hat,
aus der die siebenbindige illustrierte Luzerner Nikolaus-von-Lyra-Bibel hervorge-
gangen ist.”” Ob es zuhinterst im Engelbergertal, am «Ende der Welt» im Horbis,
wo im 15. Jahrhundert Waldbriider und Waldschwestern lebten, schon frither Ein-
siedler gegeben hat, ist nicht zu entscheiden. ¢ ‘

Fiir das Obwaldnerland und fiir Uri lassen spirliche Nachrichten in den Jahr-
zeitbiichern nur andeutungsweise die Existenz von Klausnern und Klausnerinnen
erkennen, deren Namen auf autochthone Geschlechter hinweisen.® Hingegen ist
fiir das Talbecken von Schwyz dhnlich wie fiir Nidwalden wiederum eine Reihe
von Einsiedeleien quellenmissig gut zu erfassen. Norddstlich oberhalb des
Fleckens Schwyz stiftete 1363 Bruder Ulrich Kothing im Fihrisacker Haus und Ka-
pelle als Bruderklause «fur die armen liith».7° Drei Jahre spiter vergabten die Wald-
briider Walter und Jakob Grindelwald Hab und Gut ihrer Einsiedelei im Tschii-
tschi, in einer Waldlichtung oberhalb von Rickenbach gelegen, wo vermutlich
Landammann Konrad Ab Yberg eine Agidienkapelle gestiftet hatte. Mehrere Ab-
lassbriefe des 15. Jahrhunderts zeugen davon, dass diese Einsiedelei hiufig aufge-
sucht wurde.”! Im Dunkel der Legende verlieren sich die Spuren der seligen Schwe-
ster Anna, die in einem Hiuschen nahe dem Frauenkloster in der Au bei Steinen ge-
lebt haben und hier begraben worden sein soll. Die erste schriftliche Notiz iiber
ihre Existenz und die Verehrung ihres Grabes stammt erst aus dem Jahre 1500; dem-
nach soll an threm Grab im Chor der Klosterkirche ein heute noch sichtbarer wun-
dertdtiger Brunnen entsprungen sein. Wieweit die bis ins 19. Jahrhundert belegte
Wallfahrt Kranker und Bedringter zum Schwesterlein Anna in das Mittelalter zu-

s QW 1/3, Nr. 916,

¢ Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 1048-1052; Marie-Claire Berkemeier-Favre, Die Mi-
niaturen der Nicolaus-von-Lyra-Bibel in der Zentralbibliothek zu Luzern, in: ZSKG 74, 1980, S.
1201f.; Scarpatetti, Katalog (wie Anm. 16), Bd. 2, Nr. 471-477. Zur Herkunft des Matthias Hattinger
vgl. auch Hermann Specker, Bernische Jahrzeitbicher aus vorreformatorischer Zeit, in: Berner
Zeitschrift fiir Geschichte und Heimatkunde 1967, S. 52f.

¢ Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 1047f.; Gruber, Beginen (wie Anm. 63), S. 91.

% Fiir Obwalden: Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 1046£,; fiir Uri: Gruber, Beginen (wie
Anm. 63), S. 100.

7 André Meyer, Kdm Schwyz %I, Basel 1978, S. 219.

"' Ebenda, S. 496f. Nach dem Volksmund wurden in Schwyz die kleinen Kinder vom Waldbruder aus
dem Tschiitschi gebracht.

118



riickreicht, konnte auch die unlingst durchgefiihrte archiologische Untersuchung
nicht erhellen.”

Ein Bruder Gottfried aus der Reichenau erhielt 1399 vom Bischof und vom Land
Schwyz die Bettelerlaubnis fiir den Bau einer Einsiedlerkapelle auf dem Gebiet der
Gemeinde Arth.”> Auch in der weiteren Umgebung des Klosters Einsiedeln, im
Alptal und in der Gegend von Willerzell, liessen sich Waldbriider und Waldschwe-
stern nieder - ihre Spuren sind vom 13. bis zum 15. Jahrhundert zu verfolgen.”*

Abb. 1: \}
Einsiedeleien in der Inner-

schweiz, 1300-1450 - 1: Alptal

(13-15. Jb.); 2: Arth (1399); 3:

Briiderenalp (Ende 14.-15. Jb.); 4: %
Biirgenberg, St. Jost (1301, 14.

Jb.); 5: Engelberg, im Horbis
(14./15. Jb.); 6: Kiemen (1331); 7:
Rathausen/Buchrain  (Ebikon;
um 1340); 8: Rickenbach, Tchiit-
schi (1366-15. Jb); 9: Riti bei
Stans (um 1350); 10: Schwyz, Fib-
risacker (1363); 11: Wiesenberg
(um 1325-15. Jb.); 12: Willerzell 13
(13-15. Jb.); 13: Wittenbach/ &
Heiligkrenz (1341/43-15. [b.);

14: Wolfenschiessen, auf der Kell
(1415-2. Hilfte 15. Jb.).

A WValdschwestern
B Einsiedler, Waldbriider ?—’\

)
wn

Auf dem schmalen, bewaldeten Grat des Kiemen, der be1 Immensee als Halbinsel
in den Zugersee ragt, hauste um 1331 ein Klausner namens Konrad. Die Kunde von
seiner Existenz ist einem Uberfall zu «verdanken», bei dem Konrad ernstlich ver-
letzt wurde; um die kostspielige Behandlung durch den Arzt von Goldau zu bezah-
len, war er gendtigt, diesem die Einsiedelei zu verpfanden.’”> An einem 1. Dezem-
ber um 1340 verstarb nach der Legende der Priester und Einsiedler Diepold/Deo-
baldus, der im Wald zwischen Rathausen und Buchrain gehaust haben soll. Bis in
die Neuzeit war das Grab des seligen Diebold das Ziel einer beachtlichen lokalen

Vgl. Josef Schneller, Das ehemalige Frauenkloster zu Steina auf der Au, dessen Griindung und
Schicksale, in: Gfr. 7, 1851, S. 3-67, hier S. 27f.; freundliche Mitteilung von Dr. Georges Descoeu-
dres, Ziirich.

’* REC 3, Nr. 7619; vgl. Linus Birchler, Kdm Schwyz II, Basel 1930, S. 100.

¢ Gruber, Beginen (wie Anm. 63), S. 89.

QW 1/2, Nr. 1600; vgl. Gruber, Beginen (wie Anm. 63), S. 99.

119



Wallfahrt; heute befindet es sich, versehen mit einer bemerkenswerten Grabplatte
aus dem 17. Jahrhundert, in der Pfarrkirche von Ebikon.”®

Schliesslich gab es an der Grenze Unterwaldens, in den Bergen des Entlebuchs,
zwel gut bezeugte Niederlassungen von Waldbriidern, die eine auf der Briiderenalp
am Schimberg, die andere im Wittenbach, spater Heiligkreuz genannt. Die Eremi-
tensiedlung im Wittenbach geht auf den wohlhabenden 6sterreichischen Diploma-
ten und Ritter Johannes von Aarwangen zuriick, der sich zwischen 1341 und 1343
als ungefahr sechzigjahriger Mann zusammen mit sechs Gleichgesinnten in die Ein-
samkeit zuriickzog und auf dem Berg oberhalb von Entlebuch und Hasle eine Ka-
pelle mit Briidderhaus errichtete. 1344 erhielt Bruder Johannes von Herzog Fried-
rich von Osterreich, ein Jahr darauf von Graf Ymer von Strassberg die Hofstatt und
Nutzungsrechte. Vermutlich barg schon die erste Kapelle eine Heiligkreuzreliquie,
die vielleicht aus Familienbesitz Johanns von Aarwangen stammte; das kostbare
Heiltum bewirkte im 15. Jahrhundert den Namenswechsel von Wittenbach zu
Heiligkreuz und wurde das Ziel einer lebhaften Wallfahrt. Die Einsiedelei stand un-
ter der geistlichen Obhut des Zisterzienserklosters St. Urban, wo Johann zuvor fiir
kurze Zeit als Monch gelebt hatte; ihre Verbindungen reichten aber bis nach Strass-
burg hinunter. Als der mittlerweile zum Priester geweihte Stifter 1350 starb, hinter-
liess er eine blithende Briidergemeinschaft.”

In der Nachbarschaft von Wittenbach ist durch Flurnamen und Urkunden von
1354 und 1361 ein Schwesternhaus belegt. Bescheidenere Ausmasse als die Griin-
dung Johanns von Aarwangen wies die Einsiedelei auf der nahen Briiderenalp am
Oberlauf der Entlen auf. Wohl noch vor dem Ende des 14. Jahrhunderts hatten sich
hier Briider niedergelassen; vier Namen sind im Jahrzeitbuch von Entlebuch iiber-
liefert, der erste quellenmissige Nachweis datiert von 1420. Kurz vor 1470 gingen
beide Entlebucher Einsiedeleien ein.”8

Die zahlreich aufgespiirten Eremitenbehausungen des 14. und frithen 15. Jahr-
hundertsin den Waldstitten und angrenzenden Gebieten, die wohl nur einen durch
den Zufall der Uberlieferung bekannten Bruchteil aller einst vorhandenen Klausen
ausmachen, sind gewiss eine beeindruckende Erscheinung. So singulir, wie lange
Zeit angenommen, sind sie allerdings nicht; auch in anderen, topographisch ver-
gleichbaren Gegenden des Alpenraumes stdsst man, sobald man zu suchen beginnt,
fir diese Zeit auf erstaunlich viele Einsiedler und Reklusen, wie sie eine jlingst ver-
otfentlichte Studie fiir das Oberwallis zu Tage gef6rdert hat.”

Inihrer Vielfalt und in ithrem geistigen Rang indessen sind die Eremitenniederlas-
sungen der Innerschweiz wohl nur durch die iibergreifende mystische Bewegung
Oberdeutschlands erklirbar, die im Frauenkloster Engelberg ein wichtiges Zen-
trum besass. Querverbindungen haben aber immer wieder gezeigt, dass neben den

76 Xaver von Moos/Linus Birchler, Kdm Luzern I, Basel 1946, S. 2491,

7 Heinz Horat, Kdm Luzern 21, Basel 1987, S. 207-209, 231.

™ Ebenda, S. 77, 86f.

7 Catherine Santschi, Les ermites du Valais, in: Vallesia 43, 1988, S. 1-103.

120



von ausserhalb, vor allem aus den 6sterreichischen Vorlanden zugewanderten Got-
tessuchern meist vornehmer Abkunft auch die einheimische Bevolkerung von der
grossen Frommigkeitsbewegung des 14. Jahrhunderts erfasst worden ist. Die Inner-
schweiz bot offenbar durch eine tiefgreifende religise Sensibilisierung und Bereit-
schaft zu asketischer Grenzerfahrung einen fruchtbaren Boden fiir die Ausbreitung
dieser Bewegung. In welchem Ausmass sich die Leute von Aufrufen zu Busse und
Umbkehr beeindrucken und begeistern liessen, zeigt jene kleine, zufillige Notiz
iiber den Auftritt Bertholds von Regensburg in Zug wihrend seiner Predigtreise
durch die Schweiz 1255/56, die in einer zwei Jahrzehnte spiter entstandenen Ur-
kunde als Datierungshilfe diente: Dreitausend und mehr Menschen sollen damals,
als der berithmte Wanderprediger in der Morgenstunde eines Herbsttages unterhalb
der Michaelskirche predigte, zugegen gewesen sein.®

DIE SORGE FUR STERBENDE UND TOTE

1. In der Stunde des Todes

Tod und Jenseits, Endgericht, Paradiesesfreuden und Hollenstrafen waren dem
siindigen Glaubigen, der beichtete und Busse tat, vielleicht unmittelbarer gegenwir-
tig als sonst in seinem Leben. Folgerichtig schliessen daher im Pastoralbiichlein Ru-
dolfs von Liebegg an das Busssakrament die «letzten Dinge» an: Sterben, Tod und
Begribnis sowie Betrachtungen iiber die verschiedenen Aufenthaltsorte im Jenseits.

Die Krankensalbung mit Ol, die in der Frithkirche zur Stirkung des Kranken
und zu seiner auch kérperlichen Gesundung mehrmals vorgenommen werden
konnte, war lingst zu einem Sterbesakrament «in extremis» geworden.®! Sie wurde
dem Kranken in der Regel zusammen mit der Krankenkommunion, dem sogenann-
ten Viatikum, in seiner letzten Stunde gereicht.®? Wenn der Kranke den Priester ru-
fen liess, hatte sich dieser unverziiglich auf den Versehgang zu begeben, mit Chor-
hemd und Stola bekleidet, die Hostie in einer Bursa an der Brust verhiillt tragend.
Dem Priester wurden ein Leuchter und, nach deutschem Brauch - wie Liebegg aus-

¢ QW 1/1,Nr. 1275. Welchen Eindruck die Predigt Bertholds von Regensburg auf die Zuhérer mach-
te, ist auch durch andere Beispiele bezeugt, etwa durch einen Biirger von Burgdorf, der einer Predigt
in Thun beiwohnte; vgl. Kathrin Tremp-Utz, Gedichtnis und Stand. Die Zeugenaussagen im Pro-
zess um die Kirche von Hilterfingen (um 1312), in: SZG 36, 1986, S. 187; zur Schweizerreise Ber-
tholds von Regensburg vgl. Jakob Bichtold, Geschichte der deutschen Literatur in der Schweiz, Bd.
1, Frauenfeld 1887, S. 212; Karl Rieder, Das Leben Bertholds von Regensburg, Freiburg 1. Br. 1901,
S. 30; Artikel Berthold von Regensburg, in: Verfasserlexikon (wie Anm. 3), Bd. I, Sp. 818.

Vgl. Peter Browe, Die letzte Olung in der abendlindischen Kirche des Mittelalters, in: Zeitschrift fiir
katholische Theologie 55, 1931, S. 515ff.; allgemein: Karl Stiiber, Commendatio animae. Sterben
im Mittelalter, Bern und Frankfurt a. M. 1976.

%2 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), I1I, 16, V. 988f., S. 147.

81

121



driicklich festhalt - ein Glocklein vorangetragen. Wer der kleinen Prozession unter-
wegs begegnete, hatte niederzuknien sowie je drei Vaterunser und Ave Maria zu be-
ten; dafiir gewihrte ihm die Kirche, gleich wie demjenigen, der den Priester begleite-
te, einen Ablass von zehn Tagen.®

Krankenkommunion und Sterbesakrament zu spenden, fiel in die Zustindigkeit
des Pfarrers.?* In der Praxis stellte sich freilich das Problem, ob dieser einem Ster-
benden die Trostungen der Kirche noch zur rechten Zeit bringen konnte. In den
vom Pfarrdorf weit abgelegenen Siedlungen der Alpentiler war dies zumal im Win-
ter eine schwierige Sache. Es ist begreiflich, dass die Glaubigen sich dariiber Sorgen
machten und die Anwesenheit des Priesters nach Kriften sicherzustellen suchten.
Bei ihrem Bemiihen, «die Kirche im Dorf» zu haben und die Errichtung einer eige-
nen Pfarrei mit eigenem Priester zu erreichen, begegnet daher die Sorge um die
geistliche Versorgung der Sterbenden und die Bestattung der Toten in geweihter Er-
de immer wieder als einer der Hauptbeweggriinde. So schilderten die Abgesandten
der Einwohner des Schichentals 1290 vor dem Bischof von Konstanz eindringlich,
wie ihre Leute im Winter wegen Uberschwemmungen, Eis und Schnee ohne Viati-
kum und Letzte Olung sterben miissten und es kaum moglich sei, die Leichen auf
den Pfarrfriedhof nach Biirglen hinunterzuschaffen.$® Ahnlich begriindeten hun-
dert Jahre spiter die Bewohner von Sisikon am Urnersee (1387) und von Illgau im
Muotatal (1392) ihre Eingaben an den Bischof zur Losung von den Mutterpfarreien
Altdorf beziehungsweise Muotathal.2¢

Die Schilderung der topographischen und witterungsbedingten Erschwernisse
auf dem Weg zur Pfarrkirche ist in den genannten Fillen genau, weitgehend frei von
toposhaften Wendungen und auch heute noch nachvollziehbar. Doch warum for-
derten die Leute an diesen abgelegenen Orten erst im 13. und 14. Jahrhundert eine
eigene Pfarrei? Die Siedlungen in den Urner und Schwyzer Seitentilern bestanden
doch spitestens seit der Ausbauphase des Hochmittelalters, und das gut erschlosse-
ne, fruchtbare Land von Sisikon war wohl gar schon im 9. Jahrhundert bewohnt.¥”
Was hat die Gldubigen dazu bewogen, erst so viel spiter ihre «Priester- und Kirchen-
ferne» zu artikulieren?

Indem sie ihre Sorge um ein christliches Sterben und Begribnis in den Vorder-
grund riickten, geben die Gliubigen selber die Antwort auf unsere Fragen. Inzwi-
schen hatten sich die Vorstellungen von den jenseitigen Welten wesentlich gewan-
delt und prizisiert; die theologisch-dogmatische Diskussion des 12./13. Jahrhun-
derts hatte das Fegfeuer wenn nicht geschaffen, so doch in das Lehrgebaude der Kir-

83

Ebenda, I, 7 («De communione infirmorum»), V. 290-304, S. 54{.; Rudolf von Montfort, Statuten
von 1327 April 5. (Gfr. 26, 1871, S. 306). Von der spiteren Inflationierung des Ablasswesens (vgl. un-
ten S. 138ff.) blieben auch solche kleine Indulgenzen nicht verschont; so konnten die Leute von Baar
laut dem grossen Ablassbrief von 1361 (unten Anm. 146) fiir die Begleitung des Priesters auf dem
Versehgang in den Genuss des vollen Ablasses von 29 mal 40 Tagen gelangen.

8¢ Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5),II, 7, V. 274, S. 53; III, 16, V. 984£., S. 147.

% 1290 Mirz 29. (QW 1/1, Nr. 1620, S. 739).

#1387 Okt. 11. (Gfr. 9, 1853, Nr. 15, S. 17); 1392 Mirz 22. (Gfr. 6, 1849, Nr. 4, S. 137£.).

87 Zur frithen Besiedelung von Sisikon vgl. Helmi Gasser, Kdm Uri II, Basel 1986, S. 3.

122



che fest integriert.®® Mit der tiblichen zeitlichen Verschiebung von hundert bis
zweihundert Jahren verinderte sich nun auch das Frommigkeitsverhalten des Vol-
kes. Solange den abgeschiedenen Seelen nur Himmel und Hélle und ein undefinier-
ter Zwischenraum offenstanden, blieben die Freuden des Paradieses und wohl noch
mehr die Schrecken der ewigen Héllenstrafen dem Einzelnen entriickt: Gar so
schlecht konnte ein Getaufter, der die Gebote und Vorschriften der Kirche einiger-
massen befolgt hatte, nicht gewesen sein, dass er so ohne weiteres der ewigen Ver-
dammnis anheimfiel.

Mit dem Fegfeuer anderte sich alles. Dieser mittlere Ort zeitlich begrenzter Siin-
denstrafen im Jenseits entsprach ganz dem mittelmissigen Leben, das jeder zu leben
verspiirte. Jetzt wurden die Qualen und Bedrohungen der Totenwelt individuell er-
fahrbar. So weiss der Minoritenbruder und Chronist Johannes von Winterthur im
frithen 14. Jahrhundert von einem alten Meier zu Sarnen zu berichten, der zur Ab-
biissung seiner Siinden dem Weltleben entsagte und Kiister wurde. Als er eines
Nachts die Glocke liutete, wurde er von Armen Seelen {iberfallen und unter lautem
Geschrei gewiirgt. Der bedauernswerte Mann tiberstand die grauenvolle Erschei-
nung nicht unbeschadet: er verlor die Sprache und starb kurze Zeit darauf.?’

Jedermann hatte nach seinem Ableben mit einem mehr oder weniger langen
Aufenthalt im Purgatorium zu rechnen. Uber die Dauer entschieden neben der ei-
genen Lebensweise die Heilmittel der Kirche, die der Priester verwaltete und spen-
dete. Nicht zuletzt, um ihrer in der Stunde des Sterbens gewiss zu sein, nahmen
auch die Bewohner kleinerer Ortschaften die zusitzlichen Biirden auf sich, die mit
der Errichtung und Ausstattung einer eigenen Pfarrei, mit dem Lebensunterhalt
eines eigenen Priesters verbunden waren.

Abgesehen von topographisch-siedlungsmissigen Grenzfillen war die Versor-
gung der Sterbenden und der Toten durch die Kirche gewzhrleistet. Wo zwei oder
mehr Priester sich in die Seelsorge teilten, kam es sogar nicht selten zu Konflikten
um Kompetenzen und Stellvertretungen. Denn der Versehgang war mit ansehnli-
chen Einkiinften verbunden. Zunichst hatte der Pfarrer, da er bei dieser Amtshand-
lung die Stola trug, Anrecht auf die Stolgebiihr. Die Sakramentenspendung und an-
dere geistliche Handlungen durften zwar grundsitzlich nicht von der Zahlung
einer Abgabe abhingig gemacht werden, sie waren «gratis», wie Liebegg im An-
schluss an eine entsprechende Bestimmung des IV. Laterankonzils festhilt. Analog
zur Beichte hatte sich jedoch die Gewohnbheit eingebiirgert, nach vollzogener Spen-
dung eine Gebiihr zu erheben.®

Eine «Tarifordnung» von 1393, vertraglich vereinbart zwischen dem Pfarrer von
Altdorf und den von einem eigenen Priester betreuten Leuten von Erstfeld, infor-

88

Jacques Le Goff, La naissance du purgatoire, Paris 1981; deutsch: Die Geburt des Fegefeaers, Stutt-
gart 1984; vgl. die kritische Besprechung von Wilfried Hartmann, in: Deutsches Archiv fiir Erfor-
schung des Mittelalters 41, 1985, S. 327{.; ferner: Artikel Fegfeuer, in: Lexikon des Mittelalters 4,
1987, Sp. 328-331.

Johannes von Winterthur, Chronik, hrsg. von Friedrich Baetgen und Carl Brun, MGH S rer.
Germ. N. S. 3, 1924, S. 138; vgl. Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 1043f.

*¢ Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), IV, 6, V. 479-513 («Quid liceat dare pro spiritualibus»), S. 195-197;
vgl. Artikel Stolgebiihren, in: LThK 29, Sp. 10921,

89

123



miert iiber die hier geltenden Gebiihren.?! Es erstaunt nicht, dass ausgerechnet die
Taxen fiir die geistliche Versorgung der Sterbenden und der Toten am eintriglich-
sten waren. Kostete etwa die Spendung der Taufe die Eltern eines Kindes 4 Pfennige,
so musste man fiir den Empfang des Viatikums mit vorangegangener letzter Beichte
dem Pfarrer von Altdorf und dem Helfer von Erstfeld je 18 Pfennige geben. In die-
sem hohen Betrag waren gleich auch die Kosten fiir die kirchliche Beerdigung, die
Begehung des Dreissigsten und den Eintrag ins Jahrzeitenbuch miteingeschlossen.

Die Gebiihren waren fiir jedermann verbindlich. Gesondert zu bezahlen hatte
man die Letzte Olung: sie kostete einen Schilling. Bei Sterbenden, die ihre Seele
tiber das iibliche Mindestmass hinaus versichern wollten und sich dies leisten konn-
ten, kamen weitere Seelgeritstiftungen hinzu. Wurde der Priester von Erstfeld in
einen abgelegenen Hof gerufen, dann hatte er Anspruch auf eine zusitzliche Ent-
schidigung, die dem Vermégen und Ermessen des Einzelnen anheimgestellt war.

Von wohlhabenden Gliubigen erwartete die Kirche eine Beriicksichtigung im
Testament. Mit dem Begriff der «canonica portio» umschreibt das Kirchenrecht
den Anspruch, den gelegentlich der Bischof, normalerweise aber die Pfarrkirche
und die fiir die Bestattung ausersehene Kirche auf einen bestimmten Teil des hinter-
lassenen Vermdgens erheben durften. Richtete sich der kanonische Anspruch zwar
primir auf die Hinterlassenschaft von Klerikern®, so war laut Liebegg auch der
wohlhabende Laie angehalten, je nach Brauch und Gegend bis zur Hilfte, in der Re-
gel immerhin den vierten Teil aller seiner beweglichen und unbeweglichen Giiter
kirchlichen Einrichtungen und wohltitigen Werken zu verschreiben.?

Die Durchsetzung solcher Erwartungen wusste die Kirche durch entsprechende
Rechtsbestimmungen iiber das Testieren zu erleichtern. Wihrend es nach kaiserli-
chem, das heisst rémischem Recht fiir die Giiltigkeit eines Testamentes sieben Zeu-
gen brauchte, geniigten nach kirchlichem Recht deren zwei.** Fiir wohltitige Wer-
ke und Vergabungen an Kirchen reichte sogar eine schriftliche Willensiusserung
ohne Zeugen. Und gesetzt der Fall, der Sinneswandel zugunsten der Kirche stellte
sich erst im letzten Augenblick ein, bereits zu spit fiir die Niederschrift, dann konn-
te der Wohltiter dennoch getrost aus dem Leben scheiden. Die Kirche nahm sich
seines letzten Willens an: Vorerst liess sie den Erben oder Testamentsvollstrecker
ein Jahr lang gewihren, danach hatte sich nétigenfalls der Bischof einzuschalten
und mit seiner Autoritit dafiir zu sorgen, dass der miindlich gedusserte Wunsch des
Verstorbenen erfiillt wurde.

Es versteht sich, dass der Apparat der kirchlichen Hierarchie nur in gewichtigen,
uber die Verhiltnisse der gewdhnlichen Leute hinausragenden Fallen bemiiht wer-
den konnte. Aber die Ausfithrungen iiber die letzten Dinge im Leben spitmittelal-
terlicher Menschen haben deutlich gemacht, wie wichtig es auch aus der Sicht der
Kirche war, am Sterbebett prisent zu sein. Hieraus flossen ihr und ithren Amtstra-
gern wesentliche Teile der Einkiinfte zu. An den Einnahmen entziindeten sich Kon-

' 1393 Mai 29. (Gfr. 8, 1852, Nr. 15, S. 2651.).

*2 Vgl. Artikel Spolienrecht, in: LThK 29, Sp. 978.

*3  Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 17, V. 1090-1116, S. 152-154: «De canonica portione».
¢ Ebenda, V. 1073-1084, S. 152.

124



flikte; in Vertrigen versuchte man, wie das Beispiel Erstfeld gezeigt hat, die Pflich-
ten zwischen verschiedenen Geistlichen abzugrenzen und Verteilschlussel zu fin-
den. Deshalb sind wir iiber diesen Bereich des kirchlichen Lebens verhiltnismissig
gut informiert.

Als 1317 die Kirchgenossen von Altdorf in der Pfarrkirche eine Kaplaneipfriinde
errichteten, wurde es deren kiinftigem Inhaber ausdriicklich untersagt, ohne Ge-
heiss des Leutpriesters die Sterbesakramente zu spenden. Dadurch wollten sich der
Pfarrherr als Inhaber der «cura animarum» und seine Vikare nicht zuletzt vor un-
liebsamer, unkontrollierbarer Konkurrenz schiitzen.” Eine Vereinbarung aus Sar-
nen zu Beginn des 14. Jahrhunderts setzte fest, dass der Pfarrer (Pleban) und der Pri-
bendar in der Taufspendung und Krankenbetreuung einander Woche fiir Woche
abwechseln sollten; bei der Verteilung der Einkiinfte durfte hingegen der Pfarrer
zwei Drittel fiir sich beanspruchen, der Helfer hatte sich mit dem Rest zu begnii-
gen.*

Schwieriger gestaltete sich die Ausmarchung dort, wo die Pfarrgeistlichkeit nicht
unter sich war, sondern von aussen her Konkurrenz erhielt. Besonders gegen die
Einmischung von Ordensleuten in die Sterbenden- und Totensorge wehrte man
sich mit allen Mitteln. Dabei hatte der Pfarrklerus das Kirchenrecht auf seiner Seite:
Es untersagte den Monchen - immer nach unserem Gewihrsmann Rudolf von
Liebegg - unter Androhung von besonders schwerer Exkommunikation, die nur
durch den Papst gelost werden konnte, ohne Auftrag des Pfarrers Krankenkom-
munion und Letzte Olung zu spenden.” Um allen Versuchungen und Ubergriffen
vorzubeugen, war es einem Ordensmann iibrigens streng verboten, als Testaments-
vollstrecker zu amtieren; allein der Bischof konnte thm eine solche Aufgabe iiber-
tragen.”

Dass in der Praxis Kloster und Welt freilich nicht so leicht zu trennen waren,
zeigt der Fall von Luzern. Hier standen dem Abt von Murbach und dem Kloster Lu-
zern als Patronatsherrn weitgehende Rechte an der Pfarrei zu, auch nachdem diese
1178 an Weltpriester iibergegangen war. Besonders sorgfiltig waren zwischen Leut-
priester und Kloster von Beginn an die Bereiche Krankenbetreuung und Totensorge
vertraglich geregelt, weil es deswegen immer wieder zu Streitigkeiten kam.*”” Die
Pfarreiangehdrigen hatten trotz ihrer kanonischen Unterordnung unter den Ple-
ban die Wahl, statt thn oder seine Helfer auch Ménche an ihr Krankenbett rufen zu
lassen, diesen «nach gottlicher Eingebung»'® Legate zu machen und zugunsten des

°* 1317 Miirz 14. (QW 1/2, Nr. 879, S. 448); shnlich lauten die Anstellungsbedingungen von Kaplinen
der Pfarrei Zug, woriiber eine Reihe von sog. Spanbriefen Auskunft geben, z. B. jener des Frithmes-
sers zu Liebfrauen von 1385 Juni 22. (UbZug 1, Nr. 220). Zur Zustindigkeit des Pfarrers fiir die «cura
animarum» vgl. oben Anm. 84.

*¢ 1299-1303(Gfr. 24, 1869, Nr. 7,S. 154); das Datum kann aufgrund der Nennung von Abt A(Ibrecht)
von Murbach bestimmt werden; vgl. HS I11, 1/2, S. 888.

*" Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), I, 7, V. 276-278, S. 53f.

% Ebenda, I, 17, V. 1085f., S. 152.

* 1178 April 18.(QW 1/1, Nr. 163); 1234 Sept. (Gfr. 3, 1846, Nr. 8, 5. 223-226; QW 1/1, Nrr. 355); 1374
Mirz 11. (Gfr. 17, 1861, Nr. 11, S. 200-203); 1400 Dez. 11. (Gfr. 20, 1864, Nr. 87, S. 203-208).

190 1234 Sept. (Gfr. 3, 1846, Nr. 8, S. 224): «prout Deus ipsis inspiraverit».

125



Klosters Mess- oder Gebetsstiftungen vorzunehmen. Die Totenfeier musste in der
Klosterkirche stattfinden, wie auch bis weit ins 16. Jahrhundert hinein nur hier der
Taufstein stehen und das Ol fiir die Letzte Olung aufbewahrt werden durfte, ob-
gleich die Peterskapelle driiben in der Stadt dem Leutpriester «ad divina populo mi-
nistranda» zugewiesen war.'® Dieser leitete in St. Leodegar den Totengottesdienst
und zelebrierte hier am Kreuzaltar, dem Pfarraltar, die Totenmesse; Monche durf-
ten auf Wunsch des Verstorbenen oder der Hinterbliebenen daneben weitere, stille
Messen lesen und bei der anschliessenden Beerdigung assistieren, doch blieb es aus-
driicklich dem Leutpriester vorbehalten, den Leichnam der Erde zu tibergeben.!%:

2. Begribnis und letzte Rubestditte

Zum Pfarrzwang gehorte auch das Friedhofsrecht. Luzern bildete wiederum in-
sofern einen - aufschlussreichen — Sonderfall, als hier nach 1178 der Friedhof bei St.
Leodegar verblieb und weiterhin der Kontrolle des Klosters unterstand. Dies war
fir die Monche deshalb von besonderem Interesse, weil mit dem Bestattungsrecht
neben dem Totengottesdienst auch die «reliqua funera», die Begehung des liturgi-
schen Totengedichtnisses am Siebenten, Dreissigsten und Jahrestag, verbunden wa-
ren. Nur «minus habentes», nimlich Kinder unter zwolf Jahren, Ledige, Knechte
und Migde sowie Fremde, durften laut Vertrag von 1234 bei der Peterskapelle in der
Stadt begraben werden - grossere Seelgeritstiftungen waren von ithnen ohnehin
nicht zu erwarten!'® Noch im Jahr 1400 hielt das Kloster vertraglich fest, in wel-
chem Umfang der Leutpriester und seine Helfer sich an den Gebetsverpflichtungen
auf dem Friedhof im Hof zu beteiligen hatten; aus den Bestimmungen ist zu erken-
nen, dass die Monche die Feier der tiglichen Totenmesse und weitere eintrigliche
Verrichtungen des Totenkultes - genannt wird die Prozession am Dreissigsten zum
Haus des Verstorbenen - nicht aus den Hinden gegeben hatten, sondern die Welt-
geistlichen nur als Gehilfen heranzogen.'**

Doch verlassen wir diesen Sonderfall, bei dem Kompetenzen von Pfarrei und
Kloster sich tiberschnitten, und wechseln wir zugleich auf die Seite der Glaubigen.
Fiir sie war am Friedhofs- und Beerdigungsrecht in erster Linie die Gewissheit
wichtig, dass sie in geweihter Erde bestattet und der vielfiltigen Gnaden teilhaftig
werden konnten, die von der Kirche inmitten des Friedhofs ausgingen. Die Verstor-
benen blieben, wie Borromeo berichtet, in die Gemeinschaft der Kirche eingebet-
tet. Sie erhielten den regelmissigen Besuch der Angehorigen; auch die Priester gin-
gen im Anschluss an die Pfarrmesse oder die Totenmesse - in Luzern taglich, anders-

'* Vgl. ebenda mit Anm. 1.

192 FEbenda, S. 225; zum Ganzen vgl. Rainald Fischer, Die Pfarrei Luzern vor 1291, in: Luzern
1178-1978. Beitrige zur Geschichte der Stadt, Luzern 1978, S. 35-51, bes. S. 46f.

Falls jedoch der Beerdigungsgottesdienst fiir solche Leute im Minster abgehalten wurde, mussten
auch die weiteren Totengedichtnisse, «si qua fuerint», hier begangen werden; 1234 Sept. (Gfr. 3,
1846, Nr. 8, S. 225).

1041400 Dez. 11. (Gfr. 20, 1864, Nr. 87, S. 205).

103

126



wo wohl weniger hiufig - betend, mit Weihwasser und Weihrauch «iiber die Gra-
ber». Neben dem rein Religidsen spielte sich, fiir uns heutige Menschen kaum vor-
stellbar, ein schéner Teil des gesellig-gesellschaftlichen Lebens auf dem Friedhof ab.
Hier, auf dem oft einzigen freien Platz innerhalb der Siedlungen, wurden Verhand-
lungen gefiihrt, Vertrige abgeschlossen!®, Spiele veranstaltet. Die oft zitierte Ver-
ordnung des Luzerner Rats aus dem beginnenden 14. Jahrhundert, wonach bei Bus-
se untersagt wurde, auf dem Kirchhof der Peterskapelle «ze . . . keiglon, noch walon
(=spielen), noch stechen, noch turnieren, noch schiessen, noch den stein stos-
sen»1%,_ st kein Einzelfall. Auf dem Friedhof, insbesondere im Beinhaus, fand an
manchen Tagen des Jahres die Armenspeisung statt, wurden an Beerdigungen,
Dreissigsten, Jahrzeiten usw. als Bestandteil des gestifteten Totengedichtnisses Brot,
Kise und Wein als Almosen verteilt. Unanstindige Lieder, Spiele und Tinze waren
hier, trotz immer wieder eingeschirftem Verbot der Kirche, vielleicht hiufiger als
fromme Gebete.!” Wie abschreckende «Exempla»-Erzihlungen aus anderen Ge-
genden Europas belegen, vergniigten sich die jungen Leute mit Vorliebe an den Vor-
abenden (Vigilien) von Kirchweihe und bestimmten Heiligenfesten bei Tanz und
Spiel auf den Friedhofen, 108

Wenn Tote nicht auf dem Friedhof bestattet wurden, bedeutete das fiir sie soviel
wie den Ausschluss aus der Gemeinschaft der Kirche, den Verlust der Segnungen,
Gebete und anderer geistlicher Zuwendungen, welche die Armen Seelen an ihrem
jenseitigen Aufenthaltsort, im Fegfeuer, so dringend brauchten. Die Sorge der Leute
von Spiringen, dass ihre Toten bei Eis und Schnee nicht auf dem Pfarrfriedhof von
Biirglen zur letzten Ruhe gebettet werden konnten, wird vor solchem Hintergrund
erst richtig verstindlich. Von der geweihten Erde ausgeschlossen waren neben den
ungetauften Kindern alle Exkommunizierten. Dazu gehérten eo ipso Ungliubige,
Selbstmérder, Gewaltverbrecher, Blutschinder und - durch Bischof Rudolf von
Montfort 1327 besonders hervorgehoben - die Wucherer.!®®

Wem es nicht gelang, rechtzeitig vor dem Ableben von der zustindigen Instanz
die Losung aus dem Bann zu erwirken, der durfte gleichwohl auf Gnade vor Recht
hoffen. So sollte, rit Liebegg den Pfarrern, einem Selbstmérder das kirchliche Be-
gribnis im Zweifelsfall nicht verweigert werden, ebensowenig wie einem Hinge-

195 Z.B.1294 Mirz 8., auf dem Friedhof der Minderbriider in Luzern (QW 1/2, Nr. 64); 1294 Dez. 28.,
auf dem Friedhof von Baar (ebenda, Nr. 88 ). '

19 Tuzerns iltestes Ratsbiichlein (ca. 1300-1402), hrsg. von P. X. Weber, in: Gfr. 65, 1910, c. 19, S. 10;

vgl. Hans Georg Wackernagel, Die Freiheitskimpfe der alten Schweiz in volkskundlicher Beleuch-

tung, in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 46, 1949/50, S. 72f.

Soum 1300(?) ein Verbot durch den Bischof von Konstanz; vgl. Giovanni Domenico Mansi, Sacro-

rum conciliorum nova et amplissima collectio, Bd. 25, Florenz und Venedig 1782, Sp. 32. Zu diesen

interessanten Seiten des «Friedhofslebens» vgl. den Aufsatz von Regula Odermatt-Biirgi, Volks-

kundlichesiiber die Beinhiuser der Innerschweiz, in: Gfr. 129/130, 1976/77,S. 183-214, bes. S. 186f.

Vgl. fiir Stidfrankreich: Jean-Claude Schmitt, «Jeunes» et danse des chevaux de bois: le folklore méri-

dional dans la littérature des «exempla» (XIIIe-XIVe siécles), in: Religion populaire en Languedoc

(Cahiers de Fanjeaux 11, 1976), S. 127-158.

1% Rudolf von Montfort, Statuten von 1327 April 5. (Gfr. 26, 1871, S. 307).

127



richteten, der zuvor Reue gezeigt hatte.""® Weitergehende nachtrigliche Dispensen
lagen in der Kompetenz des Bischofs.!!! Dass in der Praxis nicht jeder Seelsorger
mit der gleichen Sicherheit zu entscheiden wagte, wie Liebegg es thm nahelegte,
zeigt das Beispiel jener Selbstmérderin aus Kiissnacht, die, von Schwermut getrie-
ben, zwei Suizidversuche unternahm; der zweite gelang. Vor dem Sterben konnte
die Arme noch die Sakramente empfangen, dennoch wurde ihr das kirchliche Be-
gribnis erst gewahrt, nachdem der Generalvikar, wohl auf Betreiben der Angehori-
gen, eine entsprechende Verfiigung an den Leutpriester erlassen hatte.!

Ubervor31cht1ges Verhalten war nicht zuletzt durch die Angst begriindet, die
Beerdigung eines Exkommunizierten auf dem Friedhof wiirde schwere kirchliche
Sanktionen nach sich ziehen. Das Kirchenrecht liess in dieser Hinsicht keine Zwei-
fel offen; iiber das betreffende Gotteshaus wurde automatisch das Interdikt, die Ein-
stellung von Gottesdienst und Sakramentenspendung, verhingt, bis die Leiche des
Exkommunizierten wieder hinausgeschafft war. Es niitzte auch nichts, ja ver-
schlimmerte nur noch die Lage, wenn Laien mit Gewalt die Beerdigung zu erzwin-
gen suchten.!® Die drakonische Strafe des Interdikts war sehr gefiirchtet; jeder-
mann war von der Einstellung des Kultes in seiner Kirche betroffen. Vor allem
musste man im Fall des eigenen Ablebens wihrend des Interdikts damit rechnen,
selber ohne kirchliches Begribnis wie ein Exkommunizierter zu enden.!**

Die Drohung mit dem Interdikt war so wirksam, dass die Gemeinden und Tal-
schaften aus eigenem Antrieb alles vorkehrten, um ihm nicht zu verfallen. Als 1375
der Obwaldner Heini Katriner der Blutschande mit seiner Tochter iiberfiihrt, ge-
fangengenommen und des Landes verwiesen wurde, musste er schworen, erst wie-
der ins Land zuriickzukehren, wenn er durch einen Bischof absolviert worden sei
und dariiber eine Urkunde vorlegen kénne."> Nur die urkundlich beglaubigte Ab-
solution durch eine bischofliche Ponitentiarie gab den Landleuten von Obwalden
die Gewissheit, dass der Fehlbare vom Banne geldst war und sie nicht unversehens
in ein Interdikt hineinzog.

Die Amtskirche beniitzte ihrerseits das Interdikt als scharfe Waffe, wenn es galt,
Entscheidungen kirchlicher Instanzen gegen Widerstinde durchzusetzen. Die Leu-
te von Kiissnacht erlebten dies am eigenen Leib, als sie mit dem Abt von Engelberg,

119 T iebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 19, V. 1273-1277, S. 161f.; zum gar nicht so seltenen, in den
Quellen freilich nur schwer erfassbaren Selbstmord im Mittelalter vgl. Jean-Claude Schmitt, Le sui-
cide au Moyen Age, in: Annales 31, 1976, S. 3-28; Jean-Claude Schmitt, Moyen Age: le suicide et le
confesseur, in: Histoire 27, 1980, S. 42-46.

"' Vgl. Anm. 109.

112 REC 4, Nr. 10711; Edi Ehrler und Franz Wyrsch, Quellen zur Geschichte der Landschaft Kiiss-
nacht am Rigi, 3 Bde. 1351-1477, Kiissnacht 1982-1989; hier Bd. 2, Nr. 155, S. 308 (1443), wobei die
Herausgeber vermuten, es handle sich eher um Kiisnacht am Ziirichsee als um Kiissnacht am Rigi.

‘13 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), III, 19, V. 1278f., S. 162; Rudolf von Montfort, Statuten von 1327
April 5. (Gfr. 26, 1871, S. 307).

114 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5),V, 21, V. 1864-1892; «De sententia interdicti», V. 1893-1940: «Quid
liceat tempore interdicti».

1151375 Jan. 16. (REC 2, Nr. 6305).

128



ithrem Patronatsherrn, im Streit lagen und sich dagegen wehrten, von einem Engel-
berger Monch anstelle eines Weltpriesters als Pfarrer betreut zu werden. Jahrelang
zog sich der Konflikt unentschieden hin, die Fronten waren festgefahren und keine
der Parteien zum Nachgeben bereit. Als aber schliesslich am 4. Dezember 1377 der
Bischof von Konstanz Exkommunikation und Interdikt iiber Kiissnacht verhingte,
fugten sich die Pfarrgenossen binnen weniger Wochen.!1¢

Dass die Gldubigen gegeniiber dem Bannstrahl der Kirche nicht ganz hilflos wa-
ren, zeigten etwa zur gleichen Zeit die Pfarrgenossen von Agen Alssie um 1370 mit
dem Ziircher Grossmiinsterstift wegen Zehntanspriichen im Streit lagen, wurden
sie, zusammen mit den Leuten von Zug, Baar und Neuheim, vom Bischof von Kon-
stanz mit Exkommunikation bestraft. Sie setzten sich aber {iber das Verbot hinweg
und zwangen ihren Seelsorger bei Verlust seiner Einkiinfte, trotz der Kirchenstrafe
den Gottesdienst mit ihnen zu feiern — gerade dies hatte Jahrzehnte zuvor Bischof
Rudolf von Montfort durch Androhung strenger Strafen zu verhindern gesucht.!”
Einige Jahre darauf wurde der Streit durch Vermittlung des apostolischen Stuhls
beigelegt; der Propst von Ziirich lenkte ein, und die Leute von Ageri wurden von
ithrem Bann gelost.!®

Es konnte nicht ausbleiben, dass die Kirche sich auf das Interdikt auch bei Kon-
flikten besann, die nicht der rein geistlichen Sphire angehorten. Gleich mehrfach
wurden im 14. Jahrhundert die Innerschweizer Talschaften von solchen Kirchen-
strafen heimgesucht - nicht ganz zufillig vor allem dann, wenn die Kirche im
Emanzipationskampf der Waldstitten sich auf die Seite ihrer Gegner, Habsburgs
und des Klosters Einsiedeln, schlug. In welchem Ausmass der Marchenstreit zwi-
schen Schwyz und Einsiedeln oder das Ringen zwischen Ludwig dem Bayern auf
der einen, Friedrich dem Schénen und dem Papsttum auf der anderen Seite das Ge-
bilde der Eidgenossenschaft gefestigt hat, braucht an dieser Stelle nicht ausgefiihrt
zu werden. Aufschlussreich fiir die Verquickung von weltlichen und geistlichen
Ebenen in den beiden sich tiberlagernden Konflikten ist indessen die Beobachtung,
wie zur gleichen Zeit mehrere Interdikte aus verschiedener Wurzel tiber die Inner-
schweizer verhingt waren: Als 1350 der Marchenstreit endgiiltig beigelegt und das
Interdikt tiber Schwyz, Uri und Unterwalden aufgehoben wurde, erwirkte man bei
gleicher Gelegenheit auch die Authebung jenes zweiten Interdikts, das wegen der
Parteinahme fiir den 1347 verstorbenen Ludwig den Bayern noch in Kraft war.!*?

Esist fraglich, ob dem gewshnlichen Gliubigen hinter der politischen Auseinan-
dersetzung die kirchenrechtlichen Begriindungen fiir Interdikte, die ihn da trafen,
einsichtig waren. Fiir ihn stand auch in diesem Fall die Sorge um das Schicksal der
wihrend des Interdikts ohne Absolution Verstorbenen und Begrabenen im Vorder-

"¢ REC 2, Nr. 6449; Ehrler/Wyrsch, Quellen (wie Anm. 112), Bd. 1, Nr. 39, S. 190-192; vgl. ebenda,
Nr. 15, 18, 20-22, 24-27, 38, 40-46.

"7 Rudolf von Montfort, Statuten von 1327 April 5. (Gfr. 26, 1871, S. 307).

118 UbZug 1, Nr. 106, 167, 169, 177.

119 1350 Febr. 8.(QW 1/3, Nr. 880-881); 1350 Febr. 16. (Nr. 885); 1350 Miirz 10.-15. (Nr. 888890, 892).
Zum Marchenstreit vgl. Andreas Riggenbach, Der Marchenstreit zwischen Schwyz und Einsiedeln
und die Entstehung der Eidgenossenschaft, Ziirich 1966 (Geist und Werk der Zeiten 15).

129



grund.'?® Nach beendetem Kampf zeigte sich die Kirche den Armen Seelen gegen-
tiber gnidig und gewihrte ihnen durch den Mund des pipstlichen Beauftragten
nachtriglich die ersehnte Lossprechung. Bis zur endgiiltigen Beisetzung der Lei-
chen auf den Friedhofen hatte man sich allerdings noch etwas zu gedulden, wih-
rend die Messe auf beweglichen Altiren ausserhalb der Kirchen sogleich wieder ge-
lesen werden durfte: Kirchen und Kirchhofe mussten nimlich zuerst durch den
Weihbischof von Konstanz entsithnt und neu geweiht werden. 12!

Jahrzehnte spiter wurde tiber Uri erneut das Interdikt verhingt. Diesmal be-
stand auch nicht der Hauch einer geistlichen Verfehlung der Landleute von Uri,
sondern die Kirchenstrafe traf sie, weil sie mit den im Banne stehenden Herren von
Mailand, Galeazzo II. und Bernabo Visconti, geschiftliche Beziehungen unterhiel-
ten und deren Giiter iiber den Gotthardpass transportierten. Gegen die Visconti,
mit denen der pipstliche Legat Agidius Albornoz im Kampf um den Kirchenstaat
lag, hatten die Avignoneser Pipste sogar den Kreuzzug ausgerufen und einen Kreuz-
zugsablass ausgeschrieben.’?? Durch den Bann in threm wirtschaftlichen Lebens-
nerv getrotfen, wehrten sich die Urner offenbar energisch und erreichten durch In-
tervention beim pipstlichen Stuhl eine Aufthebungssentenz, die im Dezember 1375
durch den Abt von Engelberg feierlich vollzogen wurde. Als Sprecher und gewihl-
ter Vertreter der Talgemeinde trat hier der Pfarrer von Altdort, selber ein Einheimi-
scher, in Erscheinung.’?® War es Zufall, war es rasche Reaktion auf solch miss-
briuchliche Anwendung der schwerstmoglichen Kirchenstrafe, wenn der Bischof
von Konstanz bereits im Juli desselben Jahres Bestimmungen erliess, um der leicht-
fertigen, den Seelen wie dem Ansehen der Kirche schidlichen Verhingung des In-
terdikts Einhalt zu gebieten?!2¢

Die Oberschicht in den Innerschweizer Tilern brauchte die Auswirkungen des
Interdikes auf das jenseitige Schicksal der Seelen ihrer Verstorbenen weniger zu
fiirchten als die gewShnlichen Leute. Fiir die Aristokratie bildete sich nimlich in
dieser Zeit nach dem Vorbild des Adels der Brauch aus, sich nicht auf dem Pfarr-
friedhof bestatten zu lassen, sondern gegen entsprechende materielle Leistungen
Klgster - die dem Interdikt oft nicht unterworfen waren - als letzte Ruhestitte zu
wihlen. An solchen Orten mit erhohter Frommigkeitsdichte'? durfte man vom
Gebet der Monche oder Nonnen verstirkte Gnadenzuwendungen fiir seine Seele
erwarten.

Die Kirche sah dieses Ausscheren von Schifchen aus der grossen Herde, das die
Rechte und Einkiinfte der Pfarrkirchen schmilerte, nur ungern; verbieten konnte

120 Vgl. die Bitten der Leute von Unterwalden an den pipstlichen Beauftragten zur Losung vom Inter-

dike 1350 (QW 1/3, Nr. 889).

21 Vgl. 1350 Marz 15. (QW 1/3, Nr. 892); die Entsithnung und Neuweihe der Kirchen des Landes
Schwyz nahm Weihbischof Johann von Castoria zwischen dem 2. und 16. April 1350 vor (QW 1/3,
Nr. 895-897, 899-901).

22 Norman Housley, The Avignon Papacy and the Crusades, 1305-1378, Oxford 1986, S. 771., 1391,
237, 2461., 310f. A

121375 Dez. 15. (Gir. 4, 1847, Nr. 32, S. 299-301).

1241375 Juli 18. (REC 2, Nrr. 6339).

125 Gfr. 26, 1871, S. 307: «in locis magis religiosis».

130



und wollte sie aber diesen Brauch nicht. Thre zwiespiltige Haltung zeigt sich darin,
dass Bischof Rudolf von Montfort 1327 den Pfarrern und Beichtvitern des Bistums
Konstanz einschirfte, niemanden zur Wahl eines auswirtigen Begriabnisortes zu
ermuntern'?, wihrend etwa zur gleichen Zeit Rudolf von Liebegg, wohl die Praxis
von Laienbestattungen in seinem Stift Beromiinster vor Augen'?”, das Bestehen
von besonderen, durch Herkommen oder pipstliche Privilegierung begriindeten
Begribnisrechten und Familiengrablegen ausserhalb der Pfarrfriedhofe billigte.
Wogegen auch er sich allerdings energisch wehrte, war der Brauch, Tote zu verstiim-
meln oder einzukochen, um Teilbestattungen an verschiedenen Orten vorzuneh-
men.'? Fiir diesen Horror (in den Augen Liebeggs) liefert die Innerschweiz im un-
tersuchten Zeitraum indessen keinen Beleg!?’; in ihrer Pervertierung zeigt die Sitte
der Teilbestattung aber, wie stark das Verlangen sein konnte, die Toten durch Bi-
und Multilokation méglichst intensiv am Leben der Kirche teilnehmen zu lassen.

DAS ABLASSWESEN

1. Der Gnadenschatz der Kirche

Die Verstorbenen hatten die Gebete und guten Werke der Lebenden néotig, um
aus dem Purgatorium vorzeitig erlést zu werden. Aber umgekehrt waren auch die
Lebenden ebenso stark an die Toten gebunden und ihnen verpflichtet; denn sie
wussten, dass jene es thnen lohnen und durch Fiirsprache einst auch ihr eigenes Los
lindern wiirden. Die Gnadenstréme flossen somit bestindig zwischen den Gliedern
der kimpfenden Kirche auf Erden und denjenigen der leidenden Kirche in der jen-
seitigen Lauterung hin und her. Aus ihrem Gnadenschatz, den die Kirche als Gan-
zes verwaltete, konnte sie dem Verstorbenen, aber auch dem noch Lebenden fiir sei-
ne kiinftige jenseitige Bussezeit, Zuwendungen machen und den Aufenthalt im Feg-
feuer verkiirzen. Auf diesem theologischen Fundament des «Thesaurus ecclesiae»
griindete das Instrument des Ablasses!*, das im spiteren Mittelalter grosse Bedeu-
tung hatte.

126 Ebenda.

Peter Eggenberger, Das Stift Beromiinster. Ergebnisse der Bauforschung 1975-1983, Luzern 1986

(Luzerner Historische Veréffentlichungen 21), S. 124. Auch die Franziskaner in Luzern besassen das

vielbenutzte Recht, in threm Friedhof Laien zu bestatten; vgl. Glauser, Barfiisserkloster (wie Anm.

28), S. 71; Anton Kottmann, Die Begribniskirche, ebenda, S. 291ff. Zum Bestattungswesen allge-

mein vgl. Adolf Reinle, Die Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter, Darmstadt 1988, S. 257.

'#8 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), II1, 19, V. 1229ff., S. 159f.: «De ecclesiastica sepultura».

'#* Vgl. Odermatt-Biirgi, Volkskundliches (wie Anm. 107), S. 190f.

'** Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5),1II, 15, V. 901ff., S. 142-145: «De indulgentiis». Zum Ablass vgl. das
noch nicht iiberholte Standardwerk von Nikolaus Paulus, Geschichte des Ablasses im Mittelalter
vom Ursprunge bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts, 2 Bde., Paderborn 1922-23; Bd. 3: Geschichte
des Ablasses am Ausgange des Mittelalters, Paderborn 1923.

131



Kritik am Ablasswesen und seinen Auswiichsen war ein beliebtes, verbreitetes
Thema der spitmittelalterlichen und reformatorischen Kirchenkritik. In Buch
XXIX des Paradieses der Divina Comedia geisselte Dante die betriigerischen Predi-
ger, die mit ungeprigtem Geld zahlten, das heisst, dem leichtgliubigen Volk falsche
Ablisse verhiessen.’ Literarisch etwas weniger anspruchsvoll prangert auch Lieb-
egg die Ablasshindler an, die tiglich von Kirche zu Kirche liefen, mit thren «literu-
lis» Geschifte machten und sogar in den Wirtshiusern nach Opfern suchten. Um
solchen Betriigereien einen Riegel zu schieben, hitten Ablassprediger ihre Urkun-
den zuerst dem Ortsbischof zur genauen Priifung zu unterbreiten und diirften
nichts anderes predigen, als was darin schriftlich beglaubigt sei.’*? Missbrauche,
Filschung und Betrug scheinen besonders in den Zentren der Christenheit, allen
voran in Rom, wo Massen von Glaubigen zusammenstromten, seit der Mitte des 14.
Jahrhunderts grassiert zu haben.!?

Auch Einsiedeln war der Gefahr solcher Auswiichse ausgesetzt. Zur Vorberei-
tung der Engelweihe des Jubeljahres 1466, die besonders feierlich begangen werden
sollte, reiste Abt Gerold von Sax (1452-1480) im Jahr 1464 personlich nach Italien
und erwirkte von Papst Pius II. neben der Erneuerung der Beichtvollmacht des Klo-
sters fiir die Pilger einen grossen vollkommenen Ablass, genannt «die Rémische
Gnade», der eigentlich eine Bestitigung der legendiren, wohl im 13. Jahrhundert
fabrizierten Ablassbulle Papst Leos VIIIL. von 964 war und wihrend der vierzehn-
tigigen Festzeit im September gewonnen werden konnte. 130 000 Glaubige sollen
damals nach Einsiedeln gestrémt und dort von der Verbiissung ihrer Stindenstrafen
im Jenseits befreit worden sein!!**

In der Folge bildete der Einsiedler Wallfahrts- und Ablassbetrieb eine bevorzugte
Zielscheibe der Kritik, um deren Niederschlagung die Ménche eifrig bemiiht wa-
ren. Als 1477 der Pfarrer von Igis im Biindnerland, Johann Buttgi, den vollkomme-
nen Ablass der Engelweihe schmihte, setzte ihn der Bischof von Chur auf Betreiben
des Klosters Einsiedeln und dessen Schirmortes Schwyz gefangen; erst nach geleiste-
tem Widerruf und Zahlung einer betrichtlichen Busse wurde Buttgi wieder auf frei-
en Fuss gesetzt.’*® Besonders in der Reformationszeit war die Einsiedler Wallfahrt
ein Zankapfel der Polemik zwischen den Alt- und Neugliubigen, wie Hans Salat in

131 Dante Alighieri, La Divina Comedia, Ubers. von Ida und Walther von Wartburg, Ziirich 1963,
XXIX, V. 118-126, 5. 1155.

132 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), ITI, 15, V. 948-957, S. 144{.

'3 Vgl. zuletzt: Bernhard Schimmelpfennig, Rémische Ablassfilschungen aus der Mitte des 14. Jahr-

hunderts, in: Filschungen im Mittelalter, Bd. 5: Fingierte Briefe, Frommigkeit und Filschung, Rea-

lienfilschung, Hannover 1988 (Schriften der MGH, 33, 5), S. 637-658; Hartmut Boockmann, Ab-

lassfilschungen im 15. Jahrhundert, ebenda, S. 659-668.

Vgl. Odilo Ringholz, Geschichte des furstlichen Benediktinerstifts Unserer Lieben Frau von Ein-

siedeln, seiner Wallfahrt, Propsteien und iibrigen Besitzungen, Bd. 1, Einsiedeln und K6In 1904, S.

4251., 443; Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd. 2, S. 326f.; Die Chroniken der Stadt Konstanz,

hrsg. von Ph. Ruppert, Konstanz 1891, S. 260; HSIIL, 1/1, S. 568f.

13 Ringholz, Wallfahrtsgeschichte (wie Anm. 33), S. 299.

134

132



seiner Reformationschronik zum Jahr 1526 berichtet: «Jtemm ward durch ettliche
pfaffen offenlich gerett, unser lieben frowen cappell zGi Einsidlen war ein mérder

o . . . . e . . O
grub, und jn eim (verzichend mir alle glitigen oren) schyshus, alls vil ablass alls za
Einsidlen, sott jedermann sich hitten nit darz8 gan, dann es war die grést kitzery,
und weler dar gienge, war des tiifells»,1

Vor solchem polemisch aufgeladenen Hintergrund ist es verlockend, dem Ab-
lass-Alltag nachzuspiiren, wie er das religitse Leben der Innerschweizer im 13. und
14. Jahrhundert mitgestaltet hat. Mit der Sichtung der Ablassprivilegien oder In-
dulgenzbriefe begeben wir uns auf ein fiir den an Fakten orientierten Historiker un-
gewohntes Feld: Es geht in diesen Texten um nichts weniger als um quantifizierte
Vorstellungen vom Jenseits, ja um den buchhalterischen Umgang mit diesem Jen-
seits, um, mit Jacques Chiffoleau zu sprechen, die «Comptabilité de 1’au-del».1¥
Der in Tagen und Jahren ausgedriickte Umfang eines zeitlichen Ablasses von Siin-
denstrafen bezog sich zwar, nach der vorsichtigen Interpretation der meisten dama-
ligen Theologen, nur auf eine relative Aquivalenz, das heisst, ein solcher Ablass ent-
faltete die gleiche Wirkung wie eine kanonische Busse von entsprechender Dauer.
In der Praxis setzte sich aber die leichter verstindliche Vorstellung einer absoluten
Kongruenz durch, wonach jener, der einen Ablass von beispielsweise 40 Tagen ge-
wann, dafiir genau 40 Tage weniger im Fegfeuer zu leiden haben werde. Im 14. Jahr-
hundert wurde diese Praxis noch um die - auch von Liebegg gebilligte - Moglich-
keit erweitert, dass man einen Ablass einem bereits Verstorbenen im Fegfeuer un-
mittelbar zuwenden konnte. Dadurch wurde in der Volksfrommigkeit die Welt
der Toten vollends messbar, in den Zeitvorstellungen der Lebenden verfiigbar, und
es wurden - als Folge dieser «Verinderung des Verstindnisses von der Weltzeit»'* -
die Schleusen fiir eine Erh6hung der Ablisse in astronomische Dimensionen gedff-
net.

2. Der Ablass-Alltag

Fiir den Untersuchungszeitraum sind etwa 120 an Kirchen und Kléster der In-
nerschweiz ausgestellte Ablassbriefe erhalten, die {iberregional wirksamen, durch
Prediger auch hier propagierten Indulgenzen in der Art der Kreuzzugsablisse nicht

1

w

¢ Johannes Salat, Reformationschronik 1517-1534, bearbeitet von Ruth Jérg, QSG N. E Abt. 1, VIIL,
1, Bern 1986, Bd. 1, S. 369; vgl. EA IV 14, S. 535f. n, S. 624 b,

Vgl. Jacques Chiffoleau, La comptabilité de I’au-dela. Les hommes, la mort et la religion dans la ré-
gion d’Avignon 4 la fin du Moyen Age (vers 1320-vers 1480), Rom 1980 (Collection de I'Ecole fran-
caise de Rome, 47).

'** Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), I11, 15, V. 943{., S. 144; vgl. Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd.
2, S. 73ff., 160ff., 207ff. sowie unten bei Anm. 148.

Schimmelpfennig, Ablassfilschungen (wie Anm. 133), S. 640.

137

139

133



mitberiicksichtigt.!® Die im Vergleich etwa zu reformiert gewordenen Gegenden
sehr giinstige Uberlieferungslage verdanken wir vor allem der Tatsache, dass das
Ablasswesen in den katholischen Orten das Mittelalter iberdauerte und solche In-
dulte als kostbare Schitze gehiitet wurden; dariiber hinaus kommt uns der Umstand

140

Ansolchen allgemeinen Ablissen, die in unseren Gegenden mehr oder weniger wirksam waren, be-
gegnen: Kreuzzugsablass der Minoriten gegen die Tataren, verbunden mit Predigt- und Beichtrecht
im Bistum Konstanz (1243 April 25., Aug. 5. und 12.: Gir. 1, 1844, S. 351-357); Kreuzzugspredigt
derselben gegen Friedrich IT. (1248 Mirz 31., Mai 27.: QW 1/1, Nr. 578, 583); Kreuzzugsablass zur
Bekimpfung des gegnerischen Papstes im Abendlandischen Schisma (Urbanistische Kreuzzugspre-
digten und Ablassbriefe von 1382 Mai 21.: REC 2, Nr. 6646; 1383 Febr. 13.: REC 2, Nr. 6692a; 1387
Aug. 29.: REC 3, Nrr. 7084).

Tabelle 1:
An Pfarrkirchen, Kapellen und Kldster der Innerschweiz verliehene Ablassbriefe, 1250-1450

N 00 N U A RN

10.
11.
12,
13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23

24.
25.
26.

27.

. Alpnach (Pfarrkirche) vor 1301, 1345, 1432
. Altdorf (Pfarrkirche und Filialen) 1359, 1360, 1370
. Arth (Pfarrkirche und Kapelle) 1290, 1299, 1379
. Baar (Pfarrkirche) 1361, 1362
. Beckenried (Kapelle/Pfarrkirche) 1323, 1396
. Blatten (Kapelle/Wallfahrtskirche) 1370, 1391
. Biirglen (Pfarrkirche) 1283, 1291, 1326, 1347, 1385
. Einsiedeln (Klosterkirche/Wallfahrtskirche) 1250, 1288, 1323
. Engelberg (Minnerkloster) 1300, 1325, 1360, 1363, 1390,
1418, 1419
Engelberg (Frauenkloster) 1300, 1326, 1360(2), 1363, vor
1379, 1379, 1418
Ennetbiirgen (Kapelle/Wallfahrtskirche) 1346, 1388
Ennetmoos (Kapelle/Wallfahrtskirche) 1311/15, 1313 (2)
Erstfeld (Kapelle) 1318, 1339, 1340
Freienbach (Pfarrkirche) 1308, 1333, 1379
Goschenen (Kapelle) 1341, 1342
Horw (Pfarrkirche) 1446
Ibach (Kapelle) 1430
Iberg bzw. Oberiberg (Kapelle) 1350
Illgau (Kapelle/Pfarrkirche) 1341, 1342
Ingenbohl (Kapelle) 1387
Isenthal (Kapelle) 1409
Kappel (Klosterkirche) 1281(2)
Kerns / St. Niklausen (Kapelle) 1357, 1359
Luzern (Klosterkirche) 1296, 1345, 1349 (2)
Luzern, St. Peter (Kapelle) 1349 (2)
Luzern, Spital (Kapelle) 1285/87, 1287, 1298, 1345, 1387
Luzern, Siechenhaus St. Jakob (Kapelle) 1387
Malters (Pfarrkirche) 1410
Morschach (Kapelle/Pfarrkirche) 1283, 1318 (2), 1347, 1350
Muotathal (Pfarrkirche) 1369
Muotathal (Klosterkirche) 1347, 1350
Neuenkirch (Klosterkirche) 1282, vor 1284

134



28. Neuheim (Pfarrkirche) 1337, 1338
29. Rathausen (Klosterkirche) 1254, 1259, 1288, vor 1326, 1326,
1367, 1371

30. Risch (Pfarrkirche) 1298

31. Root (Pfarrkirche) 1425

32. Sattel (Kapelle/Pfarrkirche) 1399/1400

33. Schattdorf (Pfarrkirche) 1326

34. Schwyz (Pfarrkirche) 1299, 1331, 1347, 1350, 1351,

1400, 1412, 1414, 1430

Schwyz, St. Peter am Bach (Klosterkirche) 1283 (2), 1297, 1318, 1347, 1350
Schwyz, Einsiedelei Tschiitschi (Kapelle) 1420, 1430

35. Seedort (Klosterkirche) 1254, 1283, um 1290, 1403, 1412

36. Silenen (Pfarrkirche) 1318, 1339, 1340, 1409

37. Sisikon (Pfarrkirche) 1387

38. Spiringen (Pfarrkirche) 1290 (2), 1371

39. Stans (Pfarrkirche) 1300 (2), 1397

40. Steinen (Pfarrkirche) 1318, 1361, 1396
Steinen, in der Au (Klosterkirche) 1277, 1350, 1390, 1403

41, Ufenau (Pfarrkirche) 1360, 1372

42. Ursern/Andermatt (Pfarrkirche) 1417

43. Weggis (Pfarrkirche) 1435

44. Wolfenschiessen (Kapelle) 1277

45. Zug, St. Michael (Pfarrkirche) 1336, 1363, 1418

Abb. 2:

Ablassbriefe fiir Pfarrkirchen,
Kapellen und Kléster, 1250-
1450. Die Zahlen bezieben sich
auf Tab. 1.

B Pfarrkirche
A Kapelle
@® Kloster

135



zugute, dass die mittelalterlichen Bestinde kirchlicher Archive in der Innerschweiz
insgesamt die Zeitldufe gut iberstanden haben.

Die Ablassbriefe setzen in der Mitte des 13. Jahrhunderts ein, ihre Zahl nimmt
bis in die zweite Hilfte des 14. Jahrhunderts stetig zu, um dann - falls der Uberliefe-
rungsbefund nicht triigt - wieder leicht abzunehmen. Ein Netz von Indulgenzpri-
vilegien iiberzieht gleichmassig, fast flichendeckend die Pfarrkirchen und schliesst
die Klster und auch bedeutendere Kapellen mit ein. Bei niherem Hinsehen beste-
hen freilich grosse Unterschiede in der Zahl der erworbenen Privilegien. An erster
Stelle liegen die Kl@ster, allen voran die beiden Konvente in Engelberg, die zusam-
men 15 Indulgenzbriefe besassen. Auch weniger bedeutende Zénobien wie die
FrauenklGster in Steinen und am Bach in Schwyz kénnen fiinf beziehungsweise
sechs Briefe vorweisen, eine Zahl, die den Durchschnitt fiir Pfarrkirchen (3-4) noch
deutlich tibersteigt. Generell fillt auf, dass neben den Klgstern auch andere kirchli-
che Einrichtungen, die ausserhalb des Pfarreiensystems stehen, gut bestiickt sind,
so das Spital in Luzern oder die Wallfahrtskapelle St. Jakob am Jakobspilgerweg bei
Ennetmoos mit je vier Indulgenzen.

Eine Erklirung fiir die Abstufungen der Ablassdichte bei K16stern, Pfarrkirchen
und Kapellen liegt darin, dass eine Kirche durch Ablassprivilegien fiir die Glaubi-
gen attraktiv wurde. Die Pfarrkirchen, denen sich der Einzelne durch Recht und
Gewohnheit zugehorig fithlte, waren diesem Konkurrenzkampf weniger ausgesetzt
als andere Kirchen, die ihre Frequenzen dem Zustrom von Leuten verschiedenster
Herkunft verdankten. Bei solchen Kirchen fielen zudem die direkt oder indirekt
mit Ablissen verbundenen finanziellen Einkiinfte mehr ins Gewicht als bei den fest
im Zehntsystem, in den Einnahmen aus dem Totengedichtnis usw. verankerten
Pfarrkirchen. Dennoch musste auch eine Pfarrkirche darauf bedacht sein, einen
Fundus an Ablissen in threm geistlichen Schatz zu besitzen; Ablisse gehorten zur
Grundausstattung jeder neuerrichteten Pfarrei. Bereits bei der Kirchweihe und spi-
ter bel jeder Altarweihe war es iiblich, dass der die Weihehandlung vornehmende
Prilat - zumeist der Weihbischof von Konstanz - einen Ablass fiir den Kirchweih-
tag gewihrte.!! Dank dem Umstand, dass die bei Kirch- und Altarweihen erlang-
ten Ablassbriefe sorgfiltig autbewahrt wurden, kénnen wir feststellen, wie hiufig
die Weihbischofe in der Innerschweiz weilten und welches ihr jeweiliges Itinerar
war (Tabelle 2).

Zusitzlich zur Grundausstattung an Ablissen, welche der Ortsbischof und der
konsekrierende Weihbischof gewihrten, erwarben etwa die Kirchgenossen von Spi-
ringen 1290 nach der Kirchweihe sogleich noch einen weiteren Indulgenzbrief von
40 Tagen Ablass, zu gewinnen an den Hochfesten, den Marien- und Apostelfesten
sowlie einem Dutzend weiterer Heiligenfeste, eingeschlossen die Oktaven. Voraus-
setzung fiir die Gewinnung war, dass der Glaubige beichtete, die Kirche zum Gebet
aufsuchte und eine Spende zugunsten der Kirchenfabrik, des Ewigen Lichts, der
Kirchenzierden oder anderer Bediirfnisse des Gotteshauses machte; Vergabungen in
der Todesstunde hatten die gleiche Wirkung.!2 Deutlich erkennbar ist hier das In-

'41 Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), I1I, 15, V. 924-927, S. 143.
142 1290 Febr, 23-Mirz 25. (QW 1/1, Nr. 1617).

136



Tabelle 2:

Aufenthalte der Bischife und Weibbischife von Konstanz in der Innerschweiz anfgrund von Kirch- und Al-

tarwethen bzw, der dabei erteilten Abldsse, 1200-1420

Name:
Bischof Konrad II.

Bischof Eberhard II.

Weihbischof Ptolomius
Weihbischof Albrecht

Bischof Rudolf II.
Weihbischof Johannes

Weihbischof Bonifatius

Weihbischof Berthold

Weihbischof Johannes

Weihbischof Berthold

Weihbischof Johannes

Bischof Heinrich I1.
Weihbischof Petrus
Weihbischof Heinrich

Weihbischof Franziskus
Weihbischof Robert
Weihbischof Franziskus
Weihbischof Konrad

Datum:

1226 Mai 25.
Okt. 15.
1254 vor Juni 7.
Juni7.
Juni 13.
1277 vor Sept 24,
Herbst
1281 Sept. 26.
Okt. 9.
1282 Okt. 4.
1283 Juni 24.
Juni 25.
Juni 27.
Juni 27.

1288 vor Sept. 24,

um 1290

1291 vor Sept. 24.

(1299)
1299
1300 Apr. 9.
1311/1315
1323 Aug. 12.
1325 Aug. 31.
Sept. 1./2.
1347 Okt. 31.
Now. 3.
Now. 5.
Nov. 6.
Nov. 7.
1350 Apr. 2.
Apr. 3.
Apr. 13.
Apr. 15.
Apr. 16.
1360 Dez. 18.
1371 Dez. 31.
1372 Jan. 6.
1379 Mai 20.
1379 Juni 26.
1390 Aug. 16.

Aug. 20./28.

1391 Mai 5.
1396 Aug. 10.
1400 Febr. 8.
1403 Mai 5.
1409 Febr. 4.
1412 Aug. 1.

Aufenthaltsort:

Kloster Einsiedeln

(Ober-)Ageri

Kloster Seedorf

Schwyz (Ablass fiir Kloster Seedorf)
Frauenkloster Engelberg

Kloster Au bei Steinen
Wolfenschiessen

Kloster Frauenthal (Ablass fiir Kappel)
Kloster St. Urban (Ablass fiir Kloster Kappel)
Sempach (Ablass fiir Kloster Neuenkirch)
Schwyz, Kloster am Bach

Morschach

Altdorf (Ablass fiir Kloster Seedorf)
Schattdorf (Ablass fiir Biirglen)
Luzern (Ablass fiir Kloster Rathausen)
Kloster Seedort

Biirglen (?)

Schwyz

Zug (Ablass fiir Arth)

Stans

Ennetmoos

Kloster Einsiedeln

Minnerkloster Engelberg
Frauenkloster Engelberg

Biirglen

Morschach

Schwyz, Kloster am Bach

Schwyz

Kloster Muotathal

Schwyz, Kloster am Bach

Schwyz sowie Morschach

Iberg (Oberiberg)

Kloster Muotathal

Kloster Au bei Steinen

Ufenau

Spiringen

Ufenau

Freienbach

Arth

Kloster Au bei Steinen

Minner- und Frauenkloster Engelberg
Blatten

Buochs (Ablass fiir Beckenried)
Schwyz

Kloster Au bei Steinen

Isenthal sowie Altdorf (Ablass fiir Silenen)
Schwyz

137



teresse der Inhaber des Privilegs, materielle Zuwendungen an Bau und Unterhalt
ithrer Kirche zu erhalten. Der Ablass half mit, die oft driickende finanzielle Last zu
tragen, und war in diesem Sinn, wie Nikolaus Paulus formuliert hat, ein bedeuten-
der Kulturfaktor des Mittelalters.

Als Aussteller des Privilegs fiir Spiringen tritt eine imposante Zahl von Prilaten
auf: 2 Erzbischofe und 11 Bischofe siegelten die Urkunde fiir die Leute im Schi-
chental! Offenbar kam es darauf an, méglichst viele Unterschriften zu erhalten; je-
der Bischof durfte nimlich von sich aus einen Ablass in der angegebenen Hhe von
40 Tagen fiir schwere und von einem Jahr fiir lissliche Stindenstrafen gewihren, die
dann fiir alle Bisch6fe zusammen kumuliert wurden. Die Giiltigkeit der Indulgen-
zen hing allerdings von der Ratifizierung durch den Ortsbischof ab; dieser war ne-
ben dem Papst der alleinige Inhaber der Ablassgewalt fiir sein Bistum. Die Bestiti-
gung durch den Bischof von Konstanz, ihrerseits um den gleichen Ablass erweitert,
liess in der Regel nicht lange auf sich warten.!®® Die Glaubigen erhielten somit die
Moéglichkeit, allein in Spiringen an etwa sechzig Tagen des Jahres einen Ablass von
je 14 mal 40 Tagen Siindenstrafen im Fegfeuer, im Maximum also tiber 33 000 Tage
Ablass pro Jahr, zu gewinnen.

Die Kumulierung von Abldssen mehrerer Aussteller — von den Theologen zu-
nichst als unzuldssig bezeichnet'** — war eine der Moglichkeiten, den durch das
Kirchenrecht damals noch begrenzten Umfang zeitlicher Ablisse — nur der Papst
durfte mehr gewihren - zu erweitern.'®® Den erfolgreichsten Fischzug machten
diesbeziiglich im Jahr 1361 die Kirchgenossen von Baar mit einem Ablassbrief von
nicht weniger als 28 Erzbischofen und Bischofen. ¢ Als Vermittler und Triger der
nicht unbetrichtlichen Kosten fiir eine solche siegelbeladene Urkunde tritt hiufig
der Stifter, Patronatsherr oder Pfarrherr in Erscheinung; er verfiigte tiber die néti-
gen Mittel und Verbindungen zu Avignon oder Rom. So erwarb zwischen 1339 und
1341 der Pfarrer von Erstfeld, Niklaus von Hohenstein, der offenbar nicht residier-
te, sondern in Avignon weilte und hier, wie vor ihm Rudolf von Liebegg, wohl sei-
nen Studien oblag, fiir seine fernen Pfarrkinder in Erstfeld und dariiber hinaus fiir
die Kirchen des ganzen hinteren Reusstales Ablassbriefe, die von einem Erzbischof
und acht beziehungsweise zehn Bischofen gesiegelt waren.'¥ Als Gegenleistung

1451290 Okt. 15. (QW 1/1, Nr. 1620).

44 Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd. 2, S. 61f.

'4* Besonders gut sichtbar wird die Praxis, durch Kumulierung die kanonische Beschrinkung der Ab-
lassh6he zu umgehen, beim Ablassbrief, der am 7. Mai 1339 fiir Erstfeld erworben wurde. Auf der
Plica der Urkunde hat eine Hand des 14. Jahrhunderts die nachfolgenden Bestitigungen des Ablas-
ses durch die Bischofe und Weihbischéfe von Konstanz aufgefiihrt und die Summe aller Indulgen-
zen ausgerechnet: 200 Tage fiir schwere und sechs Jahre fiir leichte Siinden pro gewonnenen Ablass
(QW 1/1, Nr. 261, Anm.).

'#¢ Indulgenzbrief von 1361 Juni 10. (UbZug 1, Nr. 52, S. 28{.); Bestitigung mit Erweiterung durch den
Bischof von Konstanz von 1362 April 28. (ebenda, Nr. 56, S. 30).

47 1339 Mai 7. fiir Erstfeld (Pfarrkirche und Jagdmattkapelle) und Silenen (Pfarrkirche und Albinus-
Kapelle in Obersilenen); 1341 Juni 1. fiir Géschenen; Bestitigungen des Bischofs von Konstanz fiir
Erstfeld und Silenen von 1340 April 3. (QW 1/1, Nr. 261f., 314{., 358); es liegt nahe, einen gleichlau-
tenden Ablassbrief auch fiir Wassen anzunehmen, der aber nicht erhalten ist.

138



durfte der Stifter das Gebet der Glaubigen fiir seine Seelenruhe, gegebenenfalls auch
fiir die Seelen seiner Verwandten, Freunde und Wohltiter'#s, erwarten.

Die zweite Moglichkeit, den Ablassumfang zu erweitern, bestand darin, dem Ab-
lass an immer mehr Tagen des Jahres Giiltigkeit zu verleihen. In der Mitte des 13.
Jahrhunderts beschrinkte Papst Innozenz IV. den vierzigtigigen Ablass, den er den
Gliubigen in der Klosterkirche Einsiedeln gewihrte, noch auf die drei Hochfeste
Weihnachten, Ostern und Pfingsten, die Marienfeste sowie das Kirchweihfest.!*
Allmihlich wurden die Indulgenzbriefe auf zahlreiche Heiligenfeste und die Sonn-
tage erweitert, so dass schliesslich gut und gern jeder dritte Tag des Jahres ein Ablass-
tag sein konnte. So sah ein Jahrhundert nach der Ablassbulle Innozenz’ IV. fiir Ein-
siedeln die Liste der Ablasstage im Indulgenzbrief fiir eine gewShnliche, zugegebe-
nermassen wohlhabende Pfarrkirche wie diejenige von Baar vergleichsweise viel
Imposanter aus.

Die den Kirchgenossen von Baar 1361 von 28 ausstellenden Prilaten gewihrten
und im Jahr darauf vom Ortsbischof bestitigten 40 Tage Ablass von Siindenstrafen
fiir schwere Schuld, was kumuliert einen Ablass von 1160 Tagen ergab, konnten
nimlich an folgenden Tagen des Kirchenjahres gewonnen werden: an Weihnachten,
Circumcisio (1. Januar), Epiphanie (6. Januar), Karfreitag, Ostern, Auffahrt, Pfing-
sten, am Dreifaltigkeitssonntag, an Fronleichnam, Kreuzauffindung (3. Mai) und
KreuzerhGhung (14. September), an den vier Marienfesten Marii Lichtmess (2. Fe-
bruar), Marii Verkiindigung (25. Mirz), Mariia Himmelfahrt (15. August) und Ma-
rid Geburt (8. September), an den Festen des Erzengels Michael (29. September), der
Apostel Petrus und Paulus (29. Juni) sowie aller anderen Apostel, Johannes des T4u-
fers (24. Juni), Johannes Evangelista (27. Dezember) sowie der andern Evangelisten,
der vier Kirchenlehrer Ambrosius (4. April), Hieronymus (30. September), Augu-
stinus (28. August) und Gregor d. Gr. (12. Mirz), an Allerheiligen und Allerseelen
(1. und 2. November), am Kirchweihfest, am Festtag des heiligen Stefan (26. Dezem-
ber), Laurentius (10. August), Georg (23. April), Vitus (15. Juni), Martin (11. No-
vember), Nikolaus (6. Dezember), Gallus (16. Oktober), der heiligen Maria Magda-
lena (22. Juli), Margaretha (15. Juli), Katharina (25. November), Verena (1. Septem-
ber), Elisabeth (19. November), Lucia (13. Dezember) und Agatha (5. Februar), an
den Oktaven derjenigen der vorgenannten Feste, die mit Oktav begangen wurden -
was im spiteren Mittelalter bei zahlreichen von ihnen der Fall war'®® -, an den
Sonn- und Feiertagen sowie an Fronfasten, das heisst von Mittwoch bis Samstag in
den vier Quatemberwochen des Jahres (zu Beginn der Fastenzeit, nach Pfingsten,
im September und in der Adventszeit).

Durch eine derart dichte Streuung der Ablasstage wihrend des Kirchenjahres
konnten die Glaubigen im Durchschnitt mehrmals pro Woche und wohl fast beti je-

'4* So in der Urkunde von 1361 fiir Baar: «qui . . . pro domino Conrado dicto Egerder, de Vrowenvelt,
ibidem incurato, necnon omnibus parentibus, amicis et benefactoribus suis, in purgatorio existenti-
bus, pie Deum exoraverint».

1491250 Aug. 11. (QW 1/1, Nr. 629).

150 Vgl. Artikel Oktav, in: LThK %7, Sp. 1127.

139



dem Gottesdienstbesuch fiir sich oder fiir verstorbene Angehorige einen Ablass ge-
winnen. Wie erfuhren sie aber von dieser Moglichkeit? Auf welche Weise wurden
sie iber den Inhalt der umfangreichen, lateinisch geschriebenen und mit juristisch-
formelhaften Teilen beladenen Urkunden informiert? Eine wichtige Rolle spielte
die miindliche Vermittlung durch den zustindigen Seelsorger. Wenn er am Sonntag
die Jahrzeiten der kommenden Woche verkiindete!®!, wies er gewiss auch auf die
bevorstehenden Fest-, Fast- und Ablasstage hin.

Allgemeine, nicht an eine bestimmte Kirche gebundene Ablisse wurden von
wandernden Ablasspredigern verkiindet, wofiir ithnen der Bischof eine zeitlich be-
fristete Predigtbefugnis in seinem Bistum ausstellte. So erlaubte am 3. Juli 1349 Bi-
schof Ulrich von Konstanz rémischen Ablasspredigern, die einen pipstlichen Ab-
lass von einem Jahr und 40 Tagen, erweitert um die Indulgenz von 80 Jahren und
ebenso vielen Karrenen fritherer Pipste und anderer Prilaten, mit sich fithrten,
wihrend vier Monaten im Bistum zu predigen und fiir das Heiliggeistspital in Rom
zu sammeln. Jeder Plarrer wurde aufgefordert, dieses Anliegen an sechs Sonn- und
Festtagen beim Gottesdienst den Glaubigen zu empfehlen. s

Zur miundlichen Bekanntmachung durch die Geistlichen gesellte sich der An-
schlag von Werbezetteln am Kirchenportal oder das Anbringen von Schrifttafeln
im Kircheninneren; denn auch in lindlichen Gegenden gab es eine Schicht von
Laien, die des Lesens kundig waren. Die Ablassurkunden selber waren nicht selten
zum Offentlichen Anschlag bestimmt. So konnte die auf grossformatigem geweiss-
tem Pergament geschriebene Urkunde fiir Baar von 1361 mit der grossen blattgold-
belegten Initiale, der fast ebenso grossen Figur des Kirchenpatrons Martin daneben
und den zahlreichen, abwechselnd an roten (heute braun gewordenen) und blauen
Schniiren hingenden roten Siegeln'*® ihren Eindruck auf den Betrachter nicht ver-
fehlen - ihr Inhalt blieb freilich nur dem lateinkundigen Kleriker verstandlich.

Fiir ein weiteres Publikum bestimmt waren die gemalten Ablasstafeln, worauf in
deutschem Auszug der Inhalt eines Ablasses oder, falls eine Kirche mehrere solche
Privilegien besass, ein Verzeichnis aller zu gewinnenden Indulgenzen figurierte.'
In der Wallfahrtskapelle St. Jost oberhalb von Ennetbiirgen hing eine solche einge-
rahmte Tafel; sie orientierte die Gliubigen iber den Ablass, den 1346 zwei Abge-
sandte der Kirchgenossen von Buochs und Ennetbiirgen in Avignon auf persénli-
chen Wunsch, wie es heisst, von Papst Clemens VI. von zwolf Kardinilen erwirkt
hatten. 155

Die Ablasspraxis in der Innerschweiz entsprach insgesamt den damals giiltigen
Normen. Die Aussteller der Privilegien hielten sich in der Regel an die festgesetzte
obere Grenze beziiglich des Ablassumfangs. Filschungen oder Hinweise auf miss-

*1 Vgl. oben S. 104.

2 REC 2, Nr. 4915.

133 UbZug 1, Nr. 52, S. 28f.

134 Vel. Artikel Ablass, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 1, Stuttgart 1937, Sp. 78-81;
Martin Luther und die Reformation in Deutschland. Ausstellungskatalog Niirnberg 1983, Frank-
furt a. M. 1983, S. 51-53 (spatere Beispiele von Ablasstafeln).

155 1346 Juni 6. (QW 1/3, Nr. 644).

140



briuchlichen Handel mit Ablassbriefen konnten nur vereinzelt festgestellt werden;
in den meisten Fillen waren die Urkunden, die den Gliubigen Minderung der Lei-
denszeit im Fegfeuer verhiessen und ihre Heilsgewissheit vermehrten, formal wie
inhaltlich echt. Wenn im Sommer 1318 Erzbischof Petrus von Nazareth in Beglei-
tung seines Weihbischofs auf der Durchreise iiber den Gotthardpass mehreren
Pfarrkirchen in Schwyz und Uri Ablisse von 100 Tagen fiir schwere und von zwei
Jahren fiir lissliche Siinden (statt der kanonisch zulissigen 40 Tage beziehungsweise
des einen Jahres) verlieh!*, konnte er dafiir wohl eine pipstliche Vollmacht, viel-
leicht einen Kreuzzugsablass, vorweisen!s’; jedenfalls hatte ihm der Bischof von
Konstanz ohne Bedenken die erforderliche Ermiachtigung erteilt, auf seiner Durch-
reise Weihehandlungen vorzunehmen. 158

Mit einer offensichtlichen, bis heute unentdeckt gebliebenen Filschung haben
wir es beim Indulgenzbrief von 1404 fiir das Zisterzienserinnenkloster in der Au bei
Steinen zu tun.’ Als im Februar jenes Jahres unter dem Gewicht iibergrosser
Schneemassen Teile des Klosters einstiirzten, soll der Vaterabt von Frienisberg eine
Liebessteuer ausgeschrieben und allen Wohltitern einen Ablass von 400 Tagen
schwerer und fiinf Jahren leichter Siindenstrafen verliehen haben. Nicht nur war
ein Abt ohne spezielle papstliche Vollmacht gar nicht befugt, aus dem «Thesaurus
ecclesiae» zu schdpfen und Ablisse zu erteilen!® - auch der Umfang iiberstieg das
bei schweren Siinden erlaubte Mass um das Zwanzigfache.

Gelegentliche formelhafte Warnungen und Verbote in den Indulgenzbriefen,
dass sie nicht verkauft oder sonstwie veriussert werden diirften!¢!, lassen einen
schwungvollen Handel und shnliche Missbriuche erahnen, fiir die Innerschweiz
freilich nicht konkret fassen. Die eigentliche Praxis des Ablass-Alltags, der Umgang
der Gliubigen mit den Abldssen, kann unter dem dichten Ablassteppich nur andeu-
tungsweise erfasst werden. Immerhin steht fest, dass die Nachfrage nach Indulgen-
zen in der Innerschweiz wie in der damaligen abendlindischen Christenheit
allgemein'? gross war. Es wurden keine Kosten gescheut, um solche Privilegien zu

%6 Am 26. Juli 1318 fiir die Kirche in Morschach, verbunden mit einer Neuweihe, am 27. Juli fiir die

Kirche des Klosters St. Peter am Bach in Schwyz und die Kirche in Steinen, am 28. Juli erneut fiir

Morschach, verbunden mit einer Verlegung der Dedikationsfeste der beiden Altire, sowie fiir die

Kirchen in Erstfeld und Silenen (QW 1/2, Nr. 938-944).

Erst gegen Ende des 14. Jahrhunderts scheint die Gewohnheit aufgekommen zu sein, dass Kardinile

einen Ablass von 100 Tagen gewihren durften; Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd. 2, S. 219.

1551318 Juli 19. (QW 1/2, Nr. 934).

1% Heute im Archiv des Frauenklosters St. Peter am Bach in Schwyz, Signatur A XXXIV, zitiert bei
Schneller, Frauenkloster (wie Anm. 72), S. 30; vgl. HS I1I, 3/2, S. 906 mit Anm. 10; HSIII, 3/1, S.
135

1% Liebegg, Pastorale (wie Anm. 5), I11, 15, V. 933£., S. 144; vgl. Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd.
2, 5. 2204,

's! 1300 Dez. 24. fiir die beiden Kléster Engelberg (Gfr. 51, 1896, S. 141; QW 1/2, Nr. 252 a): «<nolu-
mus . . ., ut predicte littere questuariorum manibus deferantur», ansonsten sie ungiiltig sein sollen;
dhnlich 1370 Nov. 26. fiir die Wallfahrtskapelle St. Jost in Blatten (Kiiry, Leben [wie Anm. 58], S.
90).

'*2 Boockmann, Ablassfilschungen (wie Anm. 133), S. 662.

157

141



erwerben. Pfarreien und Kléster bemiihten sich, in Konkurrenz zu ihren Nach-
barn, um die Verlegung der mit Ablissen dotierten Kirchweihfeste. Namentlich
suchte man das Dedikationsfest von den Sommer- und Wintermonaten, die wegen
der Arbeit in der Landwirtschaft beziehungsweise wegen der Witterung ungiinstig
waren, auf Herbst oder Frithjahr zu verschieben, damit moglichst viele Glaubige
auch von auswirts daran teilnehmen konnten.'s> Umgekehrt sah sich, wie 1408 im
Falle einer Kapelle bei Rapperswil am Ziirichsee geschehen, der Ortsbischof geno-
tigt, das Weihefest vom Frithsommer auf den Winter zu verlegen, da «wegen der
Sommerzeit viele Leute beiderlei Geschlechts zur Kirchweihe zusammenstromten
und ein ausgelassenes Leben fithrten».16*

Eigentliche Missbrauche im Ablasswesen begegnen erst im spaten 15. und im 16.
Jahrhundert, im Zusammenhang mit der allgemeinen inflationiren Entwicklung,
als etwa Julius II. dem Deutschen Orden fiir drei Gebete 30 000 Jahre Ablass ver-
sprach und als man in Wittenberg in Sachsen dank der grossen Reliquiensammlung
Friedrichs des Weisen 1 885 500 Jahre Ablass gewinnen konnte.!65 Erst jetzt war es
moglich, sogar ein privates Oratorium wie die Schlosskapelle von Beroldingen am
Urnersee mit einem mehrfachen und erweiterten vollkommenen Ablass auszustat-
<o

ERGEBNISSE

Kehren wir zu dem eingangs zitierten Urteil von Kardinal Carlo Borromeo in
seinem Bericht von 1570 iber die Frommigkeit der Innerschweizer zuriick, und er-
innern wir uns an die daran gekniipften Fragen: Ist die von Borromius gerithmte
Pietdt der Innerschweizer gegeniiber ihren Toten, ihre hingebungsvolle Sorge um
die Griber der Hingeschiedenen, ihr Gedenken an die Armen Seelen als Ausdruck
einer besonders gearteten Frommigkeit schon fiir die mittelalterliche Zeit zu beob-
achten? Ergeben sich aus unserer Untersuchung fiir das 13., 14. und frithe 15. Jahr-
hundert Hinweise auf eine ausserordentlich artikulierte Sorge der Leute um das See-
lenheil? Darf man mit Wackernagel'¥” und der von ihm beeinflussten Forschungs-

'¢3 1283 Juni 27. fiir das Kloster Seedorf: Verlegung der Kirchweihe vom Fest des hl. Laurentius (10.
Aug.) auf das Fest der Kreuzauffindung (3. Mai: QW 1/1, Nr. 1413); 1318 Juli 28. fiir Morschach:
Verlegung des Dedikationsfestes fiir Kirche und Hauptaltar vom eigentlichen Weihetag, wohl dem
26. Juli, auf den Sonntag nach dem Gallustag (16. Okt.: QW 1/2, Nr. 942; vgl. Nr. 938); 1332 Dez.
18. fiir Schattdorf: Verlegung «propter maiorem concursum hominum» vom Winter auf den Sonn-
tag nach Johannes dem Taufer (24. Juni: QW 1/2, Nr. 1642).

164 1408 Jan. 10. (REC 3, Nr. 8053).

'*5 Paulus, Geschichte (wie Anm. 130), Bd. 3, S. 291; Boockmann, Ablassfilschungen (wie Anm. 133),
S. 659, 667.

'¢6 1547 Febr. 23. durch Papst Paul III., 1550 Nov. 24. Erweiterung durch 10 Kardinile; Gasser, Kdm
Uri Il (wie Anm. 87), S. 411f. mit Abb. 414.

17 Vgl. oben bei Anm. 2.

142



richtung davon sprechen, dass damals «das Gefiihl, mit dem Reiche der Toten, der
Welt der Ahnen, aufs engste verbunden zu sein, ( . . . ) das gesamte Dasein der leben-
den Generation» tief und dauernd geformt habe?1¢® Verbergen sich am Ende hinter
einem solchen Totenkult gar altgermanisch-heidnische Vorstellungen, vom Chri-
stentum nur notdiirftig {iberdeckte Verhaltensformen jener sagenhaften Welt der
Hirten und Gebirgsbauern, in der Kriegertum und Heldendichtung, Blutrache und
Mummenschanz zu Hause sind?'¢*

Zweifellos standen die Beschiftigung mit den Toten, die Gegenwart des Todes
und die Sorge um das ewige Leben im Vordergrund der religidsen Betitigung der
Laien. Dies lasst sich aufgrund der untersuchten Bereiche des Buss- und Ablasswe-
sens feststellen. Die Zeugnisse stiitzen einige der von Borromeo beobachteten Ziige
und bestitigen somit sein Urteil. Doch es wire verfehlt, hieraus eine Sonderstellung
der Innerschweiz im Rahmen der spitmittelalterlichen Frommigkeit ableiten zu
wollen. Die fast obsessive Angst vor Tod und Verdammnis, die Suche nach Verbin-
dung mit den Ahnen und dem Jenseits, die auf Vervielfachung und Quantifizierbar-
keit ausgerichteten Frommigkeitsformen geh&ren zu den allgemein verbreiteten
Ziigen christlicher Religionsausiibung im Spitmittelalter. Gerade in der Sorge um
die Heilssicherung im Jenseits, die in der Entwicklung des Ablasswesens einen
messbaren Niederschlag gefunden hat, unterschieden sich die Innerschweizer kaum
von den Gliubigen in anderen Teilen Europas.'”® Thr Verhalten mutet uns heutige
Menschen fremd an, findet aber, wie jiingst Fritz Glauser treffend bemerkt hat, in
der - diesseitsbezogenen - Versicherungsgliubigkeit unseres Zeitalters» eine gewis-
se Entsprechung. 1!

Auch im Vergleich zu den benachbarten Gebieten erscheint die Innerschweiz
wihrend des Untersuchungszeitraums nicht als Sonderfall. Dies scheint sie tibri-
gens sogar fur die Zeit Carlo Borromeos nur in beschrinktem Ausmass gewesen zu
sein; Borromeo bemerkt namlich selber in einem weniger beachteten Teil seines Be-
richtes, dass er die gleichen Beobachtungen wie in den fiinf Orten auch in den ka-
tholisch gebliebenen Gegenden an Bodensee und Rhein, die er auf seiner Reise an-
schliessend besuchte, gemacht habe. Nur dort, wo die Katholiken mit den Refor-
mierten gemischt zusammenlebten, seien sie im Sakramentenempfang, in den reli-

'¢* Richard Wolfram, Studien zur ilteren Schweizer Volkskultur. Mythos, Sozialordnung, Brauchbe-

wusstsein, Wien 1980, S. 78.

Vgl. Hans Conrad Peyer, Friihes und hohes Mittelalter. Die Entstehung der Eidgenossenschaft, in:
Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 1, Ziirich 1972, S. 231.

Diese Form der Frommigkeit wird von den franzésischen Gelehrten als «piété flamboyante» be-
zeichnet. Zum Streben nach Vervielfiltigung und mathematischer Messbarkeit der Frémmigkeits-
formen vgl. etwa das Beispiel der Totenmessen: Jacques Chiffoleau, Sur 1’usage obsessionnel de la
messe pour les morts a la fin du Moyen Age, in: Faire croire. Techniques et modalités de la diffusion
du message religieux du X1Ile au XIVe siécle, Rome 1979 (Collection de I’Ecole frangaise de Rome,
Bd. 51), S. 236-256; allgemein: Jacques Chiffoleau, La religion flamboyante (v. 1320-v. 1520), in: Hi-
stoire de la France religieuse, Bd. 2, Paris 1988, S. 11-183.

"' Glauser, Barfiisserkloster (wie Anm. 28), S. 69.

169

170

143



giosen Ubungen und vor allem («et massime») in den Friedhofszeremonien und den
Gebeten fiir ihre Verstorbenen weniger eifrig.!”

Sollte aber der fromme Innerschweizer vom 15. Jahrhundert an tatsichlich eine
intensivere Beziehung zum Jenseits und zu den Armen Seelen entwickelt haben'”,
dann diirfte dies auf besondere Ursachen zuriickgehen, die ausserhalb des Rahmens
dieser Untersuchung liegen. Es ist nicht auszuschliessen, dass das Reislaufen, die im
15. Jahrhundert zunehmende kriegerische Ausrichtung der Gesellschaft in den In-
neren Orten, die Erfahrung des jahen Todes im Kampf und die Trauerarbeit der dlte-
ren Generation fiir die gefallenen S6hne eine solche Entwicklung gefordert haben.
In gleicher Richtung mégen die Abkoppelung der Innerschweiz von den Gsterrei-
chischen Vorlanden und spiter die Abschliessung gegeniiber den reformiert gewor-
denen eidgensssischen Orten gewirkt haben. Solche Uberlegungen betreffen indes-
sen erst das spitere 15. und das 16. Jahrhundert; sie indern fiir die vorangehende
Zeit nichts am Befund einer fiir mittelalterliche Verhiltnisse normalen Frommig-
keit, wie sie in dieser Untersuchung sichtbar gemacht worden ist.

Anschrift des Verfassers: )
PD Dr. Ernst Tremp, Marcellogasse 5, 1700 Freiburg 1. U.

172 Steffens und Reinhardt, Nuntiatur (wie Anm. 1), S. 11.

173 In diese Richtung gehen Beobachtungen, die im Zusammenhang mit dem damals aufkommenden
«Grossen Gebet» und im Umbkreis von Bruder Klaus gemacht werden kénnen; vgl. Peter Ochsen-
bein, Das Luzerner «Grosse Gebet» im 15. Jahrhundert, in: ZSKG 76, 1982, S. 57f.; zu diesem Gebet
neuerdings: Peter Ochsenbein, Das grosse Gebet der Eidgenossen. Uberlieferung, Text, Form und
Gehalt, Bern 1989 (Bibliotheca Germanica 29).

144



	Buchhaltung des Jenseits : das Buss- und Ablasswesen in der Innerschweiz im späten Mittelalter

