
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 138 (1985)

Artikel: P. Placidus Spescha und die Aufklärung : zur Beurteilung einer
Geistesbewegung

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P. Placidus Spescha und die Aufklärung

Zur Beurteilung einer Geistesbewegung

P. Iso Müller, Disentis

Der Bündner Naturforscher P. Placidus Spescha (1752—1833) war an der
Innerschweiz sehr interessiert, wozu schon sein Studienaufenthalt in
Einsiedeln (1776—82) beitrug. Seither blieb er im Kloster Disentis oder auf

Seelsorgestellen im Bündner Oberland. Besonders als Kaplan von Selva

(1809—12) und dann von Sedrun (1812—14) fand er leicht den Weg nach

Ursern. 1811 verfasste er eine Geschichte von Ursern und gelangte auch über

Oberalp und Furka ins Wallis, um dann bei der Heimreise das Meiental
und die Göschneralp zu besuchen. Im folgenden Jahre 1812 gelangte unser
Kulturgeograph über den Krüzlipass nach Uri und Schwyz.1 Von pastorellen

Aushilfen im Urnerland ist nur diejenige vom 16. Oktober 1811 in Wassen

bekannt.2

Die Frage nach dem Ursprung der aufklärerischen Ideen ist deshalb

schwierig, da Speschas frühe Werke im Klosterbrand vom 6. Mai 1799

vernichtet wurden. So sind es nur spätere Werke, in denen man autobiographische

Hinweise finden kann. Am wahrscheinlichsten ist immer noch, dass

er sich von Büchern beeinflussen liess, wurde er doch bald nach seiner
Primiz zum Archivar und wenig später zum Bibliothekar bestimmt. P. Placidus

klagte selbst über den damaligen Abt Laurentius Cathomen

(1785—1801): «Er war ein Feind der Neuerung und der neüwen Bücher.»

Diese Abwehr gegen die Zeitliteratur war freilich im Sinne eines
Äbtebeschlusses der Schweizerischen Benediktinerkongregation von 1768 begreiflich.

Der strenge und enge Abt wird wohl nur allzu rasch neue Schriften als

aufklärerisch angesehen haben. Als Mitglied der Churer Bibliotheksgesellschaft

erscheint Spescha 1790. Das machte ihn mit demokratischen Geistes-

Vgl. Pieth-Hager, Pater Placidus a Spescha. Sein Leben und seine Schriften. Bümpliz-Bern
1913 S. VIH-XXXXI und S. 461-463.1. Müller, Pater Placidus Spescha. Ein Forscherleben

im Rahmen der Zeitgeschichte. Disentis 1974 S. 131—141.

Es ist die einzige in deutscher Sprache erhaltene Predigt Speschas. Orig. in der Romanischen

Bibliothek, Kopie im Stiftsarchiv Disentis, Mappe Predigten Speschas.

189



männern und moderner Literatur bekannt. Als P. Placidus als Franzosenfreund

von den Österreichern nach Innsbruck deportiert wurde, wo er von
1799 bis 1801 weilte, standen ihm nach seinem eigenen Worte auch «die

Bibliotheken» offen. Das ermöglichte ihm einen leichten Zugang zu den
süddeutschen und österreichischen Werken seiner Zeit.3

Benützt hat er sicher die «Geschichte der Deutschen», die Michael Ignaz
Schmidt, seit 1780 Staatsarchivar in Wien, in Ulm in 11 Bänden herausgab

(1778—93). Darin wird die Kirche dem Staate ganz nachgesetzt. Schmidt

war für P. Placidus der Mentor in der Beurteilung des Investiturstreites, in
der Zölibatsfrage und der Reformation. Über die Unfehlbarkeitsfrage liess

sich der Disentiser Benediktiner von der zweibändigen Edition des Neuen
Testamentes (1790—91) orientieren, die der aus Rapperswil stammende und

später als Geistlicher Rat des Fürstabtes von Kempten (Allgäu) tätige
Dominikus von Brentano herausgab.

Um die Frage zu beantworten, worin Spescha Aufklärer war, stellen wir
fest, dass er eigentlich gar kein Aufklärer war, sondern ein tief religiöser
Christ im Sinne des vergangenen Barockzeitalters. Das beweist seine positive

Einstellung zum Brevier, zum Messopfer, zur Predigt, zur Beichte, zur
Verehrung der Heiligen, seine Befürwortung der Gebete für die Verstorbenen

und die Ablässe.4 Das findet sich keineswegs bei ausgeformten Aufklärern.

Schon längstens ist man der Meinung, dass zwischen Aufklärung und

Aufklärung zu unterscheiden ist. Es gab auch eine durchaus gute kirchliche

Aufklärung, welche sich von der Barockgeistigkeit abwandte. Schon seit

mehr als zwei Jahrzehnten hat die Forschung dies betont. Zu dieser Richtung

gehören bei unserem Spescha das Gewichtlegen auf die Bibel und auf
die Verminderung der Feiertage, ferner die Einstellung gegen Rosenkranz
und Weihwasser sowie gegen christliche Lobsprüche, da er deren mechanisches

Hersagen befürchtete. Seine positive Förderung der Ökumene und
seine durchwegs einwandfreien, wenn auch stark die Vernunft betonenden

Predigten und seine Lieder zur Messe müssen in diesem Zusammenhang
erwähnt werden. Seine skeptischen Bemerkungen über die Prozessionen

I. Müller, P. Placidus Spescha und die Aufklärung. Studien und Mitteilungen des

Benediktinerordens 84 (1973) S. 112-150, bes. S. 122-132: Der Gegner des Pflichtzölibates. Dazu
Stefan Röllin in: Geschichtsfreund 137 (1984) S. 21.

Spescha und die Aufklärung S. 141-150. P. PI. Spescha (1974) S. 127-128.

190



wollen wir auch nicht vergessen. All dies ist in den Aufsätzen und besonders

noch in der Biographie Speschas ausführlich dargelegt.5

Am meisten machten Speschas antizölibatäre Schriften Aufsehen (seit
1805). Er forderte die Ehe für die Weltgeistlichen, nicht für sich. Soviel

man ihm auch immer vorwarf, nie hat man ihm in dieser Hinsicht irgendeine

Verfehlung nachgesagt. Die Befreiung vom Pflichtzölibat erhoffte man
vielfach durch den Staat. Der Wiener Kanonist Joseph Valentin Eybel
(1777) und sein Kollege in Graz Franz Xaver Gmeiner (1779) vertraten dies

in ihren Handbüchern. Letzterer unterstellte die Zölibatsfrage der Aufsicht
des Herrschers. Der Landesfürst kann notfalls auch gegen den Papst das

Recht, ja die Pflicht haben, den Religionsdienern seines Landes die Ehe zu
erlauben. Das Ehepatent Josephs II. von 1783 will zwar Bestehendes nicht
ändern, erklärte indes das kanonische Eheverbot als von der landesfürstlichen

Macht abhängig. Gegen diesen Notzölibat der Geistlichen begann

nun ein literarischer Kampf im Namen der Menschlichkeit und Vernunft.
Österreichische Priester, einzeln oder gruppenweise, wurden beim Kaiser

vorstellig.6
Auf die Hilfe des Staates hoffte 1803 der aus dem bayerischen Allgäu

stammende Benedikt Maria von Werkmeister, der Wortführer der Aufklärung

in Württemberg.7 Aus dem ehemaligen vorderösterreichischen
Gebiet kam Fridolin Huber, der 1828 die Staatsgewalt als in ihrer Art die

einzige, höchste und unabhängige betrachtete. Daher dürfe auch eine
Exkommunikation nur mit Erlaubnis der staatlichen Gewalt erfolgen. Auch Huber

war für die Abschaffung des Zölibates.8 Und schliesslich bewirkte
Alois Fuchs in dem sanktgallischen Gebiete 1832 mit seinen Reformpunkten

grosses Aufsehen, worunter auch die Abschaffung des Pflichtzölibates

I.M., Die Fürstabtei Disentis im ausgehenden 18. Jh. Münster/Westf. 1963 S. 228. Annalas

(rom.) 82 (1969) S. 39. Spescha und die Aufklärung S. 133-134, 140. P.P1. Spescha (1974)

S. 124. Über die Prozession siehe Schweiz. Archiv für Volkskunde 67 (1971) S. 116.

Paul Picard Zölibatsdiskussion im katholischen Deutschland der Aufklärungszeit.
Düsseldorf 1975 S. 116-119, 123-136, 177, 217-218.

August Hagen, Die kirchliche Aufklärung in der Diözese Rottenburg. Stuttgart 1953 S.

80-82.
Hagen S. 219, 263-264, 267.

191



verstanden war.9 So kann man wohl sagen, dass «im süddeutschen Raum
die unheilvolle Saat der josefinischen Aufklärung aufging.»10

Nicht auf die Einführung der Priesterehe drang der Konstanzer Generalvikar

Ignaz Heinrich, Freiherr von Wessenberg, auch wenn er freilich
ehemalige Ordensleute in ihrem Bereich ohne vorgeschriebenen Rekurs nach

Rom dispensierte.11 Es muss auch zugegeben werden, dass man ihn heute

viel gerechter beurteilt, wie der eindrückliche Vortrag von Professor Wolfgang

Müller 1964 beweist.12 Auf ihn gestützt hat Schreiber dieser Zeilen
schon vor bald zwei Jahrzehnten für einen weiteren Leserkreis Wessen-

bergs Verdienste signalisiert, nämlich die Verdienste «für die ganzjährige
Schule, die Verbreitung der Bibel, die Verkündigung in der Landessprache
und die Einführung von Singmessen.»13 Aber der gleiche Wolfgang Müller
verweist auch auf die andere Seite des Generalvikars, war er doch ohne
Verständnis für Wallfahrt und Volkstum, ein richtiger Episkopalist, geneigt zu
Konzessionen an den Staat, welche die Freiheit der Kirche in Frage
stellten.14 Gerade dieses Nachgeben kirchlicher Behörden gegenüber der

Staatsomnipotenz war gefährlich, auch wenn man betonen muss, dass

Wessenberg persönlich ebenso tadellos dastand wie Spescha. Übrigens ist die

Forschung noch im Fluss, klagte doch schon W. Müller über den Mangel
einer «ausreichenden Biographie.» Noch heute vermissen wir eine umfassende

und kritische Darstellung vom Leben und Wirken Wessenbergs.
Noch ein Wort über den herangezogenen Aufsatz von P. Gall Heer über

das Thema Engelberg und der Konstanzer Generalvikar.15 P. Gall, mit dem
Schreiber dieser Zeilen seit dem gemeinsamen Studium in Fribourg in
stetem wissenschaftlichem Kontakt stand, lobt einleitend ganz allgemein die

Wandlung in der Beurteilung Wessenbergs, meint damit eigentlich dessen

liturgische und wohl auch katechetische Bestrebungen, wie die angefügte

Mitteilungen des Historischen Vereins des Kt. Schwyz 71 (1979) S. 93—95, 214—216; 74

(1982) S. 372-373, 403-404, 583 (Register).
Spescha und die Aufklärung S. 131. Die Stelle steht mitten im Abschnitt über das Zölibat
und darf nicht einfach aus dem Zusammenhang herausgerissen werden. Offensichtlich
handelt es sich nicht um ein Urteil über die Aufklärung überhaupt.
Picard S. 281.

Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 58 (1964) S. 293—308.

Geschichte des Abendlandes 8. Aufl. 2 (1966) S. 203.

Lexikon für Theologie und Kirche. 2. Aufl. 10 (1965) Sp. 1064—66. Vgl. auch Anm. 12.

Festschrift G. Boesch. Schwyz 1980 S. 153-168.

192



Literatur erkennen lässt. Die Beziehungen zwischen der Sellenbürenstif-

tung und dem Konstanzer Generalvikariat waren indes mehr amtlicher
Natur. Das fällt bei Disentis dahin, da das rätische Kloster stets zum Churer

Sprengel gehörte. P. Gall orientiert uns indessen gut über den Engelberger

Aufklärer P. Berchtold Villiger (1767—1810), der kantianische und jose-

phinische Ideen vertrat. So war der Engelberger Pater ein Zeit- und mehrfach

auch sein Gesinnungsgenosse, ohne besondere persönliche Beziehungen.

Man sieht, dass die Aufklärung im schlimmen Sinne und in unmittelbarer

Weise in den beiden genannten Klöstern ein isoliertes Dasein fristete.
Wie die Forschung über Wessenberg, so befindet sich auch die über die

Aufklärung, zum mindesten in der Schweiz, noch im Fluss. Die echten

Anliegen werden keineswegs übersehen. Was die Volkssprache in der Liturgie
betrifft, hat tatsächlich das Vaticanum II die früheren Anstrengungen
sanktioniert. Was indes den Episkopalismus angeht, muss man freilich sehr

beachten, dass im 18. Jh. die bischöfliche Gewalt gegen das Papsttum hochgespielt

wurde, im Vaticanum II aber im Zusammengehen mit ihm. Es wäre
sehr wünschenswert, wenn der «dogmatisch-apologetische Standort», den

man bei älteren und neueren Forschern bemängelt, genau umschrieben
und belegt würde, mit wirklichen Hauptstellen.16 Vieles ist einfach als eine

begreifliche Reaktion gegen die kirchliche Barockpraxis zu deuten.17 Daher
die schon genannten Äusserungen von P. Placidus im Sinne der
kirchlichkatholischen Aufklärung. Was den Zölibat betrifft, wusste man auf beiden

Seiten, dass es sich nicht um ein Dogma handelte, sondern um eine
kirchenrechtliche Angelegenheit. Für Spescha war aber das Priestereheverbot
beinahe an allem schuld, am Entstehen der Reformation und sogar am
Zurücktreten der romanischen Sprache. Indes hat man seine Hinweise auf das

menschlich-soziale Moment (z.B. besser Gemahlinnen als schmutzige
Köchinnen, ungerechte Verurteilung fehlbarer Priester durch das Volk)

Dabei bleibt immer zu bedenken, dass die Unfehlbarkeit im eigentlichen Sinne zwar erst
seit 1870 Dogma ist, dass aber das Magisterium ordinarium Ecclesiae, das Lehr- und

Hirtenamt der Kirche, immer wieder, in freilich verschiedener Art und Weise, diesen Standpunkt

vertreten hat (vgl. Primat). Ein Dogma ist nie etwas vollkommen Neues, sondern

gründet im Glaubensbewusstsein der Kirche. Ob man nicht besser statt von dogmatisch

gebundenen Forschern von kirchlich denkenden katholischen Historikern spricht?

Vgl. Geschichte des Abendlandes I.e. S. 176: «Die Aufklärung hat die Achtung vor dem

Menschen als solchem zu heben gesucht, teilweise die Ideale der Barockzeit ergänzt.
Selbst die Kirche nahm von ihr wertvolle Anregungen entgegen.» Siehe auch S. 194—195.

193



durchaus anerkannt, wenn auch nicht gerade im gleichen Masse.18 Auch
auf anderen Gebieten, wie beispielsweise in der Betonung der Ökumene,
darf unser Mönch positiv beurteilt werden. " Wenn er aber fast masslos die

Staatsmacht übersteigert, so rüttelt dies schon am Wesen der Kirche.
Umsonst sind nicht im 19. Jh. die Kulturkämpfe entstanden.

Im übrigen sind Begriffe wie Reform und Aufklärung sehr bedeutungsreich.

Oft wird zwischen kirchlicher und katholischer Reform oder
Aufklärung unterschieden. Wir müssen daher nicht nur die Personen des 18.

und 19. Jh., sondern auch die Erforscher dieser Personen im 19. und 20. Jh.
nach ihren Ideen und Begriffen sowie nach ihrem damaligen Stand der
historischen Wissenschaft zu erfassen suchen. Eine differenzierte Diskussion
darüber kann und sollte wünschbar und läuternd sein.20

Spescha u. die Aufklärung S. 129—130.

Spescha und die Aufklärung S. 140 und besonders P. PI. Spescha (1974) S. 125—126.

Picard S. 382—383. Eine anregende Übersicht über die Erforschung der Aufklärung in der

Schweiz seit 1900 bietet Stefan Röllin im Geschichtsfreund 137 (1984) S. 13—31. Auf S. 21

Bemerkungen über die Spescha-Forschung, was vorliegende Ergänzung veranlasste.

Beachtenswert ist die Biographie des Altdorfer Pfarrers Karl Joseph Ringold auf S. 32—330.

194


	P. Placidus Spescha und die Aufklärung : zur Beurteilung einer Geistesbewegung

