
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 137 (1984)

Artikel: Pfarrer Karl Joseph Ringold, 1737-1815 : ein Beitrag zur Geschichte
des Reformkatholizismus und der Oekumene im späten 18. und frühen
19. Jahrhundert

Autor: Röllin, Stefan

Kapitel: Zusammenfassung und Würdigung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUSAMMENFASSUNG UND WÜRDIGUNG

1. Persönlichkeit und Frömmigkeit

Kurz nach dem Rücktritt Ringolds von seiner Pfarrstelle in Altdorf Ende

1804, schilderte Kommissar Karl Martin Arnold seinen alten Freund als

einen Geistlichen, der sich nie am richtigen Ort gefühlt habe1. So sei er als

Pfarrer von Attinghausen von den Pfarrkindern geliebt und verehrt worden,

aber damit nicht zufrieden gewesen. Dann habe er die einträgliche
Pfarrei Sarmenstorf erhalten, mit guten Einkünften, einem neuerbauten
Pfarrhof samt Pfarrkirche sowie hablichen Pfarrgenossen. Nicht nur das,

auch die guten Beziehungen zu den benachbarten Pfarrherren hätten ihm
genügen sollen, um sein ganzes Leben dort zu verbringen. Aber auch diese

Seelsorgestation habe er verlassen, um sie mit einer minderdotierten in
Altdorf zu tauschen. Gleichzeitig sei er in seiner Eigenschaft als bischöflicher
Kommissar zum Haupt des urnerischen Klerus geworden. Die ganze
Geistlichkeit habe ihn geachtet und geschätzt. Seine Frömmigkeit und
Gelehrsamkeit hätten dies auch verdient. Seine Pfarrkinder in Altdorf, und zwar
aus allen Ständen, hätten ihn respektiert und geachtet, auch wenn es unter
ihnen schwarze Schafe gegeben habe. So könne man Ringolds unerwarteten

Rücktritt als Pfarrer von Altdorf «niemand anders zuschreiben, als

seinem mit sich selbst niemals zufriedenen Gemüth»2.
Diese von Verzerrungen nicht freie, aber offene Schilderung lässt erkennen,

dass Ringold an allen seinen Seelsorgestationen beliebt war, vor allem
bei den sozial mittleren und niederen Schichten der Bevölkerung. Die
Beschreibung lässt aber auch einen Berufseifer erkennen, der sich nicht damit
zufrieden gab, eine materiell gesicherte Pfrund gefunden zu haben. Ringold
engagierte sich total und erfüllte seine seelsorgerlichen Aufgaben bekanntlich

mit vollem Ernst. Freilich haftete diesem Engagement auch ein gewisser

Zug zum Fanatismus an, der sich nicht erst im Konflikt mit den helvetischen

Behörden, sondern bereits in Sarmenstorf deutlich äusserte3. Das

weist — in Arnolds Beschreibung klingt es ebenfalls an — auf einen weiteren

Wesenszug von Karl Joseph Ringold hin. Nie war er ganz mit sich
selbst zufrieden. Entsprechende Äusserungen finden sich in vielen seiner

1 ABK Uri, Sch. II, Nr. 216, K.M. Arnold an Unbekannt, anfangs 1805.
2 A.a.O.
3 Vgl. Teil 1, Kap. 3.5. und 4.4.

286



Briefe. Er klagte über zu wenig Musse für seine historischen und literarischen

Arbeiten4. Die Seelsorgearbeit gönne ihm keine Rast, ja sie raube

ihm die besten Kräfte5. Das sahen allerdings auch seine Freunde so. Hans
Rudolf Schinz berichtete einmal, Ringold übe die Pflichten des Seelsorgers
oft über Gebühr selber aus6.

Als Mensch war Ringold eher der ängstliche, auch scheue Typ7. Nicht
so schnell schloss er von sich aus Kontakt mit neuen Bekannten und zog
sich oft lieber zurück. Diese Art weist auf seine Bergheimat, das Urnerland.
Dort wurzelte er und empfand das recht schnell, als er von Attinghausen
nach Sarmenstorf gezogen war. So sehr er anfänglich die im Mittelland viel
freier sich entfaltende Meinungsäusserung als wohltuend empfand, er fühlte

sich im Aargau dennoch nie heimisch. Schon bald hatte er Heimweh
nach dem Bergland Uri, wo sein Denken und Fühlen zutiefst wurzelte8.

Karl Ringold war aber auch ein Mensch, der sich ganz für etwas begeistern

konnte, wenn er erst einmal aus der ihm eigenen ängstlichen Reserve

herausgetreten war. Eine solche Begeisterung entwickelte er für die historischen

Arbeiten von Felix Balthasar, für Ideen seines Freundes Hans Rudolf
Schinz und in besonderem Masse für das bibeltheologische Schaffen von
Johann Jakob Hess. In dieser wohl etwas zu kritiklosen Begeisterung, die

ihn die negativen Seiten einer Situation oft erst später erkennen Hess, steckte

manchmal auch die Ursache für die jeweils grosse Enttäuschung, wenn
etwas nicht seinen Erwartungen entsprach. Dieses negative Gefühl drückte
sich dann in deutlichen Worten aus9.

Nicht zu unterschätzen ist Ringolds unverkennbarer Hang zur Schwermut

und zu Angstzuständen. Im damaligen Wortgebrauch bezeichnete

man das als «Hypochondrie»10. Oft klagte er, wie er von seiner «hypochondrischen»

Verfassung oder der «hypochondrischen» Krankheit gequält werde

und sich in einem schrecklichen Nebel befinde11. Diese schwermütige
Stimmung und seine starke Ängstlichkeit verstärkten sich mit zunehmendem

Alter. Zweifellos haben hier die schwierigen Jahre der Helvetik eine

4 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777.
8 KBAG, Stemm. 68, fol. 124, Ringold an Zurlauben 27. 1. 1784.

8 HKS 49 (1976), 9.
7 ZBZH, Ms. M. 16, 11, Göldlin an H. Schinz, 20. 12. 1779.
8 A.a.O., FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 30. 1. 1783.

9 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 10. 1. 1781.
10 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess 30. 1. 1783.

" A.a.O; KBAG, MHH 7, fol. 221 e-f, Ringold an Zurlauben 29. 11. 1781.

287



Rolle gespielt. Aber auch innere Entwicklungen haben diesen Wesenszug

ausgeprägt, und zwar in den letzten Lebensjahren so sehr, dass es auffiel:

«Der sonst so ängstliche, vom Hypochondrischen sehr angefochtene Mann
hatte doch ein paar ganz heitere Tage noch vor seinem Heimgang»12.

Ängstlichkeit und Schwermut weisen gleichzeitig hinüber auf die

Frömmigkeit von Karl Joseph Ringold, die ursprünglich weitgehend von
barocken Elementen dominiert war. Aufgewachsen im urkatholischen
Urnerland, wo die traditionellen Werte der Frömmigkeit auch im 18.

Jahrhundert vorherrschten, ist das nicht anders zu erwarten. Dennoch scheint

in diesem Punkt der Raum Altdorf nicht einfach homogen gewesen zu
sein. So könnte die in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts in Altdorf
stark verbreitete quietistische Strömung der «vita devota Altdorfensis»
noch zu Ringolds Jugendjahren wirksam gewesen sein. Wie stark diese

Einflüsse tatsächlich noch waren, musste erst untersucht werden. Während der

Studienjahre in Mailand lebte Karl Ringold ebenfalls in einem weitgehend
traditionell ausgerichteten katholischen Milieu. Es fehlten weder die vielen

Andachten und Prozessionen noch die Marien- und Heiligenverehrung.
Seit dieser Studienzeit am Helvetischen Kolleg werden aber in Ringolds

Frömmigkeit zwei Züge deutlich: Einerseits die immer stärkere Ausrichtung

auf eine biblisch-christozentrische Gläubigkeit, in der die peripheren
Formen der Barockfrömmigkeit keinen Platz mehr fanden, und auf der
anderen Seite die Tendenz zu einem der Welt abgewandten Leben. Beidem

lag letztlich der Versuch zugrunde, Leben und Gläubigkeit der ersten Christen

nachzuahmen und sich auch in der Frömmigkeit auf diese wesentlichen

Dinge zu beschränken. Die eifrige Bibellektüre, das Feiern des

Messopfers in einer gereinigten Form und der andächtige Empfang der Eucharistie

waren Ausdruck dieser Gesinnung. Sie erhielt bei Pfarrer Ringold noch
einen besonderen Akzent in der Verehrung des Gekreuzigten und in der

Theologie des Kreuzes. Ringold drückte das in Briefen aus und betonte es

auch in seinem geistlichen Testament: «Lebet doch allezeit nüchtern,
gerecht und gottesfürchtig in dieser Welt, und haltet Aug und Herz ununterbrochen

auf Jesum euern guten, am Kreuz gestorbenen und aus Liebe euer
verbluteten Hirten gerichtet, der euer einziges wahre Licht, euer Himmelsweg,

eure Wahrheit und euer ewiges trost- und freudenvolles Leben ist»13.

In dieser Frömmigkeitsrichtung und seiner heftigen Abneigung gegen die

12 ZBZH, FA Hess 1741, 184 g, Hess an Sulzer, 23. 6. 1815.
13 Ringold, Abschied, 6.

288



weltlichen Freuden wird das jansenistische Element deutlich. Ringolds
Rigorismus der sich in allen Lebensbereichen ausdrückte, war keineswegs
aufklärerisch. Dazu war seine Gläubigkeit zu sehr auf das, was droben ist,
orientiert. Auch diese Ausrichtung verstärkte sich mit zunehmendem
Alter. In Ringolds Frömmigkeit, aber auch in seinen Ängsten drückte sich

überdies sein endzeitliches Warten auf die Wiederkunft des Herrn aus. Das

zeigen seine Briefe an Jakob Hess14.

Ringolds Leben und Werk sind so die Frucht eines überaus eifrigen
Seelsorgers, der seine Aufgabe mit voller Hingabe erfüllte15. Manches, was er
anstrebte, misslang ihm wegen seiner ängstlichen Art, umgekehrt aber

auch, weil er in gewissen Zügen zu radikal und zu fanatisch war. In allem
aber blieb er ein echter Sucher nach einem Weg, der ihn auch in seinem
Beten zu seinem eigentlichen Lehrer, zu Christus, hinführte. Seine Frömmigkeit

wies stark biblische Züge auf. Sie war mitgeprägt von jansenistischen,
aber auch pietistischen Einflüssen. Immer aber war sie ausgerichtet auf die

zentralen Geheimnisse des Glaubens, auch wenn Marien- und Herz-Jesu-

Verehrung darin durchaus ihren Platz hatten16. Auch in seiner Frömmigkeit

war Ringold eben der gemässigte Reformer, der Altes und Neues zu
verbinden wusste.

2. Bedeutung von Leben und Werk

Pfarrer Karl Ringold ist in einer Zeit des geistigen Umbruchs aktiv
gewesen. Aufgewachsen ist er zwar in der katholischen Innerschweiz, wo
man bis weit über die Mitte des 18. Jahrhunderts wenig von den neuen
geistigen und theologischen Strömungen spürte. Kirchliches Leben und

Volksfrömmigkeit blieben weitgehend vom Barockkatholizismus geprägt,
der neben zweifellos guten Seiten einen starken Hang zur Veräusserlichung
und Verweltlichung, zur Sinnenhaftigkeit und zum Abgleiten in periphere
Gebiete der Frömmigkeit und des Glaubens hatte. Wer immer sich für eine

Vertiefung des Glaubens und der Frömmigkeit einsetzte, musste sich also

gegen diese traditionelle Frömmigkeit und damit zum Teil gegen die

Meinung der offiziellen Kirche stellen. Er kam in Opposition zu jenen Kreisen,

14 Vgl. Teil 3, Kap. 2.3.3.
18 StAUri, Sch. 92 e, Kirchenwesen, Priesterjahrzeit 1815.
18 Ringold, Abschied, 12 sowie 18 ff. — Aus wenigen Angaben lässt sich die Marienverehrung

ablesen, die freilich in seinen Briefen an Reformierte nie zum Ausdruck kommt.
Auf S. 18 ist die Herz-Jesu-Litanei abgedruckt. Wie weit Ringold in den früheren Jahren
wie andere Reformer auch gegen diese Verehrung war, konnte nicht ermittelt werden.

289



die den Barockkatholizismus stützten. Das trifft auf alle reformerischen

Strömungen zu und betraf nicht nur das Gebiet der Frömmigkeit, sondern
ebenso die Theologie. Ihr Gefüge war zwar durch die innertheologischen
Streitigkeiten um die Gnaden- und Morallehre seit Beginn des 17. Jahrhunderts

immer heftiger erschüttert worden. Weil aber die Jesuiten im
deutschen Sprachraum fast alle theologischen Lehrstühle an den Fakultäten
besetzt hielten, erhielt sich auch «ihr» Lehrsystem bis weit ins 18. Jahrhundert.

Jesuitische Lehrtradition und barocke Frömmigkeit bildeten — von
Ausnahmen abgesehen — eine starke Einheit.

Männer wie Pfarrer Ringold, die gegen eine Religiosität ankämpften, in
der die Akzente auf dem Äusserlichen und auf dem zum Teil mechanischen

Erfüllen der zehn Gebote lagen, mussten in Gegensatz zum Lehrsystem

des Probabilismus kommen und ihn als «Krebsübel» in der Kirche
Gottes empfinden17. Für Ringold gab es als Alternative nur eine ganzheitliche

Orientierung auf die Liebe Gottes und die Nächstenliebe, die für
Frömmigkeit und Leben Massstab sein musste. Darum eiferten Ringold
und mit ihm viele reformgesinnte Kleriker gegen die Auswüchse des

barocken Glaubenslebens, in denen sie viel Abergläubisches sahen. Dieses

Gefühl verstärkte sich mit zunehmendem Kontakt mit aufgeklärten
Persönlichkeiten. In ihrem Denken hatten die vielen irrationalen oder gar
unsinnigen Gebräuche keinen Platz mehr. Auch das religiöse Leben hatte sich
der Forderung nach Durchschaubarkeit und Einfachheit zu unterziehen.
Viele Postulate der Erneuerung in der kirchlich-religiösen Praxis entsprangen

dieser neuen Denkrichtung.
Es wäre nun aber ein Trugschluss, diese Postulate als blosse Auswirkung
der Aufklärung zu interpretieren. Die gleichen Forderungen vertraten
auch französische Theologen der verschiedenen Ausrichtungen, Spirituali-
sten wie Jansenisten, und sie wurden ebenfalls von den Vertretern des

italienischen Reformkatholizismus erhoben, allen voran von Lodovico Muratori.

Im Ganzen gesehen richteten sich diese Postulate gegen die Scholastik

und vertraten an ihrer Stelle eine Theologie, die sich an der Hl. Schrift und
den Kirchenvätern orientierte. In dieses Umfeld gehören das Denken und
die seelsorgerliche Praxis von Pfarrer Ringold, aber auch sein zeitweise

ausgeprägter Antijesuitismus und seine Feindschaft gegen jene Mönche, die

den Forderungen nach einer Reform nicht nachkommen wollten. In dieses

" Vgl. Teil 2, Kap. 5.2.

290



Umfeld gehört ebenso seine Liebe zur historischen Quellenforschung in
der Kirchengeschichte.

Ringolds Liebe zur Wissenschaft und der Drang zur permanenten
Weiterbildung entsprachen den geistigen Strömungen der Aufklärungszeit.
Das gilt auch für seine «Bibliomanie», die sich vor allem auf
kirchengeschichtliche Arbeiten, auf Werke der Kirchenväter und neuere,
praxisorientierte Werke der Theologie konzentrierte.

Die konfessionelle Toleranz war ein tragendes Element in Ringolds
Leben und Seelsorge. Dass es ihm um viel mehr ging als um gemeineidgenössische

Verbrüderung im Sinne des «Helvetismus» belegt sein Eifern für die

Wiedervereinigung der Kirchen. Fern allem Indifferentismus und als

«urkatholischer» Geistlicher hat er allen Schwierigkeiten und Anfeindungen
zum Trotz versucht, Toleranz in seiner Zeit zu leben. Etwas davon wird in
einem Brief von Antistes Hess spürbar: «Bey aller seiner

kirchlichgenannten Katholizität war er gegen uns Protestanten nicht nur tolerant,
sondern stellte nicht selten uns 'irrende Brüder' seinen katholischen

'Rechtgläubigen' zum Muster der Nachahmung dar»18.

Ringolds Leben und Werk stehen aber auch für die Tragik des gemässigten

Reformers. So sehr er in den jüngeren Jahren die Notwendigkeit der
Reform empfand und sie auch in die Tat umsetzte, so sehr sah er sich schon
bald einmal Entwicklungen ausgesetzt, die er nicht mehr bejahen konnte.
So zog er sich unter dem Eindruck der französischen Revolution und der

Helvetik in verschiedenen Bereichen, die er früher als reformwürdig bejaht
hatte, zurück und suchte im Umfeld der restaurativen Kräfte wieder
Sicherheit. Vorher angestrebte Erneuerungen betrachtete er nun als der Kirche

feindlich und warf sie undifferenziert über Bord. Gleichwohl blieb er
vielen Reformpunkten treu, sei das nun die Gottesdienstreform, die Liebe

zur Bibel oder die konfessionelle Toleranz. Und diese Reformschritte vollzog

und lebte er auch im Zug der kirchlichen Restauration und des

beginnenden Konfessionalismus konsequent weiter.
Pfarrer Karl Joseph Ringolds Leben und Werk sind gerade deshalb für

die Geschichte des Reformkatholizismus und der Ökumene im späten 18.

und frühen 19. Jahrhundert von Bedeutung, weil er wesentliche Postulate
dieser Bewegungen in exemplarischer Weise verwirklicht hat!

18 ZBZH, FA Hess 1741, 184 g, Hess an Sulzer 27. 6. 1815.

291


	Zusammenfassung und Würdigung

