Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz
Band: 137 (1984)
Artikel: Pfarrer Karl Joseph Ringold, 1737-1815 : ein Beitrag zur Geschichte

des Reformkatholizismus und der Oekumene im spaten 18. und friihen
19. Jahrhundert

Autor: Rollin, Stefan
Kapitel: 1. Teil: Okumene
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

III. Teil: Okumene

1. RINGOLDS OKUMENISCHE INTENTIONEN

1.1. Die Aufnabme des Gedankens konfessioneller Toleranz

Karl Joseph Ringold betonte in seinen spiten Lebensjahren einmal, der
Toleranzgedanke sei bei thm bereits wihrend der Studienzeit am Collegi-
um Helveticum in Mailand geweckt worden'. Anregungen dazu habe er
bei Hugo Grotius und in einer Predigt des hl. Chrisostomus gefunden; und
diese Anregungen habe er Jahre danach aus anderen Biichern erginzen
konnen®. Bei Ringold gilt es aber zu beachten, dass der Einfluss von Leh-
rern und Freunden oft weit mehr bewirkte als derjenige von Biichern. Zu
denken ist hier an zwei Lehrerpersonlichkeiten, die den Gedanken konfes-
sioneller Toleranz beim jungen Ringold weckten und férderten. Beide,
Giovanni Battista Branca und Carlo Mazza blieben spiter mit ihm in Kon-
takt. Wie es scheint, feuerte vor allem der eifrige Mazza Ringold an, bei sei-
nen reformierten Miteidgenossen in Basel, Ziirich und Bern als Apostel der
Wiedervereinigung zu wirken®. Welche Intentionen Carlo Mazza dabei
hegte, ist leider nicht mehr zu ermitteln. Deutlich wird aber ein Eifer, wie
ihn Kardinal Karl Borromius bei seinen Reform- und Rekatholisierungsar-
beiten gezeigt hatte. Wie empfinglich der junge Urner Geistliche fiir die
Ideen seines Lehrers Mazza war, belegt ein Brief an Branca. Er hoffe,

! ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 11. 5. 1813: «...so will ich Thnen nur noch
einige Stellen bemerken, die mich fiir anders denkende Christen ganz eingenommen, die
ich aber schon in den 20-er Jahren meines Alters von Herzen zu lieben in dem Helveti-
schen Collegium zu Meyland angefangen».

2 A.a.0.; Ringold erwihnt folgende Biicher und Schriften: Hugo Grotius, 2. Buch, Seite
566; 2. Predigt des Hl. Chrisostomus: Dass man weder die Lebenden noch die Toten mit
dem Bann belegen miisse; Pater Camus, Geist des Hl. Franz von Sales, 1. Bd., 3. Teil, 13.
Kap., Augsburg 1792; Theol.-prakt. Monatsschrift Linz, 3. u. 4. Jahrgang, 3. und 4. Heft.

3 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777: «Herr Bibliothecarius Branca, der
als ein Stern der ersten Grosse unter den Helvetischen Gelehrten muss betrachtet werden,
und Hr. Probst Mazza, eyfern insgesamt, mich zu einem Apostel zu bilden; letzterer hat
mich einigen Pridicanten angeriibmt, dass sie verlangten in eine bekanntschaft einzutretten».
— Zu Branca und Mazza vgl. Teil 1, Kap. 1.3.

234



schrieb Ringold, Gott habe nicht umsonst ein so starkes Feuer in seinem
Herzen entziindet, wenn er sich seiner nicht zur Bekehrung des einen oder
andern verirrten Bruders bedienen wollte*.

Trotz dieses inneren Feuers und bei aller geistigen Offenheit war aber
Karl Ringold, bedingt durch seine ingstliche Art und das ihn umgebende
Milieu, noch weit davon entfernt, selbstindig offene Toleranz zu iiben und
Kontakte mit Reformierten aufzunehmen. Argwohnisch beobachtete er als
- junger Kleriker wie einige Urner Tagsatzungsabgeordnete einen sehr freien
Umgang mit Reformierten pflegten®. Das schien ihm damals noch gefihr-
lich fiir die Reinheit der eigenen Konfession.

Es bedurfte verschlungener Wege und Anregungen von neuen Freun-
den, bis Ringold den nichsten Schritt vollzog. Wie es scheint, hat auch hier
Carlo Mazza entscheidend mitgespielt. Der Oblate begegnete in der Siid-
schweiz mehrmals dem Ziircher Pfarrer Hans Rudolf Schinz und machte
ithn dabei auf den Attinghauser Pfarrer aufmerksam?®. Pfarrer Schinz suchte
fir seine «Monatlichen Nachrichten» Korrespondenten aus der Inner-
schweiz. So fragte er im Jahre 1777 Ringold an, ob er an einer Mitarbeit In-
teresse hitte. Es ist bezeichnend, dass der Attinghauser Pfarrer nicht von
sich aus mit dem reformierten Ziircher Kontakt aufnahm. Vorsichtig er-
kundigte er sich bei Felix Balthasar in Luzern, was er von einer solchen Be-
ziehung halte’. Dessen positive Antwort und die Ermunterungen weiterer
Freunde bewogen Ringold, den Schritt zu wagen. Diese Manner pflegten
alle schon lingst gute und enge Beziehungen zu reformierten Personlich-
keiten in der Schweiz und konnten deshalb eine Ausweitung in die Ur-
schweiz nur begriissen. So stand Felix Balthasar mit namhaften Politikern
und Gelehrten aus Ziirich, Basel und Bern, u. a. mit Isaak Iselin, in freund-
schaftlichem Kontakt®. Bernhard Ludwig Géldlins Beziehungen waren vor
allem nach Ziirich gerichtet, wo er jahrelang mit Bodmer enge Freund-
schaft pflegte®.

Aufgrund der Empfehlungen von Pater Johannes Schreiber in Einsie-
deln, kniipfte Pfarrer Ringold spitestens Ende 1778 den Kontakt mit Hans

* BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 9. 10. 1777.

* A.a.0,, Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

¢ Im Hof, Uberbriickung, 348; ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777.
" Aa.O.

* Laube, Balthasar, 136 ff.; Im Hof, Spitaufklirung, 190 ff.

* Wicki, Goldlin, 462 ff.

235



A b e
e e bt

236



Rudolf Schinz an und lieferte ihm Beitrige aus dem Urnerland'. In diesem
typischen Vertreter der schweizerischen Aufklirung fand er jenen Freund,
der ihm aufklirerisches Gedankengut gemissigter Richtung, waches Inte-
resse an sozialen und 6konomischen Reformen sowie eine vom Patriotis-
mus getragene konfessionelle Toleranz nahebrachte!'. Trotz anfinglichem
Zo6gern pflegte Ringold schnell eine erstaunliche Offenheit im Umgang mit
Hans Rudolf Schinz. In den Gesprichen blieben dogmatische Themen
zwar weitgehend ausgeklammert. Aber Fragen der kirchlichen Reform
schnitt Ringold durchaus an und zeigte auch Missstinde schonungslos auf.
Wie oft haben sie iiber die Problematik der veralteten Barockliturgie, iiber
Fragen des Ménchtums und die riickstindige Ausbildung katholischer
Geistlicher diskutiert'?. Pfarrer Schinz schitzte diese Offenheit, weil er
wusste, wie selten sie bei einem katholischen Geistlichen anzutreffen war.
Er bemiihte sich, Ringold mit toleranten Reformierten bekanntzumachen.
Die vielen Begegnungen iiber die Konfessionsgrenzen hinweg, vor allem
im Raume des Seetals und in Ziirich, sind zum Teil sein Verdienst. Hans

1o ZBZH, Ms Car XV, 164 ¢ 6, P. Joh. Schreiber an Schinz, 25. 2. 1779: «Von Uri haben Sie
selbst schon eine Antwort. Es ist der besagte Hr. Pfarrer Ringold von Attinghausen — er
wird auf mein Ansuchen Ihnen umso eifriger entsprechen».

""" Hans Rudolf Schinz. Am 30. Mai 1745 in Ziirich geboren. Im Jahre 1760 wurde sein Vater
zum Amtmann nach Embrach gewihlt und zog mit der Familie aufs Land. Zeitlebens be-
wahrte Schinz eine besondere Liebe fiir das Landleben. Obschon von seiner Anlage und
Neigung eher fiir das Studium der Naturwissenschaften oder einen praktischen Beruf ge-
eignet, entschied er sich, dem Wunsch der Eltern entsprechend, zum Studium der Theolo-
gie. Seine Studienjahre absolvierte er in Ziirich und gehéorte in dieser Zeit dem Kreis der
Fiissli, Lavater, Escher und Pestalozzi an. Nach dem Studium zuerst als Landwirt titig,
unternahm Schinz in jungen Jahren ungezihlte Reisen, die ihn durch die ganze Eidgenos-
senschaft und bis nach Oberitalien fiihrten. Vor allem die Reisen in die Siidschweiz verf-
fentlichte er in fiinf Heften von 1783—1787 als «Beytrige zur niheren Kenntnis des
Schweizerlandes». Seit 1778 amtete Schinz als Pfarrer im unweit von Ziirich gelegenen
Uitikon. Schinz starb nach zweimonatiger schwerer Krankheit am 12. Januar 1790, erst
45-jahrig. — Da es zu Schinz noch keine umfassende Biographie gibt, hier eine knappe
Ubersicht tiber Literatur mit biogr. Angaben: Monatliche Nachrichten schweiz. Neuig-
keiten 1790, 9—12; Johann Conrad Niieschler, Denkmal auf Hans Rudolf Schinz, gew.
Pfarrer in Uitikon, Ziirich und Leipzig 1791; Festschrift der naturforschenden Gesell-
schaft in Ziirich 1746—1896, Bd. 1, Ziirich 1896, 106—108; O. Markwart, Eine Schweizer-
reise aus dem Jahre 1773, in: Ziiricher Taschenbuch 15 (1892), 172 {.; Stefan Réllin, Be-
merkungen und Reflexionen von Hans Rudolf Schinz (1745—1790), zum Seetal und sei-
ner Umgebung, in: HKS 49 (1967), 4—18.

2 ZBZH, Ms Car XV, 154 a., 19.

237



Rudolf Schinz berichtete im eigenen Bekanntenkreis iiber Ringolds Re-
formgeist und seine Toleranz!'®. Zweifellos trug er auch dazu beli, dass in
dem von Pfarrer Pfenninger redigierten «Kirchenboten fiir Religionsfreun-
de aller Kirchen» der tolerante Ruf von Pfarrer Ringold sich weit iiber die
Grenzen der Schweiz hinaus verbreitete'®. In den Jahrgingen zwischen
1782 und 1785 finden sich mehrere Hinweise auf Ringolds Reformtitigkeit
in Sarmenstorf und auf die von ihm getibte konfessionelle Toleranz'’. In je-
nen Jahren trafen sich Schinz und Ringold regelmissig in den Pfarrhiusern
von Seengen und Sarmenstorf, ab und zu auch in Ziirich. Die Zeiten zwi-
schen den persénlichen Begegnungen und miindlichen Gesprichen iiber-
briickten lange Briefe, die von Ringolds Offenheit Zeugnis ablegen. Hans
Rudolf Schinz war mit im Spiel, dass Ringold sich als Mitglied der Helveti-
schen Gesellschaft aufnehmen liess und bei den Jahresversammlungen in
Olten mit reformierten Geistlichen und Laien zusammentraf'®. Gemeinsa-
me Reisen und Besuche, so auch im Bergtal von Engelberg, vertieften die
Freundschaft weiter.

Aber nach 1785 kiihlte sie sich ab. Offenbar konnte sich Pfarrer Ringold
mit einer vom Patriotismus dominierten Toleranz, die iiberdies nicht frei
von Indifferentismus war, nicht begniigen. Nach 1785 wandte er sich be-
wusst immer mehr jenen Personen zu, die nach einer gemeinsamen religis-
sen Basis in der Bibel und in einem christuszentrierten Glauben suchten'’.
Dieses Streben fand er bei Johann Jakob Hess und auch bei Johann Caspar
Lavater verwirklicht, nicht aber im gewiinschten Masse bei Hans Rudolf

? AaO.

' Johann Jakob Pfenninger (15. 11. 1747—11. 9. 1792). Nach dem Theologiestudium in Zii- -
rich wurde Pfenninger 1767 ordiniert, 1775 Diakon, 1778 Pfarrer am Qetenbach. Im Jah-
re 1787 Diakon bei St. Peter in Ziirich. ]J.K. Pfenninger genoss wie Lavater grosse Aner-
kennung als Prediger und Schriftsteller. Er befasste sich u.a. auch mit Fragen der konfes-
sionellen Toleranz, wie in «Zwo Predigten veranlasst durch Kaiser Josephs Toleranz»,
Ziirich 1782. Ebenso durch seine Zeitschrift, «Der Kirchenbote fiir Religionsfreunde aller
Kirchen», Dessau und Leipzig 1782—1785. Mit biblischen Fragen setzte er sich auseinan-
der in seinem «Repertorium fiir denkende Bibelverehrer aller Confessionen», Ziirich
1784—1786 und in den «Vorlesungen iiber das neue Testament», Leipzig 1786—1789. Be-
kannt wurde seine Schrift, «Die bedenklichen Zirkelbriefe des Protestanten J.K. Pf{(ennin-
ger) in Natura», Breslau 1787. — E. Dejung/W. Wuhrmann, Ziircher Pfarrerbuch
1517—1552, Ziirich 1953, 469; HBLS 5, 421, Nr. 10.

'* Der Kirchenbote fiir Religionsfreunde aller Kirchen 1782, 261 f., 381—383, 512; 1783,
395; 1785, 494—502.

¢ Teil 1, Kap. 3.7.

7 Teil 3, Kap. 2.

238



Schinz. Schinz war eben nicht der hochgebildete Theologe und zeigte viel
mehr Interesse an Skonomischen Fragen als an einem vertieften Bibelstudi-
um. Das heisst aber nicht, dass sich Ringold ganz von Schinz abwandte.
Auch wenn die erhaltene Korrespondenz im Jahre 1787 abbricht, blieben
die Kontakte bestehen und man begegnete sich zumindest bei Besuchen im
Seetal. Am 12. Januar 1790 verlor Karl Ringold durch den frithen Tod von
Schinz seinen ersten reformierten Freund, dessen Anregungen zur Aufkli-
rung und zur konfessionellen Toleranz nicht zu unterschitzen sind'®.
Toleranz war aber fiir Ringold nur der erste Schritt. Sie sollte es thm er-
moglichen, den Andersgliubigen als Menschen und Christen zu akzeptie-
ren, um ithm so niher zu kommen. Aus diesem Geist der Unbefangenheit
sollte der zweite Schritt méglich werden, um den es bei allem Bemiithen um
konfessionelle Toleranz ging: Das Heimholen der «verirrten Briider» in die

katholische Kirche.

1.2. Das Bemiiben um konfessionelle Toleranz und Wiedervereinigung

Der 6kumenische Beitrag von Pfarrer Ringold erschépfte sich also kei-
neswegs in den bereits skizzierten Begegnungen und Freundschaften mit
Andersglaubigen'®. Dass da noch etwas anderes da sein musste als nur der
Versuch, im Geiste der Zeit Toleranz unter eidgendssischen Briidern zu
iiben, hatte zu deutlich im Brief an Giovanni Branca angeklungen®. Rin-
gold hatte dort von einem Feuer gesprochen, das ihn zur Bekehrung der
«verirrten Briider» ansporne. Dieses Bild des feurigen Apostels, der aus-
zieht, seine «verirrten Briider» in die wahre Kirche heimzuholen, prigte —
zumindest in den jiingeren Jahren — seinen Sendungseifer und war auch
ein Grund weshalb sich Karl Ringold um die Pfarrpfrund in Sarmenstorf
bewarb. In der Nachbarschaft reformierter Christen glaubte er seine Wiin-
sche und Ideen zur Wiedervereinigung der getrennten Christen besser rea-
lisieren zu konnen als in der katholisch geschlossenen Innerschweiz?'.

Sein Eifer, alles zu tun, um sich gegenseitig besser zu verstehen und die
Wiedervereinigung zu ermoglichen, lebte in den knapp vierzehn Jahren
seiner Titigkeit im Freiamt férmlich auf. Keine Gelegenheit zu Begegnun-

'* StAUri, PA K.J. Ringold, Ringold an Th. Schmid, 29. 1. 1790: «In Ziirich ist neiilich mein
erster dasiger Freiind Hr. Pfr. Schinz gestorben, der ein besonderer Mann ware und von
jedermann bedauert wird»,

' Teil 1, Kap. 3.5; Kap. 4.3.

2 Vgl. Anm. 4.

' StiAE, A. HB 67, 189.

239



gen iiber die Konfessionsgrenzen hinweg liess er verstreichen. Das zeigen
die Besuche im Pfarrhaus von Seengen, im Schloss Hallwil, aber auch in
Ziirich. Und etwas von dieser Begeisterung strahlte auf die Andersgliubi-
gen aus. Ringolds Ruf als toleranter katholischer Geistlicher ging
weitherum??.

Die Liebe zur konfessionellen Toleranz und kirchlichen Reunion driick-
te sich aber nicht nur bei solchen Anlissen aus, sie floss ebenso in Ringolds
Pastoration und in seine Predigten ein. Selbst in der «Trauerrede» auf Abt
Marian von Einsiedeln nahm er die Gelegenheit wahr und gab seinen Zu-
hérern zu verstehen, die Arbeit dieses Abtes sei von jenen «die sich zu
einer anderen Kirche bekennen», fast mehr geschitzt worden, als von den
Katholischen selber?. Die 6kumenische Komponente formulierte er in der
«Lobrede auf den seligen Einsiedler Nikolaus von Flie» vom Mirz 1781:
«Hassen wir doch unsre getrennten Briider nicht; umfangen wir sie viel-
mehr in dem Liebesgeiste Jesu Christi, der immer das erste und untriiglich-
ste Kennzeichen des ichten Christenthums gewesen ist, und in welchem
unsre Viter sogar Heyden und Barbaren umfangen haben»**. Gleichzeitig
forderte er die Anwesenden auf, «die Schoénheit und Heiligkeit» der ka-
tholischen Konfession den reformierten Miteidgenossen durch einen tadel-
losen Lebenswandel und im freundlichen Umgang mit ihnen zu zeigen.
Uberdies sollten sie im Gebet Heil und Segen fiir sie erflehen und den
Herrn bitten, «dass wir alle bald in Jesu Christo Eines werden und in der
Einigkeit des Glaubens und der Gemeinschaft der Heiligen zusammen
kommen»** — wahrhaft ungewohnte Worte in einer Festpredigt im ka-
tholischen Obwalden, ja in der ganzen Innerschweiz! Wihrend Ringolds
Freunde an diesem Kanzelwort ihre helle Freude hatten, scheinen es andere
nicht nur positiv bewertet zu haben?®.

Es blieb aber bei Pfarrer Ringold nicht nur bei Worten. Ebenso setzte er
sich in seiner eigenen Pfarrei fiir eine gelebte Okumene ein. In diesem
Geist hielt er Anfang November 1782 seinen Pfarrkindern in Sarmenstorf
eine «Toleranzpredigt», die seiner Meinung nach «vielleicht die erste auf ei-
ner katholischen Kanzel in der Schweiz» gewesen ist?’”. In dieser Predigt,

22 Teil 1, Kap. 3.5; Teil 3, Kap. 2.1.

2 Ringold, Trauerrede, 8.

24 Ringold, Lobrede, 39.

% AaO.

% KBAG, Stemm. 67, fol. 207 a—b, Ringold an Zurlauben, 17. 10. 1781.
27 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

240



die sich nur als Zusammenfassung in einem Brief erhalten hat, ging Rin-
gold vom Bibeltext iiber das Senfkorn aus. Seinen Pfarrkindern, die in ihrer
direkten Nachbarschaft reformierte Christen hatten, gab er zu verstehen,
sie seien durch den Geist Jesu und das wahre Christentum verpflichtet, die
Andersglaubigen mit einem tugendvollen Wandel zu erbauen und in ehrli-
cher Christenliebe wie Briider zu umfangen. Eher sollten sie sich selbst ver-
folgen lassen, als dass sie die anderen ihres Glaubens wegen verfolgten.
Pfarrer Ringold wusste, dass er seine Gemeinde mit diesen Forderungen an
die Grenzen der Belastbarkeit fiihrte. Deshalb lobte er gleichzeitig den
grossen Finsatz und die Wohltitigkeit der Sarmenstorfer zugunsten ihrer
reformierten Nachbarn von Fahrwangen im Friihling desselben Jahres:
Dank den Hilfeleistungen an die brandgeschidigten Fahrwanger habe sich
ihr toleranter Ruf bis nach Deutschland ausgebreitet?®. Pfenningers «Kir-
chenbote» hatte zweimal usserst positiv dariiber berichtet und diese Hilfe-
leistung als echtes Zeichen konfessioneller Toleranz gewertet, wie das vor
wenigen Jahren noch kaum denkbar gewesen wire®.

Konfessionelle Toleranz und Wiedervereinigung der getrennten Chri-
sten waren fiir Pfarrer Ringold zentrale Anliegen, die weit iiber die nur
«aufkldrerische» Toleranz hinausgingen. Er, der an seinem «Opfertisch
eben so wohl fiir den Protestanten und Reformierten als fiir den Katholi-
ken» betete und «alle mit gleicher Bruderliebe» in seinem Herzen umfing,
hatte weder fiir Polemik noch fiir Indifferentismus Verstindnis*. In sei-
nem glithenden Eifer, den Bernhard Ludwig Géldlin einmal treffend als ei-
ne etwas besondere Frommigkeit bezeichnet hat, musste er sich gegen alles
wehren, was seinem «Unionsplan» entgegenstand®'. Darum vermochte er
die Polemik der Reformierten nicht zu akzeptieren, wandte sich aber mit
noch heftigerer Vehemenz gegen alle Intoleranz seiner katholischen Glau-
bensgenossen®2. «Unchristliche Leidenschaft» blieben solche Machenschaf-
ten fiir ihn, der in seinem apostolischen Sendungsbewusstsein nicht ande-
res erstrebte als «die Finigkeit des Glaubens und der Liebe»**. Seiner An-
sicht nach war den Geistlichen beider Konfessionen der Auftrag mitgege-

% Aa.O. .

2 Der Kirchenbote 1782, 261 f. 383.

** BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790; ZBZH, FA Hess 1741, 181 k,
Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

31 ZBZH, Ms M 16. 11, Géldlin an Joh. Heinr. Schinz, 20. 12. 1779.

** A.a.O., FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

¥ A0, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

241 -



ben, alle Christen zur Finheit zu fithren. Leider aber hitten sie alle noch
zuviel Kirchenstolz und wiirden zu sehr auf den eigenen Lehrsitzen behar-
ren, statt die «Schriften der anderst Glaubenden» mit freiem und unbefan-
genem Gemiit zu lesen und offen einander die verschiedenen Kirchen-
dogmen zu erkliren®‘. Manches von Ringolds Seelsorgereform in den Sar-
menstorfer Jahren wird letztlich erst von diesen Aspekten her verstindlich.

In den Jahren 1779—1793 verstirkte sich die Intention, als «Apostel der
Wiedervereinigung» zu wirken. Wie er sich anschickte, dieses Ziel zu errei-
chen, ist von besonderem Interesse. Wir haben es hier in keiner Weise mit
den Theorien eines realititfremden Theologen zu tun, sondern mit dem
Unionsplan eines praktischen Landpfarrers. So lisst sich — von wenigen
theoretischen Skizzen zur kirchlichen Union begleitet — ein Versuch re-
konstruieren, der in gewissem Sinne einmalige Ziige aufweist. Die Reform
der Liturgie sowie die Forderung des deutschen Volksgesanges im Gottes-
dienst, die Verbreitung der Bibellektiire und auch der Einbezug von Psalm-
liedern seines reformierten Freundes Jakob Hess erweisen sich als Teile die-
ses Unionsplanes**. Dazu kommt die Zielsetzung, der Predigt in der Pfarr-
messe wieder ihren Stellenwert einzuriumen und die Katechese auf die Bi-
bel hin zu orientieren. Und schliesslich sollte die permanente Betonung des
Rekurses auf die Urkirche die katholische Kirche auf das Wesentliche hin
erneuern, damit sie in dieser verjiingten und reineren Form auf die refor-
mierten Nachbarn anziehend wirken konnte.

Pfarrer Ringold hatte mit seiner Pastoration und seinen ékumenischen
Intentionen Erfolg. Zwar nicht bei den «Herren», wohl aber bei der bauer-
lichen Bevolkerung der reformierten Nachbarschaft in Seengen, Meister-
schwanden und vor allem in Fahrwangen, das bis zur Reformation Teil der
katholischen Pfarrei Sarmenstorf gewesen war*¢. Wie ein Magnet wirkte
Ringolds Seelsorge auf diese einfachen Leute. So berichtete er selbst an sei-
nen ehemaligen Lehrer Giovanni Branca®’. Die reformierten Bauern wiir-
den seine und seines Kaplans Predigten und Katechese fleissig besuchen. Je-
desmal verliessen das Dorf mit Trinen in den Augen. Hitten sie die Frei-
heit der Konfessionswahl so wiirden viele mit gottlicher Hilfe in den
Schoss der katholischen Kirche zuriickkehren*®. Ringolds Beschreibung

3 A.aO.

% ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.
% Baur, Sarmenstorf, 37 {.

*” BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790.
* Aa.O.

242



driickt einen unverkennbaren Proselyteneifer aus. Doch arbeitete er eben-
sosehr an der inneren Erneuerung der eigenen Kirche, damit sie fiir den
Andersgldubigen annehmbar werden konnte. Der Erfolg des Sarmenstor-
fer Pfarrers bei den einfachen Leuten in der reformierten Nachbarschaft
ldsst sich zum Teil dadurch erkliren, dass Ringold in der Liturgie nicht nur
deutsche Lieder, sondern auch Psalmtexte verwendete. Dazu war er ein
ausgezeichneter Prediger. Noch ein weiterer Punkt konnte eine Rolle ge-
spielt haben. Es fillt auf, dass im aargauischen Seetal verschiedene Pfarrei-
en, so auch Seengen, einen giinstigen Boden fiir pietistische Strémungen
abgaben®. Diesem Bediirfnis kam die Pastoration Ringolds dank der bibel-
orientierten Seelsorge zweifellos entgegen.

Im Brief an Branca erscheinen auch die Probleme der Konversion, der
Religionsfreiheit und der Méglichkeit zur Wiedervereinigung. Trotz den
sehr spirlichen Aussagen lassen sich ein paar punktuelle Einblicke in Rin-
golds Denken gewinnen. Sie zeigen — bei allen Vorbehalten — eine gewisse
Entwicklung in seiner Haltung zur Religions- und Gewissensfreiheit. Wah-
rend seiner Sarmenstorfer Zeit wurde Pfarrer Ringold verschiedentlich mit
dem Problem der Konversion konfrontiert. Wie es scheint, kam fiir ihn ei-
ne Konversion praktisch nur in Richtung katholischer Kirche in Frage. Er
lag damit durchaus auf der Linie selbst fortschrittlicher katholischer Theo-
logen und vertrat eine Unionsvorstellung, die derjenigen von Weihbischof
von Hontheims «De statu Ecclesiae...» entsprach®.

Wie sich Pfarrer Ringold zur Konversion von Grifin Franziska Romana
von Hallwil vom katholischen zum reformierten Bekenntnis gestellt hat,
wissen wir nicht. Wir kénnen nur vermuten, dass er nicht nur ihre Schwe-
ster, die katholisch gebliebene Leopoldine von Suttner, seelsorgerlich be-
treute*'. Aufschlussreicher ist der Fall der katholischen Urnerin Christina
Zgraggen, die vor Jahren mit Krimersleuten aus dem Urnerland weggezo-
gen war. Schliesslich hatte sie sich im bernischen Untertanengebiet im Rau-
me Seengen niedergelassen. Wegen ihrer katholischen Konfession scheint
sie anfinglich von Pfarrer Ringold betreut worden zu sein. Mehrmals such-
te sie ihn im Pfarrhaus auf. Irgendwie kam es dann zu Konflikten zwischen
den beiden. Die Urnerin liess ihren Unmut iiber den Sarmenstorfer Pfarrer

3 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 134 ff., 138.

4 Pitzer, Febronius, 120, 135 f.

** Koch, Franziska Romana, 78; StABE, Hallwil-Archiv, Nr. 3871; BAM, Ms H 159 (sussi-
dio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790.

243



bei reformierten Personen aus. Ringold wollte und konnte sie deswegen
nicht mehr in sein Haus einlassen, worauf Frau Zgraggen den reformierten
Gottesdienst in Seon, einer Nachbarpfarrei von Seengen zu besuchen be-
gann. Pfarrer Ringold schilderte diese Situation seinem Freund, Landam-
mann Thaddius Schmid. Seiner Meinung nach war es um diese Person ge-
schehen, falls der Stand Bern sie nicht «vor dem Abfall» nach Uri ausliefe-
re. Am Schluss des Briefes meinte er: «Sie wird ihre Religion dndern und
einst, wie iibel zu férchten, eines unehrlichen, schandlichen Endes dahin-
sterben. Ich weis anders nichts mehr zu thun, als meine Hinde zum Him-
mel aufzuheben, und Gott durch J[esus] Clhristus] fiir sie um Gnade und
Erbarmen zu bitten»*2.

Fiir Ringold war also die Oberaufsicht des Staates iiber die Reinheit des
Kultes selbstverstiandlich. Ebenso vertrat er die These der Schuldhaftigkeit,
die ein Katholik mit der Konversion zum reformierten Bekenntnis auf sich
lud, womit er ganz auf der Linie der katholischen Lehrmeinung lag. Eine
Kirche, der die ganze Fiille der Wahrheit mitsamt der Unfehlbarkeit verlie-
hen war, konnte einer nicht ungestraft verlassen. Er wurde zum Apostaten,
der vom wahren Glauben abgefallen war und sich damit die verdiente, ge-
rechte Strafe zuzog*’. Hier war die Grenze von Ringolds Toleranz. Er, der
zutiefst katholisch war und blieb, vermochte sich zu seiner Sarmenstorfer
Zeit keinen andern Weg vorzustellen als den der Riickkehr des Reformier-
ten in die katholische und apostolische Kirche, freilich in ihrer erneuerten
Gestalt. Eine Konversion in die andere Richtung musste etwas Falsches
sein!

Nicht ganz zehn Jahre spiter hatte Pfarrer Ringold in Altdorf ein dhnli-
ches, ja noch schwierigeres Problem zu bewiltigen. Im Jahre 1797 wiihlte
nimlich die Affire um Alois Jauch, einen ehemaligen Konventualen des
Klosters Einsiedeln, ganz Altdorf auf. Der aus gutem Altdorfer Haus stam-
mende Ménch war aus dem Kloster ausgetreten und hatte in Ziirich Asyl
gefunden. Wenig spiter trat er zum reformierten Bekenntnis iiber, wurde
zum Pfarrer ordiniert und heiratete*t. Wie Kommissar Karl Ringold in sei-

2 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790.

 Klaus-Martin Beckmann, Unitas Ecclesiae, Eine systematische Studie zur Theologiege-
schichte des 19. Jahrhunderts, Giitersloh 1967, 32 und 74.

4 Alois Jauch. Am 14. Jan. 1751 in Altdorf geboren. Nach Schulen in Altdorf und E1ns1edeln
Eintritt ins Kloster Einsiedeln. Nach der Priesterweihe 1774 wirkte er als Lehrer in Bellin-
zona und als Professor fiir Philosophie an der Klosterschule in Einsiedeln. Uber verschie-
dene Stationen kam er 1791 als Beichtiger ins Frauenkloster Fahr. 1792 gelangten von

244



ner amtlichen Stellung an Antistes Hess schrieb, kam dieser Schritt fiir die
Angehorigen vollig unerwartet. Entsprechend gross war die Aufregung
und Beschimung. Ringold gab Hess zu verstehen, er ersuche ihn nicht,
Jauch zu verstossen oder auszuliefern. Nur eines erbitte er von ihm: Er mé-
ge den Charakter dieses «eigensinnigen, immer phantasierenden» Mannes
gut priifen, ehe er thm die Konversion und die Ehe gestatte. Alois Jauch,
den er seit seiner Jugend kenne, sei feurig, frech, zugleich wankelmiitig und
eingebildet. Er befiirchte, Antistes, Hess werde mit Jauch viel Arger und
Umtriebe bekommen, wenn er ihn ohne strenge Priifung in seine Kirche
aufnehme. Zum Schluss betonte Ringold, er habe eine solche Priifung bis-
lang allen Personen vorgeschlagen, die von der reformierten zur katholi-
schen Kirche iibertreten wollten. Noch keiner habe sie bestanden. Darum
kénne er sich auch nicht «rithmen», je einen Proselyten gemacht zu
haben*’,

Man spiirt in diesen Zeilen Ringolds Erregung iiber das Vorgefallene.
Gleichwohl verlangte er mit keinem Wort die Auslieferung von Alois
Jauch. Er sah in diesem Fall die menschliche Seite, und nach seinem Rat
scheint dies auch die Urner Regierung getan zu haben*s. Die Frage der
Konversion war somit nicht mehr nur eine Sache der staatlichen Obrigkeit
und der Kirche, die iiber die Reinheit der Lehre in ihrem Gebiete zu wa-
chen hatten. Sie war auch eine Sache der betroffenen Menschen, dessen lau-
tere Absicht aber vor der kirchlichen Priifung zu bestehen hatte. Mehr
kénnen wir iiber die Haltung Ringolds nicht vermuten. Ebenso ist die Mei-
nung von Antistes Hess zu Jauchs Konversion nicht bekannt. Méglicher-
weise unterschied sie sich aber nicht wesentlich von der positiven Einstel-
lung Johann Caspar Lavaters*’. Fiir einen katholischen Geistlichen war das
Ganze zweifellos ein schwieriges Problem. Es fiel keinem leicht, diese Kon-

dort Klagen iiber von ihm eingefiihrten Neuerungen nach Einsiedeln. 1794 Pfarrer von
Eschenz. Hier wurde er beim Abt verklagt, er verbreitete hiretische Lehren und Biicher.
Jauch floh und fand Unterkunft bei Lavater in Ziirich. Allen gegenteiligen Bemiihungen
zum Trotz konventierte er zur evang.-ref. Konfession und liess sich als ev. Pfarrer ordi-
nieren. Jauch wirkte spiter als Missionar bei den Herrnhuter in Siidrussland und starb
dort in bitterer Armut. Er hinterliess Frau und zwei Séhne. — R. Henggeler, Professbuch
Einsiedeln, 445 f.; Friemel, Sailer, 225.

* StAZH, Bx 102.3, Amtlicher Brief, Ringold an Antistes Hess, 16. 3. 1797.

“ AaO.

47 Friemel, Sailer, 225.

245



version tolerant zu beurteilen. Bei allen Vorbehalten hatte das Johann Mi-
chael Sailer seinem Freund Lavater gegeniiber versucht*.

Wie schwierig es fiir Ringold selbst lange nach der Helvetik noch war,
im Lande Uri Verstindnis fiir seine konfessionelle Toleranz zu finden, be-
legt ein anderes Beispiel. Es ging um die Frage einer Mischehe zwischen ei-
nem reformierten und einem katholischen Partner. So etwas war im katho-
lischen Urnerland fiir die meisten noch véllig undenkbar, nicht aber fiir
Pfarrer Ringold. Ein reformierter Mann aus Frankfurt namens Friedrich
Euler, der als Schreiber in einem Bureau in Altdorf arbeitete, verliebte sich
in die Tochter des Wirts zum Schwarzen Lowen. Um sein Problem zu 16-
sen, sprach er bei Ringold vor und fragte ihn, ob seiner Meinung nach eine
Ehe mit dieser katholischen Frau méglich sei. Der alte Geistliche wies thn
an die bischéfliche Kurie in Konstanz. Wenig spiter sandte Generalvikar
von Wessenberg die Erlaubnis zu dieser Mischehe mit dem Zusatz, die
Geistlichen in Altdorf méchten helfen, die Hindernisse aus dem Weg zu
raumen. Kaum aber hatten dies die Eltern und Verwandten der Braut ver-
nommen, so fielen sie iiber den alten Ringold her und beschimpften ihn. Er
aber zog sich aus der Affire, indem er betonte, er habe weder fiir noch ge-
gen eine solche Ehe geraten, weil er zu gut wisse, dass gute Ehen allein von
Gortt gestiftet wiirden*. Die fragliche Ehe scheint iibrigens wegen der Into-
leranz der Angehérigen nicht zustandegekommen zu sein®®. Hilt man sich
den fiir konfessionelle Toleranz so steinigen Boden in der katholischen In-
nerschweiz nach 1800 vor Augen, so erscheint Ringolds Stellung in dieser
Frage in noch weit giinstigerem Licht.

Als er um 1810 mit Erstaunen sehen musste, wie die «gehissigen Idiotis-
men der Intoleranz» weder auf der reformierten noch auf der katholischen
Seite begraben waren, sondern ganz im Gegenteil sich wieder bemerkbar
machten, iiberfie] ihn Angst®'. Und so formulierte er gegen die aufsteigen-
den Nebel der Intoleranz sein «Toleranz-Programm», von dem er wiinsch-
te, es mochte von mdoglichst vielen Geistlichen aller christlichen Gemein-
den zur Férderung des konfessionellen Friedens und einer stets vollkom-
meneren Einheit im Glauben und in der Liebe befolgt werden®2. In sieben

4 Aa.0.

4 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 1.—6. 12. 1808.
5 AaO.

s A.a.0., Ringold an Hess, 1. 6. 1813.

2 A.a.0., Ringold an Hess, 15. 12. 1812.

246



Punkten hielt Ringold das Wesentliche von dem fest, was er selbst seit Jahr-
zehnten intensiv gelebt hatte:

1. Nach dem Befehl Jesu iiber niemanden urteilen, richten oder ihn ver-
dammen. So lange wie méglich von jedem das bessere denken und alles Ur-
teil Gott iiberlassen.

2. Anders gesinnte Christen nie verfolgen, hassen, listern oder beleidigen.
Vielmehr mit allen ohne geringsten Wortstreit wie friedsame Kinder Got-
tes leben, so viel an sich selber liegen mag.

3. Weil Jesus Christus der Herr gesprochen: An dem wird man erkennen,
dass ihr meine Jiinger seid, dass ihr einander liebt; so sollen wir einander
briiderlich und aufrichtig als Jiinger Christi unseres Herrn lieben, wenn
wir als wahre Christen vor Gott und den Menschen gelten wollen.

4. Alle unniitzen Zinkereien und Dispute sind zu vermeiden. Sie gefihrden
die Liebe und lassen sie zugrunde gehen.

5. Auch nach dem Tode niemanden wegen seinem Kirchenunterschied als
verloren bezeichnen. Nur Gott weiss, welche zu ihm gehéren, und sein
Urtell ist unerforschlich.

6. Stets fureinander beten, dass der Herr einem jeden die notwendigen
Heilsmittel zu seiner Seligkeit schenke.

7. Weil ohne die Liebe, Christi erster Auftrag, keine Kirche sich als christli-
che Kirche und keine Christen sich als wahre Jiinger Jesu halten diirfen,
sollen vor allem die Hirten und Lehrer in besonderer Weise bestrebt sein,
ihren Herden in 6ffentlichen und privaten Gesprichen die vollkommene
Liebe Jesu und eine briiderliche Liebe gegeniiber allen Mitchristen mit war-
mem Eifer ans Herz zu legen.

Pfarrer Ringold war iiberzeugt, dass vor allem die Verwirklichung des
siebten Punkes das Wunder bewirken werde, dass die getrennten Christen
dank Gottes Gnade der allgemeinen Kirche Jesu sich immer mehr niherten
und endlich eine Herde, ein Hirt und ein Schafstall wiirden — samt der
Fiille der Heiden und Juden®’.

Mit diesem in den letzten Lebensjahren formulierten «Toleranzpro-
grammo» kniipfte der alte Ringold direkt an die Bemithungen seiner besten
Jahre in Sarmenstorf an. Wie damals war er noch immer iiberzeugt, dass
«Gottes Okonomie» den Weg der Kirchen zueinander leite®*. Sie aber — to-
lerante Geistliche beider Konfessionen — wiirden «im Finstern, wie jene in

3 AaO.
% A.a.O,, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

247



den Minen» arbeiten. Sie wiirden dabei durch eine unsichtbare Hand gelei-
tet, «oft wider Wissen und Willen so, dass wir zuletzt auf einen Mittel-
punkt zusammenkommen, unss als Briider anstaunen, umarmen...» und
die Vorsehung dankbar anbeten und loben, weil sie alle auf so wunderbare
Weise vereine®’.

Die vielfiltigen Bemithungen um Okumene und die unzihligen Begeg-
nungen iiber die Konfessionsgrenzen hinaus fanden im Lauf von Ringolds
langem Leben ihren tiefsten und stirksten Ausdruck jedoch in der Freund-
schaft mit dem reformierten Theologen Johann Jakob Hess!

2. FREUNDSCHAFT MIT JOHANN JAKOB HESS

2.1. Schritte iiber die Konfessionsgrenzen

Wenige Wochen nach seinem Amtsantritt in Sarmenstorf lernte Karl Jo-
seph Ringold zu Beginn des Jahres 1780 den reformierten Theologen Jo-
hann Jakob Hess aus Ziirich kennen'. Die erste Kontaktnahme diirfte im

5 Aa0.

' Jobann Jakob Hess. Am 21. 10. 1741 in Ziirich geboren. Nach der Schulzeit und dem theo-
logischen Studium im Jahre 1760 ordiniert. Anschliessend leistete er bei seinem Onkel
Kaspar Hess in Neftenbach (ZH) Vikariatsdienste. 1767 zog er sich ins Privatleben zu-
riick, widmete sich dem Studium der Bibel und gab bereits im Jahre 1768 die zwei ersten
Teile der «Geschichte der drei letzten Lebensjahre Jesu» anonym, aus Furcht vor der Ziir-
cher Zensur, heraus. Erst 1773 gab er sich im Schlussband als Autor zu erkennen. Auch
nach 1777, nun bereits Diakon am Fraumiinster, erlahmte seine emsige Schaffenskraft
nicht. In den Jahren 1777—1795 amtete Hess als Prisident der Asketischen Gesellschaft
von Ziirich. 1795 erfolgte die Wahl zum Pfarrer am Grossmiinster und Antistes der ziir-
cherischen Kirche. Er iibte in dieser Stellung, wie seit Breitinger keiner mehr, in Wort
und Schrift grossten Einfluss auf Kirche und Staat aus, den er vor allem in der Zeit der
Helvetik geltend machen konnte. Dank den Hirtenbriefen beruhigte er das Volk. In
scharfen Worten, die zum Teil reaktionir klingen, bezog er Stellung gegeniiber der neuen
Regierung. Gleichzeitig rief er durch die Hiilfsgesellschaft und als Antistes zur privaten
Hilfstitigkeit fiir die Kriegs- und Brandgeschidigten, besonders in der Innerschweiz auf.
Im Jahre 1803 verfasste Hess fiir den neuen Kirchenrat eine Pridikanten-, Synodal und
Stillstandsordnung. War Antistes Hess schon frither an der ziircherischen Bibeliiberset-
zung beteiligt, so kam seine Bibelarbeit nebst dem bibeltheologischen Schaffen auch in
den Jahren 1812—1819 in der neugegriindeten Bibelgesellschaft voll zum Tragen. Fiir die
Liturgie schuf er viele Gebete und Liedtexte, die auch in katholischen Kirchen benutzt
worden sind. Beim Reformationsjubilium 1819 ernannten ihn die Hochschulen von Tii-

248



Pfarrhaus von Seengen stattgefunden haben?. Jakob Hess war der Schwager
des Seenger Pfarrers Wilhelm Schinz, aber auch von Hans Rudolf Schinz,
mit dem Ringold bereits freundschaftlichen Umgang pflegte®. Als der Sar-
menstorfer Plarrer zum ersten Male Jakob Hess begegnete, hatte sich dieser
durch seine Bibelforschung in Kreisen reformierter Theologen weit tiber
Ziirich hinaus einen Namen gemacht. Freilich lag auch bei ihm ein langes
Wegstiick zwischen seiner Studienzeit und dem Erscheinen der «Geschich-
te der drei letzten Lebensjahre Jesu»*. Auch Jakob Hess war ganz ein Kind
seiner Zeit und stand in den Studienjahren im Bannkreis von Bodmer,
Klopstock und Wieland. Er war der «orthodoxen Dogmatik griindlich ent-
wachsen und vom Zeitgeist michtig beriihrt» worden. Gleichzeitig be-
schiftigte er sich mit der Philosophie Wolffs und begeisterte sich fiir die
Ideen Rousseaus. Dank Anregungen aus der Verwandtschaft und dem Kon-
takt mit Jakob Wegelin wandte er sich von diesen frithen Eindriicken ab
und vertiefte sich in ein intensives Bibelstudium?®. Frucht dieser Arbeit war
sein «Leben Jesu», das in vielen Auflagen eine weite Verbreitung fand. Aus
dieser Beschiftigung mit der Geschichte des Lebens Jesu erwuchs Jakob
Hess auch die Erkenntnis, die Eigenart der biblischen Religion in der Idee
des Reiches Gottes entdeckt zu haben®.

Die Beschiftigung mit diesen biblischen Themen schuf die besten und
tragfihigsten Voraussetzungen fiir eine dauerhafte Freundschaft zwischen

bingen, Jena und Kopenhagen zum Ehrendoktor. Nach einem reicherfiillten Leben starb
Antistes Hess am 29. Mai 1828. — Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 317—333; Paul D.
Hess, Biografie von Hess, Manuskript in: ZBZH, FA Hess 1741, 190 und 191, teils Hand-
teils Maschinenschrift; Zum Verhiltnis Hess-Ringold vgl. dort vor allem Teil I, 468, 686
und Teil II, 58—65; Georg Gessner, Blicke auf das Leben und Wesen des verewigten Jo-
hann Jakob Hess, Antistes der Kirche Ziirich, Ziirich 1829; E. Dejung/W. Wuhrmann,
Ziircher Pfarrerbuch 1515—1952, 334—335. — Zu den gedruckten Werken von Hess vgl.
Verzeichnis der gedruckten Quellen. Dort sind alle fiir das Verhaltnis Ringold-Hess mass-
geblichen Arbeiten chronologisch verzeichnet.

? Teil 1, Kap. 3.5. )

3 Teil 3, Kap. 1.1.

* J.J. Hess, Geschichte der drey letzten Lebensjahre Jesu. — Die ersten zwei Teile erschie-

nen ohne Verfasserangabe und mit falschem Druckort, Leipzig 1768, der dritte Teil mit

Verfasser und Druckort Ziirich 1773. Das Werk erlebte viele Neuauflagen, u.a. eine Wie-

ner Ausgabe fiir Katholiken: J.J. Hess, Geschichte der drey letzten Lebensjahre Jesu,

sammt dessen Jugendgeschichte zum Gebrauch der Rémisch-katholischen und Griechen,

2 Tle., Wien 1784.

Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 317 f.

¢ A.a.O, 318 £. 325; vgl. Teil 3, Kap 2.3.1.

w

249



Diakon Hess und dem Sarmenstorfer Pfarrer. Das gemeinsame Gesprich
iiber die Arbeiten von Hess und iiber beide interessierende theologische
Fragen sollte fortan diese stets tiefer werdende Verbindung begleiten. In-
nert kurzer Zeit hatten beide iiber die Konfessionsgrenzen hinweg viel Ge-
meinsames erspiirt. Pfarrer Ringold freute sich herzlich, dass auch der re-
formierte Freund «eine so merkliche Ubereinstimmung» des Verstandes
und der Herzen wahrgenommen hatte, und er hoffte, es werde dank sol-
cher «paralleler Gesinnungen» dereinst méglich sein, dass alle Christen «in
Jesu dem Mittelpunkt» sich versammelten und in ihm ein Geist und Sinn
wiirden’. Fiir Ringold war diese freundschaftliche Beziehung ein Aufbruch
in unbekannte Dimensionen biblischer, theologischer und interkonfessio-
neller Erfahrungen. Mit Eifer und véllig unbefangen las er die Werke dieses
bekannten Bibeltheologen. Seit dem Jahre 1780 kannte er nicht nur alle ge-
druckten Ausgaben, sondern las die meisten Arbeiten von Diakon Hess be-
reits im Manuskript. Sein reformierter Freund sandte sie ihm zu, um stell-
vertretend fiir die katholischen Geistlichen der Innerschweiz Ringolds
Meinung zu vernehmen. Ringold war zwar nicht unkritisch, aber von Hes-
sens Arbeiten und ihrem Ausdruck so gefangen, dass er sie durchwegs mit
grossem Lob bedachte®. Dessen Predigten zur Apostelgeschichte, die in
fiinf «Dekaden» zwischen 1781 und 1786 erschienen, fanden Ringolds volle
Zustimmung. Diese Art, das Evangelium zu predigen, gefiel ihm, weil er
darin den <homiletischen Ton» der Kirchenviter und die einfache und un-
gekiinstelte Sprache jener Zeit zu héren meinte®. Hess erschloss Ringold
den Weg zu Christus auf véllig neue Art. Der Sarmenstorfer Pfarrherr sah
darin die gemeinsame Basis einer moglichen Wiedervereinigung. Das er-
klart sein unermiidliches Verlangen nach neuen Arbeiten von Hess, weil er
in ihnen noch griindlicher feststellen wollte, wo sie in der biblischen Erfah-
rung des Wortes Gottes bereits iibereinstimmten, und wo sie sich noch ni-
her zu kommen vermochten'?.

Aber Ringold lernte nicht nur die Werke seines reformierten Freundes
kennen. Jakob Hess liess dem katholischen Landpfarrer regelmissig auch
andere Biicher theologischen oder biblischen Inhaltes zukommen. Pfarrer
Ringold durfte sich bei Besuchen in Ziirich in seiner umfangreichen Bi-
bliothek umsehen, dieses oder jenes Buch konnte er leihweise mitnehmen,

7 ZBZH, FA Hess 1741, 181 h, Ringold an Hess, 26. 7. 1780.
¢ AaO.

> A.a.0., 181 i, Ringold an Hess, 26. 8. 1781.
' A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 9. 4. 1782.

250



Ion. Iac. Hess.

Abb. 19: Portrit Johann Jakob Hess (1741—1828). Zeichnung und Kupferstich von I Pfen-
ninger.

251



von anderen fertigte er Ausziige an''. Besonders in den Bann gezogen wur-
de er damals von den «Geistesreden des frommen Landmann» von Win- -
terthur. Trotz einiger Kritik am langatmigen Stil und den chiliastischen
Vorstellungen fand er diese Reden lesenswert. Er staunte iiber die Schrift-
kenntnisse dieses protestantischen Bauern und meinte: «Der ehrliche,
fromme Landmann ist ein wahres Phinomen unsrer aufgeklirten Epo-
che»'?.

Viele Ausserungen zeigen, dass sich das herzliche Verhiltnis zwischen
dem reformierten Theologen und dem katholischen Landpfarrer, der aber
immerhin als einer der gebildetsten der Innerschweiz galt, innert kurzer
Zeit zur Freundschaft gefestigt hat. Bei den regelmissigen Begegnungen, sei
es in Ziirich oder in den Pfarrhiusern von Seengen und Sarmenstorf, wur-
den stets Themen zur konfessionellen Toleranz angeschnitten. Seit der Pu-
blikation des Toleranzpatentes und seit den Reformdekreten von Kaiser
Joseph II. fiir die dsterreichischen Lande glaubte Ringold auch in der Eid-
genossenschaft konstruktive Ansitze zur gegenseitigen Anniherung und
Verstindigung zu spiiren. Er war der Ansicht, entsprechende Reformen
der katholischen Kirche und ein entschiedener gemeinsamer Wille kénn-
ten eine Wiedervereinigung der getrennten Briider ermdoglichen'®. Bald
schon waren, zum Erstaunen vieler Zeitgenossen, gemeinsame Spaziergin-
ge und Reisen des reformierten mit seinem katholischen Amtsbruder eine
Selbstverstandlichkeit. Gemeinsam traf man sie auf dem Weg nach Seengen
oder nach Sarmenstorf, auf einem Abstecher zum Schlossherrn Franz Jo-
seph von Roll in Hilfikon oder auf der Reise nach Ziirich. Da boten sich
Gelegenheiten zu vertieften Gesprichen, die selbst vor dogmatischen Fra-
gen nicht Halt machten. Offen diskutierten sie iiber die Niitzlichkeit der
Ohrenbeichte, die Notwendigkeit einer sichtbaren Kirche oder andere ak-
tuelle Probleme'*. Das ging nicht immer ohne Verletzung der Toleranz.
Sobald aber Diakon Hess diese Grenze iiberschritten glaubte, brach er je-
weils ab, was Ringold noch nach Jahren voll akzeptierte'®. Trotz seiner tra-

1t A.a.Q., 181 k, Ringold an Hess, 19. 10. 1782.

12 A.a.0., 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782. — Heinrich Bosshard, Geistreden des from-
men Landmann von Winterthur, 1782; Diese Veréffentlichung enthilt drei Erbauungsre-
den des in Riimikon bei Winterthur lebenden Bauers. — Wernle, Portestantismus 18. Jh.
3, 348—352.

13 AaO.

'+ A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 15. 10. 1812,

5 A.a.O.

252



ditionsverbundenen Haltung gelang es Pfarrer Ringold, seinem reformier-
ten Freund gegeniiber in seltener Offenheit Kritik an der eigenen Kirche
zu iiben. In den Jahren 1781—1785 konnte er sich sehr hart dussern, wenn
es um Fragen des Papst- oder des Ménchtums ging'®. Diese Freimiitigkeit
wurde ihm mdglich aus dem Wissen, dass nur eine innerkirchliche Reform,
in der das Wesentliche vom Unwesentlichen getrennt und Missbriuche
und Aberglauben abgeschafft wiirden, eine Wiedervereinigung zuliess'’.
Als notwendig erachtete Ringold auch eine gewisse Unbefangenheit der an-
deren Konfession gegeniiber und den echten Willen, einander niherzu-
kommen. Deshalb wiinschte er, «dass wir nimlich beyderseits die Griinde
der theoretischen und practischen Religion einer jeglichen christlichen Sec-
te wohl studirten, jedwede von allen guten und schlimmen Seiten betrach-
teten, und allerseits einen grésseren Eifer hitten zur Einigkeit als zur Be-
hauptung unsrer Meynungen und Gebriuchen»'®.

Die freundschaftliche Beziehung zwischen Hess und Ringold war kei-
neswegs einseitig. Diakon Hess schitzte das Urteil von Pfarrer Ringold
sehr und baute darauf, wenn es um sein literarisches Schaffen ging. Es freu-
te Ringold herzlich, dass Hess seine «Biblischen Lieder» nicht nur zwei re-
formierten Theologen, sondern auch ihm widmete. Er sei zwar ein wenig
erschrocken, schrieb Ringold, dass Hess seinen Namen im Nachwort der
Bibellieder habe drucken lassen. Aber er habe sich ob diesem seltenen
Zeugnis konfessioneller Toleranz sehr gefreut und fiihle sich vor allem dar-
in geehrt, weil nun die «ganze Welt» wisse, dass Jakob Hess sein Freund
sei’. Diese Freundschaft 6ffnete Ringold fiir viele seiner katholischen
Amtsbriider. Bei jeder Gelegenheit schilderte er ihnen Jakob Hess als einen
so anziehenden Menschen, wie er bisher nur sehr wenige katholische Geist-
liche angetroffen habe?’.

' Vgl. Teil 2, Kap, 3.2. und 4.1.

" ZBZH, FA Hes 1741, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

" A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 9. 4. 1782.

" A.a.0., 181 k, Ringold an Hess, 26. 10. 1784; Es handelt sich um folgende Ausgabe von
biblischen Liedern: ]J.J. Hess, Lieder zur Ehre unsers Herrn, Samt einem Schweitzer-
Psalm, Ziirich 1785; In der Nachschrift S. 127: «Von einigen Kennern hat er wirklich
schon, da diese Stiicke erst einzeln herausgekommen sind, ein nicht abschreckendes Urt-
heil erfahren... Auch haben Freunde *von einer andern Kirche’ insonderheit Herr Pfarrer
Ringold zu Sarmenstorf, ein Mann der weiss, was edle religise Einfalt ist — ihm mit rei-
fem Urtheil nachgeholfen...».

** KBAG, MHT 5, fol. 531—531a, Ringold an Zurlauben, 26. 8. 1781.

233



Dank Ringolds Bemiihen erhielten die meisten engeren Freunde und Be-
kannten Gelegenheit, Diakon Hess persénlich kennenzulernen. Zweifellos
sind Bernhard Ludwig Géldlin und Karl Kopp dem Ziircher Theologen im
Sarmenstorfer Pfarrhaus begegnet. Sie trafen ihn dort vielleicht schon 1781,
sicher aber im Laufe des Jahres 1782%'. Auch Bernhard Schmid, der Leut-
priester in Hitzkirch, zeigte grosses Interesse an einer Begegnung mit Hess
und wollte ithn gar in Ziirich besuchen?2. Ringolds Altdorfer Freunde, Mar-
tin Arnold und Thaddius Schmid, der spitere Landammann, trafen den Bi-
beltheologen wihrend eines Aufenthaltes im Freiamt?*. Auch bei seinen
benachbarten Amtsbriidern machte Pfarrer Ringold Person, Geist und
Werk von Jakob Hess bekannt. So werden der Pfarrer von Villmergen, der
Schlosskaplan von Hilfikon, die Kapline von Sarmenstorf und weitere
Geistliche Diakon Hess personlich kennengelernt haben?®*. Pfarrer Ringold
schrieb seinem Freund einmal, wie oft man im Kreise katholischer Amts-
briider von ihm gesprochen habe, «und zwar so, dass man gewiss von dem
besten Katholick nicht rithmlicher sprechen konnte»**. Die von Ringold
vermittelten Verbindungen reichten bis nach Solothurn. Professor Xaver
Vock, ein gebiirtiger Sarmenstorfer, zeigte sich Hess gegeniiber dankbar,
weil er durch Ringolds Vermittlung mit ihm Kontakt aufnehmen durfte?®.
In diesem Zusammenhang muss auch Chorherr Urs Viktor Glutz erwihnt
werden, der sich sehr fiir die Satzungen der von Hess prisidierten «Asceti-
schen Gesellschaft» interessierte und die Unterlagen iiber Ringold erhielt?’.
Frith schon machte Pfarrer Ringold seinen reformierten Freund auf Pater
Leodegar Schmid im Kloster Muri aufmerksam. Er bezeichnete ihn als ei-
nen der besten Monche, den er kenne, und gab Hess zu verstehen, wie
gliicklich Pater Leodegar wire, wenn er ihn persénlich treffen konnte?.

1 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 9. 8. 1782. — Fiir die biographischen Anga-
ben sei verwiesen auf Teil 1, Kap. 2.2. und Kap. 3.5.

22 Aa.0., 181k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782 und 15. 5. 1783. _

2 A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 5. 3. 1812; StAUri, PA Komm. K.]. Ringold, Ringold an
Schmid, 19. 10. 1780.

# A.a.0., 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

* A.a.0., Ringold an Hess, 14. 5. 1784.

2 A.a.0., 181 i, Vock an Hess, 15. 11. 1780.

7 A.a.0., 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782: «Herr Chorherr Glutz von Solothurn, der
vielleicht Bischof von Freyburg werden diirfte, lisst sich Ihnen empfehlen und héflichst
fiir die Satzungen der Ascetischen Gesellschaft bedanken».

** ZBZH, 181 i, Ringold an Hess, 28. 8. 1781: «Ich halte diesen Ordensmann fiir den besten,
redlichsten und von Vorurtheilen, so viel in Kléstern méglich, befreytesten unter seinen

254



Ringold kniipfte sehr wahrscheinlich auch die Verbindung zwischen Hess
und Konventualen des Zisterzienserklosters St. Urban. Hess lernte vor al-
lem P. Pius Kopp kennen, mit dem er auch in Briefwechsel trat*.

In den letzten Sarmenstorfer Jahren konzentrierte sich Pfarrer Ringold
stirker auf die Freundschaft mit Diakon Hess, der schliesslich noch der
einzige Ziircher Freund blieb, mit dem er regelmissig korrespondierte,
weil er ihn als den tiichtigsten, bescheidensten und gleichzeitig auch gebil-
detsten von allen betrachtete®. Immer mehr scheint sich das Gesprich auf
die Bibelarbeit und die Reich-Gottes-Idee ausgerichtet zu haben. Ringold
beteiligte sich auch an den Vorarbeiten seines Freundes fiir dessen neues
Werk, die «Bibliothek der Heiligen Geschichte»*'. Damit vertieften sich ih-
re gemeinsamen Interessen. Bei Besuchen in Ziirich bot sich stets Gelegen-
heit, am Gedankenaustausch mit den zahlreichen Freunden und Bekann-
ten von Jakob Hess teilzunehmen?®2. Trotz spirlicher Quellenlage lisst sich
bis zum Wegzug von Sarmenstorf im Jahre 1793 ein intensiver Kontakt
zwischen Hess und Ringold belegen**. Nach Ringolds Riickkehr ins Ur-
nerland liess die Schreibfreudigkeit etwas nach. Beide waren eben in der
Zwischenzeit zu hohen Amtern aufgestiegen. War Ringold im Jahre 1793
Pfarrer des urnerischen Hauptfleckens Altdorf und bischoflicher Kommis-
sar geworden, so wurde Jakob Hess im Jahre 1795 Pfarrer am Grossmiin-
ster und Antistes der Ziircher Landeskirche**.

Briidern; es ist mir daran gelegen, dass er Sie und andere meine Gott- und Tugendliebende
Freunde kinne».

» Vgl. Teil 2, Kap. 3.2.

** BAM, Ms H 159 (sussidio) Ringold an Branca, 1. 9. 1790.

*' S§tAUri, PA Komm. K. J. Ringold, Ringold an Th. Schmid, 29. 1. 1790.

2 AaO.

** Leider sind die iiber 30 in den zeitgendssischen Registern aufgefiihrten Briefe Ringolds an
Hess aus den Jahren 1785—1797 verschollen. Eine genaue Nachkontrolle ergab, dass in al-
len Sammlungen just nu#r die Briefe von Ringold entfernt worden sind, wihrend der In-
halt der Mappe sonst vollstindig vorliegt. Da weder Paul D. Hess noch Paul Wernle die
Briefe fiir ihre Arbeiten benutzt haben, sind sie mit Sicherheit vor 1900 weggekommen.
Griinde dafiir waren keine zu ermitteln, — Als Quellen fiir diesen Zeitraum kommen vor
allem in Betracht: Briefe Ringolds an K.Th. Schmid, an Branca sowie die Aussagen in sp3-
teren Briefen und von Dritten an Hess. 7

** Vgl. Anm. 1; Teil 1, Kap. 4.1. — Das Register weist fiir die Jahre 1785—1793 je 5—7 Briefe
aus. Fiir den Zeitraum 1794—1797 in der Regel 1—2, eine Ausnahme macht das Jahr 1794,
das mit drei Briefen vertreten ist.

255



2.2, Vertiefung der Freundschaft in der Zeit gemeinsamer Bedrobung

Fast unvermittelt setzte das Gesprich in Briefen zu Beginn des Jahres 1798
wieder ein, unterstrichen durch einen Ausruf Ringolds: «Die Freundschaft
des Verfassers des Leben Jesu kann ich unméglich eingehen lassen. Wer in
diesen Zeiten noch J[esus] Clhristus] liebt, und ihn praktisch liebt, und sei-
ne Ehre beférdert, und ihn fiir seinen wahren Erldser anerkennt, den
mus[s] ich lieben, und ehren, und fiir einen Freund anerkennen»*. Diese
Maxime leitete die gegenseitige Zuneigung und bildete die Basis der konfes-
sionellen Toleranz dem andern gegeniiber. Sie ermdglichte auch den fast
ibermenschlichen Einsatz von Jakob Hess und Karl Ringold in den bereits
beschriebenen Hilfeleistungen fiir die Nidwaldner in den Jahren 1798/99
und wenig spiter fiir die kriegs- und brandgeschidigten Urner. Das waren
Ereignisse, vor denen Ringold fragend stehen bleiben musste: «Freund, was
denken Sie von dem auffallendsten Kontrast, der nie in Helvetien, viel-
leicht nie in der Welt gesehen worden. Unser Vaterland ist ein Schauplatz
geworden, wo Excesse von Menschenliebe mit Excessen von unmenschli-
cher Grausamkeit abwechseln; wo die frechste Irreligion, Mord und Ver-
folgung schnaubet, anderseits die Jiinger Jesu sich 6ffentlich umarmen und

fiir dessen Lehre zu sterben sich anerbieten»?®.
Staunen erfasste ihn iiber so viel Nichstenliebe, die vor den Konfessions-

grenzen nicht Halt machte’’. Noch mehr: er selbst fiihlte sich in der
Freundschaft mit Jakob Hess in dieser bedrohlichen Zeit getragen. Mehr-
mals erfuhr er dank ihm und weiteren Bekannten in Ziirich Riicken-
deckung gegeniiber den helvetischen Behrden?®®. Die freundschaftliche Be-
ziehung hatte sich in weniger als zwei Jahren so sehr vertieft, dass eine im
Laufe des Jahres 1799 von Ringold gewiinschte Unterbrechung der Korre-
spondenz fiir Jakob Hess zu einer echten Geduldsprobe wurde. Vor allem
war es ihm unertriglich, nach dem Brand von Altdorf Anfang Mirz 1799
nichts von seinem Freund zu héren. Er war fest entschlossen, Pfarrer Rin-
gold nach Ziirich einzuladen, damit er dort sicher sei und sich erholen
koénne®. Wie er an Sulzer mitteilte, war er aber zuversichtlich, dass Chri-

% ZBZH, FA Hess 1741, 181 af, Ringold an Hess, 8. 1. 1798. — Zu den Detailangaben der
Helvetik vgl. die ausfiihrliche Darstellung in Teil 1, Kap. 4.2.—4.4.

% A.a.0., Ms S 604 III, Ringold an Hess, 4. 10. 1798 (Kopie).

¥ Teil 1, Kap. 4.3.

# Teil 1, Kap. 4.4.

3 7ZBZH, FA Hess 1741, 184, Hess an Sulzer, 12. 4. 1799.

256



stus seinem Freund bei so aussergewdhnlicher Priifung auch mit ausseror-
dentlicher Kraft beistehen werde*®, Es war fiir beide ein schwieriges Jahr.
Die Korrespondenz blieb wegen der kriegerischen Ereignisse lange Zeit
verunmdglicht. Dafiir wurde Antistes Hess im Frithsommer 1799 von ei-
nem Besuch des «beriihmten» und «beriichtigten» Kapuziners Paul Styger
iiberrascht. Dank einem Empfehlungsschreiben von Ringold hatte er den
Weg zu Hess gefunden. Der Antistes war nicht sonderlich erbaut. Er be-
zeichnete Styger als «Mann voll gesunden Verstandes, freylich ohne feinere
Cultur». Er sei ihm mehr als Offizier denn als Kleriker vorgekommen*'.
Erst im Sommer 1801 konnte man sich wieder schreiben, ohne stindig Ge-
fahr zu laufen, die Briefe wiirden konfisziert. Darum war man in Ziirich
gut iiber die Kimpfe Ringolds mit der helvetischen Regierung informiert*,

Als sich Ringold, wie schon beschrieben, wenig spiter wegen seiner Pre-
digt vor dem Bischof in Konstanz zu verantworten hatte, ergab das die lang
ersehnte Gelegenheit zur personlichen Begegnung in Ziirich. Auf dem
- Hin- und Riickweg von und nach Konstanz stieg der Altdorfer Pfarrer bei
Antistes Hess ab. Am Mittwoch, den 21. Oktober 1801, kam er in Ziirich
an und blieb bis Freitag®. In langen Stunden besprachen sie gemeinsame
Fragen; Ringold hatte auch Gelegenheit, vielen anderen befreundeten oder
bekannten Personen einen Besuch abzustatten. Fiir ihn selbst erhielt diese
Reise unbezahlbaren Wert. Die Besuche in Ziirich stirkten sein Selbstver-
trauen und richteten ihn wieder auf. Sie machten ihm aber auch die tiefe
Verbundenheit zu den reformierten Freunden neu bewusst. Etwas davon’
~ driickte Hess in einem Brief an Pfarrer Sulzer in Winterthur aus, den Rin-
gold ebenfalls besucht hatte: «Auch dieser Jiinger des Herrn kommt noch
in die Lage, freudiger und segensreicher — auch wohl Hand in Hand mit
uns — wirken zu kénnen»**. |

Jakob Hess war sehr bemiiht, seinen Gesprichspartnern die Situation -
von Ringold zu erkliren, weil er sah, wie schwierig sie offenbar zu verste-
hen war. Das tat er auch wihrend Ringolds Konstanzer Aufenthalt, und

© AaO. '

‘A0, 184 a, Hess an Sulzer, 19. 7. 1799. — Paul Styger (1762—1824). Seit 1786 Kapuzi-
ner, spielte in den Befreiungskimpfen der Helvetik eine schillernde Rolle. — HBLS VI,
594; Eduard Wymann, Pater Paul Stygers Beziechungen zu Uri in den Jahren 1798 und
1799, in: Hist. Njbl. Uri 14 (1908), 64—102. _

2 A.a.0., 184 a, Hess an Sulzer, 18. 9. 1801, 9. 10. 1801, 23. 10. 1801; 27. 11. 1801.

* A.a.0., 184 a, Hess an Sulzer, 23. 10. 1801,

4 A.a.0., 184 a, Hess an Sulzer, 27. 11. 1801.

257



zwar Johann Michael Sailer gegeniiber. Auf einer Schweizerreise war der
katholische Theologe kurz bei Hess abgestiegen. Anscheinend brachte er
aus Konstanz vollig andere Informationen iiber den «Fall Ringold» und die
kirchliche Situation in der Schweiz mit. Antistes Hess war der Meinung,
Sailer habe die Sache um Ringold nicht ganz richtig erfasst und auch Miihe
gehabt, die Lage der Religion in den eidgendssischen Gebieten richtig zu se-
hen. «Er wird aber manches in der Schweiz sehen und héren, das er viel-
leicht sonst kaum geglaubt hitte»*.

Auch im folgenden Jahr 1802 war fiir die beiden Freunde die gefahrvolle
Zeit keineswegs zu Ende. Hess und Ringold hielten die Situation der Kir-
chen fiir so problematisch, dass ihrer Ansicht nach nur noch gemeinsame
Anstrengungen iiber die Konfessionsgrenzen hinweg die Kirchen fiir die
Zukunft retten konnten. Pfarrer Ringold gab Hess zu verstehen, wie sehr
er sich in der katholischen Innerschweiz fiir solche gemeinsame Bemiihun-
gen eingesetzt habe. Das Misstrauen habe sich aber selbst der besten und
christlichsten Menschen schon zu sehr bemichtigt. Darum seien ihm die
Hinde gebunden, obwohl er tiberzeugt sei, dass es kein besseres Mittel ge-
be, um dem reissenden Strom des Unglaubens zu wehren. Resigniert fiigte
er bei: «Einstweilen wollen doch wir fiir die Sache des Herrn zusammen-
halten»*¢. Die Stelle belegt gleichzeitig die iibereinstimmende Sicht vom
Verlauf der Geschichte, die ganz dem biblisch teleologischen Geschichts-
bild verpflichtet war und letztlich in der Reich-Gottes-Idee wurzelte*’. Die-
se Idee und der feste Glaube an sie leitete die beiden Freunde durch die
Wirren der Kriegs- und Revolutionsjahre und trug auch zu ihrer konserva-
tiven Haltung bei. Letztere verstirkte sich im Verlaufe der Helvetik bei
beiden, und zwar parallel zum immer deutlicheren Scheitern der neuen
Staatsform. Bei Ringold zeigte sich das in seinen Predigten vom Mirz 1800
und August 1801 gegen die neue Verfassung®®. Bei Hess fand die gleiche
Entwicklung ihren Hohepunkt nach der Belagerung von Ziirich im Jahre
1802%. Ringold und Hess stimmten sich darin iiberein, was zur Rettung
des gemeinsamen Vaterlandes nétig sei. In einer Predigt von Hess hiess das
so: «Sieg der Eintracht {iber die Anmassungen des Parteigeistes, Riickkehr
zur Eingezogenheit, zur Ordnungsliebe, zur Arbeits- und Berufstreue; Ab-

# A.a.Q., 184 a, Hess an Sulzer, 9. 10. 1801.
“ A.a.0., 181 al, Ringold an Hess, 21. 2. 1802.
¢ Wernle, Protestantismus 18. Jh.3, 326; 470.
** Teil 1, Kap. 4.4.

4 Wernle, Helvetik II, 372 ff.

258



wehr des Fremden und Auslindischen; Reinigung der Christenreligion
von allem, was sich auch in den neusten Zeiten ihr angehingt oder beige-
mischt hat, das sich oft den Namen religiéser Aufklirung filschlich beileg-
te; und Zuriickfiihrung auf jene Tatsachen und Lehrsitze des iltesten, nur
von Christus selbst und seinen Jiingern zu lernenden Christentums»*.

In einer anderen Predigt sprach Antistes Hess «vom Umsturz des Rei-
ches der Gewalttitigkeit und Liige» und zeichnete ein grelles Bild des Fiir-
sten dieser Welt, der entweder mit Verfithrung und Liige oder mit Gewalt
und Waffen komme. Das war in ihnlichem Sinne auch Ringolds Meinung,
der schon lange im Urnerland zu sehen glaubte, «dass die Religions- und
Vaterlandsfeinde planmissig die allerschidlichste und gefahrlichste Lust-
barkeiten zu bef6rderen und sogar die arme Bauren Dérfer anzustecken
suchten»®'.

Am Ende der Helvetik zog Pfarrer Ringold Bilanz und konnte auf den
beiden Lebenswegen durch diese schlimme Zeit sehr viel Gemeinsames
feststellen. So komme ihm ihre Freundschaft wie eine Stiftung der Vorse-
hung vor. Beide hitten sich gegen die bewaffnete Gottlosigkeit und die Phi-
losophie des Unglaubens gestellt, hitten dieselben Feinde vor sich gehabt
und seien in dieselben Kimpfe und Gefahren geraten. Und aus allem habe
die Hand des Herrn beide in wundersamer Weise errettet®?,

Als Karl Joseph Ringold zu Beginn des Jahres 1805 seinem Freund in Zi-
rich bekanntlich mitteilte, er habe «gleichsam nothgezwungen die Pfarre
und den Flecken Altdorf verlassen» und mit dem letzten und kleinsten
Pfarrdorf Bauen vertauscht, war sein letzter Lebensabschnitt angebrochen.
Abgekampft und auch verbittert wandte er sich vom offentlichen Leben
ab. Der Lebensraum engte sich ein, es blieben ihm im Lande Uri nur weni-
ge Vertraute. Umso mehr pflegte er nun das Gesprich in Briefen mit eini-
gen auswirtigen Freunden an erster Stelle mit Antistes Hess, dem er immer
wieder fiir die vielen Unterstiitzungen dankte. Ringold meinte einmal,
eigentlich hitte er dieses Land gerne verlassen, um die letzten Lebensjahre
im vertrauten Umgang mit seinen Freunden in Ziirich zu verbringen. Da-
zu hitte er sich gerne bei Hess fiir die Stelle eines katholischen Geistlichen
in der Stadt Ziirich empfohlen; er habe sich aber nicht getraut, weil er sich
zu alt und zu schwach fiihle®.

50 Aa.O., 369.

st A.a.Q., 370; ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 14./15. 6. 1802.
2. A.a.O., am, Ringold an Hess, 21. 12. 1803.

* A.a.0., 181 ao, Ringold an Hess, 24. 1. 1805.

259



2.3. Von der Reich-Gottes-Idee zur Idee der Inneren Christus-Gemeinde.
2.3.1. Das Gesprich iiber die Reich-Gottes-Idee

Die vielen Briefe des letzten Lebensjahrzehntes zeigen ein immer noch
waches und stets neu gewecktes Interesse an den Kernpunkten des gemein-
samen Gesprichs, das vor Jahren in Sarmenstorf begonnen hatte. Ein im-
mer wieder aufgenommenes Thema war dabei die Frage nach dem Reich
Gottes. Durch die Erfahrungen in den Jahren des politischen Umbruchs
und der Kriegswirren hatte dieses Thema einen aktuellen Bezug erhalten,
wie Ringold seinem Ziircher Freund bestitigte: Er stimme den Betrachtun-
gen von Jakob Hess zum «wirklichen Zustand des Reichs Gottes und den
kiinftigen Ereignissen» véllig zu; Ja, er sei iiberzeugt, «dass {iber wenige
Jahre die Kirche Jesu herrlich wiederum aufblithen, alle Trennungen [auf]
gehoben und alles neu» geschaffen werde®*.

Es wiire nun verfehlt, bei diesem Gesprich den chiliastischen Akzent zu
sehr zu betonen, auch wenn er gerade in den Jahren nach 1803 durchaus
mitspielte. Die Hauptziige aber gingen weit dariiber hinaus und lagen ganz
eingebettet in jener Reich-Gottes-Idee, wie sie Jakob Hess schon lange vor
der Helvetik in seinem Buch «Von dem Reiche Gottes. Ein Versuch iiber
den Plan der géttlichen Anstalten und Offenbarungen» niedergeschrieben
hatte*’. Dieser «theokratische Gesichtspunkt» war ihm im Laufe seines in-
tensiven Bibelstudiums aufgegangen. Mitten in der Arbeit an der «Lebens-
geschichte Jesu» wurde er von dieser Entdeckung gleichsam iiberwiltigt
und versuchte — vorerst in vorsichtigen Schritten — seine Idee zu formulie-
ren: Die ganze in der Bibel erzdhlte Geschichte ist Ausdruck der Theokra-
tie Gottes*®. Alle Ereignisse und alle Fithrungen Gottes am israelitischen
Volke, in der Messiasoffenbarung wie in der nachfolgenden Zeitepoche,
bilden ein Ganzes. Sie kdnnen gesehen werden als ein wunderbares Hin-
ausdringen auf ein grosses letztes Ziel der Gottesoffenbarung und Got-
tesregierung’’. Nach Wernle «lag es fast in der Luft, dass die nicht mehr
vom Dogma vergewaltigte Bibel, sobald man sie als rein geschichtliches
Buch las, die Gedanken von Theokratie und Gottesreich einem aufmerksa-

* A.a.0., FA Hess 1741, 181 am, Ringold an Hess, 31. 3. 1803.

** J.J. Hess, Vom dem Reiche Gottes. Ein Versuch iiber den Plan der géttlichen Antstalten
und Offenbarungen, Ziirich 1774; 2. Aufl. 1791; 3. Aufl. 1796. — Vgl. Ernst Staehelin, Die
Verkiindigung des Reiches Gottes in der Kirche Jesu Christi 6, Basel 1963, 160 ff.

*¢ Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 325.

7 AaQ, 318.

260



men Leser nahelegte»’®. Die Originalitit von Hessens Arbeit wird damit
nicht aufgehoben, nur eingeengt. Denn er stellte die Idee des Reiches Got-
tes wie keiner sonst in den Vordergrund und wirkte in einmaliger Weise
unermiidlich fiir sie. Als erster bedeutender Reichgottestheolog in der
Schweiz wurde er «der Reformator des Bibelstudiums durch einen Leitge-
danken, der wirklich aus der Bibel geschopft und nicht von aussen in sie
eingetragen ist»**. Dabei ging Hess nicht etwa vom Reich Gottes der End-
zeit im Sinne der Apokalypse aus. In der Geschichte des israelitischen Vol-
kes, be1 der Berufung Abrahams und den ihm zugesprochenen Verheissun-
gen setzte er an. Hier beginnen nach Hess die eigentlichen «Voranstalten»
des Reiches Gottes, mit deutlichen Zeichen der Theokratie, sofern man das
Ganze und nicht bloss einzelne Ereignisse betrachtet®. Die gesamte Ge-
schichte der Israeliten weist hin auf den kommenden Messias, das mensch-
gewordene Wort Gottes. Mit ihm aber tritt die Entfaltung des Reiches Got-
tes in die Epoche der «Hauptanstalten»: die Predigt Jesu, die Bildung der er-
sten Christengemeinden sowie die Geschichte der Kirche in der nachapo-
stolischen Zeit®'. Die Vollendung hingegen wird dieses Gottesreich nach
Hess erst durch die Scheidung von echten und unechten Christus- und
Gottesverehrern finden; dann wird der Endzustand des Gottesvolkes unter
seiner gottlichen Herrschaft erreicht sein®.

Mit seiner Idee glaubte Jakob Hess den Gegensatz von Offenbarung —
gekennzeichnet durch Wunder — und Natur iiberwinden zu kénnen, nach
dem Grundsatz: Die biblische Geschichte ist die Offenbarung. Nicht das
einzelne Wunder ist das wunderbare, sondern der Plan des Ganzen, der Zu-
sammenhang der Ereignisse und der Fithrungen am Gottesvolk Israel.
Sorgsam versuchte Hess aufzuzeigen, wie in den Schriften des Alten Testa-
mentes dieser Plan Gottes mit den Menschen nur allmihlich enthiillt wer-
de, bis er dann mit dem Messias deutlich zutage tritt®. Wie die Geschichte
der Israeliten kennt auch das Christentum als legitimer und gottgewollter
Nachfolger des israelitischen Gottesvolkes ihnliche Hohen und Tiefen,
Auswiichse, Kirchentrennungen, Lasterhaftigkeit®’. Doch wie im Gleich-

% A.a.0., 319; Hess, Kern der Lehre, Vorrede XIX.

* Wernle, Protestantismus 18 Jh. 3, 319.

¢ Hess, Reich Gottes (1796) 1, 21.

' Hess, Kern der Lehre, 133 ff.; 178—187; 221 ff.; 255—269.
2 A.a.0., 376—383; 398—400.

6 A.a.O., 59

4 A.a.0., 221 ff.; 257—260.

261



nis vom Unkraut und dem Acker entwickelt sich Gutes und Schlechtes ne-
beneinander bis zur Zeit der Entscheidung, dem Anbruch des vollendeten
Reiches Gottes®*. Nach Wernle hat Hess damit eine «alte, schon der alt-
christlichen Kirche geliufige Grundidee des Volkes Gottes, das sich von Is-
rael aus erweitert zum universellen Christenvolk», wieder aufgenommen.
Dieser theokratische Leitgedanke hat auch bei den Reformatoren Zwingli,
Bullinger und Calvin eine wichtige Rolle gespielt, war aber in der refor-
mierten Tradition wieder vergessen worden®®.

Wenn auch Hess mit seinen Arbeiten zum Reich Gottes weitgehend im
akademischen Bereich blieb und wenig Breitenwirkung erzielte, so ist doch
sein Einfluss auf reformkatholische Theologen von einiger Bedeutung ge-
wesen. Deshalb kam auch Pfarrer Ringold stets wieder auf dieses Thema
zuriick. Er war iiberzeugt, besser als Jakob Hess kénne selten jemand Ein-
fluss auf die Mitglieder aller christlichen Kirchen ausiiben; denn er habe
mit seinen Schriften allseitige Anerkennung gefunden®’. Das illustrierte der
Altdorfer Pfarrer mit der Rezeption der Reich-Gottes-Idee im Werk von
Bernhard Galura und dem von Kaplan Bertsche verfassten Nachtrag zu Ga-
luras Werk, wo der Verfasser betont habe, wie wichtig fiir die Vertreter
von Galuras «Neuester Theologie» die Kenntnis dieser Idee sei®®. Ein kur-
zer Blick in Galuras Werk belegt tatsichlich den Einfluss der von Jakob
Hess skizzierten Idee auf diesen katholischen Theologen, liest man doch
da: «Der Mittelpunkt der ganzen Religion ist die biblische Lehre vom Rei-

65 Hess, Reich Gottes (1796) 2, 431: «Nimlich das Reich des Bosen hat seine Perioden, sein
Wachstum, Steigen und Fallen, seine gewisse Hohe, wie das Reich des Guten. Wir haben
den Gegensatz zwischen beyden von Anfang an bis auf diese Endanstalten, unter tausend
Gestalten gefunden. Aber so lange noch Gutes und B&ses in der Welt miteinander ver-
mengt war, und selbst das Reich des Messias in seinen Anfingen und seinem Fortgang auf
Erden einem mit Unkraut vermischten Waizenacker dhnlich sahe; so lange konnte dieser
Gegensatz zwischen dem Reiche des Messias, und dem Reich oder Wirkungskraise des Sa-
tans nicht so auffallend seyn».

5 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 326.

7 ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess, 30. 8. 1804.

¢ A.a.0,; Bernhard Galura, Neueste Theologie des Christenthumes, wie selbes von Ewig-
keit im Sinne Gottes war und in der Zeit aus dem Munde des Sohnes Gottes gekommen
ist, Ein Plan zur Reform der Theologie und ein Versuch, die Lehre vom Christenthume
auf die urspriingliche Sprache, Simplicitit und Schénheit wieder zuriickzufiihren, 6 Bde.,
Ausgsburg 1801—1804; Franz Xaver Bertsche, Beitrige zur Philosophie des Evangeliums
und zur Beférderung der Theologie vom Reiche Gottes, Ein nothwendiger Nachtrag zu
Galuras neuester Theologie, Salzburg 1805. — Zu Galura vgl. Teil 2, Kap. 5.2., Anm. 100.

262



che Gottes»**. Durch die starke Verbreitung des theologischen Werkes von
Bernhard Galura im katholischen Raum gewinnt die Reich-Gottes-Idee
von Hess noch in erheblichem Masse an Bedeutung!

Pfarrer Ringold konnte zwar in seinem eigenen Lebensraum keine wei-
tere Verbreitung dieses Gedankens nachweisen. Dafiir berichtete er mit fast
kindlicher Freude, wie er in zwei Fillen im Lande Uri auf andere Werke
von Jakob Hess gestossen sei. So habe ihm ein Mann aus Schattdorf drei
Binde der Erstausgabe der «Lebensgeschichte Jesu» gebracht. Pfarrer Rin-
gold wunderte sich sehr, «wie dies Buch in ein armes Bauerndorf unsres
Lindchens gekommen war»"°. Noch erstaunter zeigte er sich, in Bauen die
katholische Ausgabe des Lebens Jesu zu finden, die Pfarrer Krapf nach der
Vorlage von Jakob Hess verfasst hatte. Ringold schrieb an Hess, er wolle
gleich ein halbes Dutzend solcher Exemplare bestellen. Denn diese Ausga-
be konne er, im Gegensatz zur Originalausgabe, «ohne Gefahr einer harten
Verfolgung, unter guten Christenherzen herumgeben»".

Immer wieder klang nach solchen Erlebnissen bei Ringold die Hoffnung
an, in gemeinsamem Bemiihen konnte die Trennung zwischen den Konfes-
sionen iiberwunden werden. Bibelzentrierte Gliubigkeit und die darin ent-
haltene Idee des Reiches Gottes bedeuteten ihm dabei die zentralen Mittel
zur Verstindigung. |

2.3.2. Die Diskussion um die Innere Christusgemeinde

Es war fiir den alten Ringold wohl ein besonderes Erlebnis, bei Jakob
Hess die Entwicklung der Reich-Gottes-Idee zur Idee der Inneren Christus-
gemeinde mitverfolgen zu diirfen’?. Letztere war ein Teil jener Sicht der bi-
blischen Grundgedanken von der Verwirklichung des Reiches Gottes auf
Erden, wie sie Hess in seinen Arbeiten zur Bibel so lange gesucht hatte und
nun gefunden zu haben glaubte.

Ums Jahr 1807 lesen wir in der Korrespondenz zum ersten Mal davon.
Zwei Jahre spater gipfelte das Gesprich in Briefen in einem von beiden
programmatisch formulierten Text. Im Uberschwang seiner Freude 4usser-
te sich Ringold, die von Hess vorgelegte Idee sei wohl identisch mit jenen
Gedanken eines 6kumenischen Unionskonzeptes, die er selbst schon lange
im Kopf herumtrage: Ein der Urkirche angenihertes oder gleichférmiges

¢ Ernst Stachelin, Die Verkiindigung des Reiches Gottes 6, 351, 359.
70 ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess 12. 7.1804.

" A.a.Q., 181 a0, Ringold an Hess, 26. 7. 1805.

72 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 327.

263



Christentum, ohne Spaltung in Konfessionen’. Weil aber Ringold seinen
Freund darin offensichtlich falsch verstanden hatte, antwortete der Ziir-
cher Theologe in einem langen Exkurs. Er gab Karl Ringold zu verstehen,
dass es thm wichtig sei, allen Missverstindnissen vorzubeugen. Es komme
ihm sehr darauf an, dass man den Begriff einer neuen oder sich neu bilden-
den Christusgemeinde richtig verstehe’*. Man diirfe sich bei diesem «Orga-
nismus» nichts Politisches oder Hierarchisches vorstellen. Bei seiner Chri-
stusgemeinde sei von nichts anderem die Rede «als von einem wirklichen,
wechselseitigen Annihern aller ichten Christusverehrer»’®. Diese echten
Christusverehrer wiirden die verheissene «Kirche» des letzten Zeitalters
bilden, eine «Kirche» aber, die jener Gestalt entbehre, wie man sie bei
Staats- oder Nationalkirchen gewohnt sei. Ebenso sei damit weder die dus-
sere Reform des Gottesdienstes noch eine Angleichung getrennter Konfes-
sionen durch entsprechende Konkordate noch eine Wiedervereinigung un-
ter einem sichtbaren Oberhaupt gemeint’. Damit wandte sich Antistes
Hess ausdriicklich gegen alle Unionsmodelle, wie sie z. B. auch im «Febro-
nius» vorgelegt worden waren, aber auch gegen Vorstellungen reform-
katholischer Theologen, mit deren Zielen Ringolds Ideen einer moglichen
Wiedervereinigung zum Teil korrespondierten’.

Fir die Bildung der Inneren Christusgemeinde im Sinne von Hess
brauchte es nichts als die unmittelbare Bekanntschaft mit dem Wort Gottes
in der Bibel®, Hess sprach damit direkt die aufkommenden Bibelgesell-
schaften und ihr Wirken an. Unter dem Eindruck der gemeinsamen Ge-
fahr, «die von Seiten der Beférderung des Unglaubens und der Religions-
verachtung» drohe, sah er das Erwachen von Glauben, Hoffnung und Lie-
be bei allen echten Christusverehrern, gleich welcher Konfession sie ange-
hérten. Diese «echten» Christen in allen Kirchen empfinden das Bediirinis,

" ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 9. 6. 1809.

™ A.a.Q., 181 bk, Hess an Ringold, 15. 6. 1809. -

” A.a.0.; Damit hat Hess den Reich-Gottes-Gedanken in die Praxis umgesetzt, wie es
Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 326 betont: «Man kann von praktischen Folgerungen
(des Reich-Gottes-Gedankens) eigentlich erst von dem Augenblick an reden, als er — in
spiterer Zeit — durch die Idee der inneren Christengemeinde geistige Gemeinschaften mit
unzihligen zerstreuten Einzelnen aller christlichen Lander und Kirchen fand».

Hess wandte sich damit ausdriicklich gegen die von Ringold und praktisch allen katholi-
schen Theologen gewiinschte «Riickkehr» der Reformierten zur katholischen Kirche.

"7 Pitzer, Febronius, 43 ff.; 75 ff.

" ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Hess an Ringold, 15. 6. 1809.

76

264



sich an der ersten Zeit des Christentums und iiberhaupt an jenen Menschen
zu orientieren, bei denen sie Festigung des eigenen Glaubens erwarten
konnten™. Zeichen der Zeit fiir eine solche Sammlung der wahren Chri-
stusverehrer bildeten fiir Hess die Aufhebung des Konfessionszwanges und
die Aufgabe des Vorurteils, es miissten in einer Kirche alle iiber alles gleich
denken. Letzteres hitten ja selbst die Apostel nie gefordert, sondern sich
damit begniigt, im Wesentlichen eines Sinnes zu sein®’. Auch die vielen in-
terkonfessionellen Bekanntschaften und Freundschaften, ja selbst der Zeit-
geist, der sich zwar aus unreinen Absichten iiber die Formen der dusseren
Kirchen hinwegsetzte, seien Mittel, deren sich der Geist Gottes in diesen
Tagen bediene, um sich eine neue, nach ihm und seinem Evangelium ausge-
richtete Gemeinde zu bilden®'. So arbeite Gottes Geist zu allen Zeiten am
Werk der Wiedervereinigung, ohne politische oder kirchliche Zwangs- und
Lockmittel anzuwenden, und gegenwiirtig tue er dies in ganz besonderer
Weise®?. Jakob Hess versuchte mit all diesen Hinweisen seinen alten
Freund davon zu iiberzeugen, dass es sich bei der von ihm skizzierten Inne-
ren Christusgemeinde um eine rein geistige Gemeinschaft handle, der jeder
echte Verehrer des Herrn angehére — eine geistige Gemeinde auch, die oh-
ne Titel und sichtbares Oberhaupt sei und darum mit keiner bestehenden
Kirche auf Kollisionskurs kommen kénne®.

Ringold antwortete Hess, nicht Missverstindnisse hitten ihn verwirrt
und in Angst versetzt, sondern die Furcht, etwas den Grundsitzen der ka-
tholischen Kirche Widersprechendes zu sagen. Das habe ihn gehindert,
sich freier auszudriicken, obschon er so gerne in allem, wo immer es mog-
lich sei, den Gedanken von Hess zugestimmt hitte**. Grund fiir seine
Angstlichkeit sei sein zunehmendes Alter, das ihm bewusst mache, wie
bald er vor dem Richterstuhl Gottes zu erscheinen habe, um dort nach

7 AaO.

89 AaO.

i Aa.O.

2 A.a.0.; Hess setzt hier Gedanken fort, die er schon friiher in seiner Arbeit «Vom Reiche
Gottes» (1796) 2, 397 niedergeschrieben hatte: «. . . eben so giebt es auch eine Zeitbestim-
mung fiir den Fortgang und die letzte Darstellung des Messiasreiches — wo freylich Tag

“und Stunde niemand als der Vater weiss, aber Voranzeigen giebt es doch allemal von theo-
kratisch wichtigen Ereignissen. Wenn ihr Unglauben und Aberglauben, mit Weltsinn
und Laster, werdet der Reife sich nihern stehen, so nehmet daraus ab, dass die Erndte na-
he ist . . .».

8 Aa.0.

* A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 3. 7. 1809.

265



dem Wort des Evangeliums gerichtet zu werden. Dann kam der alte Rin-
gold auf den Begriff «Kirche»: Nie konne er zugeben, die von Christus ge-
~ stiftete Kirche kénnte untergehen und einer neuen, besseren Kirche Platz
machen. Er sei iiberzeugt, der Herr werde in der Endzeit seine geliebte
Braut, die Kirche, nach dem Bild der Apokalypse durch viele Leiden und
Drangsale hindurch so reinigen, dass sie zur vollkommenen Schénheit ih-
rer ersten Jugend gelangen werde®’. Dass diese Zeit heute angebrochen sei,
sehe man an verschiedenen Zeichen, so zum Beispiel an der Beraubung al-
ler weltlichen Kirchengiiter. Dadurch werde die katholische Kirche ge-
zwungen, den unndtigen und anstossigen Prunk abzulegen. Das aber forde-
re die Toleranz und stelle die Liebe unter den Christen wieder her. Weitere
Kennzeichen der Endzeit seien der zunehmende Hass und Verfolgungsgeist
der Gottlosen gegen die Kirche und ihre Diener, wie die Helvetik zur Ge-
niige demonstriert habe. Und letztlich werde die Kirche in ithren Rechten
und Freiheiten so stark beschnitten, dass ihr nun bald, wie es in der Urkir-
che gewesen sei, keine andere Zuflucht mehr iibrig bleibe, als beim gottli-
chen Stifter selbst®¢. Er habe darum die frohe Gewissheit, dass die allgemei-
ne, christliche Kirche schliesslich im neuen Glanz der Tugend und Heilig-
keit erstrahlen werde®’.

Pfarrer Ringold stimmte den Ideen von Jakob Hess iiber die Innere
Christusgemeinde im Grunde zu. Aber er hatte Miihe, sich dieses geistige
Gebilde so vorzustellen, wie es Hess sah. Ringold wollte sich gleichzeitig
versichern, dass eine solche Gemeinde die katholische Kirche mit ihrer
hierarchischen Struktur nicht tangiere. Denn wer wie Ringold als Endziel
der Wiedervereinigung die Riickkehr der getrennten Briider in die eigene
— allerdings erneuerte und gereinigte — Kirche sah, konnte leicht auf den
Gedanken kommen, diese Innere Christusgemeinde konnte die sichtbare
Kirche eriibrigen. Aus den langen Darlegungen von Ringold spricht auch
die Angst, einer Idee zuzustimmen, die er vielleicht vor seiner Kirchen-
treue nicht verantworten kénnte. Das liess ihn als Gesprichspartner er-
scheinen, der sich auf «sicheres» Terrain zuriickgezogen hat. Gleichwohl
wollte Ringold mehr: Er freute sich {iber den Zusammenschluss der «wah-
ren Verehrer Gottes und Christi» aus allen Konfessionen und fiihlte sich
gliicklich, dass es damit auch méglich werde, «gemeinschaftlich dem Stroh-

¥ A.a.O.
8¢ A.a.O.
¥ Aa.O.

266



me des Unglaubens zu widerstehen»®®. Ringold war iiberzeugt, dass sich al-
le diese echten Christusverehrer im Geist der Wahrheit und der Liebe im-
mer fester an ihr gemeinsames Oberhaupt, Christus selbst, und sein Wort
halten wiirden. So kénnten sie sich niher kommen, ohne sich von ihrer
dusseren Gemeinschaft zu trennen®.

Man spiirt in Ringolds Ausserungen den guten Willen, seinem Freund
tiberall zuzustimmen, wo er nur konnte. Gleichzeitig wollte er aber mit
sich selbst und seinem Gewissen im Reinen bleiben und nichts gegen die
sichtbare katholische Kirche gesagt haben. Mehr als einmal betonte er Hess
gegeniiber, er glaube fest, «dass unter allen christlichen Gemeinden laut des
apostolischen Glaubensbekenntnisses nur eine heilige, allgemeine christli-
che Kirche» sei. In dieser Kirche befinden sich auch «alle unschuldig Irren-
den», die von der katholischen Theologie als «verborgene Kinder» bezeich-
net wiirden®®. Ringold rechtfertigte solche Ausserungen seinem Freund ge-
geniiber damit, dass er schon lange bemerkt habe, wie verschiedene Perso-
nen in Altdorf und im Lande Uri ihn wegen seiner intensiven Korrespon-
denz mit gelehrten reformierten Minnern mit scheelen Augen beobachte-
ten. Man zweifle sogar seine Katholizitit an, wenn er ab und zu in Gespri-
chen die Verdienste reformierter Theologen rithmend hervorhebe. Um all
dem den Riegel zu stossen, habe er auch eine kurze Rechtfertigung seiner
katholischen Rechtgliubigkeit in sein geistliches Testament gesetzt®'. All
das hinderte den alten katholischen Landpfarrer aber nicht, sich mit wa-
chem Eifer fiir die Entwicklung der Inneren Christusgemeinden zu interes-
sieren. Denn letztlich sah er in dieser grossen Sammlung eifriger Christen
eine reelle Moglichkeit zur Wiedervereinigung. Das beste Mittel, dieser
Einheit niherzukommen, blieb jedoch das gemeinsame Gebet. Dank ihm
wiirden alle Vorurteile und Reste des Sektengeistes, alle Uberbleibsel des
theologischen Haders aus den Herzen ausgemerzt®?. Das Gebet und der ste-
te Willen zur Einheit wiirden den Herrn am ehesten bewegen, «das grosse
und erwiinschlichste Werk der letzten Vervollkommnung seiner Kirche»
zu ermoglichen, auf dass sie im ersten Tugendglanz wieder erstrahle und
die zerstreuten Kinder wieder vereinige®’.

8 A.aO.

 A.aO.

%0 A.a.O. 181 bk, Ringold an Hess, 28. 3. 1813.
" AaO.

2 A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 3. 7.1809.
2% A.a.O.

267



2.3.3. Fragen nach der Endzeit

Die Fragen nach der Endzeit haben die Gedanken iiber das Reich Gottes
und die Innere Christusgemeinde konsequent fortgesetzt. Dieselben For-
mulierungen, die jetzt auftauchen, finden sich bereits in Jakob Hessens
Buch «Von dem Reich Gottes»®*. Immer mehr und bestirkt durch dussere
Ereignisse sahen Ringold und Hess den Anbruch der Endzeit sehr nahe.
Beide fanden so viele Zeichen jener wichtigen Endphase der Vollendung
des Reiches Gottes, dass sie einfach daran glauben mussten. Das Geheimnis
der Bosheit rege sich immer mehr, schrieb Karl Joseph Ringold seinem
Freund, «die Sittenpest verbreitet sich wie der Krebs, die Gottlosen und
ihre Lastergreuel werden von den Grossen gestiitzt und alle Ausschweifun-
gen geflissentlich zugelassen, damit der einfiltige Pébel unvermerkt den
Geist Jesu im Taumel derselbigen verliere...»**. Wie es den Anschein
macht, war jene Zeit fiir Pfarrer Ringold eine Epoche der schrecklichen in-
neren Krise. Er wusste nicht, was er von all den Ereignissen um ihn, die
sich geradezu zu iiberstiirzen schienen, halten sollte. Frage um Frage muss-
te er seinem Freund in Ziirich stellen. «Und was meinen sie wohl, mein be-
ster Herr, was wir bei der greulichen Verwirrung unserer jetzigen Welt
noch zu gewarten haben»*$? Ein Freund habe ihm geschrieben, dass seine
Nachbarn im ehemaligen Bernergebiet®” den Napoleon Bonaparte fiir den
Abaddon oder Apollyon hielten®®, wie ihn die Apokalypse im 9. Kapitel
beschreibe. In Uri gebe es aber solche, die ihn fiir das Tier mit den zehn ge-
kronten Hornern ansihen und wieder andere glaubten, er sei eher der star-
ke Engel nach dem 10. Kapitel der gleichen Schrift des Johannes®.

** ].J. Hess, Von dem Reiche Gottes, Ein Versuch iiber den Plan der géttl. Anstalten u. Of-
fenbarungen, Ziirich 1796.

** ZBZH, FA Hess 1741, 181 am, Ringold an Hess, 21. 12. 1803.

¢ A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 1. 5. 1806. .

°7 Es scheint sich wahrscheinlich um eine befreundete Person aus Sarmenstorf zu handeln.
Bei den Nachbarn im Bernergebiet kénnten die Leute von Fahrwangen oder Seengen ge-

~ meint sein.

** Offenbarungen 9. 11.: «Sie haben als K6nig iiber sich den Engel des Abgrunds (den Dimo-

nenfiirst), sein Name ist hebriisch Abaddon (Verderber) im Griechischen Apollyon». —

Zit. nach «Neues Testament», iibersetzt u. kommentiert v. Otto Karrer, Miinchen 1959.

Offenbarung 12. 3: «Darauf erschien ein zweites Zeichen am Himmel: ein feuerroter,

grosser Drache. Er hatte sieben Kopfe und zehn Hérner und sieben Diademe auf seinen

Képfen». Offenbarung 10.1.: «Da sah ich einen anderen gewaltigen Engel vom Himmel

herabkommen».

99

268



Ein nichster Brief vom Kloster Seedorf aus, wo Ringold bekanntlich
zwischen 1806 und 1807 Unterschlupf gefunden hatte!®, lisst Hessens Ant-
wort erahnen. Kar] Ringold stimmte seinem Freund zu, dass der «Tag des
Herrn» nahe sei. Er habe schon vor zehn Jahren von dessen Vorboten ge-
predigt. Und wenn er an alles denke, was sich in der Zwischenzeit ereignet
habe, so miisse er ein baldiges Ende der Dinge erwarten'®’. Der «Liebeseifer
fir die wahre Religion» sei bei vielen Menschen véllig erkaltet. Der Un-
glaube nehme bei allen Vélkern zu. Viele siindige Menschen seien ganz un-
empfindlich geworden beim Anblick von Gottes Strafgerichten, deren es
in den letzten Jahren so viele gegeben habe. Und Ringold rief zum Schluss
aus: «O, harren wir treulich im Dienst des Herrn, auf dass wir bey seiner
Ankunft auch froh unsre Hiupter nach unser Erlésung aufheben dorff-
ten»'°%, Ringold stimmte stets zu, wenn Hess von der nahen Ankunft des
Herrn schrieb. «Warum sollten wir selbe uns nicht immer mehr und lieber
vergegenwirtigen, da die Apostel Jesu schon bald vor zwei Jahrtausenden»
sie sich so nahe fithlten? Er fragte sich, warum sogar die Prediger des Evan-
geliums iiber diese baldige Wiederkunft des géttlichen Richters wie iiber
ein inhaltloses Schreckensbild spotten diirften. Seiner Meinung nach war
das nichts als «ein rasender, viehischer und blinder Hang, nach ihren eige-
nen Liisten zu wandeln»!. Und er erwihnte ein persénliches Erlebnis. In
den ersten Jahren seiner Titigkeit in Altdorf habe er, den Zeugnissen der
Schrift gemiss, von der baldigen Ankunft des grossen Weltgerichts gepre-
digt. Kaum sei er aber von Altdorf weggezogen, habe dort ein Priester das
Gegenteil von der Kanzel verkiindet und betont, dass es keine Ursache ge-
be, das zu glauben. Denn schon oft hitten «Schreckensminner und Pro-
pheten» aller Art solche Drohungen ausgestossen und nichts davon sei ge-
schehen. Ringold schloss: «So erleben wir jetzt schon, dass es Antichristen
gibt, die den getreuen Warnungen Jesu und seiner Apostel widersprechen
und nichts weniger glauben, als dass die letzte Stund” méchte vorhanden
seyn»'%, |

Neben den Zeitereignissen und der Beschiftigung mit den biblischen Bii-
chern und den Arbeiten seines Freundes haben auch mehr periphere Pro-

100 Teil 1, Kap. 4. 7.
1% ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 1. 3. 1806.
2 A.a.0., Ringold an Hess, 21. 4. 1807.

' A.a.0.,, 181 bk, Ringold an Hess, 1.—6. 12. 1808.
14 A.a.0.

269



phezeihungen Ringold stark interessiert und seine Auseinandersetzung mit
der Frage der Endzeit vorangetrieben. Er scheint sich intensiv mit den Pro-
phezeihungen des Bartholomius Holzhauser beschiftigt zu haben und
fragte auch Jakob Hess, was er davon halte'**. Noch tieferen Eindruck hin-
terliessen die Prophezeihungen der Hildegard von Bingen, von denen Rin-
gold erstmals in einer Monographie iiber heilige Christen las, seiner Mei-
nung nach geschrieben von einem «protestantischen Mystiker»'*. Wenn er
auch wisse, dass im Hinblick auf die Endzeit den Aussagen der Heiligen
Schrift zentrale Bedeutung zukomme, so glaube er doch, dass nicht alle
Prophezeihungen einfach zu verwerfen seien'’.

Eingehend setzte sich Ringold ab 1810 mit den Aufsitzen seines refor-
mierten Freundes iiber die Apokalypse auseinander. Jakob Hess hatte sie
ihm stiickweise im Manuskript zukommen lassen. Manchen Bogen habe er
mehrmals lesen miissen, bekannte Ringold. Gewisse Punkte hitten thm et-
liche Miihen bereitet. Umso gliicklicher war er, wenn ihm Hess den einen

19 A.a.0., 181 am, Ringold an Hess, 31. 3. 1803. — Bartholomdus Holzhauser (1613—1658).
Von ihm gingen Anregungen zur Griindung von Weltpriestergenossenschaften aus, um
den Klerus in den Wirren des 30-jahrigen Krieges zu reformieren. Er wurde der Stifter der
sog. Bartholomier. Er war, besonders auch als Pfarrer und Dekan zu Bingen ein bekann-
ter und beliebter Seelsorger, Holzhauser hinterliess bedeutende aszetische und visionire
Schriften. — LTHK 5, 458. — Im Archiv des Bisch6flichen Kommissariates Uri befindet
sich ein Auszug in deutscher Ubersetzung einer visioniren Schrift Holzhausers. Dieser
Auszug trigt nicht die Handschrift Ringolds, diirfte aber aufgrund der beigefiigten An-
merkungen eine weitere Abschrift derjenigen Ringolds sein. Das Aktenstiick kénnte
iiberdies ein Hinweis sein, wie stark man sich auch in Uri aufgrund der Ereignisse mit sol-
chen visiondren Schriften beschiftigt hatte. Hier die Anmerkungen Ringolds: «Schon in
den 90-Jahren hat das Augsburgische Journal einige den damaligen Ereignissen iiberein-
stimmende Stellen aus dieser Schrift angemerkt; als die grossen Unruhen in Frankreich,
die grosse Sittenlosigkeit nebst dem Verfall der Religion und des Staates in Deutschland,
die Kénigs Morde, den Einfall der Franken in Deutschland. . .».

106 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 17. 1. 1809: «Der 3. und mir interteres-
santeste Band ist mir in der Nacht unser greulichen Feuersbrunst verbrunnen oder ge-
stohlen worden, er enthielt ein kleines, fast unbekanntes Werk des S. Bruder Klausen; was
mir aber das merkwiirdigste schien, war unter andern das Leben und die Prophezeiungen
der Hl. Abtissin Hildegard von Bingen aus dem 12.(ten) Jahrhundert. Herr Professor Sai-
ler liess vor einigen Jahren 9 Briefe von dieser Prophetin ausgehen; ich hitte aber noch
zum liebsten wieder einmal gelesen, was sie von den letzten Zeiten, vom Antichrist und
den schrecklichen Tagen des Welt-Gerichts geschrieben hat». — Siissmilch, Auserlesene
Lebensbeschreibungen heiliger Seelen, 3 Bde., Essen 1784.

7 Aa0.

270



oder anderen Wink zum Verstindnis seiner Aufsitze — oder zur Apoka-
lypse selbst — geben konnte. Nur einmal fiihlte sich Ringold ob der Be-
schreibung der «ganz neuen Mutter eines neuen Israels im Glanz oder Vor-
zug einer 4cht apostolischen Kirche, nicht einer irdisch-hierarchischen,
nicht auf einem Thiere sitzenden...» dusserst verletzt'*®, empfand er doch
dies als Angriff auf die katholische Kirche. Rasch setzte er sich hin und
schrieb einen langen Brief, worin er betonte, er habe diese Stelle wohl
30—40 Mal lesen miissen. Lange habe er nicht glauben kénnen, «dass mein
altester, bester Freund und Wohltiter, den ich iiber 30 Jahre lang als einen
Mann des sanftesten, menschenfreundlichsten Karakters gekannt und ver-
ehrt hatte, meine Mutter, die heilige katholische Kirche fiir eine pur-
irdisch-hierarchische ansehen, ja gar als eine auf einem Thier sitzende, aus-
geartete Kirche beschimpfen sollte». Andererseits habe er keine Andeutung
finden konnen, dass Hess damit eine andere als die rémisch-katholische
Kirche gemeint habe. So habe er einen langen Schutzbrief fiir seine Kirche
aufgesetzt. Weil er aber fast habe annehmen miissen, dass die «Gelehrten in
Ziirich gewiss iiber den einfiltigen Linder-Theolog nur eins wacker la-
chen» wiirden, habe er den Brief beiseitegelegt und nicht abgeschickt!'®.
Trotz allem, was er darin hitte schreiben miissen, fahre er aber fort, seinen
alten Freund und alle von der katholischen Kirche getrennten Christen
«briiderlich in Jesus Christus zu lieben...»'°,

Etwas mehr als zwei Monate musste Karl Joseph Ringold auf eine Ant-
wort von Jakob Hess warten. Dann aber fiihlte der Ziircher, dass er den
Altdorfer Freund nicht linger im Ungewissen lassen durfte: «Es ist Zeit,
das lange Stillschweigen zu unterbrechen, damit nicht selbst die Freund-
schaft zuletzt darunter leide»'!!. Er respektiere Ringolds Wahrheitsliebe,
mit der er ihm in seinem letzten Brief so unverholen gezeigt habe, was ihm
an seinem Text anstSssig vorgekommen sei. Was ihn selbst zur Rechtferti-
gung der geriigten Stelle treibe, sei die Tatsache, dass Ringold ihr einen
Sinn beigelegt habe, den er als den wahren nicht annehmen dirfe.
Hess betonte: «Durch Thre Auslegung thun Sie mir unrecht»''2, Dann holte
er in wissenschaftlicher Manier zu einem Exkurs {iber den von seinem Alt-
dorfer Freund falsch interpretierten Begriff der «pornae» aus. Die

108 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 7. 8. 1810.
19 AaO.

110 Aa.0.

1t A.a.0., 181 bk, Hess an Ringold, 17. 10. 1810.

112 Aa.0,; vgl. Offenbarung Kap 17.

271



«pornae», die im 17. Kapitel der Apokalypse auf einem Tier sitzend darge-
stellt wird, sei nicht das, was Ringold unter diesem Begriff verstanden habe.
Sie sei vielmehr das Rom des letzten Zeitalters und damit die Hauptstadt ei-
nes Weltbeherrschers, der-auch die Kirche beherrschen, gleichzeitig aber
thren Namen missbrauchen werde. Deshalb sei immer von der Stadt Rom
(symbolisch Babylon genannt) die Rede, wenn er den Begriff der «pornae»
brauche. Dass der Name der Kirche missbraucht werden konnte, und oft
missbraucht worden sei, um dies oder jenes zu autorisieren, das weder in
ithrem Gefiige noch in ihrem Lehrbereich gelegen habe, das wiirde seines
Wissens selbst von den bekanntesten katholischen Schriftstellern behaup-
tet. Dementsprechend sei die «pornae» von der wesentlichen Kirche selbst
zu unterscheiden. Deshalb habe er den Begriff «irdisch» oder «welthierar-
chisch» benutzt, weil er den Unterschied zwischen der falschen und der
wahren Kirche am besten auszudriicken scheine. Dann skizzierte Hess die-
se Endsituation, wie er sie sich vorstelle: «Bei Annizherung der Wieder-
kunft des Herrn wird iiber alles, was unter dem Namen Christenheit be-
griffen ist, eine Liuterung und Priifung ergehen. In dieser scharfen Liute-
rung wird das Gute vom Schlechten, das Verbesserliche vom Unverbesser-
lichen getrennt werden(. ..) Auch die katholische Kirche als Inbegriff so
vieler zu Christus sich bekennenden Gemeinden, ist und bleibt mir ehr-
wiirdig. Aber einer scharfen Liuterung bedarf doch auch sie — so wie die
meine». Denn es gebe in der reformierten wie auch in der katholischen Kir-
che eine allem echten Christentum je linger je mehr abgeneigte Partei, die
daran arbeite, dem Unglauben wie dem Aberglauben von Neuem empor-
zuhelfen. Und gerade diese Partei werde in der Endzeit jene traurige Rolle
spielen, die in der Apokalypse so geistreich und treffend geschildert sei.
Ringold koénne aus dieser Darlegung wohl sehen, dass mit jener Stelle nicht
die katholische Kirche gemeint sei, sondern etwas, das sich erst in Zukunft
den Kirchennamen usurpieren, zugleich aber auch allen echten Gliedern
der Christenheit als verabscheuungswiirdig erweisen werde. Erst dann,
wenn die erwihnten Liuterungen ergangen sein und alle Echtgliubigen
sich wieder in einer Kirche versammelt haben wiirden, die dieses Namens
wiirdig sei, erst dann werde jene Zeit gekommen sein, in der wirklich wie-
der eine apostolische Kirche in ihrer schonsten Reinheit dastehe. Dann
werde kein Unterschied kirchlicher Parteien mehr existieren, wie man ihn
heute kenne'*>.

113 7ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Hess an Ringold, 17. 10. 1810; vgl. Offenbarung Kap. 13,
1—18, sowie Kap. 18.

272



Wenn er thm Unrecht getan habe, schrieb der Altdorfer, so bitte er um
Verzeihung. Es solle aber auch ihm erlaubt sein zu zeigen, welche Motive
ihn zu seiner Interpretation veranlasst hitten. Ringold berief sich auf den
Text der Apokalypse selbst. Johannes habe die «pornae» nie auf den Begriff
der Kirche, sondern immer nur auf denjenigen der Stadt bezogen. Einzig
wenn er von den Christengemeinden in Asien spreche, benutze er das
Wort Kirche, um sie von den iibrigen Bewohnern jener Stidte zu unter-
scheiden''*. Im gleichen Sinne habe auch Petrus in seinem ersten Brief die

Kirche zu Rom eine Mitauserwihlte zu Babylon genannt, nicht aber Stadt
~ oder Babylon selbst'**. Die katholischen Exegeten meinten unter dem sym-
bolischen Namen Babylon die Stadt Rom, weil diese Stadt in der Endzeit
«in den Schlamm der schindlichen Abgétterei versunken» und Zentrum al-
ler Laster sein werde. Dagegen finde er keinen katholischen Schriftsteller,
der dieses symbolische Babylon eine Kirche nennen wiirde. Andererseits
sei gewiss auch Jakob Hess bekannt, dass verschiedene reformierte Theolo-
gen «unter dem Bild der pornae die romische Kirche und andere den Papst,
als Vorsteher derselbigen, gar als den Antichrist» erkldrt hitten''®. Hess sel- -
ber habe unter dem Begriff der pornae nicht eine Stadt, sondern eine Kir-
che verstanden. Als er, Ringold, nun bei ihm gelesen habe, dass es sich um
einen zukiinftigen Missbrauch des Namens der Kirche handle, habe er eben
geglaubt, Hess verstehe «unter der pornae keine andere als unsere katholi-
sche Kirche»'"".

Die Nebel zwischen den beiden scheinen sich damit aufgel6st zu haben.
In der Folge horen wir nur noch von gemeinsam getragenen Ideen und
Feststellungen zur Endzeit, die beide nahe wihnten. Ringold verwunderte
sich sehr, dass nur wenige gelehrte Minner die Zeitereignisse «aus einem
theokratischen Gesichtspunkt betrachten» wollten. Alle wiirden begierig
in den Zeitungen die Neuigkeiten iiber Kriege, Verbrechen und Naturkata-
strophen lesen. Selten aber frage sich jemand, «was Christus, die Propheten
und Apostel» dazu prophezeit hitten. Fast resigniert fiigte Ringold bei:
«Diese Gleichgﬁltigﬁéiﬁ wird halt zunemmen, bis wir plotzlich erleben,
was die Menschen zu den Zeiten des Noa erfahren haben»'*¢. Solche For-

" Aa.O., 181 bk, Ringold an Hess, 23. 10. 1810.
15 Aa.O.
16 A a.0.
"7 A.a.O.
""" A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 23. 3. 1813.

213



mulierungen in seinen Briefen sind typisch fiir die spite Lebensphase. Rin-
golds Gedanken kreisten fast tagtiglich um Fragen der Endzeit. Es war
wiederum Jakob Hess, der mit seinen Aufsitzen zur Apokalypse viel dazu
beitrug, diese prophetische Schrift fiir Ringold verstindlicher zu machen;
denn frither — so Ringold — sei er in den stark divergierenden Interpreta-
tionen fast blind herumgetappt''®. Gleichzeitig riet er auch seinem Ziircher
Freund, mit der Publikation seiner Aufsitze zuzuwarten, weil ein stark
«versinnlichtes und vom Weltgeist verdorbenes Christentum noch keines-
wegs empfinglich und aufgelegt ist, etwas von dem zu glauben, was der
Geist der Prophezeihung von den letzten Zeiten spricht»'?°. Allerdings sei-
en solche Arbeiten zur Endzeit gleichwohl notwendig, um die Auserwihl-
ten gegen den Spott der Ungldubigen zu schiitzen und auf die Ankunft des
Herrn vorzubereiten'?'.

2.4. Das Siegel der Freundschaft

Die Gespriche iiber das Reich Gottes, die Inneren Christusgemeinden
und die Endzeit lagen eingebettet in das Bewusstsein, dem andersglaubigen
Freund iiber die Konfessionsgrenze hinweg in seiner zentralen Mitte zu be-
gegnen. Diese Mitte war und blieb in den langen Jahren ihrer Freundschaft
Jesus Christus'?2, und sie gab beiden Freunden immer wieder die Méglich-
keit, iiber stérende Dinge hinwegzusehen oder sie zu iiberwinden. Karl Jo-
seph Ringold durfte seit den Wirren der Helvetik auch erleben, dass diese
Freundschaft nicht einfach in schénen Worten bestand. Jakob Hess gab ihr
zu oft Ausdruck in materieller Hilfe fiir den verarmten Freund, der be-
kanntlich in der Brandnacht von Altdorf 1799 viel von seiner Habe verlo-
ren hatte'?’. Viele Personen in Uri wussten um diesen Kanal und kamen
deshalb oft zu Ringold, um ihn um Empfehlung nach Ziirich zu bitten.
Nur wenigen gab Ringold in der spiteren Zeit nach; er verhielt sich zuse-

' A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 30. 1. 1810.

120 A a.0. — Bezeichnenderweise erschienen diese Aufsitze erst posthum: J.J. Hess, Briefe
tiber die Offenbarung Johannes, von dem seligen Herrn Antistes J.J. Hess, herausgegeben
nach der handschriftlichen Mittheilung des Verewigten . . ., Ziirich 1843.

2 A.a.0.

122 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 5. 7. 1808 und 26. 6. 1810 sowie viele
weitere Stellen in den Briefen Ringolds an Hess.

123 Vgl. Teil 1, Kap. 4. 3.

274



hends abweisender'?4. Einmal aber liess er sich doch wieder erweichen, als
die Witwe des Landammanns Miiller ihn um Vermittlung bat, um in Zi-
rich zu einem Darlehen von 500 Gulden zu kommen'*.

Solche Situationen gaben Karl Joseph Ringold Gelegenheit, die konfes-
sionelle Toleranz und christliche Nichstenliebe seines Freundes und weite-
rer Bekannten in Ziirich rithmend hervorzuheben. Aus diesem Bewusst-
sein heraus wehrte er sich auch gegen das hartnickige Geriicht von der In-
toleranz seines Freundes. Ein durchreisender Monch hatte in Altdorf er-
zahlt, Antistes Hess habe in einer Predigt ausgerufen, er hitte nie gedacht,
dass er den Schmerz erleben und sehen miisse, wie der «ansehnliche Tem-
pel des Frauen Miinsters fast nach 300 Jahren wiederum mit dem Greuel
des katholischen Gotzendiensts sollte verunreiniget werden»'¢. Als er das
gehort habe, berichtete Ringold an Hess, habe er voll Eifer geantwortet:
«Dies 1st eintweders eine verruchte Kalumnie, die ich unméglich glauben
kann; oder hitte dieser Herr so etwas geredt, so wire gewiss von Katholi-
ken seine allbekannte Sanftmuth und Toleranz aufs dusserste gereitzet wor-
den»'?”. Und er habe die Anwesenden gefragt, wie sie es iiber sich bringen
konnten, einen solchen Wohltiter wie Jakob Hess der Intoleranz zu be-
schuldigen, nachdem er den ungliicklichen, katholischen Urnern mehr als
30 000 Schweizer Pfund ins Land geschickt habe? Er sei der Meinung, jeder
ehrliche Landsmann miisse sich schimen, so etwas von diesem Ziircher zu
denken. Ob dies der schone Dank fiir so viel christliche Nichstenliebe sei?
Ob sie sich einst vor dem Richterstuhl als unbarmherzige Katholiken mit
ihrem Glauben briisten wollten, da diese Reformierten so «vielfiltige Wer-
ke der Liebe, der Tugend und Gottseligkeit» aufweisen konnten? Dies und

124 7BZH, FA Hess 1741, 181 ao, Ringold an Hess, 26. 7. 1805: «Vorige Woche erhielt ich
von Miinster her aus dem Luzerner Gebiet eine Bittschrift von einem Schuster Franz Bir
aus Altdorf, der mich an den obersten Herrn Stadtpfarrer in Ziirich um ein gutes Zeugnis
und Empfehlungsschreiben bat, indem Selbiger es von Ihme gefordert habe. Zeugnis kann
ich ihm nun keines geben, weil ich nicht weiss, was er gehabt und wie er gelebt; empfeh-
len darf ich ihn nicht, weil er sich als ein geschicklicher Schuster ohne Weib und Kinder
gar wohl sollte ausbringen konnen. Hab auch ihm und seiner verstorbenen Ehefrau ehe-
mals einige schéne Steuern zukommen lassen. Da ich des Undanks meiner Landsleuten
todmiid, anderseits alles sich auf den Bettel verlegen, und wohl darbey leben will, so bin
fest entschlossen, keinen dergleichen Miissiggingern mehr Hand zu bieten. . .».

125 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 15. 11. 1809 und 3. 12. 1809 sowie Wald-
burga Miiller an Hess, 2. 12. 1809.

26 A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 5. 4. 1808 5. 7. 1808.

127 Al

275



noch einiges mehr habe er den anwesenden weltlichen und geistlichen Her-
ren «mit einem gewissen Feuer ins Angesicht» gesagt. Ein reicher, aber
hiuslicher Herr sei wie vom Blitz getroffen dagestanden; andere hitten sich
damit entschuldigt, dass sie von diesen Wohltaten nichts gewusst hitten; al-
le aber seien betroffen gewesen. Von diesem Tag an habe er keine solchen
Geriichte mehr in Uri vernommen, im Gegenteil — man habe nur noch
Gutes iiber Hess gesprochen'?¢. Ringold freute sich auch iiber alt Landam-
mann Thaddius Schmid, seinen engsten Freund, der ithm half, die Un-
schuld von Antistes Hess in Altdorf zu verteidigen'””. Landammann
Schmid interessierte sich fiir Fragen der konfessionellen Toleranz und der
kirchlichen Reform in besonderer Weise. Ringold informierte ihn und
noch einige andere Personen regelmissig iiber die Arbeiten von Antistes
Hess'*°. Er gab ihnen Anregungen zum Verstindnis der Reich-Gottes-Idee
und zu einer bibelorientierten Lebensweise. Ansatzweise scheint sich so
um Ringold eine Kerngruppe gebildet zu haben, die in etwa dem entsprach,
was unter dem Begriff der Inneren Christusgemeinde zu verstehen ist: Die
Gestaltung des Lebens nach dem Bild und der Aussage der Schriften im

Neuen Testament, mit einem stark endzeitlichen Charakter'3'.

Auf der andern Seite hat Jakob Hess Ringolds Offensein als Beispiel
konfessioneller Toleranz hingestellt. Das belegt schon lange vor der Revo-
lution ein Brief von Franz Josef Bernold. Dieser Mann aus Walenstadt, «ein
katholischer Verehrer des Evangelismus», gehorte zum weiten Freundes-
und Bekanntenkreis von Antistes Hess. Von ihm hatte er wohl von Rin-

2 A,

?* Aa.O.

** A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 16. 1. 1810: «Meinem Herrn Hauspatron, der sich Ihnen
hoflichst samt dessen Neveu Herrn Landschreiber Lusser empfehlen lisst, las ich vor eini-
gen Tagen einen Theil ihres recht anmuthigen Schweizer Psalms vor»; Ebenso 181 bk,
Ringold an Hess, 5. 4. 1808,

¥t A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 24. 7. 1810: «Viele gute Seelen, die noch unsern Herrn
J.C. und sein gottliches Evangelium lieb haben, und mich zuweilen heimsuchen, dussern
sich insgemein, sie empfinden beym Anblick des fast tiglich sichtbaren Verfalls der christ-
lichen Sitten eine immer gréssere Furcht, es méchten allbereits die letzte Zeiten herbey-
riicken. Sie fragen mich dann ganz dngstlich, was ich von dem anwachsenden Lastergreuel
doch urtheile? ich sag ihnen jedesmal ganz frey: ich glaube sicher auf das Wort J. und sei-
ner Apostel, dass eben diese Stund der letzten Zeit schon wirklich vorhanden sey. ich er-
mahne sie deswegen auch jedesmal, das hl. Evangelium unermiidet zu lesen und zu befol-
gen, indemme der géttliche Richter uns dermaleinst nach den Worten desselbigen richten
werde».

276



golds Toleranz- und Reformwillen gehért, schrieb er doch an den Ziircher
Theologen: «Hier bin ich allein wie auf einer Insel; keiner der mit mir har-
moniert (...) und ich sah um mich und es war keiner. Die Geistlichen sind
sehr orthodox und bei weitem keine Ringolde»'*?. Auch spiter kam es zu
solchen Aussagen, ganz abgesehen von den schon beschriebenen Begegnun-
gen'*’, Immer wieder strahlte die gemeinsame Freundschaft nach aussen.
Im Rahmen der Hilfsaktion fiir die Nidwaldner in den ersten Jahren der
Helvetik schrieb eine Frau aus dem Verwandtenkreis von Jakob Hess:
«Solch ein Mann wie Ringold konnte von der ganzen katholischen Geist-
lichkeit bessere Begriffe beybringen als man gewdhnlich hat»!3,

In den Gesprichen und Korrespondenzen mit gleichgesinnten Christus-
verehrern und Freunden von Jakob Hess erscheint der Name Ringold
ebenfalls, wohl als Beispiel aus der katholischen Innerschweiz. Das war so-
gar bei Graf Friedrich Leopold zu Stolberg der Fall. Ringold dankte seinem
Freund, dass er seinen Namen diesem beriihmten Schriftsteller bekannt ge-
macht habe'**. Ringold schitzte Stolbergs Werke, von denen er sich vor al-
lem mit der «Geschichte der Religion Jesu Christi» — soweit sie damals er-
schienen war — auseinandergesetzt hatte'*¢. Auch in den letzten Lebensjah-
ren Ringolds stellte Antistes Hess seinen Briefpartnern den Urner Freund
immer wieder als das katholische Muster eines echten Christusverehrer

132 ZBZH, FA Hess 1741, 181 x, Bernold an Hess, 20. 2. 1792. — Franz Joseph Benedikt Ber-
nold (1765—1841). Geboren und aufgewachsen als Spross einer alteingesessenen und ange-
sehenen Familie in Walenstadt. Als einziger iiberlebender Sohn von 10 Kindern genoss
Bernold eine griindliche Ausbildung und besuchte u.a. die Klosterschule der Zisterzienser
in Salem bei Uberlingen und setzte dann seine Studien in Freiburg i. Ue. und Besangon
fort. Als 1785 sein Vater starb, musste er das Geschift in Walenstadt iibernehmen, das die
Giiterspedition, die Fithrung eines Gasthofes und eine grosse Okonomie umfasste. Er
stieg zu hohen politischen Amtern auf und starb hochbetagt in Walenstadt. — Zu den
Kontakten mit Antistes Hess und seinem Briefwechsel mit ihm vgl. Paul D. Hess, Der
Barde von Riva. Landeshauptmann Franz Joseph Benedikt Bernold (1765—1841). Ein ka-
tholischer Verehrer des Evangeliums und des Antistes ].J. Hess, in: Ziircher Taschenbuch
1907, 72—120.

*3 Teil 1, Kap. 3. 5.

14 ZBZH, Ms S 604 III, 8, Hess W. in B. an ].J. Hess, 18. 11. 1798.

1% ZBZH, FA Hess, 181 bk, Ringold an Hess, 5. 7. 1808. — Friedrich Leopold Graf zu Stol-
berg, (1750—1819). Stammte aus pietistischem Elternhaus, vielseitig gebildet und litera-
risch titig. Erregte mit der Konversion zur kath. Kirche im Jahre 1800 grosses Aufsehen.
Wichtigste Arbeit nachher war seine «Geschichte der Religion Jesu Christi», 15 Bde.,
Hannover 1806—1818. — LThK 9, 1091.

*¢ A.a.0., Ringold an Hess, 5. 7. 1808 und 11. 5. 1810.

277



vor. Als Ringold seinen Hirtenbrief versandte, bat er Hess, er solle ein
Exemplar davon auch «dem wiirdigen Herrn Pfarrer in Oeschingen», Chri-
stian Adam Dann, zukommen lassen'*”. Und jener liess wiederum durch
Antistes Hess den «unbekannten Geistesverwandten Ringold» griissen und
ihm danken'?*,

Seit dem Jahre 1801 war es Karl Joseph Ringold nicht mehr vergonnt ge-
wesen, seinen alten Freund in Ziirich personlich zu sehen und zu sprechen.
Es ist darum nicht verwunderlich, wenn in seinen Briefen immer wieder
der Wunsch anklingt, sich noch einmal personlich zu begegnen. Dann wiir-
de er ihm alle seine Ideen und Pline von der Wiedervereinigung und vom
Frieden der Kirchen vortragen, weil er sie in Uri keinem Menschen so of-
fen anvertrauen diirfe!**. Gerade wegen dieser toleranten Offenheit geriet
der alte Ringold kurz vor seinem Tode noch in eine grosse Angst. Er glaub-
te, er kdnnte wegen des Ausdrucks «Liebet auch eure irregefithrten Nach-
barn», den er in seinem Hirtenbrief an die Sarmenstorfer benutzt hatte, bei
Antistes Hess und andern reformierten Freunden ein Stiick seines guten,
toleranten Rufes einbiissen'*®. So erklirte er Hess, dass er sich wegen die-
sem Passus gescheut habe, ihm und weiteren reformierten Freunden ein ge-
drucktes Exemplar des Hirtenbriefes zu senden. Er habe diesen Ausdruck
nur darum benutzt, weil er keineswegs daran gedacht habe, dass der Brief
gedruckt werde. Fiir die Sarmenstorfer sei dieser Ausdruck nicht missver-
standlich gewesen. Nun bleibe ihm nichts anderes iibrig, als sich dafiir zu
entschuldigen'*!. Dann dankte Karl Joseph Ringold Jakob Hess fiir alles
Gute, das er von ihm empfangen durfte, und schloss diesen letzten Brief
mit dem Satz: «Einen Freund Ihres gleichen habe auf dieser Erde wohl kei-

137

A.2.0., Ringold an Hess, 14. 4. 1815. — Christian Adam Dann (1758—1837), von Tiibin-
gen. Studium der Theologie, in welchem Dann zu einem bibelnahen Seelsorger geformt
wurde. Zuerst Repetent am Tiibinger Stift, 1793 erhielt er das zweite Diakonat in Gop-
pingen, 1794 Diakon an St. Leonhard in Stuttgart. Alssich der kénigliche Hof durch eine
 Predigt Danns getroffen fithlte, wurde er in das Dorf Oschingen in der schwibischen Alp
abgeschoben. 1819 Pfarrer in Mdssingen und 1824 erster Stiftsdiakon in Stuttgart. Dann

war mit Sailer, aber auch mit Lavater und Hess befreundet. — ADB 4, 740 {.; Friemel, Sai-
ler, 227 f£.

138 ZBZH, FA Hess 1741, 181 as, Dann an Hess, 12. 5. 1815.
*9 A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 27. 10. 1813.

% A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 14. 4. 1815; Ringold Hirtenbrief, 46: «Liebet auch eure
irregefithrten Nachbarn».
" AaO,

278



nen gefunden»'*2. Wenige Tage vor dem Tode Ringolds besiegelte auch Ja-
kob Hess diese Freundschaft. Er betonte, dass der miindliche und schriftli-
che Umgang mit ihm oft Aufmunterung auf dem miihevollen Pfade gewe-
sen sei, den sie beide eine lange Reihe von Jahren durchlaufen hitten. Und
er fiigte bei: «So wird das dankbare Andenken an unsere vor 35 Jahren ge-
schlossene Freundschaft ungeschwicht in meiner Seele bleiben, bis zur Zeit
des Wiedersehens»'*,

3. KONFESSIONELLE TOLERANZ UND KIRCHLICHE REUNION
IN DER SPATAUFKLARUNG

Ringolds konfessionelle Toleranz und seine Begegnungen iiber die Kon-
fessionsgrenzen hinweg, die ihren tiefsten Ausdruck in der Freundschaft
mit Johann Jakob Hess gefunden haben, lagen eingebettet in die Bemiihun-
gen seiner Zeit um mehr gegenseitiges Verstindnis. In vielen Ansétzen und
Versuchen lisst sich der immer stirker werdende Wunsch nach konfessio-
neller Toleranz und kirchlicher Reunion ablesen!. Die Motive dazu waren
freilich sehr verschieden. Auch wurde nicht jedes Gebiet gleich stark davon
betroffen. So blieb die katholische Innerschweiz in ihrer konfessionellen
Struktur weit iiber das 18. Jahrhundert hinaus ein fast homogenes Gefiige,
auch wenn sich seit dem 2. Villmergerkrieg von 1712, jenem anachronisti-
schen Phinomen in der Geschichte der Konfessionskriege, die Fronten
zwischen katholischer und reformierter Schweiz etwas gelockert hatten.

Vor allem der katholische Vorort Luzern wirkte wie ein Ferment auf die
viel starrere Haltung der demokratischen Linder um den Vierwaldstitter-

142 A 2.0,
143 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Hess an Ringold, 31. 5. 1815.
' Noch immer fehlt zu diesem Thema eine Gesamtuntersuchung, zum schweizerischen

Raum. Einschligige Arbeiten neueren Datums: U. Im Hof, Die Helvetische Uber-
briickung des konfessionellen Gegensatzes, Zur Frage der Begegnung zwischen katholi-
scher und reformierter Schweiz im 18. Jahrhundert, in: Gottesreich und Menschenreich,
Festschrift Ernst Staehelin, Basel, Stuttgart 1969, 345—360; A. Lindt, Vom Verhiltnis der
Konfessionen in der Schweiz im 18. Jahrhundert, in: G. Schwaiger (Hrsg.), Zwischen Po-
lemik und Irenik, Untersuchungen zum Verhiltnis der Konfessionen im spiten 18. und
frithen 19. Jahrhundert, Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des Neunzehnten
Jahrhunderts 31, Géttingen 1977, 58—67.

279



see. Aber selbst in Luzern war die konfessionelle Toleranz eigentlich erst
nach der Jahrhundertmitte in voller Entwicklung begriffen. Dazu kam das
grosse Gefille zwischen Stadt und Land. Noch in den vierziger Jahren hat-
te der Stadtstaat Luzern mit seinem Eingreifen gegen die T4ufergruppe um
den «Sulzig-Joggeli» von Werthenstein in der reformierten Schweiz viel
Aufsehen erregt®. Luzern hatte darauf beharrt, es sei seine Pflicht und sein
Recht, die Einheit der Lehre auf seinem Gebiet durchzusetzen, und es tat
dies auch in anderen Fillen mit materiellen Zwangsmitteln. Manch
einer, der sich als Reformierter niedergelassen hatte, gab dem Druck nach
und konvertierte’. Mit umgekehrten Vorzeichen war das freilich auch die
Ubung in den reformierten Stinden. Bern stand Luzern mit solchen Sank-
tionen keineswegs nach. Niedergelassene wurden zwar geduldet. Aber sie
blieben vom sozialen und wirtschaftlichen Aufstieg, etwa dem Erwerb von
Biirgerrechten, ausgeschlossen®. Zudem haben die reformierten Stinde
nach dem Villmerger Sieg von 1712 ihre Religionsgesetze — zumindest was
die Beziehungen zu den Katholiken betraf — noch verschirft®.

Durch die geistigen Verdnderungen des 18. Jahrhunderts lockerten sich
diese starren Fronten. Vielfiltige Einfliisse waren am Werk, von denen ei-
nige besonders hervorstechen. In den reformierten Kirchen férderten die
seit Beginn des 18. Jahrhunderts einfliessenden Strémungen des Pietismus
eine gewisse Toleranz gegeniiber Andersdenkenden®. Sie wurden getragen
von jenen Eliten in den reformierten Stidten, die mit dem aufklirerischen
Gedankengut in irgend einer Form konfrontiert waren. So gemissigt und
konservativ die frithe schweizerische Aufklirung vor der franzosischen Re-
volution war — wirkte sie sich fiir das gegenseitige Verstindnis zwischen
den Konfessionen dusserst positiv aus’. Einzelpersénlichkeiten beider Kon-
fessionen haben als erste die festen Grenzen durchbrochen und in freund-
schaftlichem Gesprich nach dem Gemeinsamen gefragt. Dieses Gemeinsa-
me lag zwar bei den meisten auf humanitirer und gemeineidgendssischer

Segesser, Rechtsgeschichte 4, 270; Wernle, Protestantismus 18 ]h 1, 23 ff.

Segesser, Rechtsgeschichte 1, 269 {., 273; Josef Schacher, Luzerner Akten zur Geschichte
katholischer Konvertiten, 1580—1780, in: SZKG 57 (1963) 1—36; 165—220; 303—341. Fiir
unseren Zeitraum kommt der Schluss S. 303—341 in Betracht. Dort ist auch ein Orts- und
Namensregister beigefiigt.

Wernle, Protestantismus 18. Jh. 1, 1 f.

Koch, Franziska Romana, 30 f.

Wernle, Protestantismus 18. Jh. 1,111 ff.; Lindt, Konfessionen, 59.

” HKG 5, 396.

280



Ebene, doch halfen diese Kontakte auch, den anderen in seinem religidsen
Anderssein zu verstehen. Etwas davon wird im Briefwechsel zwischen dem
Basler Isaak Iselin und seinem katholischen Gesprichspartner J. A. Felix
Balthasar horbar®. Noch deutlicher erscheint die Frage nach der Toleranz
in Isaak Iselins Umgang mit katholischen Geistlichen, so mit Joseph von
Beroldingen, Domherr von Eberstein ins Arlesheim und dem Zisterzien-
sermonch Theodor Mang von Liitzel® — alles Geistliche, die reformkatho-
lisches Gedankengut pflegten und so «aufklirerische Tendenzen mit echter
Frommigkeit» verbanden'. In dhnlicher Weise standen bekanntlich Felix
Balthasar und Bernhard Ludwig Géldlin iiber Jahre in freundschaftlicher
Beziehung zu Persénlichkeiten in reformierten Stidten''. Gute Kontakt-
moglichkeiten boten den Politikern aus den katholischen Orten die Tag-
satzungsverhandlungen in Frauenfeld. Sie liessen gerade bei fortschrittli-
chen Minnern den Wunsch nach einer Lockerung der starren Gefiige wach
werden, und sei dies nur aus politischer Klugheit'2.

Dass aus solchen einzelnen Begegnungen eine zwar elitire Bewegung
entstehen konnte, dazu brauchte es die neu aufkommenden Sozietiten'?.
Fiir die Beziehungen iiber die konfessionellen Grenzen hinweg spielte die
im Jahre 1761 gegriindete Helvetische Gesellschaft wohl die wichtigste Rol-
le. Sie wurde zum «Zentrum des schweizerischen Geisteslebens» in der
zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts'. Katholischerseits war es die reform-
katholische Elite, die den Weg zu den Jahresversammlungen nach Schinz-
nach und spiter nach Olten fand'*. Unter ihnen befand sich praktisch von
Anfang an der Solothurner Chorherr Franz Philipp Gugger, der die Ver-
sammlungen auch noch besuchte, als nach dem Klosterhandel in Luzern
im Jahre 1769/70 fiir mehrere Jahre keine Giste und Mitglieder aus der In-

nerschweiz mehr anwesend waren'®.

* Im Hof, Spitautklirung, 191 ff.

* A.a.Q., 192—196.

1 Aa.O,, 192,

" Laube, Balthasar, 135 ff.; Wicki, Goldlin, 462—469.

'z Kilin, Aufklirung, 77 ff.

1* Im Hof, Der Sozietitsgedanke im 18. Jahrhundert, in: Pietismus und Neuzeit 7 (1981), 12
ff.

"4 Im Hof, Uberbriickung, 348 ff.

5 A.a.0., 349 ff.

' Vogtli, Gugger, 69 ff.

281



Von besonderer Bedeutung fiir die Lockerung der Konfessionsgrenzen
waren naturgemiss die Grenzgebiete zwischen katholischer und reformier-
ter Eidgenossenschaft. Pfarrer Ringolds Freundschaft zum Seenger Pfarr-
herrn Wilhelm Schinz ist kein Einzelfall. Vor ihm hatte schon Bernhard
Ludwig Géldlin als Pfarrer im luzernischen Romoos engen Kontakt mit
dem reformierten Pridikanten Schwyzer im bernischen Trub gepflegt'’.
Solche Beziehungen lassen sich auch fiir den Grenzraum zwischen Solo-
thurn und dem ehemaligen, bernischen Oberaargau nachweisen'®. Im Rau-
me Entlebuch und Emmental ging man spiter noch einen Schritt weiter.
1796 griindete der reformierte Pfarrer Samuel Engimann von Schangnau
mit seinem katholischen Kollegen Franz Xaver Schufelbiihl in Marbach ei-
ne Lesegesellschaft. Hier trafen sich regelmissig Geistliche und Laien bei-
der Konfessionen, eine Moglichkeit, die 50 Jahren zuvor undenkbar gewe-
sen wire'’.

Diese Begegnungen waren getragen von einer Toleranz, bei der in der
Regel theologische Themen nicht im Zentrum standen. Man hiitete sich,
den andersglaubigen Gesprichspartner damit zu verletzen. Aber schon das
Heraustreten aus einer langen Zeit der gehissigen Polemik war ein Erfolg.
Den anderen annehmen und ihn bejahen in seinem Anderssein, muss ja als
erste Grundlage jeder 6kumenischen Verstindigung gelten?®. Dabei muss
man keineswegs an eine rationalistische Entleerung des dogmatischen reli-
giosen Gehaltes denken, die bei solchen Kontakten iiblich gewesen wire.
Gewiss gab es Fille, wo aufgrund einer dem Kirchlichen wie dem Religis-
sen gegeniiber indifferenten Haltung das Konfessionelle keine Rolle mehr
spielte?'. Es geht aber nicht an, viele dieser Aufrufe zur konfessionellen To-
leranz als blosse «biirgerliche Duldung» zu bezeichnen oder ihnen die
Preisgabe der wahren, auf das Dogma verpflichteten Religion zu unter-
schieben. Das ist ja zur Geniige von einer durch die apologetisch-dog-
matische Sicht geprigten Kirchengeschichtsschreibung getan worden?,

So sehr sich die Entwicklung in der Eidgenossenschaft in vielen Fillen
von den Entwicklungen im Deutschen Reich oder in Osterreich unter-

1" Wicki, Géldlin, 471.

'* Im Hof, ]jberbrﬁckung, 353.

® Ramseyer, Schangnauer-Chronik, 38.

® Albert Brandenburg, Augsburger Bekenntnis und Augsburger Religionsfriede 1971, in:
Stimmen der Zeit 188 (1971), 75—86, hier 75.

I Lindt, Konfessionen, 65.

? May, Interkonfessionalismus, 18 ff.

~

[

N

282



scheiden mochte — von aussen in die Schweiz eindringende Einfliisse gab
es im Bereich der konfessionellen Toleranz eben doch. Diesen vielfiltigen
Einfliissen lagen die verschiedensten Motive zugrunde: reichspatriotische,
episkopalistische, pietistische, aufklirerische, aber auch Indifferentismus,
theologische Unkenntnis und materiell-politische Interessen?*. In den pari-
titischen Gebieten und gemeinsam verwalteten Landvogteien der Eidge-
nossenschaft wurde die Toleranz zu einem Gebot der Staatsklugheit, zhn-
lich wie in den konfessionell gemischten Territorien des Reiches.

Wihrend die staatskirchlichen und episkopalistischen Vorstellungen im
«Febronius» in der Innerschweiz mit Sicherheit aufgenommen wurden, ist
iber die Wirkung der im «Febronius» enthaltenen Unionsvorstellungen
wenig bekannt. Das mag daran liegen, dass diese wichtigen Motive zu
schnell von der Primatsfrage zuriickgedringt wurden und deshalb iber-
haupt nicht zum Tragen kamen. Bezeichnend ist nun aber, dass bei Pfarrer
Ringold Unionsbestrebungen mit zhnlichen Motiven anklingen®:.

Noch stirker beeinflusst wurden reformgesinnte Geistliche durch das
positive Echo auf das Toleranzpatent von Joseph IL.**. Dank diesem 1781
verkiindeten Patent waren die Evangelischen in den 6sterreichischen Lan-
den geduldet und erhielten auch eine beschrinkte Kultusfreiheit. Davon
und von den durch Joseph IL eingeleiteten Kirchenreformen erhofften sich
die Reformkreise in der katholischen Schweiz nicht nur eine Erneuerung
der Kirche, sondern auch Schritte der Konfessionen zueinander hin?¢. Der
Toleranzgedanke von Joseph II. war von politischen, biirgerlichen und na-
turrechtlichen Argumenten geleitet?’, wurzelte aber auch im Toleranzge-
sprich zwischen Lodovico Antonio Muratori und Leibniz so wie in den
Bestrebungen der 6sterreichischen Spitjansenisten?®. Es bleibt anzufiigen,
dass Karl Ringolds Bemiihungen um konfessionelle Toleranz iiberraschen-
de Parallelen zu den &sterreichischen Spitjansenisten aufweisen. Auch sei-
ne Toleranz wurzelte im urbiblischen Gedanken der «Nichsten- und Bru-
derliebe» und wurde getragen von der Forderung nach einem tadellosen
Lebenswandel und dem Wunsch nach Reform der eigenen Kirche im Sinne
des Urchristentums?.

23 HKG 5, 556,

+ Vgl. Teil 3, Kap. 1.2.

25 Barton, Toleranzpatent, in: Barton, Im Zeichen der Toleranz, 152—202.

26 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess 9. 4. 1782; 19. 10. 1782.

27 Barton, Der lange Weg zur Toleranz, in: Barton, Im Lichte der Toleranz, 29 ff.
2 A.a.0., 28; Hersche, Spitjansenismus, 370.

Hersche, Spitjansenismus, 370.

~

29

283



Die Zielsetzung der konfessionellen Toleranz und Reunion verstirkte
sich bei vielen reformkatholischen Personlichkeiten unter dem Eindruck
der franzosischen Revolution und noch mehr durch das Erleben der
Kriegsjahre in der Helvetik. Die Geister schieden sich in zwei Lager. Auf
der einen Seite waren gerade jiingere Krifte von den Ideen der Vollaufkli-
rung und der franzdsischen Revolution geprigt. Sie verfielen meist ganz
dem religiosen Indifferentismus. Fiir sie spielten die Konfessionsgrenzen
keine Rolle mehr®. Auf der anderen Seite sammelten sich eifrige Geistliche
und Laien aus den verschiedensten Kirchen und suchten sich enger anein-
ander zu binden. Gemeinsam wollten sie dem drohenden Untergang der
Kirchen wehren. Konfessionelle Toleranz und kirchliche Reunion ver-
schoben sich hier ganz auf die theologische Ebene. Strémungen des Pietis-
mus, der Erweckungsbewegungen und des Reformkatholizismus und Ele-
mente der beginnenden Romantik vereinigten sich. Eine nicht unwichtige
Stellung nahm in diesen Bemithungen die Basler Christentumsgesellschaft
ein. Von ihr gingen nicht nur Impulse aus fiir die Erweckungsbewegungen
im siiddeutschen Raum, sondern ebenso Ansitze zu einer Einigung iiber
die Konfessionsgrenzen hinweg?'.

Zu erwihnen ist hier auch der Bibeltheologe Jakob Hess, obschon er ur-
spriinglich nicht direkt zum Kreise der Christentumsgesellschaft gehorte.
Gleichwohl wurde er von ihren Einfliissen mitberiithrt und befruchtete
gleichzeitig dank seinem bibeltheologischen Schaffen viele Personen aus
dem Kreis der Christentumsgesellschaft®2. Diese bibelorientierte Theologie
und Frommigkeit diente indes auch reformgesinnten Katholiken als Basis
ihres Glaubens. Sie schuf damit jenes Gemeinsame, das iiber die Konfes-
sionsgrenzen hinaus verbindend wirkte. Etwas davon driickte sich auch bei
Johann Michael Sailer in seinen Beziehungen zu reformierten Personlich-
keiten aus®®. Diese Betonung des zutiefst Gemeinsamen liess die Konfes-
sionsgrenzen zwar nicht vergessen, aber iiberbriicken. Der gleiche Geist,
der nach dem Gemeinsamen suchte, wurde auch in den Bemiihungen der
Bibelgesellschaft um die Verbreitung der Bibel in der katholischen Inner-
schweiz deutlich*4. Die Suche nach dem Verbindenden wurde in exemplari-

%0 Vgl. Teil 2, Kap. 5. 1.

31 Horst Weigelt, Johann August Urlsperger und die Anfinge der Christentumsgesellschaft,
in: Pietismus und Neuzeit 7 (1981), 52 {.

2 Gustav Adolf Benrath, Die Basler Christentumsgesellschaft in ihrem Gegensatz gegen
Aufklirung und Neologie, in: Pietismus und Neuzeit 7 (1981), 111—113.

3% Friemel, Sailer, 204 ff.

3 Vgl. Teil 2, Kap. 1.3.

284



scher Weise in der Freundschaft zwischen Lavater und Sailer, ebenso zwi-
schen Jakob Hess und Karl Ringold gelebt: Eine innere Gemeinschaft, ge-
tragen vom gemeinsamen Christusglauben, ohne dass iiberall ein Konsens
notig gewesen wire*’. Ansitze zu solcher konfessionellen Toleranz lassen
sich bei verschiedenen Sailerschiilern in der Schweiz feststellen, am deut-
lichsten wohl bei Joseph Balthasar, der selber gute Beziehungen zur Basler
Bibelgesellschaft unterhielt*®. In shnlicher Weise wirkte ein anderer Sailer-
schiiler, Heinrich von Wessenberg. Auch von der konfessionellen Toleranz
her ist er heute in positiverem Lichte zu sehen. Seine Bemiihungen waren
letztlich geleitet von einer tiefen Christusfrémmigkeit und einem charis-
matischen Reformeifer®’.

Als sich nach 1810 die iltere, gemissigtere Generation reformkatholisch
gesinnter Geistlicher und Laien aus dem aktiven Leben zuriickzog oder
starb, kam es zur Polarisierung zwischen den Kriften. Die jiingeren Leute
mit ihren radikaleren Ideen gerieten ins Kreuzfeuer der restaurativen Krif-
te. Ein Beispiel dazu bietet die heftige Auseinandersetzung zwischen Pro-
fessor Alois Giigler und dem Luzerner Stadtpfarrer Thaddidus Miiller, ei- -
nem reformgesinnten Geistlichen®®. Der ehemalige Sailerschiiler Giigler
war damals schon ganz den restaurativen Strémungen der Romantik ver-
pflichtet. Er vermochte fiir die konfessionelle Toleranz nur noch wenig
Verstindnis aufzubringen. Fiir ihn war die Einfithrung des protestanti-
schen Gottesdienstes in Luzern im Jahre 1826 keine Toleranz mehr, son-
dern Intoleranz®*. Die Entwicklung dieses Sailerschiilers, der anfinglich et-
was zdgernde Kontakte zu Reformierten und zur Basler Bibelgesellschaft
gepflegt hatte, ist ein Symptom fiir die Entwicklung innerhalb der katholi-
schen Kirche selbst*’. Die in der Romantik aufsteigende Besinnung auf das
«echt» Katholische bzw. auf das «echt» Reformierte liess viele zaghafte Ver-
suche zur konfessionellen Toleranz und Wiedervereinigung im Keime er-
sticken. Die Zeit fiir eine wirkliche Okumene war noch nicht reif. Ansitze
dazu waren in vielfiltiger Weise in der Zeit der Spitaufklirung deutlich ge-
worden. Aber sie wurden noch einmal vom michtig aufkeimenden Konfes-
sionalismus des 19.Jahrhunderts verdringt.

¥ Teil 3, Kap. 2.3.

3 Teil 1. Kap 4.6.

7 Miiller, Wessenberg, 293—308.
%% Kaspar, Giigler, 80—107.

% A.a.O., 1511

% A.2.0., 206—213.

285



	Ökumene

