
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 137 (1984)

Artikel: Pfarrer Karl Joseph Ringold, 1737-1815 : ein Beitrag zur Geschichte
des Reformkatholizismus und der Oekumene im späten 18. und frühen
19. Jahrhundert

Autor: Röllin, Stefan

Kapitel: III. Teil: Ökumene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III. Teil: Ökumene

1. RINGOLDS ÖKUMENISCHE INTENTIONEN

1.1. Die Aufnahme des Gedankens konfessioneller Toleranz

Karl Joseph Ringold betonte in seinen späten Lebensjahren einmal, der

Toleranzgedanke sei bei ihm bereits während der Studienzeit am Collegium

Helveticum in Mailand geweckt worden1. Anregungen dazu habe er
bei Hugo Grotius und in einer Predigt des hl. Chrisostomus gefunden; und
diese Anregungen habe er Jahre danach aus anderen Büchern ergänzen
können2. Bei Ringold gilt es aber zu beachten, dass der Einfluss von Lehrern

und Freunden oft weit mehr bewirkte als derjenige von Büchern. Zu
denken ist hier an zwei Lehrerpersönlichkeiten, die den Gedanken
konfessioneller Toleranz beim jungen Ringold weckten und förderten. Beide,
Giovanni Battista Branca und Carlo Mazza blieben später mit ihm in Kontakt.

Wie es scheint, feuerte vor allem der eifrige Mazza Ringold an, bei

seinen reformierten Miteidgenossen in Basel, Zürich und Bern als Apostel der

Wiedervereinigung zu wirken3. Welche Intentionen Carlo Mazza dabei

hegte, ist leider nicht mehr zu ermitteln. Deutlich wird aber ein Eifer, wie
ihn Kardinal Karl Borromäus bei seinen Reform- und Rekatholisierungsar-
beiten gezeigt hatte. Wie empfänglich der junge Urner Geistliche für die
Ideen seines Lehrers Mazza war, belegt ein Brief an Branca. Er hoffe,

ZBZH, FA Hess 1741,181 bk, Ringold an Hess, 11.5.1813: «...so will ich Ihnen nur noch

einige Stellen bemerken, die mich für anders denkende Christen ganz eingenommen, die

ich aber schon in den 20-er Jahren meines Alters von Herzen zu lieben in dem Helvetischen

Collegium zu Meyland angefangen».

A.a.O.; Ringold erwähnt folgende Bücher und Schriften: Hugo Grotius, 2. Buch, Seite

566; 2. Predigt des Hl. Chrisostomus: Dass man weder die Lebenden noch die Toten mit
dem Bann belegen müsse; Pater Camus, Geist des Hl. Franz von Sales, 1. Bd., 3. Teil, 13.

Kap., Augsburg 1792; Theol.-prakt. Monatsschrift Linz, 3. u. 4. Jahrgang, 3. und 4. Heft.

ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777: «Herr Bibliothecarius Branca, der

als ein Stern der ersten Grösse unter den Helvetischen Gelehrten muss betrachtet werden,

und Hr. Probst Mazza, eyfern insgesamt, mich zu einem Apostel zu bilden; letzterer hat

mich einigen Prädicanten angerühmt, dass sie verlangten in eine beskanntschaft einzutretten».

— Zu Branca und Mazza vgl. Teil 1, Kap. 1.3.

234



schrieb Ringold, Gott habe nicht umsonst ein so starkes Feuer in seinem

Herzen entzündet, wenn er sich seiner nicht zur Bekehrung des einen oder
andern verirrten Bruders bedienen wollte4.

Trotz dieses inneren Feuers und bei aller geistigen Offenheit war aber
Karl Ringold, bedingt durch seine ängstliche Art und das ihn umgebende
Milieu, noch weit davon entfernt, selbständig offene Toleranz zu üben und
Kontakte mit Reformierten aufzunehmen. Argwöhnisch beobachtete er als

junger Kleriker wie einige Urner Tagsatzungsabgeordnete einen sehr freien

Umgang mit Reformierten pflegten5. Das schien ihm damals noch gefährlich

für die Reinheit der eigenen Konfession.
Es bedurfte verschlungener Wege und Anregungen von neuen Freunden,

bis Ringold den nächsten Schritt vollzog. Wie es scheint, hat auch hier
Carlo Mazza entscheidend mitgespielt. Der Oblate begegnete in der
Südschweiz mehrmals dem Zürcher Pfarrer Hans Rudolf Schinz und machte

ihn dabei auf den Attinghauser Pfarrer aufmerksam6. Pfarrer Schinz suchte

für seine «Monatlichen Nachrichten» Korrespondenten aus der
Innerschweiz. So fragte er im Jahre 1777 Ringold an, ob er an einer Mitarbeit
Interesse hätte. Es ist bezeichnend, dass der Attinghauser Pfarrer nicht von
sich aus mit dem reformierten Zürcher Kontakt aufnahm. Vorsichtig
erkundigte er sich bei Felix Balthasar in Luzern, was er von einer solchen

Beziehung halte7. Dessen positive Antwort und die Ermunterungen weiterer
Freunde bewogen Ringold, den Schritt zu wagen. Diese Männer pflegten
alle schon längst gute und enge Beziehungen zu reformierten Persönlichkeiten

in der Schweiz und konnten deshalb eine Ausweitung in die
Urschweiz nur begrüssen. So stand Felix Balthasar mit namhaften Politikern
und Gelehrten aus Zürich, Basel und Bern, u. a. mit Isaak Iselin, in
freundschaftlichem Kontakt8. Bernhard Ludwig Göldlins Beziehungen waren vor
allem nach Zürich gerichtet, wo er jahrelang mit Bodmer enge Freundschaft

pflegte9.

Aufgrund der Empfehlungen von Pater Johannes Schreiber in Einsiedeln,

knüpfte Pfarrer Ringold spätestens Ende 1778 den Kontakt mit Hans

BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 9. 10. 1777.

A.a.O., Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

Im Hof, Überbrückung, 348; ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777.

A.a.O.
Laube, Balthasar, 136 ff.; Im Hof, Spätaufklärung, 190 ff.
Wicki, Göldlin, 462 ff.

235



•w*

i *J Aß IL* 3 m. â. u i. i*l i A

¦WiWft»

Abb. 18: Porträt Hans RudolfSchinz (1745—1790). Kupferstich von H. Ltps nach einer Zeich¬

nung von S. Bäschli.

236



Rudolf Schinz an und lieferte ihm Beiträge aus dem Urnerland10. In diesem

typischen Vertreter der schweizerischen Aufklärung fand er jenen Freund,
der ihm aufklärerisches Gedankengut gemässigter Richtung, waches

Interesse an sozialen und ökonomischen Reformen sowie eine vom Patriotismus

getragene konfessionelle Toleranz nahebrachte". Trotz anfänglichem
Zögern pflegte Ringold schnell eine erstaunliche Offenheit im Umgang mit
Hans Rudolf Schinz. In den Gesprächen blieben dogmatische Themen

zwar weitgehend ausgeklammert. Aber Fragen der kirchlichen Reform
schnitt Ringold durchaus an und zeigte auch Missstände schonungslos auf.

Wie oft haben sie über die Problematik der veralteten Barockliturgie, über

Fragen des Mönchtums und die rückständige Ausbildung katholischer
Geistlicher diskutiert12. Pfarrer Schinz schätzte diese Offenheit, weil er

wusste, wie selten sie bei einem katholischen Geistlichen anzutreffen war.
Er bemühte sich, Ringold mit toleranten Reformierten bekanntzumachen.
Die vielen Begegnungen über die Konfessionsgrenzen hinweg, vor allem
im Räume des Seetals und in Zürich, sind zum Teil sein Verdienst. Hans

ZBZH, Ms Car XV, 164 e 6, P. Joh. Schreiber an Schinz, 25. 2. 1779: «Von Uri haben Sie

selbst schon eine Antwort. Es ist der besagte Hr. Pfarrer Ringold von Attinghausen — er

wird auf mein Ansuchen Ihnen umso eifriger entsprechen».
Hans RudolfSchinz. Am 30. Mai 1745 in Zürich geboren. Im Jahre 1760 wurde sein Vater

zum Amtmann nach Embrach gewählt und zog mit der Familie aufs Land. Zeitlebens
bewahrte Schinz eine besondere Liebe für das Landleben. Obschon von seiner Anlage und

Neigung eher für das Studium der Naturwissenschaften oder einen praktischen Beruf
geeignet, entschied er sich, dem Wunsch der Eltern entsprechend, zum Studium der Theologie.

Seine Studienjahre absolvierte er in Zürich und gehörte in dieser Zeit dem Kreis der

Füssli, Lavater, Escher und Pestalozzi an. Nach dem Studium zuerst als Landwirt tätig,
unternahm Schinz in jungen Jahren ungezählte Reisen, die ihn durch die ganze Eidgenossenschaft

und bis nach Oberitalien führten. Vor allem die Reisen in die Südschweiz
veröffentlichte er in fünf Heften von 1783—1787 als «Beyträge zur näheren Kenntnis des

Schweizerlandes». Seit 1778 amtete Schinz als Pfarrer im unweit von Zürich gelegenen

Uitikon. Schinz starb nach zweimonatiger schwerer Krankheit am 12. Januar 1790, erst

45-jährig. — Da es zu Schinz noch keine umfassende Biographie gibt, hier eine knappe
Übersicht über Literatur mit biogr. Angaben: Monatliche Nachrichten Schweiz. Neuigkeiten

1790, 9—12; Johann Conrad Nüeschler, Denkmal auf Hans Rudolf Schinz, gew.
Pfarrer in Uitikon, Zürich und Leipzig 1791; Festschrift der naturforschenden Gesellschaft

in Zürich 1746—1896, Bd. 1, Zürich 1896, 106-108; O. Markwart, Eine Schweizerreise

aus dem Jahre 1773, in: Züricher Taschenbuch 15 (1892), 172 f.; Stefan Röllin,
Bemerkungen und Reflexionen von Hans Rudolf Schinz (1745—1790), zum Seetal und
seiner Umgebung, in: HKS 49 (1967), 4-18.
ZBZH, Ms Car XV, 154 a., 19.

237



Rudolf Schinz berichtete im eigenen Bekanntenkreis über Ringolds
Reformgeist und seine Toleranz13. Zweifellos trug er auch dazu bei, dass in
dem von Pfarrer Pfenninger redigierten «Kirchenboten für Religionsfreunde

aller Kirchen» der tolerante Ruf von Pfarrer Ringold sich weit über die

Grenzen der Schweiz hinaus verbreitete14. In den Jahrgängen zwischen

1782 und 1785 finden sich mehrere Hinweise auf Ringolds Reformtätigkeit
in Sarmenstorf und auf die von ihm geübte konfessionelle Toleranz15. In
jenen Jahren trafen sich Schinz und Ringold regelmässig in den Pfarrhäusern

von Seengen und Sarmenstorf, ab und zu auch in Zürich. Die Zeiten
zwischen den persönlichen Begegnungen und mündlichen Gesprächen
überbrückten lange Briefe, die von Ringolds Offenheit Zeugnis ablegen. Hans
Rudolf Schinz war mit im Spiel, dass Ringold sich als Mitglied der Helvetischen

Gesellschaft aufnehmen Hess und bei den Jahresversammlungen in
Ölten mit reformierten Geistlichen und Laien zusammentraf16. Gemeinsame

Reisen und Besuche, so auch im Bergtal von Engelberg, vertieften die

Freundschaft weiter.
Aber nach 1785 kühlte sie sich ab. Offenbar konnte sich Pfarrer Ringold

mit einer vom Patriotismus dominierten Toleranz, die überdies nicht frei

von Indifferentismus war, nicht begnügen. Nach 1785 wandte er sich

bewusst immer mehr jenen Personen zu, die nach einer gemeinsamen religiösen

Basis in der Bibel und in einem christuszentrierten Glauben suchten17.

Dieses Streben fand er bei Johann Jakob Hess und auch bei Johann Caspar
Lavater verwirklicht, nicht aber im gewünschten Masse bei Hans Rudolf

13 A.a.O.
14 Johann Jakob Pfenninger (15. 11. 1747—11. 9. 1792). Nach dem Theologiestudium in

Zürich wurde Pfenninger 1767 ordiniert, 1775 Diakon, 1778 Pfarrer am Oetenbach. Im Jahre

1787 Diakon bei St. Peter in Zürich. J.K. Pfenninger genoss wie Lavater grosse
Anerkennung als Prediger und Schriftsteller. Er befasste sich u.a. auch mit Fragen der
konfessionellen Toleranz, wie in «Zwo Predigten veranlasst durch Kaiser Josephs Toleranz»,
Zürich 1782. Ebenso durch seine Zeitschrift, «Der Kirchenbote für Religionsfreunde aller

Kirchen», Dessau und Leipzig 1782—1785. Mit biblischen Fragen setzte er sich auseinander

in seinem «Repertorium für denkende Bibelverehrer aller Confessionen», Zürich
1784—1786 und in den «Vorlesungen über das neue Testament», Leipzig 1786—1789.

Bekannt wurde seine Schrift, «Die bedenklichen Zirkelbriefe des Protestanten J.K. Pf(ennin-
ger) in Natura», Breslau 1787. — E. Dejung/W. Wuhrmann, Zürcher Pfarrerbuch

1517-1552, Zürich 1953, 469; HBLS 5, 421, Nr. 10.
15 Der Kirchenbote für Religionsfreunde aller Kirchen 1782, 261 f., 381-383, 512; 1783,

395; 1785, 494-502.
18 Teil 1, Kap. 3.7.
17 Teil 3, Kap. 2.

238



Schinz. Schinz war eben nicht der hochgebildete Theologe und zeigte viel
mehr Interesse an ökonomischen Fragen als an einem vertieften Bibelstudium.

Das heisst aber nicht, dass sich Ringold ganz von Schinz abwandte.

Auch wenn die erhaltene Korrespondenz im Jahre 1787 abbricht, blieben
die Kontakte bestehen und man begegnete sich zumindest bei Besuchen im
Seetal. Am 12. Januar 1790 verlor Karl Ringold durch den frühen Tod von
Schinz seinen ersten reformierten Freund, dessen Anregungen zur Aufklärung

und zur konfessionellen Toleranz nicht zu unterschätzen sind18.

Toleranz war aber für Ringold nur der erste Schritt. Sie sollte es ihm
ermöglichen, den Andersgläubigen als Menschen und Christen zu akzeptieren,

um ihm so näher zu kommen. Aus diesem Geist der Unbefangenheit
sollte der zweite Schritt möglich werden, um den es bei allem Bemühen um
konfessionelle Toleranz ging: Das Heimholen der «verirrten Brüder» in die

katholische Kirche.

1.2. Das Bemühen um konfessionelle Toleranz und Wiedervereinigung

Der ökumenische Beitrag von Pfarrer Ringold erschöpfte sich also

keineswegs in den bereits skizzierten Begegnungen und Freundschaften mit
Andersgläubigen19. Dass da noch etwas anderes da sein musste als nur der

Versuch, im Geiste der Zeit Toleranz unter eidgenössischen Brüdern zu
üben, hatte zu deutlich im Brief an Giovanni Branca angeklungen20. Ringold

hatte dort von einem Feuer gesprochen, das ihn zur Bekehrung der
«verirrten Brüder» ansporne. Dieses Bild des feurigen Apostels, der
auszieht, seine «verirrten Brüder» in die wahre Kirche heimzuholen, prägte —

zumindest in den jüngeren Jahren — seinen Sendungseifer und war auch

ein Grund weshalb sich Karl Ringold um die Pfarrpfrund in Sarmenstorf
bewarb. In der Nachbarschaft reformierter Christen glaubte er seine Wünsche

und Ideen zur Wiedervereinigung der getrennten Christen besser

realisieren zu können als in der katholisch geschlossenen Innerschweiz21.
Sein Eifer, alles zu tun, um sich gegenseitig besser zu verstehen und die

Wiedervereinigung zu ermöglichen, lebte in den knapp vierzehn Jahren
seiner Tätigkeit im Freiamt förmlich auf. Keine Gelegenheit zu Begegnun-

18 StAUri, PA K.J. Ringold, Ringold an Th. Schmid, 29. 1. 1790: «In Zürich ist neulich mein
erster dasiger Freund Hr. Pfr. Schinz gestorben, der ein besonderer Mann ware und von
jedermann bedauert wird».

19 Teil 1, Kap. 3.5; Kap. 4.3.
20 Vgl. Anm. 4.
21 StiAE, A. HB 67, 189.

239



gen über die Konfessionsgrenzen hinweg Hess er verstreichen. Das zeigen
die Besuche im Pfarrhaus von Seengen, im Schloss Hallwil, aber auch in
Zürich. Und etwas von dieser Begeisterung strahlte auf die Andersgläubigen

aus. Ringolds Ruf als toleranter katholischer Geistlicher ging
weitherum22.

Die Liebe zur konfessionellen Toleranz und kirchlichen Reunion drückte

sich aber nicht nur bei solchen Anlässen aus, sie floss ebenso in Ringolds
Pastoration und in seine Predigten ein. Selbst in der «Trauerrede» auf Abt
Marian von Einsiedeln nahm er die Gelegenheit wahr und gab seinen
Zuhörern zu verstehen, die Arbeit dieses Abtes sei von jenen «die sich zu
einer anderen Kirche bekennen», fast mehr geschätzt worden, als von den

Katholischen selber23. Die ökumenische Komponente formulierte er in der

«Lobrede auf den seligen Einsiedler Nikolaus von Flüe» vom März 1781:

«Hassen wir doch unsre getrennten Brüder nicht; umfangen wir sie

vielmehr in dem Liebesgeiste Jesu Christi, der immer das erste und untrüglichste

Kennzeichen des ächten Christenthums gewesen ist, und in welchem

unsre Väter sogar Heyden und Barbaren umfangen haben»24. Gleichzeitig
forderte er die Anwesenden auf, «die Schönheit und Heiligkeit» der
katholischen Konfession den reformierten Miteidgenossen durch einen tadellosen

Lebenswandel und im freundlichen Umgang mit ihnen zu zeigen.
Überdies sollten sie im Gebet Heil und Segen für sie erflehen und den

Herrn bitten, «dass wir alle bald in Jesu Christo Eines werden und in der

Einigkeit des Glaubens und der Gemeinschaft der Heiligen zusammen
kommen»25 — wahrhaft ungewohnte Worte in einer Festpredigt im
katholischen Obwalden, ja in der ganzen Innerschweiz! Während Ringolds
Freunde an diesem Kanzelwort ihre helle Freude hatten, scheinen es andere

nicht nur positiv bewertet zu haben26.

Es blieb aber bei Pfarrer Ringold nicht nur bei Worten. Ebenso setzte er
sich in seiner eigenen Pfarrei für eine gelebte Ökumene ein. In diesem
Geist hielt er Anfang November 1782 seinen Pfarrkindern in Sarmenstorf
eine «Toleranzpredigt», die seiner Meinung nach «vielleicht die erste auf
einer katholischen Kanzel in der Schweiz» gewesen ist27. In dieser Predigt,

22 Teil 1, Kap. 3.5; Teil 3, Kap. 2.1.
23 Ringold, Trauerrede, 8.

24 Ringold, Lobrede, 39.
28 A.a.O.
28 KBAG, Stemm. 67, fol. 207 a-b, Ringold an Zurlauben, 17. 10. 1781.
21 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

240



die sich nur als Zusammenfassung in einem Brief erhalten hat, ging
Ringold vom Bibeltext über das Senfkorn aus. Seinen Pfarrkindern, die in ihrer
direkten Nachbarschaft reformierte Christen hatten, gab er zu verstehen,
sie seien durch den Geist Jesu und das wahre Christentum verpflichtet, die

Andersgläubigen mit einem tugendvollen Wandel zu erbauen und in ehrlicher

Christenliebe wie Brüder zu umfangen. Eher sollten sie sich selbst

verfolgen lassen, als dass sie die anderen ihres Glaubens wegen verfolgten.
Pfarrer Ringold wusste, dass er seine Gemeinde mit diesen Forderungen an
die Grenzen der Belastbarkeit führte. Deshalb lobte er gleichzeitig den

grossen Einsatz und die Wohltätigkeit der Sarmenstorfer zugunsten ihrer
reformierten Nachbarn von Fahrwangen im Frühling desselben Jahres:
Dank den Hilfeleistungen an die brandgeschädigten Fahrwanger habe sich

ihr toleranter Ruf bis nach Deutschland ausgebreitet28. Pfenningers
«Kirchenbote» hatte zweimal äusserst positiv darüber berichtet und diese

Hilfeleistung als echtes Zeichen konfessioneller Toleranz gewertet, wie das vor
wenigen Jahren noch kaum denkbar gewesen wäre29.

Konfessionelle Toleranz und Wiedervereinigung der getrennten Christen

waren für Pfarrer Ringold zentrale Anliegen, die weit über die nur
«aufklärerische» Toleranz hinausgingen. Er, der an seinem «Opfertisch
eben so wohl für den Protestanten und Reformierten als für den Katholiken»

betete und «alle mit gleicher Bruderliebe» in seinem Herzen umfing,
hatte weder für Polemik noch für Indifferentismus Verständnis30. In
seinem glühenden Eifer, den Bernhard Ludwig Göldlin einmal treffend als

eine etwas besondere Frömmigkeit bezeichnet hat, musste er sich gegen alles

wehren, was seinem «Unionsplan» entgegenstand31. Darum vermochte er
die Polemik der Reformierten nicht zu akzeptieren, wandte sich aber mit
noch heftigerer Vehemenz gegen alle Intoleranz seiner katholischen
Glaubensgenossen32. «Unchristliche Leidenschaft» blieben solche Machenschaften

für ihn, der in seinem apostolischen Sendungsbewusstsein nicht anderes

erstrebte als «die Einigkeit des Glaubens und der Liebe»33. Seiner
Ansicht nach war den Geistlichen beider Konfessionen der Auftrag mitgege-

28 A.a.O.
29 Der Kirchenbote 1782, 261 f. 383.
30 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790; ZBZH, FA Hess 1741, 181 k,

Ringold an Hess, 19. 11. 1782.
11 ZBZH, Ms M 16. 11, Göldlin an Joh. Heinr. Schinz, 20. 12. 1779.
32 A.a.O., FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.
33 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

241



ben, alle Christen zur Einheit zu führen. Leider aber hätten sie alle noch
zuviel Kirchenstolz und würden zu sehr auf den eigenen Lehrsätzen beharren,

statt die «Schriften der änderst Glaubenden» mit freiem und unbefangenem

Gemüt zu lesen und offen einander die verschiedenen Kirchendogmen

zu erklären34. Manches von Ringolds Seelsorgereform in den

Sarmenstorfer Jahren wird letztlich erst von diesen Aspekten her verständlich.

In den Jahren 1779—1793 verstärkte sich die Intention, als «Apostel der

Wiedervereinigung» zu wirken. Wie er sich anschickte, dieses Ziel zu
erreichen, ist von besonderem Interesse. Wir haben es hier in keiner Weise mit
den Theorien eines realitätfremden Theologen zu tun, sondern mit dem

Unionsplan eines praktischen Landpfarrers. So lässt sich — von wenigen
theoretischen Skizzen zur kirchlichen Union begleitet — ein Versuch

rekonstruieren, der in gewissem Sinne einmalige Züge aufweist. Die Reform
der Liturgie sowie die Förderung des deutschen Volksgesanges im Gottesdienst,

die Verbreitung der Bibellektüre und auch der Einbezug von
Psalmliedern seines reformierten Freundes Jakob Hess erweisen sich als Teile dieses

Unionsplanes35. Dazu kommt die Zielsetzung, der Predigt in der

Pfarrmesse wieder ihren Stellenwert einzuräumen und die Katechese auf die
Bibel hin zu orientieren. Und schliesslich sollte die permanente Betonung des

Rekurses auf die Urkirche die katholische Kirche auf das Wesentliche hin

erneuern, damit sie in dieser verjüngten und reineren Form auf die

reformierten Nachbarn anziehend wirken konnte.
Pfarrer Ringold hatte mit seiner Pastoration und seinen ökumenischen

Intentionen Erfolg. Zwar nicht bei den «Herren», wohl aber bei der bäuerlichen

Bevölkerung der reformierten Nachbarschaft in Seengen,
Meisterschwanden und vor allem in Fahrwangen, das bis zur Reformation Teil der

katholischen Pfarrei Sarmenstorf gewesen war36. Wie ein Magnet wirkte
Ringolds Seelsorge auf diese einfachen Leute. So berichtete er selbst an

seinen ehemaligen Lehrer Giovanni Branca37. Die reformierten Bauern würden

seine und seines Kaplans Predigten und Katechese fleissig besuchen.
Jedesmal verliessen das Dorf mit Tränen in den Augen. Hätten sie die Freiheit

der Konfessionswahl so würden viele mit göttlicher Hilfe in den

Schoss der katholischen Kirche zurückkehren38. Ringolds Beschreibung

34 A.a.O.
38 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.
38 Baur, Sarmenstorf, 37 f.
37 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790.
38 A.a.O.

242



drückt einen unverkennbaren Proselyteneifer aus. Doch arbeitete er
ebensosehr an der inneren Erneuerung der eigenen Kirche, damit sie für den

Andersgläubigen annehmbar werden konnte. Der Erfolg des Sarmenstorfer

Pfarrers bei den einfachen Leuten in der reformierten Nachbarschaft
lässt sich zum Teil dadurch erklären, dass Ringold in der Liturgie nicht nur
deutsche Lieder, sondern auch Psalmtexte verwendete. Dazu war er ein

ausgezeichneter Prediger. Noch ein weiterer Punkt könnte eine Rolle
gespielt haben. Es fällt auf, dass im aargauischen Seetal verschiedene Pfarreien,

so auch Seengen, einen günstigen Boden für pietistische Strömungen
abgaben39. Diesem Bedürfnis kam die Pastoration Ringolds dank der
bibelorientierten Seelsorge zweifellos entgegen.

Im Brief an Branca erscheinen auch die Probleme der Konversion, der

Religionsfreiheit und der Möglichkeit zur Wiedervereinigung. Trotz den

sehr spärlichen Aussagen lassen sich ein paar punktuelle Einblicke in
Ringolds Denken gewinnen. Sie zeigen — bei allen Vorbehalten — eine gewisse

Entwicklung in seiner Haltung zur Religions- und Gewissensfreiheit. Während

seiner Sarmenstorfer Zeit wurde Pfarrer Ringold verschiedentlich mit
dem Problem der Konversion konfrontiert. Wie es scheint, kam für ihn eine

Konversion praktisch nur in Richtung katholischer Kirche in Frage. Er
lag damit durchaus auf der Linie selbst fortschrittlicher katholischer Theologen

und vertrat eine Unionsvorstellung, die derjenigen von Weihbischof

von Hontheims «De statu Ecclesiae...» entsprach40.
Wie sich Pfarrer Ringold zur Konversion von Gräfin Franziska Romana

von Hallwil vom katholischen zum reformierten Bekenntnis gestellt hat,
wissen wir nicht. Wir können nur vermuten, dass er nicht nur ihre Schwester,

die katholisch gebliebene Leopoldine von Suttner, seelsorgerlich
betreute41. Aufschlussreicher ist der Fall der katholischen Urnerin Christina
Zgraggen, die vor Jahren mit Krämersleuten aus dem Urnerland weggezogen

war. Schliesslich hatte sie sich im bernischen Untertanengebiet im Räume

Seengen niedergelassen. Wegen ihrer katholischen Konfession scheint
sie anfänglich von Pfarrer Ringold betreut worden zu sein. Mehrmals suchte

sie ihn im Pfarrhaus auf. Irgendwie kam es dann zu Konflikten zwischen
den beiden. Die Urnerin Hess ihren Unmut über den Sarmenstorfer Pfarrer

39 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 134 ff., 138.
40 Pitzer, Febronius, 120, 135 f.
41 Koch, Franziska Romana, 78; StABE, Hallwil-Archiv, Nr. 3871; BAM, Ms H 159 (sussi¬

dio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790.

243



bei reformierten Personen aus. Ringold wollte und konnte sie deswegen
nicht mehr in sein Haus einlassen, worauf Frau Zgraggen den reformierten
Gottesdienst in Seon, einer Nachbarpfarrei von Seengen zu besuchen

begann. Pfarrer Ringold schilderte diese Situation seinem Freund, Landammann

Thaddäus Schmid. Seiner Meinung nach war es um diese Person
geschehen, falls der Stand Bern sie nicht «vor dem Abfall» nach Uri ausliefere.

Am Schluss des Briefes meinte er: «Sie wird ihre Religion ändern und
einst, wie übel zu förchten, eines unehrlichen, schandlichen Endes
dahinsterben. Ich weis anders nichts mehr zu thun, als meine Hände zum Himmel

aufzuheben, und Gott durch J[esus] Qhristus] für sie um Gnade und
Erbarmen zu bitten»42.

Für Ringold war also die Oberaufsicht des Staates über die Reinheit des

Kultes selbstverständlich. Ebenso vertrat er die These der Schuldhaftigkeit,
die ein Katholik mit der Konversion zum reformierten Bekenntnis auf sich

lud, womit er ganz auf der Linie der katholischen Lehrmeinung lag. Eine
Kirche, der die ganze Fülle der Wahrheit mitsamt der Unfehlbarkeit verliehen

war, konnte einer nicht ungestraft verlassen. Er wurde zum Apostaten,
der vom wahren Glauben abgefallen war und sich damit die verdiente,
gerechte Strafe zuzog43. Hier war die Grenze von Ringolds Toleranz. Er, der

zutiefst katholisch war und blieb, vermochte sich zu seiner Sarmenstorfer
Zeit keinen andern Weg vorzustellen als den der Rückkehr des Reformierten

in die katholische und apostolische Kirche, freilich in ihrer erneuerten
Gestalt. Eine Konversion in die andere Richtung musste etwas Falsches

sein!

Nicht ganz zehn Jahre später hatte Pfarrer Ringold in Altdorf ein ähnliches,

ja noch schwierigeres Problem zu bewältigen. Im Jahre 1797 wühlte
nämlich die Affäre um Alois Jauch, einen ehemaligen Konventualen des

Klosters Einsiedeln, ganz Altdorf auf. Der aus gutem Altdorfer Haus
stammende Mönch war aus dem Kloster ausgetreten und hatte in Zürich Asyl
gefunden. Wenig später trat er zum reformierten Bekenntnis über, wurde

zum Pfarrer ordiniert und heiratete44. Wie Kommissar Karl Ringold in sei-

42 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790.
43 Klaus-Martin Beckmann, Unitas Ecclesiae, Eine systematische Studie zur Theologiegeschichte

des 19. Jahrhunderts, Gütersloh 1967, 32 und 74.
44 AloisJauch. Am 14. Jan. 1751 in Altdorf geboren. Nach Schulen in Altdorf und Einsiedeln

Eintritt ins Kloster Einsiedeln. Nach der Priesterweihe 1774 wirkte er als Lehrer in Bellinzona

und als Professor für Philosophie an der Klosterschule in Einsiedeln. Über verschiedene

Stationen kam er 1791 als Beichtiger ins Frauenkloster Fahr. 1792 gelangten von

244



ner amtlichen Stellung an Antistes Hess schrieb, kam dieser Schritt für die

Angehörigen völlig unerwartet. Entsprechend gross war die Aufregung
und Beschämung. Ringold gab Hess zu verstehen, er ersuche ihn nicht,
Jauch zu Verstössen oder auszuliefern. Nur eines erbitte er von ihm: Er möge

den Charakter dieses «eigensinnigen, immer phantasierenden» Mannes

gut prüfen, ehe er ihm die Konversion und die Ehe gestatte. Alois Jauch,
den er seit seiner Jugend kenne, sei feurig, frech, zugleich wankelmütig und
eingebildet. Er befürchte, Antistes Hess werde mit Jauch viel Ärger und
Umtriebe bekommen, wenn er ihn ohne strenge Prüfung in seine Kirche
aufnehme. Zum Schluss betonte Ringold, er habe eine solche Prüfung
bislang allen Personen vorgeschlagen, die von der reformierten zur katholischen

Kirche übertreten wollten. Noch keiner habe sie bestanden. Darum
könne er sich auch nicht «rühmen», je einen Proselyten gemacht zu
haben45.

Man spürt in diesen Zeilen Ringolds Erregung über das Vorgefallene.
Gleichwohl verlangte er mit keinem Wort die Auslieferung von Alois
Jauch. Er sah in diesem Fall die menschliche Seite, und nach seinem Rat
scheint dies auch die Urner Regierung getan zu haben46. Die Frage der

Konversion war somit nicht mehr nur eine Sache der staatlichen Obrigkeit
und der Kirche, die über die Reinheit der Lehre in ihrem Gebiete zu
wachen hatten. Sie war auch eine Sache der betroffenen Menschen, dessen

lautere Absicht aber vor der kirchlichen Prüfung zu bestehen hatte. Mehr
können wir über die Haltung Ringolds nicht vermuten. Ebenso ist die

Meinung von Antistes Hess zu Jauchs Konversion nicht bekannt. Möglicherweise

unterschied sie sich aber nicht wesentlich von der positiven
Einstellungjohann Caspar Lavaters47. Für einen katholischen Geistlichen war das

Ganze zweifellos ein schwieriges Problem. Es fiel keinem leicht, diese Kon-

dort Klagen über von ihm eingeführten Neuerungen nach Einsiedeln. 1794 Pfarrer von
Eschenz. Hier wurde er beim Abt verklagt, er verbreitete häretische Lehren und Bücher.

Jauch floh und fand Unterkunft bei Lavater in Zürich. Allen gegenteiligen Bemühungen

zum Trotz konventierte er zur evang.-ref. Konfession und Kess sich als ev. Pfarrer
ordinieren. Jauch wirkte später als Missionar bei den Herrnhuter in Südrussland und starb

dort in bitterer Armut. Er hinterliess Frau und zwei Söhne. — R. Henggeler, Professbuch

Einsiedeln, 445 f.; Friemel, Sailer, 225.
48 StAZH, Bx 102.3, Amtlicher Brief, Ringold an Antistes Hess, 16. 3. 1797.
46 A.a.O.
47 Friemel, Sailer, 225.

245



version tolerant zu beurteilen. Bei allen Vorbehalten hatte das Johann
Michael Sailer seinem Freund Lavater gegenüber versucht48.

Wie schwierig es für Ringold selbst lange nach der Helvetik noch war,
im Lande Uri Verständnis für seine konfessionelle Toleranz zu finden,
belegt ein anderes Beispiel. Es ging um die Frage einer Mischehe zwischen

einem reformierten und einem katholischen Partner. So etwas war im
katholischen Urnerland für die meisten noch völlig undenkbar, nicht aber für
Pfarrer Ringold. Ein reformierter Mann aus Frankfurt namens Friedrich
Euler, der als Schreiber in einem Bureau in Altdorf arbeitete, verliebte sich

in die Tochter des Wirts zum Schwarzen Löwen. Um sein Problem zu
lösen, sprach er bei Ringold vor und fragte ihn, ob seiner Meinung nach eine

Ehe mit dieser katholischen Frau möglich sei. Der alte Geistliche wies ihn
an die bischöfliche Kurie in Konstanz. Wenig später sandte Generalvikar

von Wessenberg die Erlaubnis zu dieser Mischehe mit dem Zusatz, die

Geistlichen in Altdorf möchten helfen, die Hindernisse aus dem Weg zu
räumen. Kaum aber hatten dies die Eltern und Verwandten der Braut
vernommen, so fielen sie über den alten Ringold her und beschimpften ihn. Er
aber zog sich aus der Affäre, indem er betonte, er habe weder für noch

gegen eine solche Ehe geraten, weil er zu gut wisse, dass gute Ehen allein von
Gott gestiftet würden49. Die fragliche Ehe scheint übrigens wegen der
Intoleranz der Angehörigen nicht zustandegekommen zu sein50. Hält man sich
den für konfessionelle Toleranz so steinigen Boden in der katholischen
Innerschweiz nach 1800 vor Augen, so erscheint Ringolds Stellung in dieser

Frage in noch weit günstigerem Licht.
Als er um 1810 mit Erstaunen sehen musste, wie die «gehässigen Idiotismen

der Intoleranz» weder auf der reformierten noch auf der katholischen
Seite begraben waren, sondern ganz im Gegenteil sich wieder bemerkbar
machten, überfiel ihn Angst51. Und so formulierte er gegen die aufsteigenden

Nebel der Intoleranz sein «Toleranz-Programm», von dem er wünschte,

es möchte von möglichst vielen Geistlichen aller christlichen Gemeinden

zur Förderung des konfessionellen Friedens und einer stets vollkommeneren

Einheit im Glauben und in der Liebe befolgt werden52. In sieben

48 A.a.O.
49 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 1.-6. 12. 1808.

80 A.a.O.
81 A.a.O., Ringold an Hess, 1. 6. 1813.

82 A.a.O., Ringold an Hess, 15. 12. 1812.

246



Punkten hielt Ringold das Wesentliche von dem fest, was er selbst seit
Jahrzehnten intensiv gelebt hatte:
1. Nach dem Befehl Jesu über niemanden urteilen, richten oder ihn
verdammen. So lange wie möglich von jedem das bessere denken und alles Urteil

Gott überlassen.

2. Anders gesinnte Christen nie verfolgen, hassen, lästern oder beleidigen.
Vielmehr mit allen ohne geringsten Wortstreit wie friedsame Kinder Gottes

leben, so viel an sich selber liegen mag.
3. Weil Jesus Christus der Herr gesprochen: An dem wird man erkennen,
dass ihr meine Jünger seid, dass ihr einander liebt; so sollen wir einander
brüderlich und aufrichtig als Jünger Christi unseres Herrn lieben, wenn
wir als wahre Christen vor Gott und den Menschen gelten wollen.
4. Alle unnützen Zänkereien und Dispute sind zu vermeiden. Sie gefährden
die Liebe und lassen sie zugrunde gehen.
5. Auch nach dem Tode niemanden wegen seinem Kirchenunterschied als

verloren bezeichnen. Nur Gott weiss, welche zu ihm gehören, und sein

Urteil ist unerforschlich.
6. Stets füreinander beten, dass der Herr einem jeden die notwendigen
Heilsmittel zu seiner Seligkeit schenke.

7. Weil ohne die Liebe, Christi erster Auftrag, keine Kirche sich als christliche

Kirche und keine Christen sich als wahre Jünger Jesu halten dürfen,
sollen vor allem die Hirten und Lehrer in besonderer Weise bestrebt sein,
ihren Herden in öffentlichen und privaten Gesprächen die vollkommene
Liebe Jesu und eine brüderliche Liebe gegenüber allen Mitchristen mit
warmem Eifer ans Herz zu legen.

Pfarrer Ringold war überzeugt, dass vor allem die Verwirklichung des

siebten Punkes das Wunder bewirken werde, dass die getrennten Christen
dank Gottes Gnade der allgemeinen Kirche Jesu sich immer mehr näherten
und endlich eine Herde, ein Hirt und ein Schafstall würden — samt der
Fülle der Heiden und Juden53.

Mit diesem in den letzten Lebensjahren formulierten «Toleranzprogramm»

knüpfte der alte Ringold direkt an die Bemühungen seiner besten

Jahre in Sarmenstorf an. Wie damals war er noch immer überzeugt, dass

«Gottes Ökonomie» den Weg der Kirchen zueinander leite54. Sie aber —
tolerante Geistliche beider Konfessionen — würden «im Finstern, wie jene in

83 A.a.O.
84 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

247



den Minen» arbeiten. Sie würden dabei durch eine unsichtbare Hand geleitet,

«oft wider Wissen und Willen so, dass wir zuletzt auf einen Mittelpunkt

zusammenkommen, unss als Brüder anstaunen, umarmen...» und
die Vorsehung dankbar anbeten und loben, weil sie alle auf so wunderbare
Weise vereine55.

Die vielfältigen Bemühungen um Ökumene und die unzähligen
Begegnungen über die Konfessionsgrenzen hinaus fanden im Lauf von Ringolds
langem Leben ihren tiefsten und stärksten Ausdruck jedoch in der Freundschaft

mit dem reformierten Theologen Johann Jakob Hess!

2. FREUNDSCHAFT MIT JOHANN JAKOB HESS

2.1. Schritte über die Konfessionsgrenzen

Wenige Wochen nach seinem Amtsantritt in Sarmenstorf lernte Karl
Joseph Ringold zu Beginn des Jahres 1780 den reformierten Theologen
Johann Jakob Hess aus Zürich kennen1. Die erste Kontaktnahme dürfte im

88 A.a.O.
' Johann Jakob Hess. Am 21. 10. 1741 in Zürich geboren. Nach der Schulzeit und dem

theologischen Studium im Jahre 1760 ordiniert. Anschliessend leistete er bei seinem Onkel

Kaspar Hess in Neftenbach (ZH) Vikariatsdienste. 1767 zog er sich ins Privatleben
zurück, widmete sich dem Studium der Bibel und gab bereits im Jahre 1768 die zwei ersten
Teile der «Geschichte der drei letzten Lebensjahre Jesu» anonym, aus Furcht vor der Zürcher

Zensur, heraus. Erst 1773 gab er sich im Schlussband als Autor zu erkennen. Auch
nach 1777, nun bereits Diakon am Fraumünster, erlahmte seine emsige Schaffenskraft

nicht. In den Jahren 1777—1795 amtete Hess als Präsident der Asketischen Gesellschaft

von Zürich. 1795 erfolgte die Wahl zum Pfarrer am Grossmünster und Antistes der
zürcherischen Kirche. Er übte in dieser Stellung, wie seit Breitinger keiner mehr, in Wort
und Schrift grössten Einfluss auf Kirche und Staat aus, den er vor allem in der Zeit der

Helvetik geltend machen konnte. Dank den Hirtenbriefen beruhigte er das Volk. In
scharfen Worten, die zum Teil reaktionär klingen, bezog er Stellung gegenüber der neuen

Regierung. Gleichzeitig rief er durch die Hülfsgesellschaft und als Antistes zur privaten
Hilfstätigkeit für die Kriegs- und Brandgeschädigten, besonders in der Innerschweiz auf.

Im Jahre 1803 verfasste Hess für den neuen Kirchenrat eine Prädikanten-, Synodal und
Stillstandsordnung. War Antistes Hess schon früher an der zürcherischen Bibelübersetzung

beteiligt, so kam seine Bibelarbeit nebst dem bibeltheologischen Schaffen auch in
den Jahren 1812—1819 in der neugegründeten Bibelgesellschaft voll zum Tragen. Für die

Liturgie schuf er viele Gebete und Liedtexte, die auch in katholischen Kirchen benutzt
worden sind. Beim Reformationsjubiläum 1819 ernannten ihn die Hochschulen von Tü-

248



Pfarrhaus von Seengen stattgefunden haben2. Jakob Hess war der Schwager
des Seenger Pfarrers Wilhelm Schinz, aber auch von Hans Rudolf Schinz,
mit dem Ringold bereits freundschaftlichen Umgang pflegte3. Als der
Sarmenstorfer Pfarrer zum ersten Male Jakob Hess begegnete, hatte sich dieser

durch seine Bibelforschung in Kreisen reformierter Theologen weit über
Zürich hinaus einen Namen gemacht. Freilich lag auch bei ihm ein langes

Wegstück zwischen seiner Studienzeit und dem Erscheinen der «Geschichte

der drei letzten Lebensjahre Jesu»4. Auch Jakob Hess war ganz ein Kind
seiner Zeit und stand in den Studienjahren im Bannkreis von Bodmer,
Klopstock und Wieland. Er war der «orthodoxen Dogmatik gründlich
entwachsen und vom Zeitgeist mächtig berührt» worden. Gleichzeitig
beschäftigte er sich mit der Philosophie Wolffs und begeisterte sich für die
Ideen Rousseaus. Dank Anregungen aus der Verwandtschaft und dem Kontakt

mit Jakob Wegelin wandte er sich von diesen frühen Eindrücken ab

und vertiefte sich in ein intensives Bibelstudium5. Frucht dieser Arbeit war
sein «Leben Jesu», das in vielen Auflagen eine weite Verbreitung fand. Aus
dieser Beschäftigung mit der Geschichte des Lebens Jesu erwuchs Jakob
Hess auch die Erkenntnis, die Eigenart der biblischen Religion in der Idee

des Reiches Gottes entdeckt zu haben6.

Die Beschäftigung mit diesen biblischen Themen schuf die besten und

tragfähigsten Voraussetzungen für eine dauerhafte Freundschaft zwischen

hingen, Jena und Kopenhagen zum Ehrendoktor. Nach einem reicherfüllten Leben starb

Antistes Hess am 29. Mai 1828. — Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 317—333; Paul D.
Hess, Biografie von Hess, Manuskript in: ZBZH, FA Hess 1741, 190 und 191, teils Handteils

Maschinenschrift; Zum Verhältnis Hess-Ringold vgl. dort vor allem Teil I, 468, 686

und Teil II, 58—65; Georg Gessner, Blicke auf das Leben und Wesen des verewigten
Johann Jakob Hess, Antistes der Kirche Zürich, Zürich 1829; E. Dejung/W. Wuhrmann,
Zürcher Pfarrerbuch 1515—1952, 334—335. — Zu den gedruckten Werken von Hess vgl.
Verzeichnis der gedruckten Quellen. Dort sind alle für das Verhältnis Ringold-Hess
massgeblichen Arbeiten chronologisch verzeichnet.

2 Teil 1, Kap. 3.5.
3 Teil 3, Kap. 1.1.
4 J. J. Hess, Geschichte der drey letzten Lebensjahre Jesu. — Die ersten zwei Teile erschienen

ohne Verfasserangabe und mit falschem Druckort, Leipzig 1768, der dritte Teil mit
Verfasser und Druckort Zürich 1773. Das Werk erlebte viele Neuauflagen, u.a. eine Wiener

Ausgabe für Katholiken: J.J. Hess, Geschichte der drey letzten Lebensjahre Jesu,

sammt dessen Jugendgeschichte zum Gebrauch der Römisch-katholischen und Griechen,
2 Tie., Wien 1784.

5 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 317 f.
8 A.a.O., 318 f. 325; vgl. Teil 3, Kap 2.3.1.

249



Diakon Hess und dem Sarmenstorfer Pfarrer. Das gemeinsame Gespräch
über die Arbeiten von Hess und über beide interessierende theologische

Fragen sollte fortan diese stets tiefer werdende Verbindung begleiten.
Innert kurzer Zeit hatten beide über die Konfessionsgrenzen hinweg viel
Gemeinsames erspürt. Pfarrer Ringold freute sich herzlich, dass auch der
reformierte Freund «eine so merkliche Übereinstimmung» des Verstandes

und der Herzen wahrgenommen hatte, und er hoffte, es werde dank
solcher «paralleler Gesinnungen» dereinst möglich sein, dass alle Christen «in

Jesu dem Mittelpunkt» sich versammelten und in ihm ein Geist und Sinn

würden7. Für Ringold war diese freundschaftliche Beziehung ein Aufbruch
in unbekannte Dimensionen biblischer, theologischer und interkonfessioneller

Erfahrungen. Mit Eifer und völlig unbefangen las er die Werke dieses

bekannten Bibeltheologen. Seit dem Jahre 1780 kannte er nicht nur alle
gedruckten Ausgaben, sondern las die meisten Arbeiten von Diakon Hess
bereits im Manuskript. Sein reformierter Freund sandte sie ihm zu, um
stellvertretend für die katholischen Geistlichen der Innerschweiz Ringolds
Meinung zu vernehmen. Ringold war zwar nicht unkritisch, aber von Hessens

Arbeiten und ihrem Ausdruck so gefangen, dass er sie durchwegs mit

grossem Lob bedachte8. Dessen Predigten zur Apostelgeschichte, die in
fünf «Dekaden» zwischen 1781 und 1786 erschienen, fanden Ringolds volle

Zustimmung. Diese Art, das Evangelium zu predigen, gefiel ihm, weil er
darin den «homiletischen Ton» der Kirchenväter und die einfache und

ungekünstelte Sprache jener Zeit zu hören meinte9. Hess erschloss Ringold
den Weg zu Christus auf völlig neue Art. Der Sarmenstorfer Pfarrherr sah

darin die gemeinsame Basis einer möglichen Wiedervereinigung. Das
erklärt sein unermüdliches Verlangen nach neuen Arbeiten von Hess, weil er
in ihnen noch gründlicher feststellen wollte, wo sie in der biblischen Erfahrung

des Wortes Gottes bereits übereinstimmten, und wo sie sich noch
näher zu kommen vermochten10.

Aber Ringold lernte nicht nur die Werke seines reformierten Freundes
kennen. Jakob Hess Hess dem katholischen Landpfarrer regelmässig auch
andere Bücher theologischen oder biblischen Inhaltes zukommen. Pfarrer
Ringold durfte sich bei Besuchen in Zürich in seiner umfangreichen
Bibliothek umsehen, dieses oder jenes Buch konnte er leihweise mitnehmen,

7 ZBZH, FA Hess 1741, 181 h, Ringold an Hess, 26. 7. 1780.
8 A.a.O.
9 A.a.O., 181 i, Ringold an Hess, 26. 8. 1781.

10 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 9. 4. 1782.

250



::....
'

£<*

2?

Ioh.Iac. TIeìks.

^4&è. 79: Porträt Johann Jakob Hess (1741—1828). Zeichnung und Kupferstich von I. Pfen¬

ninger.

251



von anderen fertigte er Auszüge an1 '. Besonders in den Bann gezogen wurde

er damals von den «Geistesreden des frommen Landmann» von
Winterthur. Trotz einiger Kritik am langatmigen Stil und den chiliastischen

Vorstellungen fand er diese Reden lesenswert. Er staunte über die

Schriftkenntnisse dieses protestantischen Bauern und meinte: «Der ehrliche,
fromme Landmann ist ein wahres Phänomen unsrer aufgeklärten
Epoche»12.

Viele Äusserungen zeigen, dass sich das herzliche Verhältnis zwischen
dem reformierten Theologen und dem katholischen Landpfarrer, der aber

immerhin als einer der gebildetsten der Innerschweiz galt, innert kurzer
Zeit zur Freundschaft gefestigt hat. Bei den regelmässigen Begegnungen, sei

es in Zürich oder in den Pfarrhäusern von Seengen und Sarmenstorf, wurden

stets Themen zur konfessionellen Toleranz angeschnitten. Seit der
Publikation des Toleranzpatentes und seit den Reformdekreten von Kaiser

Joseph II. für die österreichischen Lande glaubte Ringold auch in der

Eidgenossenschaft konstruktive Ansätze zur gegenseitigen Annäherung und

Verständigung zu spüren. Er war der Ansicht, entsprechende Reformen
der katholischen Kirche und ein entschiedener gemeinsamer Wille könnten

eine Wiedervereinigung der getrennten Brüder ermöglichen13. Bald

schon waren, zum Erstaunen vieler Zeitgenossen, gemeinsame Spaziergänge

und Reisen des reformierten mit seinem katholischen Amtsbruder eine

Selbstverständlichkeit. Gemeinsam traf man sie auf dem Weg nach Seengen

oder nach Sarmenstorf, auf einem Abstecher zum Schlossherrn Franz
Joseph von Roll in Hilfikon oder auf der Reise nach Zürich. Da boten sich

Gelegenheiten zu vertieften Gesprächen, die selbst vor dogmatischen Fragen

nicht Halt machten. Offen diskutierten sie über die Nützlichkeit der

Ohrenbeichte, die Notwendigkeit einer sichtbaren Kirche oder andere
aktuelle Probleme14. Das ging nicht immer ohne Verletzung der Toleranz.
Sobald aber Diakon Hess diese Grenze überschritten glaubte, brach er
jeweils ab, was Ringold noch nach Jahren voll akzeptierte15. Trotz seiner tra-

" A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 19. 10. 1782.
12 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782. — Heinrich Bosshard, Geistreden des frommen

Landmann von Winterthur, 1782; Diese Veröffentlichung enthält drei Erbauungsreden

des in Rümikon bei Winterthur lebenden Bauers. — Wernle, Portestantismus 18. Jh.

3, 348-352.
13 A.a.O.
14 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 15. 10. 1812.

" A.a.O.

252



ditionsverbundenen Haltung gelang es Pfarrer Ringold, seinem reformierten

Freund gegenüber in seltener Offenheit Kritik an der eigenen Kirche
zu üben. In den Jahren 1781—1785 konnte er sich sehr hart äussern, wenn
es um Fragen des Papst- oder des Mönchtums ging16. Diese Freimütigkeit
wurde ihm möglich aus dem Wissen, dass nur eine innerkirchliche Reform,
in der das Wesentliche vom Unwesentlichen getrennt und Missbräuche
und Aberglauben abgeschafft würden, eine Wiedervereinigung zuliess17.

Als notwendig erachtete Ringold auch eine gewisse Unbefangenheit der
anderen Konfession gegenüber und den echten Willen, einander
näherzukommen. Deshalb wünschte er, «dass wir nämlich beyderseits die Gründe
der theoretischen und practischen Religion einer jeglichen christlichen Secte

wohl studirten, jedwede von allen guten und schlimmen Seiten betrachteten,

und allerseits einen grösseren Eifer hätten zur Einigkeit als zur
Behauptung unsrer Meynungen und Gebräuchen»18.

Die freundschaftliche Beziehung zwischen Hess und Ringold war
keineswegs einseitig. Diakon Hess schätzte das Urteil von Pfarrer Ringold
sehr und baute darauf, wenn es um sein literarisches Schaffen ging. Es freute

Ringold herzlich, dass Hess seine «Biblischen Lieder» nicht nur zwei
reformierten Theologen, sondern auch ihm widmete. Er sei zwar ein wenig
erschrocken, schrieb Ringold, dass Hess seinen Namen im Nachwort der

Bibellieder habe drucken lassen. Aber er habe sich ob diesem seltenen

Zeugnis konfessioneller Toleranz sehr gefreut und fühle sich vor allem darin

geehrt, weil nun die «ganze Welt» wisse, dass Jakob Hess sein Freund
sei19. Diese Freundschaft öffnete Ringold für viele seiner katholischen

Amtsbrüder. Bei jeder Gelegenheit schilderte er ihnen Jakob Hess als einen

so anziehenden Menschen, wie er bisher nur sehr wenige katholische Geistliche

angetroffen habe20.

18 Vgl. Teil 2, Kap, 3.2. und 4.1.
17 ZBZH, FA Hes 1741, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.
18 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 9. 4. 1782.
19 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 26. 10. 1784; Es handelt sich um folgende Ausgabe von

biblischen Liedern: JJ. Hess, Lieder zur Ehre unsers Herrn, Samt einem Schweitzer-
Psalm, Zürich 1785; In der Nachschrift S. 127: «Von einigen Kennern hat er wirklich
schon, da diese Stücke erst einzeln herausgekommen sind, ein nicht abschreckendes Urtheil

erfahren... Auch haben Freunde 'von einer andern Kirche' insonderheit Herr Pfarrer
Ringold zu Sarmenstorf, ein Mann der weiss, was edle religiöse Einfalt ist — ihm mit
reifem Urtheil nachgeholfen...».

20 KBAG, MHT 5, fol. 531-531a, Ringold an Zurlauben, 26. 8. 1781.

253



Dank Ringolds Bemühen erhielten die meisten engeren Freunde und
Bekannten Gelegenheit, Diakon Hess persönlich kennenzulernen. Zweifellos
sind Bernhard Ludwig Göldlin und Karl Kopp dem Zürcher Theologen im
Sarmenstorfer Pfarrhaus begegnet. Sie trafen ihn dort vielleicht schon 1781,

sicher aber im Laufe des Jahres 178221. Auch Bernhard Schmid, der

Leutpriester in Hitzkirch, zeigte grosses Interesse an einer Begegnung mit Hess

und wollte ihn gar in Zürich besuchen22. Ringolds Altdorfer Freunde, Martin

Arnold und Thaddäus Schmid, der spätere Landammann, trafen den

Bibeltheologen während eines Aufenthaltes im Freiamt23. Auch bei seinen

benachbarten Amtsbrüdern machte Pfarrer Ringold Person, Geist und
Werk von Jakob Hess bekannt. So werden der Pfarrer von Villmergen, der

Schlosskaplan von Hilfikon, die Kapläne von Sarmenstorf und weitere
Geistliche Diakon Hess persönlich kennengelernt haben24. Pfarrer Ringold
schrieb seinem Freund einmal, wie oft man im Kreise katholischer
Amtsbrüder von ihm gesprochen habe, «und zwar so, dass man gewiss von dem

besten Katholick nicht rühmlicher sprechen konnte»25. Die von Ringold
vermittelten Verbindungen reichten bis nach Solothurn. Professor Xaver
Vock, ein gebürtiger Sarmenstorfer, zeigte sich Hess gegenüber dankbar,
weil er durch Ringolds Vermittlung mit ihm Kontakt aufnehmen durfte26.

In diesem Zusammenhang muss auch Chorherr Urs Viktor Glutz erwähnt

werden, der sich sehr für die Satzungen der von Hess präsidierten «Asceti-
schen Gesellschaft» interessierte und die Unterlagen über Ringold erhielt27.

Früh schon machte Pfarrer Ringold seinen reformierten Freund auf Pater

Leodegar Schmid im Kloster Muri aufmerksam. Er bezeichnete ihn als

einen der besten Mönche, den er kenne, und gab Hess zu verstehen, wie

glücklich Pater Leodegar wäre, wenn er ihn persönlich treffen könnte28.

21 ZBZH, FA Hess 1741,181 k, Ringold an Hess, 9. 8. 1782. - Für die biographischen Angaben

sei verwiesen auf Teil 1, Kap. 2.2. und Kap. 3.5.
22 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782 und 15. 5. 1783.
23 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 5. 3. 1812; StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an

Schmid, 19. 10. 1780.
24 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.
28 A.a.O., Ringold an Hess, 14. 5. 1784.
28 A.a.O., 181 i, Vock an Hess, 15. 11. 1780.
27 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782: «Herr Chorherr Glutz von Solothurn, der

vielleicht Bischof von Freyburg werden dürfte, lässt sich Ihnen empfehlen und höflichst
für die Satzungen der .Ascetischen Gesellschaft bedanken».

28 ZBZH, 181 i, Ringold an Hess, 28. 8. 1781: «Ich halte diesen Ordensmann für den besten,
redlichsten und von Vorurtheilen, so viel in Klöstern möglich, befreytesten unter seinen

254



Ringold knüpfte sehr wahrscheinlich auch die Verbindung zwischen Hess

und Konventualen des Zisterzienserklosters St. Urban. Hess lernte vor
allem P. Pius Kopp kennen, mit dem er auch in Briefwechsel trat29.

In den letzten Sarmenstorfer Jahren konzentrierte sich Pfarrer Ringold
stärker auf die Freundschaft mit Diakon Hess, der schliesslich noch der

einzige Zürcher Freund blieb, mit dem er regelmässig korrespondierte,
weil er ihn als den tüchtigsten, bescheidensten und gleichzeitig auch
gebildetsten von allen betrachtete30. Immer mehr scheint sich das Gespräch auf
die Bibelarbeit und die Reich-Gottes-Idee ausgerichtet zu haben. Ringold
beteiligte sich auch an den Vorarbeiten seines Freundes für dessen neues

Werk, die «Bibliothek der Heiligen Geschichte»31. Damit vertieften sich ihre

gemeinsamen Interessen. Bei Besuchen in Zürich bot sich stets Gelegenheit,

am Gedankenaustausch mit den zahlreichen Freunden und Bekannten

von Jakob Hess teilzunehmen32. Trotz spärlicher Quellenlage lässt sich

bis zum Wegzug von Sarmenstorf im Jahre 1793 ein intensiver Kontakt
zwischen Hess und Ringold belegen33. Nach Ringolds Rückkehr ins
Urnerland Hess die Schreibfreudigkeit etwas nach. Beide waren eben in der

Zwischenzeit zu hohen Ämtern aufgestiegen. War Ringold im Jahre 1793

Pfarrer des urnerischen Hauptfleckens Altdorf und bischöflicher Kommissar

geworden, so wurde Jakob Hess im Jahre 1795 Pfarrer am Grossmünster

und Antistes der Zürcher Landeskirche34.

Brüdern; es ist mir daran gelegen, dass er Sie und andere meine Gott- und Tugendliebende
Freunde känne».

Vgl. Teil 2, Kap. 3.2.

BAM, Ms H 159 (sussidio) Ringold an Branca, 1. 9. 1790.

StAUri, PA Komm. K. J. Ringold, Ringold an Th. Schmid, 29. 1. 1790.

A.a.O.
Leider sind die über 30 in den zeitgenössischen Registern aufgeführten Briefe Ringolds an
Hess aus den Jahren 1785—1797 verschollen. Eine genaue Nachkontrolle ergab, dass in
allen Sammlungen just nur die Briefe von Ringold entfernt worden sind, während der
Inhalt der Mappe sonst vollständig vorliegt. Da weder Paul D. Hess noch Paul Wernle die

Briefe für ihre Arbeiten benutzt haben, sind sie mit Sicherheit vor 1900 weggekommen.
Gründe dafür waren keine zu ermitteln. — Als Quellen für diesen Zeitraum kommen vor
allem in Betracht: Briefe Ringolds an K.Th. Schmid, an Branca sowie die Aussagen in
späteren Briefen und von Dritten an Hess.

Vgl. Anm. 1; Teil 1, Kap. 4.1. — Das Register weist für die Jahre 1785—1793 je 5—7 Briefe

aus. Für den Zeitraum 1794—1797 in der Regel 1—2, eine Ausnahme macht das Jahr 1794,
das mit drei Briefen vertreten ist.

255



2.2. Vertiefung der Freundschaft in der Zeit gemeinsamer Bedrohung

Fast unvermittelt setzte das Gespräch in Briefen zu Beginn des Jahres 1798

wieder ein, unterstrichen durch einen Ausruf Ringolds: «Die Freundschaft
des Verfassers des Leben Jesu kann ich unmöglich eingehen lassen. Wer in
diesen Zeiten noch J[esus] C[hristus] liebt, und ihn praktisch liebt, und seine

Ehre befördert, und ihn für seinen wahren Erlöser anerkennt, den

mus[s] ich lieben, und ehren, und für einen Freund anerkennen»35. Diese

Maxime leitete die gegenseitige Zuneigung und bildete die Basis der
konfessionellen Toleranz dem andern gegenüber. Sie ermöglichte auch den fast

übermenschlichen Einsatz von Jakob Hess und Karl Ringold in den bereits

beschriebenen Hilfeleistungen für die Nidwaldner in den Jahren 1798/99

und wenig später für die kriegs- und brandgeschädigten Urner. Das waren
Ereignisse, vor denen Ringold fragend stehen bleiben musste: «Freund, was
denken Sie von dem auffallendsten Kontrast, der nie in Helvetien,
vielleicht nie in der Welt gesehen worden. Unser Vaterland ist ein Schauplatz

geworden, wo Excesse von Menschenliebe mit Excessen von unmenschlicher

Grausamkeit abwechseln; wo die frechste Irreligion, Mord und
Verfolgung schnaubet, anderseits die Jünger Jesu sich öffentlich umarmen und
für dessen Lehre zu sterben sich anerbieten»36.

Staunen erfasste ihn über so viel Nächstenliebe, die vor den Konfessionsgrenzen

nicht Halt machte37. Noch mehr: er selbst fühlte sich in der

Freundschaft mit Jakob Hess in dieser bedrohlichen Zeit getragen. Mehrmals

erfuhr er dank ihm und weiteren Bekannten in Zürich
Rückendeckung gegenüber den helvetischen Behörden38. Die freundschaftliche

Beziehung hatte sich in weniger als zwei Jahren so sehr vertieft, dass eine im
Laufe des Jahres 1799 von Ringold gewünschte Unterbrechung der

Korrespondenz für Jakob Hess zu einer echten Geduldsprobe wurde. Vor allem

war es ihm unerträglich, nach dem Brand von Altdorf Anfang März 1799

nichts von seinem Freund zu hören. Er war fest entschlossen, Pfarrer Ringold

nach Zürich einzuladen, damit er dort sicher sei und sich erholen

könne39. Wie er an Sulzer mitteilte, war er aber zuversichtlich, dass Chri-

ZBZH, FA Hess 1741, 181 af, Ringold an Hess, 8. 1. 1798. — Zu den Detailangaben der

Helvetik vgl. die ausführliche Darstellung in Teil 1, Kap. 4.2.-4.4.
A.a.O., Ms S 604 III, Ringold an Hess, 4. 10. 1798 (Kopie).
Teil 1, Kap. 4.3.

Teil 1, Kap. 4.4.

ZBZH, FA Hess 1741, 184, Hess an Sulzer, 12. 4. 1799.

256



stus seinem Freund bei so aussergewöhnlicher Prüfung auch mit
ausserordentlicher Kraft beistehen werde40. Es war für beide ein schwieriges Jahr.
Die Korrespondenz blieb wegen der kriegerischen Ereignisse lange Zeit
verunmöglicht. Dafür wurde Antistes Hess im Frühsommer 1799 von
einem Besuch des «berühmten» und «berüchtigten» Kapuziners Paul Styger
überrascht. Dank einem Empfehlungsschreiben von Ringold hatte er den

Weg zu Hess gefunden. Der Antistes war nicht sonderlich erbaut. Er
bezeichnete Styger als «Mann voll gesunden Verstandes, freylich ohne feinere
Cultur». Er sei ihm mehr als Offizier denn als Kleriker vorgekommen41.
Erst im Sommer 1801 konnte man sich wieder schreiben, ohne ständig
Gefahr zu laufen, die Briefe würden konfisziert. Darum war man in Zürich

gut über die Kämpfe Ringolds mit der helvetischen Regierung informiert42.
Als sich Ringold, wie schon beschrieben, wenig später wegen seiner Predigt

vor dem Bischof in Konstanz zu verantworten hatte, ergab das die lang
ersehnte Gelegenheit zur persönlichen Begegnung in Zürich. Auf dem

Hin- und Rückweg von und nach Konstanz stieg der Altdorfer Pfarrer bei

Antistes Hess ab. Am Mittwoch, den 21. Oktober 1801, kam er in Zürich
an und blieb bis Freitag43. In langen Stunden besprachen sie gemeinsame

Fragen; Ringold hatte auch Gelegenheit, vielen anderen befreundeten oder
bekannten Personen einen Besuch abzustatten. Für ihn selbst erhielt diese

Reise unbezahlbaren Wert. Die Besuche in Zürich stärkten sein Selbstvertrauen

und richteten ihn wieder auf. Sie machten ihm aber auch die tiefe
Verbundenheit zu den reformierten Freunden neu bewusst. Etwas davon
drückte Hess in einem Brief an Pfarrer Sulzer in Winterthur aus, den Ringold

ebenfalls besucht hatte: «Auch dieser Jünger des Herrn kommt noch
in die Lage, freudiger und segensreicher — auch wohl Hand in Hand mit
uns — wirken zu können»44.

Jakob Hess war sehr bemüht, seinen Gesprächspartnern die Situation

von Ringold zu erklären, weil er sah, wie schwierig sie offenbar zu verstehen

war. Das tat er auch während Ringolds Konstanzer Aufenthalt, und

40 A.a.O.
41 A.a.O., 184 a, Hess an Sulzer, 19. 7. 1799. - Paul Styger (1762-1824). Seit 1786 Kapuziner,

spielte in den Befreiungskämpfen der Helvetik eine schillernde Rolle. — HBLS VI,
594; Eduard Wymann, Pater Paul Stygers Beziehungen zu Uri in den Jahren 1798 und

1799, in: Hist. Njbl. Uri 14 (1908), 64-102.
42 A.a.O., 184 a, Hess an Sulzer, 18. 9. 1801, 9. 10. 1801, 23. 10. 1801; 27. 11. 1801.
43 A.a.O., 184 a, Hess an Sulzer, 23. 10. 1801.
44 A.a.O., 184 a, Hess an Sulzer, 27. 11. 1801.

257



zwar Johann Michael Sailer gegenüber. Auf einer Schweizerreise war der
katholische Theologe kurz bei Hess abgestiegen. Anscheinend brachte er
aus Konstanz völlig andere Informationen über den «Fall Ringold» und die
kirchliche Situation in der Schweiz mit. Antistes Hess war der Meinung,
Sailer habe die Sache um Ringold nicht ganz richtig erfasst und auch Mühe
gehabt, die Lage der Religion in den eidgenössischen Gebieten richtig zu
sehen. «Er wird aber manches in der Schweiz sehen und hören, das er
vielleicht sonst kaum geglaubt hätte»45.

Auch im folgenden Jahr 1802 war für die beiden Freunde die gefahrvolle
Zeit keineswegs zu Ende. Hess und Ringold hielten die Situation der
Kirchen für so problematisch, dass ihrer Ansicht nach nur noch gemeinsame

Anstrengungen über die Konfessionsgrenzen hinweg die Kirchen für die

Zukunft retten konnten. Pfarrer Ringold gab Hess zu verstehen, wie sehr

er sich in der katholischen Innerschweiz für solche gemeinsame Bemühungen

eingesetzt habe. Das Misstrauen habe sich aber selbst der besten und
christlichsten Menschen schon zu sehr bemächtigt. Darum seien ihm die

Hände gebunden, obwohl er überzeugt sei, dass es kein besseres Mittel
gebe, um dem reissenden Strom des Unglaubens zu wehren. Resigniert fügte

er bei: «Einstweilen wollen doch wir für die Sache des Herrn zusammenhalten»46.

Die Stelle belegt gleichzeitig die übereinstimmende Sicht vom
Verlauf der Geschichte, die ganz dem biblisch teleologischen Geschichtsbild

verpflichtet war und letztlich in der Reich-Gottes-Idee wurzelte47. Diese

Idee und der feste Glaube an sie leitete die beiden Freunde durch die

Wirren der Kriegs- und Revolutionsjahre und trug auch zu ihrer konservativen

Haltung bei. Letztere verstärkte sich im Verlaufe der Helvetik bei

beiden, und zwar parallel zum immer deutlicheren Scheitern der neuen
Staatsform. Bei Ringold zeigte sich das in seinen Predigten vom März 1800

und August 1801 gegen die neue Verfassung48. Bei Hess fand die gleiche

Entwicklung ihren Höhepunkt nach der Belagerung von Zürich im Jahre
180249. Ringold und Hess stimmten sich darin überein, was zur Rettung
des gemeinsamen Vaterlandes nötig sei. In einer Predigt von Hess hiess das

so: «Sieg der Eintracht über die Anmassungen des Parteigeistes, Rückkehr

zur Eingezogenheit, zur Ordnungsliebe, zur Arbeits- und Berufstreue; Ab-

48 A.a.O., 184 a, Hess an Sulzer, 9. 10. 1801.
46 A.a.O., 181 al, Ringold an Hess, 21. 2. 1802.
47 Wernle, Protestantismus 18. Jh.3, 326; 470.
48 Teil 1, Kap. 4.4.
49 Wernle, Helvetik II, 372 ff.

258



wehr des Fremden und Ausländischen; Reinigung der Christenreligion
von allem, was sich auch in den neusten Zeiten ihr angehängt oder
beigemischt hat, das sich oft den Namen religiöser Aufklärung fälschlich beilegte;

und Zurückführung auf jene Tatsachen und Lehrsätze des ältesten, nur
von Christus selbst und seinen Jüngern zu lernenden Christentums»50.

In einer anderen Predigt sprach Antistes Hess «vom Umsturz des

Reiches der Gewalttätigkeit und Lüge» und zeichnete ein grelles Bild des Fürsten

dieser Welt, der entweder mit Verführung und Lüge oder mit Gewalt
und Waffen komme. Das war in ähnlichem Sinne auch Ringolds Meinung,
der schon lange im Urnerland zu sehen glaubte, «dass die Religions- und
Vaterlandsfeinde planmässig die allerschädlichste und gefährlichste
Lustbarkeiten zu beförderen und sogar die arme Bauren Dörfer anzustecken
suchten»51.

Am Ende der Helvetik zog Pfarrer Ringold Bilanz und konnte auf den

beiden Lebenswegen durch diese schlimme Zeit sehr viel Gemeinsames
feststellen. So komme ihm ihre Freundschaft wie eine Stiftung der Vorsehung

vor. Beide hätten sich gegen die bewaffnete Gottlosigkeit und die

Philosophie des Unglaubens gestellt, hätten dieselben Feinde vor sich gehabt
und seien in dieselben Kämpfe und Gefahren geraten. Und aus allem habe

die Hand des Herrn beide in wundersamer Weise errettet52.

Als Karl Joseph Ringold zu Beginn des Jahres 1805 seinem Freund in
Zürich bekanntlich mitteilte, er habe «gleichsam nothgezwungen die Pfarre
und den Flecken Altdorf verlassen» und mit dem letzten und kleinsten
Pfarrdorf Bauen vertauscht, war sein letzter Lebensabschnitt angebrochen.
Abgekämpft und auch verbittert wandte er sich vom öffentlichen Leben
ab. Der Lebensraum engte sich ein, es blieben ihm im Lande Uri nur wenige

Vertraute. Umso mehr pflegte er nun das Gespräch in Briefen mit einigen

auswärtigen Freunden an erster Stelle mit Antistes Hess, dem er immer
wieder für die vielen Unterstützungen dankte. Ringold meinte einmal,
eigentlich hätte er dieses Land gerne verlassen, um die letzten Lebensjahre
im vertrauten Umgang mit seinen Freunden in Zürich zu verbringen. Dazu

hätte er sich gerne bei Hess für die Stelle eines katholischen Geistlichen
in der Stadt Zürich empfohlen; er habe sich aber nicht getraut, weil er sich

zu alt und zu schwach fühle53.

80 A.a.O., 369.
81 A.a.O., 370; ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 14715. 6. 1802.
82 A.a.O., am, Ringold an Hess, 21. 12. 1803.
83 A.a.O., 181 ao, Ringold an Hess, 24. 1. 1805.

259



2.3. Von der Reich-Gottes-Idee zur Idee der Inneren Christus-Gemeinde.

2.3.1. Das Gespräch über die Reich-Gottes-Idee

Die vielen Briefe des letzten Lebensjahrzehntes zeigen ein immer noch

waches und stets neu gewecktes Interesse an den Kernpunkten des gemeinsamen

Gesprächs, das vor Jahren in Sarmenstorf begonnen hatte. Ein
immer wieder aufgenommenes Thema war dabei die Frage nach dem Reich

Gottes. Durch die Erfahrungen in den Jahren des politischen Umbruchs
und der Kriegswirren hatte dieses Thema einen aktuellen Bezug erhalten,
wie Ringold seinem Zürcher Freund bestätigte: Er stimme den Betrachtungen

von Jakob Hess zum «wirklichen Zustand des Reichs Gottes und den

künftigen Ereignissen» völlig zu; Ja, er sei überzeugt, «dass über wenige
Jahre die Kirche Jesu herrlich wiederum aufblühen, alle Trennungen [auf]

gehoben und alles neu» geschaffen werde54.

Es wäre nun verfehlt, bei diesem Gespräch den chiliastischen Akzent zu
sehr zu betonen, auch wenn er gerade in den Jahren nach 1803 durchaus

mitspielte. Die Hauptzüge aber gingen weit darüber hinaus und lagen ganz
eingebettet in jener Reich-Gottes-Idee, wie sie Jakob Hess schon lange vor
der Helvetik in seinem Buch «Von dem Reiche Gottes. Ein Versuch über
den Plan der göttlichen Anstalten und Offenbarungen» niedergeschrieben
hatte55. Dieser «theokratische Gesichtspunkt» war ihm im Laufe seines

intensiven Bibelstudiums aufgegangen. Mitten in der Arbeit an der
«Lebensgeschichte Jesu» wurde er von dieser Entdeckung gleichsam überwältigt
und versuchte — vorerst in vorsichtigen Schritten — seine Idee zu formulieren:

Die ganze in der Bibel erzählte Geschichte ist Ausdruck der Theokra-
tie Gottes56. Alle Ereignisse und alle Führungen Gottes am israelitischen

Volke, in der Messiasoffenbarung wie in der nachfolgenden Zeitepoche,
bilden ein Ganzes. Sie können gesehen werden als ein wunderbares
Hinausdrängen auf ein grosses letztes Ziel der Gottesoffenbarung und
Gottesregierung57. Nach Wernle «lag es fast in der Luft, dass die nicht mehr

vom Dogma vergewaltigte Bibel, sobald man sie als rein geschichtliches
Buch las, die Gedanken von Theokratie und Gottesreich einem aufmerksa-

84 A.a.O., FA Hess 1741, 181 am, Ringold an Hess, 31. 3. 1803.
88 J.J. Hess, Vom dem Reiche Gottes. Ein Versuch über den Plan der göttlichen Antstalten

und Offenbarungen, Zürich 1774; 2. Aufl. 1791; 3. Aufl. 1796. - Vgl. Ernst Staehelin, Die
Verkündigung des Reiches Gottes in der Kirche Jesu Christi 6, Basel 1963, 160 ff.

86 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 325.
87 A.a.O., 318.

260



men Leser nahelegte»58. Die Originalität von Hessens Arbeit wird damit
nicht aufgehoben, nur eingeengt. Denn er stellte die Idee des Reiches Gottes

wie keiner sonst in den Vordergrund und wirkte in einmaliger Weise

unermüdlich für sie. Als erster bedeutender Reichgottestheolog in der
Schweiz wurde er «der Reformator des Bibelstudiums durch einen
Leitgedanken, der wirklich aus der Bibel geschöpft und nicht von aussen in sie

eingetragen ist»59. Dabei ging Hess nicht etwa vom Reich Gottes der Endzeit

im Sinne der Apokalypse aus. In der Geschichte des israelitischen Volkes,

bei der Berufung Abrahams und den ihm zugesprochenen Verheissun-

gen setzte er an. Hier beginnen nach Hess die eigentlichen «Voranstalten»
des Reiches Gottes, mit deutlichen Zeichen der Theokratie, sofern man das

Ganze und nicht bloss einzelne Ereignisse betrachtet60. Die gesamte
Geschichte der Israeliten weist hin auf den kommenden Messias, das

menschgewordene Wort Gottes. Mit ihm aber tritt die Entfaltung des Reiches Gottes

in die Epoche der «Hauptanstalten»: die Predigt Jesu, die Bildung der

ersten Christengemeinden sowie die Geschichte der Kirche in der
nachapostolischen Zeit61. Die Vollendung hingegen wird dieses Gottesreich nach

Hess erst durch die Scheidung von echten und unechten Christus- und
Gottesverehrern finden; dann wird der Endzustand des Gottesvolkes unter
seiner göttlichen Herrschaft erreicht sein62.

Mit seiner Idee glaubte Jakob Hess den Gegensatz von Offenbarung —

gekennzeichnet durch Wunder — und Natur überwinden zu können, nach
dem Grundsatz: Die biblische Geschichte ist die Offenbarung. Nicht das

einzelne Wunder ist das wunderbare, sondern der Plan des Ganzen, der

Zusammenhang der Ereignisse und der Führungen am Gottesvolk Israel.

Sorgsam versuchte Hess aufzuzeigen, wie in den Schriften des Alten
Testamentes dieser Plan Gottes mit den Menschen nur allmählich enthüllt werde,

bis er dann mit dem Messias deutlich zutage tritt63. Wie die Geschichte
der Israeliten kennt auch das Christentum als legitimer und gottgewollter
Nachfolger des israelitischen Gottesvolkes ähnliche Höhen und Tiefen,
Auswüchse, Kirchentrennungen, Lasterhaftigkeit64. Doch wie im Gleich-

88 A.a.O., 319; Hess, Kern der Lehre, Vorrede XIX.
89 Wernle, Protestantismus 18 Jh. 3, 319.
60 Hess, Reich Gottes (1796) 1, 21.
61 Hess, Kern der Lehre, 133 ff.; 178-187; 221 ff.; 255-269.
62 A.a.O., 376-383; 398—400.
63 A.a.O., 59.
64 A.a.O., 221 ff.; 257-260.

261



nis vom Unkraut und dem Acker entwickelt sich Gutes und Schlechtes

nebeneinander bis zur Zeit der Entscheidung, dem Anbruch des vollendeten
Reiches Gottes65. Nach Wernle hat Hess damit eine «alte, schon der
altchristlichen Kirche geläufige Grundidee des Volkes Gottes, das sich von
Israel aus erweitert zum universellen Christenvolk», wieder aufgenommen.
Dieser theokratische Leitgedanke hat auch bei den Reformatoren Zwingli,
Bullinger und Calvin eine wichtige Rolle gespielt, war aber in der
reformierten Tradition wieder vergessen worden66.

Wenn auch Hess mit seinen Arbeiten zum Reich Gottes weitgehend im
akademischen Bereich blieb und wenig Breitenwirkung erzielte, so ist doch

sein Einfluss auf reformkatholische Theologen von einiger Bedeutung

gewesen. Deshalb kam auch Pfarrer Ringold stets wieder auf dieses Thema

zurück. Er war überzeugt, besser als Jakob Hess könne selten jemand
Einfluss auf die Mitglieder aller christlichen Kirchen ausüben; denn er habe

mit seinen Schriften allseitige Anerkennung gefunden67. Das illustrierte der

Altdorfer Pfarrer mit der Rezeption der Reich-Gottes-Idee im Werk von
Bernhard Galura und dem von Kaplan Bertsche verfassten Nachtrag zu
Galuras Werk, wo der Verfasser betont habe, wie wichtig für die Vertreter

von Galuras «Neuester Theologie» die Kenntnis dieser Idee sei68. Ein kurzer

Blick in Galuras Werk belegt tatsächlich den Einfluss der von Jakob
Hess skizzierten Idee auf diesen katholischen Theologen, liest man doch

da: «Der Mittelpunkt der ganzen Religion ist die biblische Lehre vom Rei-

Hess, Reich Gottes (1796) 2, 431: «Nämlich das Reich des Bösen hat seine Perioden, sein

Wachstum, Steigen und Fallen, seine gewisse Höhe, wie das Reich des Guten. Wir haben
den Gegensatz zwischen beyden von Anfang an bis auf diese Endanstalten, unter tausend
Gestalten gefunden. Aber so lange noch Gutes und Böses in der Welt miteinander
vermengt war, und selbst das Reich des Messias in seinen Anfängen und seinem Fortgang auf
Erden einem mit Unkraut vermischten Waizenacker ähnlich sähe; so lange konnte dieser

Gegensatz zwischen dem Reiche des Messias, und dem Reich oder Wirkungskraise des

Satans nicht so auffallend seyn».
Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 326.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess, 30. 8. 1804.

A.a.O.; Bernhard Galura, Neueste Theologie des Christenthumes, wie selbes von Ewigkeit

im Sinne Gottes war und in der Zeit aus dem Munde des Sohnes Gottes gekommen
ist, Ein Plan zur Reform der Theologie und ein Versuch, die Lehre vom Christenthume
auf die ursprüngliche Sprache, Simplicität und Schönheit wieder zurückzuführen, 6 Bde.,

Ausgsburg 1801—1804; Franz Xaver Bertsche, Beiträge zur Philosophie des Evangeliums
und zur Beförderung der Theologie vom Reiche Gottes, Ein nothwendiger Nachtrag zu
Galuras neuester Theologie, Salzburg 1805. — Zu Galura vgl. Teil 2, Kap. 5.2., Anm. 100.

262



che Gottes»69. Durch die starke Verbreitung des theologischen Werkes von
Bernhard Galura im katholischen Raum gewinnt die Reich-Gottes-Idee

von Hess noch in erheblichem Masse an Bedeutung!
Pfarrer Ringold konnte zwar in seinem eigenen Lebensraum keine weitere

Verbreitung dieses Gedankens nachweisen. Dafür berichtete er mit fast

kindlicher Freude, wie er in zwei Fällen im Lande Uri auf andere Werke

von Jakob Hess gestossen sei. So habe ihm ein Mann aus Schattdorf drei
Bände der Erstausgabe der «Lebensgeschichte Jesu» gebracht. Pfarrer Ringold

wunderte sich sehr, «wie dies Buch in ein armes Bauerndorf unsres
Ländchens gekommen war»70. Noch erstaunter zeigte er sich, in Bauen die
katholische Ausgabe des Lebens Jesu zu finden, die Pfarrer Krapf nach der

Vorlage von Jakob Hess verfasst hatte. Ringold schrieb an Hess, er wolle
gleich ein halbes Dutzend solcher Exemplare bestellen. Denn diese Ausgabe

könne er, im Gegensatz zur Originalausgabe, «ohne Gefahr einer harten

Verfolgung, unter guten Christenherzen herumgeben»71.
Immer wieder klang nach solchen Erlebnissen bei Ringold die Hoffnung

an, in gemeinsamem Bemühen könnte die Trennung zwischen den Konfessionen

überwunden werden. Bibelzentrierte Gläubigkeit und die darin
enthaltene Idee des Reiches Gottes bedeuteten ihm dabei die zentralen Mittel
zur Verständigung.

2.3.2. Die Diskussion um die Innere Christusgemeinde

Es war für den alten Ringold wohl ein besonderes Erlebnis, bei Jakob
Hess die Entwicklung der Reich-Gottes-Idee zur Idee der Inneren
Christusgemeinde mitverfolgen zu dürfen72. Letztere war ein Teil jener Sicht der
biblischen Grundgedanken von der Verwirklichung des Reiches Gottes auf

Erden, wie sie Hess in seinen Arbeiten zur Bibel so lange gesucht hatte und

nun gefunden zu haben glaubte.
Ums Jahr 1807 lesen wir in der Korrespondenz zum ersten Mal davon.

Zwei Jahre später gipfelte das Gespräch in Briefen in einem von beiden

programmatisch formulierten Text. Im Überschwang seiner Freude äusserte

sich Ringold, die von Hess vorgelegte Idee sei wohl identisch mit jenen
Gedanken eines ökumenischen Unionskonzeptes, die er selbst schon lange
im Kopf herumtrage: Ein der Urkirche angenähertes oder gleichförmiges

69 Ernst Staehelin, Die Verkündigung des Reiches Gottes 6, 351, 359.
70 ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess 12. 7.1804.
71 A.a.O., 181 ao, Ringold an Hess, 26. 7. 1805.
72 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 327.

263



Christentum, ohne Spaltung in Konfessionen73. Weil aber Ringold seinen

Freund darin offensichtlich falsch verstanden hatte, antwortete der Zürcher

Theologe in einem langen Exkurs. Er gab Karl Ringold zu verstehen,
dass es ihm wichtig sei, allen Missverständnissen vorzubeugen. Es komme
ihm sehr darauf an, dass man den Begriff einer neuen oder sich neu bildenden

Christusgemeinde richtig verstehe74. Man dürfe sich bei diesem
«Organismus» nichts Politisches oder Hierarchisches vorstellen. Bei seiner

Christusgemeinde sei von nichts anderem die Rede «als von einem wirklichen,
wechselseitigen Annähern aller ächten Christusverehrer»75. Diese echten

Christusverehrer würden die verheissene «Kirche» des letzten Zeitalters

bilden, eine «Kirche» aber, die jener Gestalt entbehre, wie man sie bei

Staats- oder Nationalkirchen gewohnt sei. Ebenso sei damit weder die
äussere Reform des Gottesdienstes noch eine Angleichung getrennter Konfessionen

durch entsprechende Konkordate noch eine Wiedervereinigung unter

einem sichtbaren Oberhaupt gemeint76. Damit wandte sich Antistes
Hess ausdrücklich gegen alle Unionsmodelle, wie sie z. B. auch im «Febro-

nius» vorgelegt worden waren, aber auch gegen Vorstellungen
reformkatholischer Theologen, mit deren Zielen Ringolds Ideen einer möglichen
Wiedervereinigung zum Teil korrespondierten77.

Für die Bildung der Inneren Christusgemeinde im Sinne von Hess

brauchte es nichts als die unmittelbare Bekanntschaft mit dem Wort Gottes

in der Bibel78. Hess sprach damit direkt die aufkommenden Bibelgesellschaften

und ihr Wirken an. Unter dem Eindruck der gemeinsamen
Gefahr, «die von Seiten der Beförderung des Unglaubens und der

Religionsverachtung» drohe, sah er das Erwachen von Glauben, Hoffnung und Liebe

bei allen echten Christusverehrern, gleich welcher Konfession sie

angehörten. Diese «echten» Christen in allen Kirchen empfänden das Bedürfnis,

ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 9. 6. 1809.

A.a.O., 181 bk, Hess an Ringold, 15. 6. 1809.

A.a.O.; Damit hat Hess den Reich-Gottes-Gedanken in die Praxis umgesetzt, wie es

Wernle, Protestantismus 18. Jh. 3, 326 betont: «Man kann von praktischen Folgerungen
(des Reich-Gottes-Gedankens) eigentlich erst von dem Augenblick an reden, als er — in
späterer Zeit — durch die Idee der inneren Christengemeinde geistige Gemeinschaften mit
unzähligen zerstreuten Einzelnen aller christlichen Länder und Kirchen fand».
Hess wandte sich damit ausdrücklich gegen die von Ringold und praktisch allen katholischen

Theologen gewünschte «Rückkehr» der Reformierten zur katholischen Kirche.
Pitzer, Febronius, 43 ff.; 75 ff.
ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Hess an Ringold, 15. 6. 1809.

264



sich an der ersten Zeit des Christentums und überhaupt an jenen Menschen

zu orientieren, bei denen sie Festigung des eigenen Glaubens erwarten
könnten79. Zeichen der Zeit für eine solche Sammlung der wahren
Christusverehrer bildeten für Hess die Aufhebung des Konfessionszwanges und
die Aufgabe des Vorurteils, es mussten in einer Kirche alle über alles gleich
denken. Letzteres hätten ja selbst die Apostel nie gefordert, sondern sich

damit begnügt, im Wesentlichen eines Sinnes zu sein80. Auch die vielen
interkonfessionellen Bekanntschaften und Freundschaften, ja selbst der
Zeitgeist, der sich zwar aus unreinen Absichten über die Formen der äusseren

Kirchen hinwegsetzte, seien Mittel, deren sich der Geist Gottes in diesen

Tagen bediene, um sich eine neue, nach ihm und seinem Evangelium
ausgerichtete Gemeinde zu bilden81. So arbeite Gottes Geist zu allen Zeiten am
Werk der Wiedervereinigung, ohne politische oder kirchliche Zwangs- und
Lockmittel anzuwenden, und gegenwärtig tue er dies in ganz besonderer
Weise82. Jakob Hess versuchte mit all diesen Hinweisen seinen alten
Freund davon zu überzeugen, dass es sich bei der von ihm skizzierten Inneren

Christusgemeinde um eine rein geistige Gemeinschaft handle, der jeder
echte Verehrer des Herrn angehöre — eine geistige Gemeinde auch, die ohne

Titel und sichtbares Oberhaupt sei und darum mit keiner bestehenden

Kirche auf Kollisionskurs kommen könne83.

Ringold antwortete Hess, nicht Missverständnisse hätten ihn verwirrt
und in Angst versetzt, sondern die Furcht, etwas den Grundsätzen der
katholischen Kirche Widersprechendes zu sagen. Das habe ihn gehindert,
sich freier auszudrücken, obschon er so gerne in allem, wo immer es möglich

sei, den Gedanken von Hess zugestimmt hätte84. Grund für seine

Ängstlichkeit sei sein zunehmendes Alter, das ihm bewusst mache, wie
bald er vor dem Richterstuhl Gottes zu erscheinen habe, um dort nach

79 A.a.O.
80 A.a.O.
81 A.a.O.
82 A.a.O.; Hess setzt hier Gedanken fort, die er schon früher in seiner Arbeit «Vom Reiche

Gottes» (1796) 2, 397 niedergeschrieben hatte: «.. eben so giebt es auch eine Zeitbestimmung

für den Fortgang und die letzte Darstellung des Messiasreiches — wo freylich Tag

und Stunde niemand als der Vater weiss, aber Voranzeigen giebt es doch allemal von theo-
kratisch wichtigen Ereignissen. Wenn ihr Unglauben und Aberglauben, mit Weltsinn
und Laster, werdet der Reife sich nähern stehen, so nehmet daraus ab, dass die Erndte nahe

ist. .».
83 A.a.O.
84 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 3. 7. 1809.

265



dem Wort des Evangeliums gerichtet zu werden. Dann kam der alte Ringold

auf den Begriff «Kirche»: Nie könne er zugeben, die von Christus
gestiftete Kirche könnte untergehen und einer neuen, besseren Kirche Platz
machen. Er sei überzeugt, der Herr werde in der Endzeit seine geliebte

Braut, die Kirche, nach dem Bild der Apokalypse durch viele Leiden und

Drangsale hindurch so reinigen, dass sie zur vollkommenen Schönheit

ihrer ersten Jugend gelangen werde85. Dass diese Zeit heute angebrochen sei,

sehe man an verschiedenen Zeichen, so zum Beispiel an der Beraubung
aller weltlichen Kirchengüter. Dadurch werde die katholische Kirche

gezwungen, den unnötigen und anstössigen Prunk abzulegen. Das aber fördere

die Toleranz und stelle die Liebe unter den Christen wieder her. Weitere
Kennzeichen der Endzeit seien der zunehmende Hass und Verfolgungsgeist
der Gottlosen gegen die Kirche und ihre Diener, wie die Helvetik zur
Genüge demonstriert habe. Und letztlich werde die Kirche in ihren Rechten

und Freiheiten so stark beschnitten, dass ihr nun bald, wie es in der Urkirche

gewesen sei, keine andere Zuflucht mehr übrig bleibe, als beim göttlichen

Stifter selbst86. Er habe darum die frohe Gewissheit, dass die allgemeine,

christliche Kirche schliesslich im neuen Glanz der Tugend und Heiligkeit

erstrahlen werde87.

Pfarrer Ringold stimmte den Ideen von Jakob Hess über die Innere
Christusgemeinde im Grunde zu. Aber er hatte Mühe, sich dieses geistige
Gebilde so vorzustellen, wie es Hess sah. Ringold wollte sich gleichzeitig
versichern, dass eine solche Gemeinde die katholische Kirche mit ihrer
hierarchischen Struktur nicht tangiere. Denn wer wie Ringold als Endziel
der Wiedervereinigung die Rückkehr der getrennten Brüder in die eigene

— allerdings erneuerte und gereinigte — Kirche sah, konnte leicht auf den
Gedanken kommen, diese Innere Christusgemeinde könnte die sichtbare
Kirche erübrigen. Aus den langen Darlegungen von Ringold spricht auch
die Angst, einer Idee zuzustimmen, die er vielleicht vor seiner Kirchentreue

nicht verantworten könnte. Das Hess ihn als Gesprächspartner
erscheinen, der sich auf «sicheres» Terrain zurückgezogen hat. Gleichwohl
wollte Ringold mehr: Er freute sich über den Zusammenschluss der «wahren

Verehrer Gottes und Christi» aus allen Konfessionen und fühlte sich

glücklich, dass es damit auch möglich werde, «gemeinschaftlich dem Stroh-

88 A.a.O.
88 A.a.O.
87 A.a.O.

266



me des Unglaubens zu widerstehen»88. Ringold war überzeugt, dass sich alle

diese echten Christusverehrer im Geist der Wahrheit und der Liebe

immer fester an ihr gemeinsames Oberhaupt, Christus selbst, und sein Wort
halten würden. So könnten sie sich näher kommen, ohne sich von ihrer
äusseren Gemeinschaft zu trennen89.

Man spürt in Ringolds Äusserungen den guten Willen, seinem Freund
überall zuzustimmen, wo er nur konnte. Gleichzeitig wollte er aber mit
sich selbst und seinem Gewissen im Reinen bleiben und nichts gegen die
sichtbare katholische Kirche gesagt haben. Mehr als einmal betonte er Hess

gegenüber, er glaube fest, «dass unter allen christlichen Gemeinden laut des

apostolischen Glaubensbekenntnisses nur eine heilige, allgemeine christliche

Kirche» sei. In dieser Kirche befänden sich auch «alle unschuldig Irrenden»,

die von der katholischen Theologie als «verborgene Kinder» bezeichnet

würden90. Ringold rechtfertigte solche Äusserungen seinem Freund
gegenüber damit, dass er schon lange bemerkt habe, wie verschiedene Personen

in Altdorf und im Lande Uri ihn wegen seiner intensiven Korrespondenz

mit gelehrten reformierten Männern mit scheelen Augen beobachteten.

Man zweifle sogar seine Katholizität an, wenn er ab und zu in Gesprächen

die Verdienste reformierter Theologen rühmend hervorhebe. Um all
dem den Riegel zu stossen, habe er auch eine kurze Rechtfertigung seiner

katholischen Rechtgläubigkeit in sein geistliches Testament gesetzt91. All
das hinderte den alten katholischen Landpfarrer aber nicht, sich mit
wachem Eifer für die Entwicklung der Inneren Christusgemeinden zu interessieren.

Denn letztlich sah er in dieser grossen Sammlung eifriger Christen
eine reelle Möglichkeit zur Wiedervereinigung. Das beste Mittel, dieser

Einheit näherzukommen, blieb jedoch das gemeinsame Gebet. Dank ihm
würden alle Vorurteile und Reste des Sektengeistes, alle Überbleibsel des

theologischen Haders aus den Herzen ausgemerzt92. Das Gebet und der stete

Willen zur Einheit würden den Herrn am ehesten bewegen, «das grosse
und erwünschlichste Werk der letzten Vervollkommnung seiner Kirche»

zu ermöglichen, auf dass sie im ersten Tugendglanz wieder erstrahle und
die zerstreuten Kinder wieder vereinige93.

88 A.a.O.
89 A.a.O.
90 A.a.O. 181 bk, Ringold an Hess, 28. 3. 1813.
91 A.a.O.
92 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 3. 7.1809.
93 A.a.O.

267



2.3.3. Fragen nach der Endzeit

Die Fragen nach der Endzeit haben die Gedanken über das Reich Gottes
und die Innere Christusgemeinde konsequent fortgesetzt. Dieselben

Formulierungen, die jetzt auftauchen, finden sich bereits in Jakob Hessens

Buch «Von dem Reich Gottes»94. Immer mehr und bestärkt durch äussere

Ereignisse sahen Ringold und Hess den Anbruch der Endzeit sehr nahe.

Beide fanden so viele Zeichen jener wichtigen Endphase der Vollendung
des Reiches Gottes, dass sie einfach daran glauben mussten. Das Geheimnis
der Bosheit rege sich immer mehr, schrieb Karl Joseph Ringold seinem

Freund, «die Sittenpest verbreitet sich wie der Krebs, die Gottlosen und
ihre Lastergreuel werden von den Grossen gestützt und alle Ausschweifungen

geflissentlich zugelassen, damit der einfältige Pöbel unvermerkt den

Geist Jesu im Taumel derselbigen verliere...»95. Wie es den Anschein
macht, war jene Zeit für Pfarrer Ringold eine Epoche der schrecklichen

inneren Krise. Er wusste nicht, was er von all den Ereignissen um ihn, die

sich geradezu zu überstürzen schienen, halten sollte. Frage um Frage musste

er seinem Freund in Zürich stellen. «Und was meinen sie wohl, mein
bester Herr, was wir bei der greulichen Verwirrung unserer jetzigen Welt
noch zu gewarten haben»96? Ein Freund habe ihm geschrieben, dass seine

Nachbarn im ehemaligen Bernergebiet97 den Napoleon Bonaparte für den

Abaddon oder Apollyon hielten98, wie ihn die Apokalypse im 9. Kapitel
beschreibe. In Uri gebe es aber solche, die ihn für das Tier mit den zehn
gekrönten Hörnern ansähen und wieder andere glaubten, er sei eher der starke

Engel nach dem 10. Kapitel der gleichen Schrift des Johannes99.

JJ. Hess, Von dem Reiche Gottes, Ein Versuch über den Plan der götti. Anstalten u.
Offenbarungen, Zürich 1796.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 am, Ringold an Hess, 21. 12. 1803.

A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 1. 5. 1806.

Es scheint sich wahrscheinlich um eine befreundete Person aus Sarmenstorf zu handeln.
Bei den Nachbarn im Bernergebiet könnten die Leute von Fahrwangen oder Seengen
gemeint sein.

Offenbarungen 9. 11.: «Sie haben als König über sich den Engel des Abgrunds (den
Dämonenfürst), sein Name ist hebräisch Abaddon (Verderber) im Griechischen Apollyon». —
Zit. nach «Neues Testament», übersetzt u. kommentiert v. Otto Karrer, München 1959.

Offenbarung 12. 3: «Darauf erschien ein zweites Zeichen am Himmel: ein feuerroter,

grosser Drache. Er hatte sieben Köpfe und zehn Hörner und sieben Diademe auf seinen

Köpfen». Offenbarung 10.1.: «Da sah ich einen anderen gewaltigen Engel vom Himmel
herabkommen».

268



Ein nächster Brief vom Kloster Seedorf aus, wo Ringold bekanntlich
zwischen 1806 und 1807 Unterschlupf gefunden hatte100, lässt Hessens

Antwort erahnen. Karl Ringold stimmte seinem Freund zu, dass der «Tag des

Herrn» nahe sei. Er habe schon vor zehn Jahren von dessen Vorboten
gepredigt. Und wenn er an alles denke, was sich in der Zwischenzeit ereignet
habe, so müsse er ein baldiges Ende der Dinge erwarten101. Der «Liebeseifer

für die wahre Religion» sei bei vielen Menschen völlig erkaltet. Der
Unglaube nehme bei allen Völkern zu. Viele sündige Menschen seien ganz
unempfindlich geworden beim Anblick von Gottes Strafgerichten, deren es

in den letzten Jahren so viele gegeben habe. Und Ringold rief zum Schluss

aus: «O, harren wir treulich im Dienst des Herrn, auf dass wir bey seiner

Ankunft auch froh unsre Häupter nach unser Erlösung aufheben dörff-
ten»102. Ringold stimmte stets zu, wenn Hess von der nahen Ankunft des

Herrn schrieb. «Warum sollten wir selbe uns nicht immer mehr und lieber

vergegenwärtigen, da die Apostel Jesu schon bald vor zwei Jahrtausenden»
sie sich so nahe fühlten? Er fragte sich, warum sogar die Prediger des

Evangeliums über diese baldige Wiederkunft des göttlichen Richters wie über
ein inhaltloses Schreckensbild spotten dürften. Seiner Meinung nach war
das nichts als «ein rasender, viehischer und blinder Hang, nach ihren eigenen

Lüsten zu wandeln»103. Und er erwähnte ein persönliches Erlebnis. In
den ersten Jahren seiner Tätigkeit in Altdorf habe er, den Zeugnissen der
Schrift gemäss, von der baldigen Ankunft des grossen Weltgerichts gepredigt.

Kaum sei er aber von Altdorf weggezogen, habe dort ein Priester das

Gegenteil von der Kanzel verkündet und betont, dass es keine Ursache
gebe, das zu glauben. Denn schon oft hätten «Schreckensmänner und
Propheten» aller Art solche Drohungen ausgestossen und nichts davon sei

geschehen. Ringold schloss: «So erleben wir jetzt schon, dass es Antichristen
gibt, die den getreuen Warnungen Jesu und seiner Apostel widersprechen
und nichts weniger glauben, als dass die letzte Stund' möchte vorhanden

seyn»104.

Neben den Zeitereignissen und der Beschäftigung mit den biblischen
Büchern und den Arbeiten seines Freundes haben auch mehr periphere Pro-

""> Teil 1, Kap. 4. 7.
101 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 1. 3. 1806.
102 A.a.O., Ringold an Hess, 21. 4. 1807.
103 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 1.-6. 12. 1808.
104 A.a.O.

269



phezeihungen Ringold stark interessiert und seine Auseinandersetzung mit
der Frage der Endzeit vorangetrieben. Er scheint sich intensiv mit den Pro-

phezeihungen des Bartholomäus Holzhauser beschäftigt zu haben und

fragte auch Jakob Hess, was er davon halte105. Noch tieferen Eindruck hin-
terliessen die Prophezeihungen der Hildegard von Bingen, von denen

Ringold erstmals in einer Monographie über heilige Christen las, seiner

Meinung nach geschrieben von einem «protestantischen Mystiker»106. Wenn er
auch wisse, dass im Hinblick auf die Endzeit den Aussagen der Heiligen
Schrift zentrale Bedeutung zukomme, so glaube er doch, dass nicht alle

Prophezeihungen einfach zu verwerfen seien107.

Eingehend setzte sich Ringold ab 1810 mit den Aufsätzen seines

reformierten Freundes über die Apokalypse auseinander. Jakob Hess hatte sie

ihm stückweise im Manuskript zukommen lassen. Manchen Bogen habe er
mehrmals lesen müssen, bekannte Ringold. Gewisse Punkte hätten ihm
etliche Mühen bereitet. Umso glücklicher war er, wenn ihm Hess den einen

A.a.O., 181 am, Ringold an Hess, 31. 3. 1803. — Bartholomäus Holzhauser (1613—1658).

Von ihm gingen Anregungen zur Gründung von Weltpriestergenossenschaften aus, um
den Klerus in den Wirren des 30-jährigen Krieges zu reformieren. Er wurde der Stifter der

sog. Bartholomäer. Er war, besonders auch als Pfarrer und Dekan zu Bingen ein bekannter

und beliebter Seelsorger. Holzhauser hinterliess bedeutende aszetische und visionäre
Schriften. — LTHK 5, 458. — Im Archiv des Bischöflichen Kommissariates Uri befindet
sich ein Auszug in deutscher Übersetzung einer visionären Schrift Holzhausers. Dieser

Auszug trägt nicht die Handschrift Ringolds, dürfte aber aufgrund der beigefügten
Anmerkungen eine weitere Abschrift derjenigen Ringolds sein. Das Aktenstück könnte
überdies ein Hinweis sein, wie stark man sich auch in Uri aufgrund der Ereignisse mit
solchen visionären Schriften beschäftigt hatte. Hier die Anmerkungen Ringolds: «Schon in
den 90-Jahren hat das Augsburgische Journal einige den damaligen Ereignissen
übereinstimmende Stellen aus dieser Schrift angemerkt; als die grossen Unruhen in Frankreich,
die grosse Sittenlosigkeit nebst dem Verfall der Religion und des Staates in Deutschland,
die Königs Morde, den Einfall der Franken in Deutschland. .».

ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 17. 1. 1809: «Der 3. und mir interteres-

santeste Band ist mir in der Nacht unser greulichen Feuersbrunst verbrunnen oder
gestohlen worden, er enthielt ein kleines, fast unbekanntes Werk des S. Bruder Klausen; was

mir aber das merkwürdigste schien, war unter andern das Leben und die Prophezeiungen
der Hl. Äbtissin Hildegard von Bingen aus dem 12.(ten) Jahrhundert. Herr Professor Sailer

Hess vor einigen Jahren 9 Briefe von dieser Prophetin ausgehen; ich hätte aber noch

zum liebsten wieder einmal gelesen, was sie von den letzten Zeiten, vom .Antichrist und
den schrecklichen Tagen des Welt-Gerichts geschrieben hat». — Süssmilch, Auserlesene

Lebensbeschreibungen heiliger Seelen, 3 Bde., Essen 1784.

A.a.O.

270



oder anderen Wink zum Verständnis seiner Aufsätze — oder zur Apokalypse

selbst — geben konnte. Nur einmal fühlte sich Ringold ob der

Beschreibung der «ganz neuen Mutter eines neuen Israels im Glanz oder Vorzug

einer acht apostolischen Kirche, nicht einer irdisch-hierarchischen,
nicht auf einem Thiere sitzenden...» äusserst verletzt108, empfand er doch
dies als Angriff auf die katholische Kirche. Rasch setzte er sich hin und
schrieb einen langen Brief, worin er betonte, er habe diese Stelle wohl
30—40 Mal lesen müssen. Lange habe er nicht glauben können, «dass mein
ältester, bester Freund und Wohltäter, den ich über 30 Jahre lang als einen

Mann des sanftesten, menschenfreundlichsten Karakters gekannt und
verehrt hatte, meine Mutter, die heilige katholische Kirche für eine
purirdisch-hierarchische ansehen, ja gar als eine auf einem Thier sitzende,

ausgeartete Kirche beschimpfen sollte». Andererseits habe er keine Andeutung
finden können, dass Hess damit eine andere als die römisch-katholische
Kirche gemeint habe. So habe er einen langen Schutzbrief für seine Kirche
aufgesetzt. Weil er aber fast habe annehmen müssen, dass die «Gelehrten in
Zürich gewiss über den einfältigen Länder-Theolog nur eins wacker
lachen» würden, habe er den Brief beiseitegelegt und nicht abgeschickt109.

Trotz allem, was er darin hätte schreiben müssen, fahre er aber fort, seinen

alten Freund und alle von der katholischen Kirche getrennten Christen
«brüderlich in Jesus Christus zu Heben...»110.

Etwas mehr als zwei Monate musste Karl Joseph Ringold auf eine

Antwort von Jakob Hess warten. Dann aber fühlte der Zürcher, dass er den

Altdorfer Freund nicht länger im Ungewissen lassen durfte: «Es ist Zeit,
das lange Stillschweigen zu unterbrechen, damit nicht selbst die Freundschaft

zuletzt darunter leide»1". Er respektiere Ringolds Wahrheitsliebe,
mit der er ihm in seinem letzten Brief so unverholen gezeigt habe, was ihm
an seinem Text anstössig vorgekommen sei. Was ihn selbst zur Rechtfertigung

der gerügten Stelle treibe, sei die Tatsache, dass Ringold ihr einen
Sinn beigelegt habe, den er als den wahren nicht annehmen dürfe.

Hess betonte: «Durch Ihre Auslegung thun Sie mir unrecht»112. Dann holte

er in wissenschaftlicher Manier zu einem Exkurs über den von seinem

Altdorfer Freund falsch interpretierten Begriff der «pornae» aus. Die

108 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 7. 8. 1810.
109 A.a.O.
1,0 A.a.O.
111 A.a.O., 181 bk, Hess an Ringold, 17. 10. 1810.
112 A.a.O.; vgl. Offenbarung Kap 17.

271



«pornae», die im 17. Kapitel der Apokalypse auf einem Tier sitzend dargestellt

wird, sei nicht das, was Ringold unter diesem Begriff verstanden habe.

Sie sei vielmehr das Rom des letzten Zeitalters und damit die Hauptstadt
eines Weltbeherrschers, der auch die Kirche beherrschen, gleichzeitig aber

ihren Namen missbrauchen werde. Deshalb sei immer von der Stadt Rom

(symbolisch Babylon genannt) die Rede, wenn er den Begriff der «pornae»
brauche. Dass der Name der Kirche missbraucht werden könnte, und oft
missbraucht worden sei, um dies oder jenes zu autorisieren, das weder in
ihrem Gefüge noch in ihrem Lehrbereich gelegen habe, das würde seines

Wissens selbst von den bekanntesten katholischen Schriftstellern behauptet.

Dementsprechend sei die «pornae» von der wesentlichen Kirche selbst

zu unterscheiden. Deshalb habe er den Begriff «irdisch» oder «welthierarchisch»

benutzt, weil er den Unterschied zwischen der falschen und der
wahren Kirche am besten auszudrücken scheine. Dann skizzierte Hess diese

Endsituation, wie er sie sich vorstelle: «Bei Annäherung der Wiederkunft

des Herrn wird über alles, was unter dem Namen Christenheit
begriffen ist, eine Läuterung und Prüfung ergehen. In dieser scharfen Läuterung

wird das Gute vom Schlechten, das Verbesserliche vom Unverbesserlichen

getrennt werden(...) Auch die katholische Kirche als Inbegriff so

vieler zu Christus sich bekennenden Gemeinden, ist und bleibt mir
ehrwürdig. Aber einer scharfen Läuterung bedarf doch auch sie — so wie die

meine». Denn es gebe in der reformierten wie auch in der katholischen Kirche

eine allem echten Christentum je länger je mehr abgeneigte Partei, die

daran arbeite, dem Unglauben wie dem Aberglauben von Neuem
emporzuhelfen. Und gerade diese Partei werde in der Endzeit jene traurige Rolle
spielen, die in der Apokalypse so geistreich und treffend geschildert sei.

Ringold könne aus dieser Darlegung wohl sehen, dass mit jener Stelle nicht
die katholische Kirche gemeint sei, sondern etwas, das sich erst in Zukunft
den Kirchennamen usurpieren, zugleich aber auch allen echten Gliedern
der Christenheit als verabscheuungswürdig erweisen werde. Erst dann,

wenn die erwähnten Läuterungen ergangen sein und alle Echtgläubigen
sich wieder in einer Kirche versammelt haben würden, die dieses Namens

würdig sei, erst dann werde jene Zeit gekommen sein, in der wirklich wieder

eine apostolische Kirche in ihrer schönsten Reinheit dastehe. Dann
werde kein Unterschied kirchlicher Parteien mehr existieren, wie man ihn
heute kenne113.

'" ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Hess an Ringold, 17. 10. 1810; vgl. Offenbarung Kap. 13,

1—18, sowie Kap. 18.

272



Wenn er ihm Unrecht getan habe, schrieb der Altdorfer, so bitte er um
Verzeihung. Es solle aber auch ihm erlaubt sein zu zeigen, welche Motive
ihn zu seiner Interpretation veranlasst hätten. Ringold berief sich auf den

Text der Apokalypse selbst. Johannes habe die «pornae» nie auf den Begriff
der Kirche, sondern immer nur auf denjenigen der Stadt bezogen. Einzig
wenn er von den Christengemeinden in Asien spreche, benutze er das

Wort Kirche, um sie von den übrigen Bewohnern jener Städte zu
unterscheiden114. Im gleichen Sinne habe auch Petrus in seinem ersten Brief die

Kirche zu Rom eine Mitauserwählte zu Babylon genannt, nicht aber Stadt

oder Babylon selbst '15. Die katholischen Exegeten meinten unter dem
symbolischen Namen Babylon die Stadt Rom, weil diese Stadt in der Endzeit
«in den Schlamm der schändlichen Abgötterei versunken» und Zentrum
aller Laster sein werde. Dagegen finde er keinen katholischen Schriftsteller,
der dieses symbolische Babylon eine Kirche nennen würde. Andererseits
sei gewiss auch Jakob Hess bekannt, dass verschiedene reformierte Theologen

«unter dem Bild der pornae die römische Kirche und andere den Papst,
als Vorsteher derselbigen, gar als den Antichrist» erklärt hätten116. Hess
selber habe unter dem Begriff der pornae nicht eine Stadt, sondern eine Kirche

verstanden. Als er, Ringold, nun bei ihm gelesen habe, dass es sich um
einen zukünftigen Missbrauch des Namens der Kirche handle, habe er eben

geglaubt, Hess verstehe «unter der pornae keine andere als unsere katholische

Kirche»117.

Die Nebel zwischen den beiden scheinen sich damit aufgelöst zu haben.
In der Folge hören wir nur noch von gemeinsam getragenen Ideen und
Feststellungen zur Endzeit, die beide nahe wähnten. Ringold verwunderte
sich sehr, dass nur wenige gelehrte Männer die Zeitereignisse «aus einem
theokratischen Gesichtspunkt betrachten» wollten. Alle würden begierig
in den Zeitungen die Neuigkeiten über Kriege, Verbrechen und Naturkatastrophen

lesen. Selten aber frage sich jemand, «was Christus, die Propheten
und Apostel» dazu prophezeit hätten. Fast resigniert fügte Ringold bei:
«Diese Gleichgültigkeit wird halt zunemmen, bis wir plötzlich erleben,
was die Menschen zu den Zeiten des Noa erfahren haben»118. Solche For-

114 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 23. 10. 1810.
118 A.a.O.
1.6 A.a.O.
1.7 A.a.O.
118 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 23. 3. 1813.

273



mulierungen in seinen Briefen sind typisch für die späte Lebensphase.
Ringolds Gedanken kreisten fast tagtäglich um Fragen der Endzeit. Es war
wiederum Jakob Hess, der mit seinen Aufsätzen zur Apokalypse viel dazu

beitrug, diese prophetische Schrift für Ringold verständlicher zu machen;
denn früher — so Ringold — sei er in den stark divergierenden Interpretationen

fast blind herumgetappt119. Gleichzeitig riet er auch seinem Zürcher
Freund, mit der Publikation seiner Aufsätze zuzuwarten, weil ein stark
«versinnlichtes und vom Weltgeist verdorbenes Christentum noch keineswegs

empfänglich und aufgelegt ist, etwas von dem zu glauben, was der

Geist der Prophezeihung von den letzten Zeiten spricht»120. Allerdings seien

solche Arbeiten zur Endzeit gleichwohl notwendig, um die Auserwählten

gegen den Spott der Ungläubigen zu schützen und auf die Ankunft des

Herrn vorzubereiten121.

2.4. Das Siegel der Freundschaft

Die Gespräche über das Reich Gottes, die Inneren Christusgemeinden
und die Endzeit lagen eingebettet in das Bewusstsein, dem andersgläubigen
Freund über die Konfessionsgrenze hinweg in seiner zentralen Mitte zu

begegnen. Diese Mitte war und blieb in den langen Jahren ihrer Freundschaft

Jesus Christus122, und sie gab beiden Freunden immer wieder die Möglichkeit,

über störende Dinge hinwegzusehen oder sie zu überwinden. Karl
Joseph Ringold durfte seit den Wirren der Helvetik auch erleben, dass diese

Freundschaft nicht einfach in schönen Worten bestand. Jakob Hess gab ihr
zu oft Ausdruck in materieller Hilfe für den verarmten Freund, der
bekanntlich in der Brandnacht von Altdorf 1799 viel von seiner Habe verloren

hatte123. Viele Personen in Uri wussten um diesen Kanal und kamen

deshalb oft zu Ringold, um ihn um Empfehlung nach Zürich zu bitten.

Nur wenigen gab Ringold in der späteren Zeit nach; er verhielt sich zuse-

A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 30. 1. 1810.

A.a.O. — Bezeichnenderweise erschienen diese Aufsätze erst posthum: JJ. Hess, Briefe
über die Offenbarung Johannes, von dem seligen Herrn Antistes JJ. Hess, herausgegeben
nach der handschriftlichen Mittheilung des Verewigten Zürich 1843.

A.a.O.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 5. 7. 1808 und 26. 6. 1810 sowie viele

weitere Stellen in den Briefen Ringolds an Hess.

Vgl. Teil 1, Kap. 4. 3.

274



hends abweisender124. Einmal aber Hess er sich doch wieder erweichen, als

die Witwe des Landammanns Müller ihn um Vermittlung bat, um in
Zürich zu einem Darlehen von 500 Gulden zu kommen125.

Solche Situationen gaben Karl Joseph Ringold Gelegenheit, die
konfessionelle Toleranz und christliche Nächstenliebe seines Freundes und weiterer

Bekannten in Zürich rühmend hervorzuheben. Aus diesem Bewusst-
sein heraus wehrte er sich auch gegen das hartnäckige Gerücht von der
Intoleranz seines Freundes. Ein durchreisender Mönch hatte in Altdorf
erzählt, Antistes Hess habe in einer Predigt ausgerufen, er hätte nie gedacht,
dass er den Schmerz erleben und sehen müsse, wie der «ansehnliche Tempel

des Frauen Münsters fast nach 300 Jahren wiederum mit dem Greuel
des katholischen Götzendiensts sollte verunreiniget werden»126. Als er das

gehört habe, berichtete Ringold an Hess, habe er voll Eifer geantwortet:
«Dies ist eintweders eine verruchte Kalumnie, die ich unmöglich glauben
kann; oder hätte dieser Herr so etwas geredt, so wäre gewiss von Katholiken

seine allbekannte Sanftmuth und Toleranz aufs äusserste gereitzet
worden»127. Und er habe die Anwesenden gefragt, wie sie es über sich bringen
könnten, einen solchen Wohltäter wie Jakob Hess der Intoleranz zu
beschuldigen, nachdem er den unglücklichen, katholischen Urnern mehr als

30 000 Schweizer Pfund ins Land geschickt habe? Er sei der Meinung, jeder
ehrliche Landsmann müsse sich schämen, so etwas von diesem Zürcher zu
denken. Ob dies der schöne Dank für so viel christliche Nächstenliebe sei?

Ob sie sich einst vor dem Richterstuhl als unbarmherzige Katholiken mit
ihrem Glauben brüsten wollten, da diese Reformierten so «vielfältige Werke

der Liebe, der Tugend und Gottseligkeit» aufweisen könnten? Dies und

124 ZBZH, FA Hess 1741, 181 ao, Ringold an Hess, 26. 7. 1805: «Vorige Woche erhielt ich

von Münster her aus dem Luzerner Gebiet eine Bittschrift von einem Schuster Franz Bär

aus Altdorf, der mich an den obersten Herrn Stadtpfarrer in Zürich um ein gutes Zeugnis
und Empfehlungsschreiben bat, indem Selbiger es von Ihme gefordert habe. Zeugnis kann
ich ihm nun keines geben, weil ich nicht weiss, was er gehabt und wie er gelebt; empfehlen

darf ich ihn nicht, weil er sich als ein geschicklicher Schuster ohne Weib und Kinder

gar wohl sollte ausbringen können. Hab auch ihm und seiner verstorbenen Ehefrau
ehemals einige schöne Steuern zukommen lassen. Da ich des Undanks meiner Landsleuten

todmüd, anderseits alles sich auf den Bettel verlegen, und wohl darbey leben will, so bin
fest entschlossen, keinen dergleichen Müssiggängern mehr Hand zu bieten. .».

128 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 15. 11. 1809 und 3. 12. 1809 sowie Wald¬

burga Müller an Hess, 2. 12. 1809.
128 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 5. 4. 1808 5. 7. 1808.
127 A.a.O.

275



noch einiges mehr habe er den anwesenden weltlichen und geistlichen Herren

«mit einem gewissen Feuer ins Angesicht» gesagt. Ein reicher, aber

häuslicher Herr sei wie vom Blitz getroffen dagestanden; andere hätten sich

damit entschuldigt, dass sie von diesen Wohltaten nichts gewusst hätten; alle

aber seien betroffen gewesen. Von diesem Tag an habe er keine solchen

Gerüchte mehr in Uri vernommen, im Gegenteil — man habe nur noch

Gutes über Hess gesprochen128. Ringold freute sich auch über alt Landammann

Thaddäus Schmid, seinen engsten Freund, der ihm half, die
Unschuld von Antistes Hess in Altdorf zu verteidigen129. Landammann
Schmid interessierte sich für Fragen der konfessionellen Toleranz und der

kirchlichen Reform in besonderer Weise. Ringold informierte ihn und
noch einige andere Personen regelmässig über die Arbeiten von Antistes
Hess130. Er gab ihnen Anregungen zum Verständnis der Reich-Gottes-Idee

und zu einer bibelorientierten Lebensweise. Ansatzweise scheint sich so

um Ringold eine Kerngruppe gebildet zu haben, die in etwa dem entsprach,

was unter dem Begriff der Inneren Christusgemeinde zu verstehen ist: Die

Gestaltung des Lebens nach dem Bild und der Aussage der Schriften im
Neuen Testament, mit einem stark endzeitlichen Charakter131.

Auf der andern Seite hat Jakob Hess Ringolds Offensein als Beispiel
konfessioneller Toleranz hingestellt. Das belegt schon lange vor der
Revolution ein Brief von Franz Josef Bernold. Dieser Mann aus Walenstadt, «ein

katholischer Verehrer des Evangelismus», gehörte zum weiten Freundesund

Bekanntenkreis von Antistes Hess. Von ihm hatte er wohl von Rin-

128 A.a.O.
129 A.a.O.
130 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 16. 1. 1810: «Meinem Herrn Hauspatron, der sich Ihnen

höflichst samt dessen Neveu Herrn Landschreiber Lusser empfehlen lässt, las ich vor einigen

Tagen einen Theil ihres recht anmuthigen Schweizer Psalms vor»; Ebenso 181 bk,
Ringold an Hess, 5. 4. 1808.

131 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 24. 7. 1810: «Viele gute Seelen, die noch unsern Herrn
J.C. und sein göttliches Evangelium lieb haben, und mich zuweilen heimsuchen, äussern
sich insgemein, sie empfinden beym Anblick des fast täglich sichtbaren Verfalls der christlichen

Sitten eine immer grössere Furcht, es möchten allbereits die letzte Zeiten herbey-
rücken. Sie fragen mich dann ganz ängstlich, was ich von dem anwachsenden Lastergreuel
doch urtheile? ich sag ihnen jedesmal ganz frey: ich glaube sicher auf das Wort J. und
seiner Apostel, dass eben diese Stund der letzten Zeit schon wirklich vorhanden sey. ich
ermahne sie deswegen auch jedesmal, das hl. Evangelium unermüdet zu lesen und zu befolgen,

indemme der göttliche Richter uns dermaleinst nach den Worten desselbigen richten
werde».

276



golds Toleranz- und Reformwillen gehört, schrieb er doch an den Zürcher
Theologen: «Hier bin ich allein wie auf einer Insel; keiner der mit mir
harmoniert und ich sah um mich und es war keiner. Die Geistlichen sind
sehr orthodox und bei weitem keine Ringolde»132. Auch später kam es zu
solchen Aussagen, ganz abgesehen von den schon beschriebenen Begegnungen133.

Immer wieder strahlte die gemeinsame Freundschaft nach aussen.

Im Rahmen der Hilfsaktion für die Nidwaldner in den ersten Jahren der

Helvetik schrieb eine Frau aus dem Verwandtenkreis von Jakob Hess:

«Solch ein Mann wie Ringold könnte von der ganzen katholischen
Geistlichkeit bessere Begriffe beybringen als man gewöhnlich hat»134.

In den Gesprächen und Korrespondenzen mit gleichgesinnten
Christusverehrern und Freunden von Jakob Hess erscheint der Name Ringold
ebenfalls, wohl als Beispiel aus der katholischen Innerschweiz. Das war
sogar bei Graf Friedrich Leopold zu Stolberg der Fall. Ringold dankte seinem

Freund, dass er seinen Namen diesem berühmten Schriftsteller bekannt
gemacht habe135. Ringold schätzte Stolbergs Werke, von denen er sich vor
allem mit der «Geschichte der Religion Jesu Christi» — soweit sie damals
erschienen war — auseinandergesetzt hatte136. Auch in den letzten Lebensjahren

Ringolds stellte Antistes Hess seinen Briefpartnern den Urner Freund
immer wieder als das katholische Muster eines echten Christusverehrer

132 ZBZH, FA Hess 1741, 181 x, Bernold an Hess, 20. 2. 1792. - Franz Joseph Benedikt Ber-

nold (1765—1841). Geboren und aufgewachsen als Spross einer alteingesessenen und
angesehenen Familie in Walenstadt. Als einziger überlebender Sohn von 10 Kindern genoss
Bernold eine gründliche Ausbildung und besuchte u.a. die Klosterschule der Zisterzienser
in Salem bei Überlingen und setzte dann seine Studien in Freiburg i. Ue. und Besançon
fort. Als 1785 sein Vater starb, musste er das Geschäft in Walenstadt übernehmen, das die

Güterspedition, die Führung eines Gasthofes und eine grosse Ökonomie umfasste. Er
stieg zu hohen politischen Ämtern auf und starb hochbetagt in Walenstadt. — Zu den

Kontakten mit Antistes Hess und seinem Briefwechsel mit ihm vgl. Paul D. Hess, Der
Barde von Riva. Landeshauptmann Franz Joseph Benedikt Bernold (1765—1841). Ein
katholischer Verehrer des Evangeliums und des Antistes JJ. Hess, in: Zürcher Taschenbuch

1907, 72-120.
133 Teil 1, Kap. 3. 5.
134 ZBZH, Ms S 604 III, 8, Hess W. in B. an JJ. Hess, 18. 11. 1798.
138 ZBZH, FA Hess, 181 bk, Ringold an Hess, 5. 7. 1808. - Friedrich Leopold Grafzu Stol¬

berg (1750—1819). Stammte aus pietistischem Elternhaus, vielseitig gebildet und literarisch

tätig. Erregte mit der Konversion zur kath. Kirche im Jahre 1800 grosses Aufsehen.

Wichtigste Arbeit nachher war seine «Geschichte der Religion Jesu Christi», 15 Bde.,
Hannover 1806-1818. - LThK 9, 1091.

138 A.a.O., Ringold an Hess, 5. 7. 1808 und 11. 5. 1810.

277



vor. Als Ringold seinen Hirtenbrief versandte, bat er Hess, er solle ein

Exemplar davon auch «dem würdigen Herrn Pfarrer in Oeschingen», Christian

Adam Dann, zukommen lassen137. Und jener Hess wiederum durch
Antistes Hess den «unbekannten Geistesverwandten Ringold» grüssen und
ihm danken138.

Seit dem Jahre 1801 war es Karl Joseph Ringold nicht mehr vergönnt
gewesen, seinen alten Freund in Zürich persönlich zu sehen und zu sprechen.
Es ist darum nicht verwunderlich, wenn in seinen Briefen immer wieder
der Wunsch anklingt, sich noch einmal persönlich zu begegnen. Dann würde

er ihm alle seine Ideen und Pläne von der Wiedervereinigung und vom
Frieden der Kirchen vortragen, weil er sie in Uri keinem Menschen so
offen anvertrauen dürfe139. Gerade wegen dieser toleranten Offenheit geriet
der alte Ringold kurz vor seinem Tode noch in eine grosse Angst. Er glaubte,

er könnte wegen des Ausdrucks «Liebet auch eure irregeführten
Nachbarn», den er in seinem Hirtenbrief an die Sarmenstorfer benutzt hatte, bei

Antistes Hess und andern reformierten Freunden ein Stück seines guten,
toleranten Rufes einbüssen140. So erklärte er Hess, dass er sich wegen
diesem Passus gescheut habe, ihm und weiteren reformierten Freunden ein
gedrucktes Exemplar des Hirtenbriefes zu senden. Er habe diesen Ausdruck

nur darum benutzt, weil er keineswegs daran gedacht habe, dass der Brief
gedruckt werde. Für die Sarmenstorfer sei dieser Ausdruck nicht
missverständlich gewesen. Nun bleibe ihm nichts anderes übrig, als sich dafür zu
entschuldigen141. Dann dankte Karl Joseph Ringold Jakob Hess für alles

Gute, das er von ihm empfangen durfte, und schloss diesen letzten Brief
mit dem Satz: «Einen Freund Ihres gleichen habe auf dieser Erde wohl kei-

137 A.a.O., Ringold an Hess, 14. 4. 1815. — Christian Adam Dann (1758—1837), von Tübin¬

gen. Studium der Theologie, in welchem Dann zu einem bibelnahen Seelsorger geformt
wurde. Zuerst Repetent am Tübinger Stift, 1793 erhielt er das zweite Diakonat in
Göppingen, 1794 Diakon an St. Leonhard in Stuttgart. Als sich der königliche Hof durch eine
Predigt Danns getroffen fühlte, wurde er in das Dorf Öschingen in der schwäbischen Alp
abgeschoben. 1819 Pfarrer in Mössingen und 1824 erster Stiftsdiakon in Stuttgart. Dann
war mit Sailer, aber auch mit Lavater und Hess befreundet. — ADB 4, 740 f.; Friemel, Sailer,

227 f.
138 ZBZH, FA Hess 1741, 181 as, Dann an Hess, 12. 5. 1815.
139 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 27. 10. 1813.
140 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 14. 4. 1815; Ringold Hirtenbrief, 46: «Liebet auch eure

irregeführten Nachbarn».
141 A.a.O.

278



nen gefunden»142. Wenige Tage vor dem Tode Ringolds besiegelte auch
Jakob Hess diese Freundschaft. Er betonte, dass der mündliche und schriftliche

Umgang mit ihm oft Aufmunterung auf dem mühevollen Pfade gewesen

sei, den sie beide eine lange Reihe von Jahren durchlaufen hätten. Und
er fügte bei: «So wird das dankbare Andenken an unsere vor 35 Jahren
geschlossene Freundschaft ungeschwächt in meiner Seele bleiben, bis zur Zeit
des Wiedersehens»143.

3. KONFESSIONELLE TOLERANZ UND KIRCHLICHE REUNION
IN DER SPÄTAUFKLÄRUNG

Ringolds konfessionelle Toleranz und seine Begegnungen über die

Konfessionsgrenzen hinweg, die ihren tiefsten Ausdruck in der Freundschaft
mit Johann Jakob Hess gefunden haben, lagen eingebettet in die Bemühungen

seiner Zeit um mehr gegenseitiges Verständnis. In vielen Ansätzen und
Versuchen lässt sich der immer stärker werdende Wunsch nach konfessioneller

Toleranz und kirchlicher Reunion ablesen1. Die Motive dazu waren
freilich sehr verschieden. Auch wurde nicht jedes Gebiet gleich stark davon
betroffen. So blieb die katholische Innerschweiz in ihrer konfessionellen
Struktur weit über das 18. Jahrhundert hinaus ein fast homogenes Gefüge,
auch wenn sich seit dem 2. Villmergerkrieg von 1712, jenem anachronistischen

Phänomen in der Geschichte der Konfessionskriege, die Fronten
zwischen katholischer und reformierter Schweiz etwas gelockert hatten.

Vor allem der katholische Vorort Luzern wirkte wie ein Ferment auf die

viel starrere Haltung der demokratischen Länder um den Vierwaldstätter-

A.a.O.
ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Hess an Ringold, 31. 5. 1815.

Noch immer fehlt zu diesem Thema eine Gesamtuntersuchung, zum schweizerischen

Raum. Einschlägige Arbeiten neueren Datums: U. Im Hof, Die Helvetische

Überbrückung des konfessionellen Gegensatzes, Zur Frage der Begegnung zwischen katholischer

und reformierter Schweiz im 18. Jahrhundert, in: Gottesreich und Menschenreich,

Festschrift Ernst Staehelin, Basel, Stuttgart 1969, 345—360; A. Lindt, Vom Verhältnis der

Konfessionen in der Schweiz im 18. Jahrhundert, in: G. Schwaiger (Hrsg.), Zwischen
Polemik und Irenik, Untersuchungen zum Verhältnis der Konfessionen im späten 18. und

frühen 19. Jahrhundert, Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des Neunzehnten

Jahrhunderts 31, Göttingen 1977, 58—67.

279



see. Aber selbst in Luzern war die konfessionelle Toleranz eigentlich erst
nach der Jahrhundertmitte in voller Entwicklung begriffen. Dazu kam das

grosse Gefälle zwischen Stadt und Land. Noch in den vierziger Jahren hatte

der Stadtstaat Luzern mit seinem Eingreifen gegen die Täufergruppe um
den «Sulzig-Joggeli» von Werthenstein in der reformierten Schweiz viel
Aufsehen erregt2. Luzern hatte darauf beharrt, es sei seine Pflicht und sein

Recht, die Einheit der Lehre auf seinem Gebiet durchzusetzen, und es tat
dies auch in anderen Fällen mit materiellen Zwangsmitteln. Manch
einer, der sich als Reformierter niedergelassen hatte, gab dem Druck nach

und konvertierte3. Mit umgekehrten Vorzeichen war das freilich auch die

Übung in den reformierten Ständen. Bern stand Luzern mit solchen
Sanktionen keineswegs nach. Niedergelassene wurden zwar geduldet. Aber sie

blieben vom sozialen und wirtschaftlichen Aufstieg, etwa dem Erwerb von
Bürgerrechten, ausgeschlossen4. Zudem haben die reformierten Stände

nach dem Villmerger Sieg von 1712 ihre Religionsgesetze — zumindest was
die Beziehungen zu den Katholiken betraf — noch verschärft5.

Durch die geistigen Veränderungen des 18. Jahrhunderts lockerten sich
diese starren Fronten. Vielfältige Einflüsse waren am Werk, von denen

einige besonders hervorstechen. In den reformierten Kirchen förderten die
seit Beginn des 18. Jahrhunderts einfliessenden Strömungen des Pietismus
eine gewisse Toleranz gegenüber Andersdenkenden6. Sie wurden getragen
von jenen Eliten in den reformierten Städten, die mit dem aufklärerischen

Gedankengut in irgend einer Form konfrontiert waren. So gemässigt und
konservativ die frühe schweizerische Aufklärung vor der französischen
Revolution war — wirkte sie sich für das gegenseitige Verständnis zwischen
den Konfessionen äusserst positiv aus7. Einzelpersönlichkeiten beider
Konfessionen haben als erste die festen Grenzen durchbrochen und in
freundschaftlichem Gespräch nach dem Gemeinsamen gefragt. Dieses Gemeinsame

lag zwar bei den meisten auf humanitärer und gemeineidgenössischer

2 Segesser, Rechtsgeschichte 4, 270; Wernle, Protestantismus 18 Jh. 1, 23 ff.
3 Segesser, Rechtsgeschichte 1, 269 f., 273; Josef Schacher, Luzerner Akten zur Geschichte

katholischer Konvertiten, 1580—1780, in: SZKG 57 (1963) 1—36; 165—220; 303—341. Für
unseren Zeitraum kommt der Schluss S. 303—341 in Betracht. Dort ist auch ein Orts- und
Namensregister beigefügt.

4 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 1, 1 f.
8 Koch, Franziska Romana, 30 f.
8 Wernle, Protestantismus 18. Jh. 1,111 ff.; Lindt, Konfessionen, 59.
7 HKG 5, 396.

280



Ebene, doch halfen diese Kontakte auch, den anderen in seinem religiösen
Anderssein zu verstehen. Etwas davon wird im Briefwechsel zwischen dem
Basler Isaak Iselin und seinem katholischen Gesprächspartner J. A. Felix
Balthasar hörbar8. Noch deutlicher erscheint die Frage nach der Toleranz
in Isaak Iselins Umgang mit katholischen Geistlichen, so mit Joseph von
Beroldingen, Domherr von Eberstein ins Ariesheim und dem Zisterziensermönch

Theodor Mang von Lützel9 — alles Geistliche, die reformkatholisches

Gedankengut pflegten und so «aufklärerische Tendenzen mit echter

Frömmigkeit» verbanden10. In ähnlicher Weise standen bekanntlich Felix
Balthasar und Bernhard Ludwig Göldlin über Jahre in freundschaftlicher

Beziehung zu Persönlichkeiten in reformierten Städten11. Gute
Kontaktmöglichkeiten boten den Politikern aus den katholischen Orten die

Tagsatzungsverhandlungen in Frauenfeld. Sie liessen gerade bei fortschrittlichen

Männern den Wunsch nach einer Lockerung der starren Gefüge wach

werden, und sei dies nur aus politischer Klugheit12.
Dass aus solchen einzelnen Begegnungen eine zwar elitäre Bewegung

entstehen konnte, dazu brauchte es die neu aufkommenden Sozietäten13.

Für die Beziehungen über die konfessionellen Grenzen hinweg spielte die

im Jahre 1761 gegründete Helvetische Gesellschaft wohl die wichtigste Rolle.

Sie wurde zum «Zentrum des schweizerischen Geisteslebens» in der

zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts14. Katholischerseits war es die
reformkatholische Elite, die den Weg zu den Jahresversammlungen nach Schinz-

nach und später nach Ölten fand15. Unter ihnen befand sich praktisch von
Anfang an der Solothurner Chorherr Franz Philipp Gügger, der die

Versammlungen auch noch besuchte, als nach dem Klosterhandel in Luzern
im Jahre 1769/70 für mehrere Jahre keine Gäste und Mitglieder aus der
Innerschweiz mehr anwesend waren16.

Im Hof, Spätaufklärung, 191 ff.

A.a.O., 192-196.

A.a.O., 192.

Laube, Balthasar, 135 ff.; Wicki, Göldlin, 462-469.
Kälin, Aufklärung, 77 ff.
Im Hof, Der Sozietätsgedanke im 18. Jahrhundert, in: Pietismus und Neuzeit 7 (1981), 12

ff.
Im Hof, Überbrückung, 348 ff.

A.a.O., 349 ff.

Vögtli, Gügger, 69 ff.

281



Von besonderer Bedeutung für die Lockerung der Konfessionsgrenzen

waren naturgemäss die Grenzgebiete zwischen katholischer und reformierter

Eidgenossenschaft. Pfarrer Ringolds Freundschaft zum Seenger Pfarrherrn

Wilhelm Schinz ist kein Einzelfall. Vor ihm hatte schon Bernhard

Ludwig Göldlin als Pfarrer im luzernischen Romoos engen Kontakt mit
dem reformierten Prädikanten Schwyzer im bernischen Trüb gepflegt17.

Solche Beziehungen lassen sich auch für den Grenzraum zwischen
Solothurn und dem ehemaligen, bernischen Oberaargau nachweisen18. Im Räume

Entlebuch und Emmental ging man später noch einen Schritt weiter.
1796 gründete der reformierte Pfarrer Samuel Engimann von Schangnau

mit seinem katholischen Kollegen Franz Xaver Schufelbühl in Marbach

eine Lesegesellschaft. Hier trafen sich regelmässig Geistliche und Laien beider

Konfessionen, eine Möglichkeit, die 50 Jahren zuvor undenkbar gewesen

wäre19.

Diese Begegnungen waren getragen von einer Toleranz, bei der in der

Regel theologische Themen nicht im Zentrum standen. Man hütete sich,
den andersgläubigen Gesprächspartner damit zu verletzen. Aber schon das

Heraustreten aus einer langen Zeit der gehässigen Polemik war ein Erfolg.
Den anderen annehmen und ihn bejahen in seinem Anderssein, muss ja als

erste Grundlage jeder ökumenischen Verständigung gelten20. Dabei muss
man keineswegs an eine rationalistische Entleerung des dogmatischen
religiösen Gehaltes denken, die bei solchen Kontakten üblich gewesen wäre.
Gewiss gab es Fälle, wo aufgrund einer dem Kirchlichen wie dem Religiösen

gegenüber indifferenten Haltung das Konfessionelle keine Rolle mehr
spielte21. Es geht aber nicht an, viele dieser Aufrufe zur konfessionellen
Toleranz als blosse «bürgerliche Duldung» zu bezeichnen oder ihnen die

Preisgabe der wahren, auf das Dogma verpflichteten Religion zu
unterschieben. Das ist ja zur Genüge von einer durch die apologetisch-dogmatische

Sicht geprägten Kirchengeschichtsschreibung getan worden22.
So sehr sich die Entwicklung in der Eidgenossenschaft in vielen Fällen

von den Entwicklungen im Deutschen Reich oder in Österreich unter-

" Wicki, Göldlin, 471.
18 Im Hof, Überbrückung, 353.
j9 Ramseyer, Schangnauer-Chronik, 38.
20 Albert Brandenburg, Augsburger Bekenntnis und Augsburger Religionsfriede 1971, in:

Stimmen der Zeit 188 (1971), 75—86, hier 75.
21 Lindt, Konfessionen, 65.
22 May, Interkonfessionalismus, 18 ff.

282



scheiden mochte — von aussen in die Schweiz eindringende Einflüsse gab

es im Bereich der konfessionellen Toleranz eben doch. Diesen vielfältigen
Einflüssen lagen die verschiedensten Motive zugrunde: reichspatriotische,
episkopalistische, pietistische, aufklärerische, aber auch Indifferentismus,
theologische Unkenntnis und materiell-politische Interessen23. In den

paritätischen Gebieten und gemeinsam verwalteten Landvogteien der
Eidgenossenschaft wurde die Toleranz zu einem Gebot der Staatsklugheit, ähnlich

wie in den konfessionell gemischten Territorien des Reiches.

Während die staatskirchlichen und episkopalistischen Vorstellungen im
«Febronius» in der Innerschweiz mit Sicherheit aufgenommen wurden, ist
über die Wirkung der im «Febronius» enthaltenen Unionsvorstellungen
wenig bekannt. Das mag daran liegen, dass diese wichtigen Motive zu
schnell von der Primatsfrage zurückgedrängt wurden und deshalb

überhaupt nicht zum Tragen kamen. Bezeichnend ist nun aber, dass bei Pfarrer

Ringold Unionsbestrebungen mit ähnlichen Motiven anklingen24.
Noch stärker beeinflusst wurden reformgesinnte Geistliche durch das

positive Echo auf das Toleranzpatent von Joseph IL25. Dank diesem 1781

verkündeten Patent waren die Evangelischen in den österreichischen Landen

geduldet und erhielten auch eine beschränkte Kultusfreiheit. Davon
und von den durch Joseph II. eingeleiteten Kirchenreformen erhofften sich

die Reformkreise in der katholischen Schweiz nicht nur eine Erneuerung
der Kirche, sondern auch Schritte der Konfessionen zueinander hin26. Der
Toleranzgedanke von Joseph II. war von politischen, bürgerlichen und
naturrechtlichen Argumenten geleitet27, wurzelte aber auch im Toleranzgespräch

zwischen Lodovico Antonio Muratori und Leibniz so wie in den

Bestrebungen der österreichischen Spätjansenisten28. Es bleibt anzufügen,
dass Karl Ringolds Bemühungen um konfessionelle Toleranz überraschende

Parallelen zu den österreichischen Spätjansenisten aufweisen. Auch seine

Toleranz wurzelte im urbiblischen Gedanken der «Nächsten- und
Bruderliebe» und wurde getragen von der Forderung nach einem tadellosen

Lebenswandel und dem Wunsch nach Reform der eigenen Kirche im Sinne

des Urchristentums29.
23 HKG 5, 556.
24 Vgl. Teil 3, Kap. 1.2.
28 Barton, Toleranzpatent, in: Barton, Im Zeichen der Toleranz, 152—202.
26 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess 9. 4. 1782; 19. 10. 1782.
27 Barton, Der lange Weg zur Toleranz, in: Barton, Im Lichte der Toleranz, 29 ff.
28 A.a.O., 28; Hersche, Spätjansenismus, 370.
29 Hersche, Spätjansenismus, 370.

283



Die Zielsetzung der konfessionellen Toleranz und Reunion verstärkte
sich bei vielen reformkatholischen Persönlichkeiten unter dem Eindruck
der französischen Revolution und noch mehr durch das Erleben der

Kriegsjahre in der Helvetik. Die Geister schieden sich in zwei Lager. Auf
der einen Seite waren gerade jüngere Kräfte von den Ideen der Vollaufklärung

und der französischen Revolution geprägt. Sie verfielen meist ganz
dem rehgiösen Indifferentismus. Für sie spielten die Konfessionsgrenzen
keine Rolle mehr30. Auf der anderen Seite sammelten sich eifrige Geistliche
und Laien aus den verschiedensten Kirchen und suchten sich enger aneinander

zu binden. Gemeinsam wollten sie dem drohenden Untergang der

Kirchen wehren. Konfessionelle Toleranz und kirchliche Reunion
verschoben sich hier ganz auf die theologische Ebene. Strömungen des Pietismus,

der Erweckungsbewegungen und des Reformkatholizismus und
Elemente der beginnenden Romantik vereinigten sich. Eine nicht unwichtige
Stellung nahm in diesen Bemühungen die Basler Christentumsgesellschaft
ein. Von ihr gingen nicht nur Impulse aus für die Erweckungsbewegungen
im süddeutschen Raum, sondern ebenso Ansätze zu einer Einigung über
die Konfessionsgrenzen hinweg31.
Zu erwähnen ist hier auch der Bibeltheologe Jakob Hess, obschon er

ursprünglich nicht direkt zum Kreise der Christentumsgesellschaft gehörte.
Gleichwohl wurde er von ihren Einflüssen mitberührt und befruchtete

gleichzeitig dank seinem bibeltheologischen Schaffen viele Personen aus

dem Kreis der Christentumsgesellschaft32. Diese bibelorientierte Theologie
und Frömmigkeit diente indes auch reformgesinnten Katholiken als Basis

ihres Glaubens. Sie schuf damit jenes Gemeinsame, das über die

Konfessionsgrenzen hinaus verbindend wirkte. Etwas davon drückte sich auch bei

Johann Michael Sailer in seinen Beziehungen zu reformierten Persönlichkeiten

aus33. Diese Betonung des zutiefst Gemeinsamen Hess die

Konfessionsgrenzen zwar nicht vergessen, aber überbrücken. Der gleiche Geist,
der nach dem Gemeinsamen suchte, wurde auch in den Bemühungen der

Bibelgesellschaft um die Verbreitung der Bibel in der katholischen
Innerschweiz deutlich34. Die Suche nach dem Verbindenden wurde in exemplari-

30 Vgl. Teil 2, Kap. 5. 1.
3 ' Horst Weigelt, Johann August Urlsperger und die Anfänge der Christentumsgesellschaft,

in: Pietismus und Neuzeit 7 (1981), 52 f.
32 Gustav Adolf Benrath, Die Basler Christentumsgesellschaft in ihrem Gegensatz gegen

Aufklärung und Neologie, in: Pietismus und Neuzeit 7 (1981), 111—113.
33 Friemel, Sailer, 204 ff.
34 Vgl. Teil 2, Kap. 1.3.

284



scher Weise in der Freundschaft zwischen Lavater und Sailer, ebenso
zwischen Jakob Hess und Karl Ringold gelebt: Eine innere Gemeinschaft,
getragen vom gemeinsamen Christusglauben, ohne dass überall ein Konsens

nötig gewesen wäre35. Ansätze zu solcher konfessionellen Toleranz lassen

sich bei verschiedenen Sailerschülern in der Schweiz feststellen, am
deutlichsten wohl bei Joseph Balthasar, der selber gute Beziehungen zur Basler

Bibelgesellschaft unterhielt36. In ähnlicher Weise wirkte ein anderer Sailer-

schüler, Heinrich von Wessenberg. Auch von der konfessionellen Toleranz
her ist er heute in positiverem Lichte zu sehen. Seine Bemühungen waren
letztlich geleitet von einer tiefen Christusfrömmigkeit und einem
charismatischen Reformeifer37.

Als sich nach 1810 die ältere, gemässigtere Generation reformkatholisch
gesinnter Geistlicher und Laien aus dem aktiven Leben zurückzog oder

starb, kam es zur Polarisierung zwischen den Kräften. Die jüngeren Leute
mit ihren radikaleren Ideen gerieten ins Kreuzfeuer der restaurativen Kräfte.

Ein Beispiel dazu bietet die heftige Auseinandersetzung zwischen
Professor Alois Gügler und dem Luzerner Stadtpfarrer Thaddäus Müller,
einem reformgesinnten Geistlichen38. Der ehemalige Sailerschüler Gügler
war damals schon ganz den restaurativen Strömungen der Romantik
verpflichtet. Er vermochte für die konfessionelle Toleranz nur noch wenig
Verständnis aufzubringen. Für ihn war die Einführung des protestantischen

Gottesdienstes in Luzern im Jahre 1826 keine Toleranz mehr,
sondern Intoleranz39. Die Entwicklung dieses Sailerschülers, der anfänglich
etwas zögernde Kontakte zu Reformierten und zur Basler Bibelgesellschaft
gepflegt hatte, ist ein Symptom für die Entwicklung innerhalb der katholischen

Kirche selbst40. Die in der Romantik aufsteigende Besinnung auf das

«echt» Katholische bzw. auf das «echt» Reformierte Hess viele zaghafte
Versuche zur konfessionellen Toleranz und Wiedervereinigung im Keime
ersticken. Die Zeit für eine wirkliche Ökumene war noch nicht reif. Ansätze
dazu waren in vielfältiger Weise in der Zeit der Spätaufklärung deutlich
geworden. Aber sie wurden noch einmal vom mächtig aufkeimenden
Konfessionalismus des 19Jahrhunderts verdrängt.

55 Teil 3, Kap. 2.3.
36 Teil 1. Kap 4.6.
37 Müller, Wessenberg, 293—308.
38 Kaspar, Gügler, 80-107.
39 A.a.O., 151 f.
40 A.a.O., 206-213.

285


	Ökumene

