Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz
Band: 137 (1984)
Artikel: Pfarrer Karl Joseph Ringold, 1737-1815 : ein Beitrag zur Geschichte

des Reformkatholizismus und der Oekumene im spaten 18. und friihen
19. Jahrhundert

Autor: Rollin, Stefan
Kapitel: II. Teil: Reformkatholizismus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II. Teil: Reformkatholizismus

1. DIE REFORM DER SEELSORGE

1.1. Erneunerung der Liturgie

Am Ende des 18. Jahrhunderts bestimmte auch in der katholischen
Schweiz das Sinnenhafte des Barocks weitgehend die Liturgie und die
Volksfrommigkeit. Heiligen- und Marienverehrung zusammen mit dem
Reliquienkult standen in voller Bliite. Prozessionen, Wallfahrten und Pri-
vatandachten waren beliebt. Das religitse Leben war durch Wundersucht
und Andichteleien stark in periphere Glaubensbereiche abgeglitten'. Dar-
iiber konnten die geistlichen Spiele mit biblischen Themen und die diirfti-
ge Vermittlung wichtiger Glaubenswahrheiten durch den Klerus nicht hin-
wegtduschen?®. Das Verlangen des Volkes nach dusserem Prunk stillten die
Wallfahrtsorte und Kl6ster mit ihren farbenprichtigen, mit klangvoller
Musik ausgestatteten Gottesdiensten, zu denen die Glaubigen scharenweise
stromten. Die Pfarrkirchen aber blieben, vor allem in klosternahen Ge-
meinden, oft halbleer. In vielen Pfarreien waren die sonntiglichen Gottes-
dienste schlecht gestaltet. Meist fehlte die Predigt wihrend der Messe, und
die Kommunion war als eigene Andacht isoliert®. Diesen Zustand traf Pfar-
rer Ringold zu Beginn seiner Pastoration in Sarmenstorf an. Wie andern-
orts sang man auch hier in der sonn- und feiertiglichen Messe den lateini-
schen Chorgesang, so gut man es konnte, oder betete in schnell gesproche-
nen Worten den Rosenkranz*. Die Gliubigen waren wenig am liturgischen

' HKG 5, 600; Wicki, Géldlin, 471 {., 476—480. — Weitere allgemeine Hinweise bei May-
er, Liturgie, Aufklirung und Klassizismus, in: A. L. Mayer, Die Liturgie in der europii-
schen Geistesgeschichte, Gesammelte Aufsitze, hrsg. von E.v. Severus, Darmstatt 1978,
185—245; Zum Reliquienkult vgl. die ausgezeichnete Arbeit von Hansjakob Achermann,
Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der Schweiz. Quart des Bistums Kon-
stanz, Beitrige zur Geschichte Nidwaldens 38, Stans 1979, 243 ff., 272 ff.

* E. Wymann, Zur Schul- und Theatergeschichte von Uri, in: Gfr. 61 (1906), 192 ff., 203 {.;
Keller, Konstanzer Liturgiereform, 22 f.

* Keller, Konstanzer Liturgiereform, 119 f.; Gustav Schniirer, Kath. Kirche u. Kultur in der
Barockzeit, 729.

* Ringold, Hirtenbrief, 10; Keller, Konstanzer Liturgiereform, 25 f.; Hollerweger, Reform
des Gottesdienstes, 404.

134



Abb. 12:  Inneres der Pfarrkirche Sarmenstorf, 1942,

Geschehen beteiligt und verstanden kaum etwas von der Handlung, der sie
beiwohnten. Der Zulauf zu den feierlichen Gottesdiensten in nahe gelege-
nen Kldstern wird so verstandlich®.

Gegen all diese Wucherungen in der christlichen Frommigkeit hatte
schon vor der Jahrhundertmitte Lodovico Antonio Muratori seine Stimme
erhoben®. In seinem vielbeachteten Werklein «Die wahre Andacht des
Christen» hatte er den Andichteleien den Kampf angesagt’. Dem Messop-
fer, der Andacht aller Andachten des Christen, sollte wieder erstrangige Be-
deutung zukommen®. Das rief nach einer Erneuerung der liturgischen For-

Keller, Konstanzer Liturgiereform 119.

Winter, Josephinismus, 24 ff.; Zlabinger, Muratori und Osterreich, 133.

Zlabinger, Muratori und Osterreich, 210. — Della regolata divozione dei christiani, Vene-
dig 1747; in deutscher Ubersetzung: Die wahre Andacht des Christen, Augsburg u. Inns-
bruck 1761.

Winter, Josephinismus, 25.

135



men. Der Gottesdienst in den Pfarrkirchen sollte anziehend und fiir das
Volk verstindlich werden. Das religiose Leben sollte wieder auf die zentra-
len Wahrheiten des Glaubens zuriickgefiihrt werden®.

Ahnlich diesen Forderungen vollzog Pfarrer Ringold im Alleingang eine
Reform des Gottesdienstes. Um 1782 fiihrte er in seiner Pfarrei die «deut-
sche Messe» ein und erregte damit berechtigtes Aufsehen'’. Das belegt die
Schilderung eines Freundes: «Herr Ringold hat auch die sogenannte deut-
sche Messe in seiner Pfarre eingefithrt und war in dieser Gegend der erste,
der es wagen durfte und wollte»''. Der reformierte Geistliche wusste zu be-
richten, was unter dem Terminus «deutsche Messe» zu verstehen sei: «Die-
se besteht darin, dass das Volk, welches vorher von der Handlung der
Mess[e], etliche Zeichendeutungen ausgenohmen, nichts verstand, nun
Theil an dem nehmen kan[n], was der Priester vor dem Altar spricht, in-
dem Andacht an das, was vorgeht, erhabne Empfindung, Erweckungen zur
Erhebung des Gemiiths dem Volk durch deutsche Lieder, Gebete und Be-
trachtungen erregt werden, so dass nicht nur der Leib der Messhérenden,
sondern auch der Geist zweckmissig beschiftigt wird»'2.

Die «deutsche Messe» war also nicht ein vollstindig in der Mutterspra-
che gefeierter Gottesdienst. Sie entsprach vielmehr der sogenannten «Bet-
singmesse», in der deutsche Lieder und Texte mit den lateinisch gesproche-
nen Teilen der Messe verwoben waren'®. Das trug schon viel zum Ver-
standnis der liturgischen Handlung bei. Zwar tritt auch bei Pfarrer Ringold
der Wunsch nach einer ganz in der Muttersprache gefeierten Liturgie her-
vor, wie ihn radikalere Aufklirungstheologen durchwegs vertraten'. In

* Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 401. Allerdings bringt er dort die Sache mehr

mit einem negativen Anstrich und zeigt gleichzeitig, dass er diese wichtige Funktion nicht

voll zu erfassen mag, wenn er schreibt: «In der Barockzeit stand zwar die Verehrung der

Eucharistie im Vordergrund, dennoch wurde auch der Messe die alte Wertschitzung wie-

dergegeben (. . .) Diese zentrale Stellung blieb der Messe auch in der Aufklirungszeit er-

halten, wobei sich hauptsichlich die Ablehnung der ‘Nebenandacht’ und die Tendenz

zum Wesentlichen positiv auswirkten».

Die erste Belegstelle bringt der Kirchenbote im Herbst 1783: «In Sarmenstorf, einem gros-

sen Pfarrdorfe in den untern freyen Amtern in der Schweiz, ist die deutsche Messe einge-

fithrt worden»; Der Kirchenbote, 1783, 512.

't ZBZH, Ms Car XV, 154 a, 19.

2 Aa.O.

3 Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 404 f.

'* Als Beispiel fiir die Tendenz radikaler Aufklirungstheologen sei Vitus Anton Winter er-
wihnt; vgl. J. Steiner, Liturgiereform in der Aufklirungszeit, 181. Wihrend solche Theo-

136



diesem Sinne schrieb er Jakob Hess zur Kritik an der Erstausgabe von Sai-
lers Gebetbuch, es wire ihm willkommen gewesen, der Autor hitte «die la-
teinische Lyturgie vollkommen ins Deiitsche iibersetzt und eingerathen,
das[s] alle katholische Gottesdiensten gemeinschaftlicher und in der Lan-
dessprache gehalten wurden»'*. Ob und wieweit Ringold diese Forderung
in die Praxis umsetzte, kann nicht eindeutig nachgewiesen werden. Aber
schon die vollzogene Reform der Messliturgie war ein beachtlicher Schritt
— fiir die damalige Zeit so neu, dass er in weitem Umbkreis Aufsehen erre-
gen musste'®,

Pfarrer Ringolds Einfithrung der «deutschen Messe» fiel zeitlich mit dem
Hirtenbrief von Erzbischof Hieronymus von Colleredo in Salzburg zu-
sammen. Darin sprach sich der Bischof im Herbst 1782 fiir die Reformen
Josephs II. aus und betonte die Notwendigkeit der Liturgiereform'”. In sei-
nem berithmten Schreiben wies er auch auf das Salzburger Gesangbuch
hin, das Ringold wohl ebenfalls gekannt und als Vorlage fiir Gesinge be-
nutzt hat'®. Aus diesem Buch wurde spiter der «Gesang unter dem Amte

logen Beispiele véllig in die Muttersprache umgeschaffener Messen formulierten, waren
z.B. die Jansenisten gemissigter und selbst in der dsterreichischen Kirchenreform wurde
nur der teilweise Einsatz der Muttersprache gefordert, was auch praktische Griinde hatte.
— Vgl. Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 404 f.

' ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783. — Johann Michael Sailer, Voll-
stindiges Lese- und Betbuch zum Gebrauch der Katholiken, Miinchen und Ingoldstadt
1783; G. Schwaiger, Johann Michael Sailer, 29 ff.; In der Darstellung Schwaigers wird
auch ersichtlich, dass Sailer in den 1785 erschienenen «Zusitzen» sowie den weiteren Auf-
lagen des Buches in der Tat eine Forderung wie sie Ringold gestellt hatte, erfiillte und den
ganzen Text der Messe deutsch wiedergab.

'¢ Das belegen der Kirchenbote, vgl. Anm. 10 und die Schilderung von Hans Rudolf Schinz,
vgl. Anm. 11.

' So betont der Erzbischof in Artikel XXIV: «Nebst der Bibel sind gute Kirchenlieder in
der Muttersprache eines der fiirtrefflichsten Mittel, den &ffentlichen Gottesdienst erbau-
lich und zur Erweckung religiéser Gefiihle beférderlich zu machen»; In Artikel XXV
weist er daraufthin: «Es waren Zeiten, wo man es mit der unbegreiflichsten Gleichgiiltig-
keit geschehen liess, vielleicht selbst zu wenig fiihlte, welch unverstindliches Zeug, wel-
chen Unsinn der gemeine Mann bey seinen &ffentlichen und Privatandachten daher sagte
oder sang . . »; Und er weist auf eine Stelle bei Paulus an die Epheser, 5.19 sowie auf die
Kirchenviter, dass alle «die zum Gottesdienst kamen, Weiber und Minner, jung und alt
mit hell vereinigter Stimme im gemeinsamen Lobe Gottes zusammen stimmten»; Dieser
Hirtenbrief ist abgedruckt in: P. Hersche, Der aufgekldrte Reformkatholizismus in Oster-
reich, 45—101.

'* Hersche, Der aufgeklirte Reformkatholizismus, 75.

137



der heiligen Messe» ins Sarmenstorfer Gesangbuch aufgenommen'®. Durch
die guten Verbindungen von Pfarrer Ringold zu den Kléstern Einsiedeln
und St. Blasien im Schwarzwald kommen als weitere Vorlagen die von je-
nen Ménchen edierten Gesangbiicher in Betracht. Sie enthalten alle deut-
sche Messlieder. Wirksam diirfte vor allem das Gebetbuch aus St. Blasien
gewesen sein. Es tendierte auf eine Liturgiereform, die auch durch Abt
Martin Gerbert unterstiitzt wurde®’. Den Einfliissen von katholischer Seite
ist jener des reformierten Theologen Jakob Hess anzufiigen®'. Dank seinen
Gesprichen mit diesem Bibeltheologen erwuchs bei Ringold der Wunsch,
vermehrt auch biblische Psalmlieder in deutscher Ubersetzung, wie sie die
reformierte Liturgie schon lange kannte, in die katholische Messfeier
einzubauen??.

In allen seinen Bemithungen um die Reform der Messliturgie hatte der
Sarmenstorfer Pfarrer eine gliickliche Hand und guten Erfolg. Schon weni-
ge Jahre spiter gehorten diese deutschen Messgesinge und Texte zum fe-
sten Bestand und blieben es weit tiber die Zeit seiner Pastoration hinaus.
Eindriicklich belegt dies das Sarmenstorfer Gesangbuch, das dieses Anlie-
gen im 19. Jahrhundert in viele andere Pfarreien weitertrug®.

' Vollstindiges Gesangbuch zum katholischen Gottesdienst, Sarmenstorf 1836, Anhang,

7—8.

Mayer, Liturgie, Aufklirung und Klassizismus, 117. — Das dort erwihnte St. Blasianer

Gesangbiichlein erschien 1773 und im selben Jahr dasjenige von Einsiedeln, «Geistliche

Gesinge zur Zierde und Vermehrung der &ffentlichen Andacht, wie zur Erbauung der

Glaubigen», Einsiedeln 1773, 2. Aufl. 1778; Als Verfasser wird genannt P. Isidor Moser

(1739—1826); Henggeler, Professbuch Einsiedeln, 436—439.

2t Vgl. Teil 3, Kap. 2.1.

22 Es handelt sich um folgende Liedersammlung: J.J. Hess, Lieder zur Ehre unsers
Herrn . . ., Ziirich 1785. — Ringold meinte dazu, als er diese Lieder im Manuskript lesen
durfte: «Ist’s immer méglich, so wird ich den Gebrauch der deutschen Psalmen auch in
unsere Sffentlichen Gottesdienste einfithren. Meine Pfarrkinder werden dann begierig
werden, auch den Verstand derselbigen zu wissen, und dies gibt mir Gelegenheit, ihnen
die Eigenschaft unseres Gottes und die Heilige Geschichte umstindlich zu erkliren»;
ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 26. 10. 1784,

2 Vollstindiges Gesangbuch, Sarmenstorf 1836, Vorerinnerung. — Hier sei nebst den schon
erwihnten Beispielen die Notiz im Einsiedler Tagebuch zur Reise des Abtes Beat Kiittel
an die Kirchweihe in Sarmenstorf angefiigt: «Kurz nach 12 Uhr wurde der Einweihung
das Ende gemacht und von Sr. H.F. Gnaden die heilige Messe gelesen (. . .) Das Volk sang
darunter die deutsche Messe, welcher die Orgel mitspielte»; StiAE, ZB1, 16 f{.

20

138



Leider liegen fiir die Altdorfer Jahre praktisch keine Notizen vor. Trotz
diesem Mangel darf aber angenommen werden, Pfarrer Ringold habe auch
dort den deutschen Kirchengesang gepflegt und verbreitet. Allerdings

-scheint dieser deutsche Messgesang nicht allen Geistlichen und Gliubigen

in der Pfarrei Altdorf behagt zu haben. Nur so wird ein Beschluss der Mu-
" nizipalitdt verstindlich, worin sie festhilt: «Dass einem jeweiligen Herrn
Seelsorger iiberlassen sein solle, nach Gutbefinden zu veranstalten, an wel-
chen Tagen das «deutsche oder lateinische Gesang eingefithrt werden solle,
wodann der Hr. Pfarrherr zum voraus solches den iibrigen Herrn Geistli-
chen anzeigen wird»?*. Der deutsche Messgesang war demnach auch in Alt-
dorf schon vor der Konstanzer Liturgiereform unter Generalvikar von
Wessenberg heimisch geworden. Die warmen Worte fiir den Gesang in der
Muttersprache, die Pfarrer Ringold in seinem «Hirtenbrief» brauchte, las-
sen ebenfalls vermuten, er habe sich auch nach den Sarmenstorfer Jahren
mit Engagement dafiir eingesetzt®,

Mit der Messreform war das Bemiihen um eine Verbesserung der Litur-
gie nicht beendet. Zumindest in Sarmenstorf fithrte Pfarrer Ringold auch
die deutsch gesungene Vesper an den Nachmittagen der Sonn- und Feierta-
ge ein. Er fand damit grossen Anklang bei der Bevolkerung?®. Die Vesper
hatte zwar in der nachtridentinischen Liturgie ihren festen Platz. Aber sie
wurde lateinisch gesungen und blieb deshalb jenen Kirchen vorbehalten,
wo mehrere Priester oder Ménche waren, die diesen Gesang bewiltigen
konnten. Vor allem in den Bemithungen vieler reformgesinnter Geistlicher
des 18. Jahrhunderts wurde der Wunsch nach einer deutschen Vesper laut.
Nur so verstanden die Gldubigen die Psalmtexte dieses traditionellen nach-

?* GAA, Prot. Munizip. Altdorf, fol. 101, 26. 4. 1800.

** Ringold, Hirtenbrief, 10. — Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774—1860), geb. in Dresden.
1776 zog sich die Familie auf das Landgut in Feldkirch im Breisgau zuriick. 1786 Schwei-
zerreise, Begegnung mit Lavater. Studium der Philosophie und Theologie in Augsburg u.
Dillingen, wo er Schiiler von J.M. Sailer war. Bei ihm lernte er die Vorliebe fiir die Pasto-
raltheologie kennen. Weiterstudium in Wiirzburg, 1802 Generalvikar von Konstanz.
Vom ihm gingen wichtige kirchliche und liturgische Reformen fiir das Bistum Konstanz
aus. Nach Dalbergs Tod 1817 Kapitularvikar von Konstanz. Diese Wahl wurde aber vom
Papst verworfen. 1827 Aufldsung des Bistums Konstanz, Wessenberg trat zuriick. —
Brandl, Repertorium, 263 ff. (mit Werkverzeichnis); W. Miiller, Wessenberg in heutiger
Sicht, in: ZSKG 58 (1964), 293—308; Joh. Ulrich Schlegel, Die Beziehungen zw. Joh. Gau-
denz von Salis u. Ignaz Heinr. von Wessenberg, Diss. phil. Ziirich 1976; E. Keller, Kon-
stanzer Liturgiereform; in: FDA 85 (1965).

* AaO.

139



mittiglichen Gottesdienstes. Sehr wahrscheinlich hielt sich Pfarrer Rin-
gold an die Ubersetzung des Einsiedler Vesperbiichleins?’.

Um den gemeinschaftlichen Gesang in der Muttersprache zu verscho-
nern, schafften die Sarmenstorfer zur Freude ihres Pfarrherrn eine neue
Orgel an. Sie schuf auch hier die richtigen Voraussetzungen fiir die Beglei-
tung des Gesanges in der Muttersprache und war zu dessen Forderung von
entscheidender Bedeutung?’. Im Laufe der Jahre griindeten die jungen
Minner von Sarmenstorf noch eine Kirchenmusik. Sie hatten dazu eigens
das Spiel auf Blasinstrumenten erlernt. An hohen Festen und bei Prozessio-
nen verschénerten sie so die Liturgie®.

Die Suche nach neuen liturgischen Formen griff bei Pfarrer Ringold
auch auf die Sakramente iiber. Besonders in der Eucharistie hatten sich in
der Barockzeit Sonderformen entwickelt, die weit vom urspriinglichen
Abendmahl und den Empfehlungen des Konzils von Trient wegfithrten. In
den eucharistischen Segen mit der Monstranz hatten sich zum Teil gefdhrli-
che, fast magische Vorstellungen eingeschlichen. Es galt auch hier als er-
klirtes Ziel der Reformer, das Wesentliche vom Unwesentlichen zu
trennen®’. Zwar hat Pfarrer Ringold die Austeilung der Kommunion noch
nicht voll in die Messe integriert, sondern sie dem Brauch seiner Zeit ent-
sprechend am Schluss der Messfeier angegliedert®'. Aber er liess sie nicht
zur Privatandacht werden, sondern verstand sie als Teil der Messliturgie.
Auch trennte er sich von der Vorstellung, die Kommunion diirfe nur nach
vorhergehender Beichte empfangen werden. Es wire sonst kaum verstind-
lich, wie er den Gliubigen die 6ftere Kommunion so sehr hitte empfehlen
kénnen®2, |

Eine besondere liturgische Form fiihrte der Sarmenstorfer Pfarrer mit
der Taufgeliibdeerneuerung bei der ersten Kommunion ein*. Trotz kursie-

2" F, Popp, Die deutsche Vesper im Zeitalter der Aufklirung unter besonderer Beriicksichti-
gung des Bistums Konstanz, in: FDA 87 (1967), 107—495, hier 334 ff.; Hollerweger, Die
Reform des Gottesdienstes, 421 f. — Andachten fiir die Nachmittagsstunden, Einsiedeln
1786; Diese Texte finden sich auch im Sarmenstorfer Gesangbuch 1836.

* GAS, Dorfchronik I, 117, Eintrag zum Jahr 1787: «Die erste Orgel mit 12 Registern ist in
die Pfarrkirche erbaut, durch den Orgelmacher Bossart von Baar Kt. Zug gemacht, und
von den Pfarrangehérigen daran freiwillig 397 Gl. gesteuert, hat aber Summa 683 Gl. 14
B. gekostet». — Keller, Konstanzer Liturgiereform, 140 ff.

?* Ringold, Hirtenbrief, 11.

3 HKG 5, 600; Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 413 f{.

i1 Ringold, Hirtenbrief, 26.

2 A0, 25.

% GAS, Dorfchronik II, 257; Ringold, Hirtenbrief, 31.

140



renden Vorbildern erbrachte er damit eine bemerkenswert eigenstindige
Leistung®. Am Tage der Erstkommunion erklirte Pfarrer Ringold den Ju-
gendlichen vor der versammelten Pfarrgemeinde den Taufbund und bat
sie, das einst von ihren Taufpaten abgelegte Versprechen zu wiederholen.
Dann ging er zum Taufstein auf dessen Rand ein Kruzifix aufgestellt war.
Der Pfarrer liess die Knaben, dann die Midchen paarweise vortreten. Je-
dem gab er eine brennende Kerze in die linke Hand und bat sie, die rechte
auf den Taufstein zu legen. Dann sprachen die Jugendlichen das Taufver-
sprechen: «Ich schwére ab dem bésen Feinde, allem seinem Pomp und
Pracht, und allen seinen Werken, und hange allein dir, mein liebster Herr
Jesus Christus an bis in den Tod». Anschliessend kiissten sie den Taufstein,
verbeugten sich vor dem Kreuz und gaben die Kerzen an die nichsten
weiter®’. Die Taufgelibdeerneuerung hinterliess bei den Erstkommunikan-
ten wie bei den Erwachsenen einen grossen Eindruck?®®. Diese liturgische
Form wurde auch unter Ringolds Nachfolger weiter praktiziert und fand
spiter langsam Eingang in die anderen Pfarreien der Innerschweiz?’.

Mit seinen Schritten zur Erneuerung der Liturgie hat Pfarrer Ringold
wesentliche Teile der Konstanzer Liturgiereform rund 20 Jahre vorweg-

# Keller, Liturgiereform, 205: «Ignaz Demeter, der bedeutende christliche Schulmann und
Pidagoge aus dem Kreis um Christoph Schmid hat, wie es scheint, als erster mit der Erst-
kommunion der Schulkinder auch eine Taufgeliibdeerneuerung verbunden (.. .) Seine
Idee fand lebhaften Beifall». — Auf eine dhnliche Pioniertat weist Biemer in seiner Arbeit
zum Liturgiker Edilbert Menne hin, der in seinem Handbuch zur Taufliturgie eigene For-
men der Taufgeliibdeerneuerung ausgebildete hatte, sich aber auch auf franzésische Vor-
bilder stiitzte; Biemer, Menne 108 f. — Als Vorbilder fiir Ringold, der die Taufgeliibdeer-
neuerung zwanzig Jahre vor Demeter in Sarmenstorf einfithrte, kommen zwei Katechis-
musausgaben aus dem gallikanischen Raum in Betracht: Einerseits der von Pouget verfas-
ste Ditzesankatechismus fiir die Didzese Montpellier, den dieser im Auftrag des janseni-
stischen Bischofs J. Colbert geschrieben hatte. Wahrscheinlich darum, weil beide zu den
Appellanten gehorten, kam er 1723 auf den Index, erhielt aber in einer korrigierten Aus-
gabe grosse Verbreitung. Und andererseits der Katechismus von ].B. Bossuet «Catechis-
me du diocése de Meaux», Paris 1687, der im Jahre 1775 von Heinrich Braun in deutscher
Ubersetzung in Miinchen ediert wurde. — Hofinger, Katechismus, 13 f. — Ignaz Demeter
(1773—1842), studierte bei Sailer in Dillingen, wurde 1802 Pfarrer in Lautlingen und 1808
auf Veranlassung Wessenbergs Pfarrer in Rastatt und Direktor des Praparandeninstituts,
1833 Domkapitular in Freiburg i.Br. und 1836 Erzbischof. — ADB 5,46.

** Ringold, Hirtenbrief, 32 ff.

¥ Aa.0O., 341

¥ GAS, Dorfchronik II, 257; Keller, Konstanzer Liturgiereform, 205 ff.

141



genommen*®. Fiir den Raum der katholischen Innerschweiz und das Frei-
amt, vielleicht fiir das ganze Gebiet der Schweizerischen Quart des Bistums
Konstanz ist er eines der ersten Beispiele. Was das heisst, mag man erst er-
messen, wenn man um die harzige Einfithrung der Reformen Wessenbergs,
ja um deren Ablehnung in der Innerschweiz weiss®.

Bei allen liturgischen Erneuerungen war es Ringolds Anliegen, die Glau-
bigen auf die zentralen Geheimnisse des Glaubens hinzulenken. Vor allem
wollte auch er dem Messopfer als der wesentlichen Andacht der Christen
wieder seine Bedeutung zukommen lassen. Gleichzeitig schien es dem Sar-
menstorfer Pfarrer, wie allen Reformern seiner Zeit, nur durch eine gerei-
nigte Liturgie moglich, die Glaubigen an die Pfarrkirche und ihren dort
wirkenden und lehrenden Hirten zu binden*’. Die Pfarrkirche sollte das
wahre Haus Gottes und die Pforte des Himmels sein. Karl Ringold bat dar-
um seine Pfarrkinder eindringlich, sich «ohne Noth oder wichtigste Ursa-
che» nie in andere Gotteshiuser zu begeben. Die Pfarrkirche sei der Ort,
wo Gott als der beste Vater unter seinen Kindern wohnen will*'. Das Be-
miihen von Pfarrer Ringold zielte aber noch weiter. Dank den liturgischen
Reformen sollten die katholischen Gottesdienste in Sprache und Form so
anziehend wirken, dass auch die reformierten Nachbarn sich heimisch
fihlten. Der nachweisbare Erfolg schien ihm recht zu geben*2.

Ringolds Reformen der Liturgie lagen in jeder Beziehung sachliche und
seelsorgerliche Motive zugrunde. Auch sein Ruf, das religidse Leben auf die
zentralen Wahrheiten des Glaubens zuriickzufithren war fiir ihn mehr als
nur «aufklirerisches» Postulat*® und entsprach letztlich dem inneren
Drang, alles einzusetzen, um die Seelen zu gewinnen und ihnen ganz Hirte
sein zu koénnen. In dieser Zielsetzung aber waren die liturgischen Refor-
men nur Teil eines Ganzen!

*® Keller, Konstanzer Liturgiereform, Vorwort.

Fiir den Raum Innerschweiz sind die Quellen fiir die nach 1803 einsetzende Konstanzer

Liturgiereform nur punktuell ausgewertet worden; vgl. Keller, Konstanzer Liturgiere-

form, 17—156; W. Miiller, Wessenberg in heutiger Sicht, in: ZSKG 58 (1964), 307; A. Kii-

ry, Die Durchfiithrung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer Generalvikars J.H.

von Wessenberg in der Schweiz, Bern 1915, 58—73.

Keller, Konstanzer Liturgiereform, 124 ff.

4 Ringold, Hirtenbrief, 8.

2 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790: «I Paesani pero vengono fre-
quentemente alle Prediche e Catechesi mie e del mio bravo Coadjutore».

4 Keller, Konstanzer Liturgiereform, 163; Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 401;
Schwaiger, Aufklirung in kath. Sicht, 565.

39

40

142



1.2. Verkiindigung des Gotteswortes in der Predigt

Die Verkiindigung der zentralen Wahrheiten des Glaubens der Heiligen
Schrift und den Kirchenvitern war in der Barockzeit ebenfalls ein Stief-
kind**. Aus diesem Wissen heraus rief im Jahre 1752 der Wiener Erzbischof
die Prediger auf, sich «die Wichtigkeit ihres Amtes, wozu sie von Gott und
der Kirche berufen sind, zu Herzen zu nehmen»*’. Es sei ihre Aufgabe,
dem Volke die ewigen Glaubenswahrheiten beizubringen. Die Glaubigen
hitten davon oft keine Ahnung und wiirden den aberglaubischen Dingen
mehr Wert beimessen, als dem Evangelium. Deshalb miisse der Prediger ih-
nen das «Wort Gottes» ausspenden. Dieselben Forderungen wiederholte
drei Jahrzehnte spiter noch eindringlicher der Erzbischof von Salzburg in
seinem Hirtenbrief*’. Im Bemiithen um einen «verniinftigen Gottesdienst»
musste auch der Unterweisung der Glaubigen wieder entsprechendes Ge-
wicht zukommen. Die Predigt wurde darum geférdert und wieder in den
Gottesdienst integriert, doch blieb es vielerorts nur beim Versuch*’.

In der Seelsorgearbeit von Pfarrer Ringold nahm die Predigt schon frith
einen festen Platz ein. Die Verkiindigung des Wortes Gottes in der Messfei-
er war ihm ein grosses Anliegen*®. Das Kanzelwort bot ihm die Méglich-
keit, der ganzen Pfarrgemeinde die wichtigen Leitlinien seiner Seelsorge re-
gelmissig zu vermitteln. Gerne und oft bestieg er die Kanzel. Als er nach
Sarmenstorf zog, war er als ausgezeichneter Kanzelredner schon weit be-
kannt®.

Zwei Predigten aus jener Zeit ragen besonders heraus. Am 27. Novem-
ber 1780 hielt er die «Trauerrede» auf den verstorbenen Einsiedler Abt Ma-
rian Miiller* und ein halbes Jahr spiter trug er von der Kanzel der Pfarr-
kirche von Sachseln seine «Lobrede auf den seligen Einsiedler Nikolaus

4 Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 35; HKG 5, 604.

** Hersche, Der aufgeklirte Reformkatholizismus, 9.

" Aa0., 724

47 Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 401 ff.

¢ ZBZH, Ms Car XV 154 a, 19.

> BBBE, Mss. hist. helv. IIL. 199, S. 456; J.F. Zurlauben, Tableaux de la Suisse 8, 493: «<Un
célebre Predicateur. . .».

Trauerrede auf Marianus den Hochwiirdigsten des H.R. Reiches Fiirsten und Abt des un-
mittelbaren Stifts U.L. Frau zu Einsiedeln, . ., gehalten bey Hochdesselben Leichenbe-
gribnis, von dem Hochw. Herrn Carl Joseph Ringold, Pfarrer zu Sarmenstorf, den 27.
Wintermonaths 1780, Einsiedeln (0.].).

50

143



von Fliie» vor®'. In beiden Predigten, so verschieden sie aufgrund der be-
sonderen Anlisse waren, wies sich Pfarrer Ringold als Seelsorger mit einem
soliden theologischen Fundament aus. Die eingestreuten Hinweise auf die
Kirchenviter und wichtige Theologen des Spatmittelalters beeindruckten
ebenso wie sein rhetorisches Kénnen*2. Der Sarmenstorfer Geistliche zeig-
te sich in seinen Kanzelworten aber auch als Kind seiner Zeit.

Den verstorbenen Abt des Klosters Einsiedeln wiirdigte er in dessen
dreifacher Funktion als Fiirst, Abt und Prilat. Auffillig betonte Pfarrer
Ringold in bezug auf den geistlichen Fiirsten die Verdienste des Verstorbe-
nen um die dkonomischen und landwirtschaftlichen Reformen. Damit ha-
be er die Lage der Untertanen beispielhaft verbessert®*. Fiir den Abt des
Klosters und Prilaten der Kirche legte der Sarmenstorfer Pfarrer den Ak-
zent auf die Regeltreue. In vollkommener Nachfolge habe sich Abt Marian
bemiiht, fern aller Mittelmissigkeit dem benediktinischen Ordensideal
nachzuleben. Das habe er nicht nur fiir sich selbst zum Grundsatz ge-
macht, sondern auch in bezug auf die Seelenfithrung seiner Ménche. Mit
wacher Sorge habe er darauf geachtet, dass nur «das Griindliche, das We-
sentliche, das Wahre» weitergegeben werde und nicht «nur Fusserliches
Scheinwesen, nur Nebendinge»®*. Wenn Pfarrer Ringold den Zuhérern
nachwies, die «helvetische Kirche» habe in Abt Marian einen wichtigen
Prilaten verloren, dann wusste er, was er sagte. Zu gut kannte er selber die
heftigen Kdmpfe um die Morallehre seiner Zeit. Auch Abt Marian hatte da-
zu Stellung bezogen und sich wie Ringold zur strengeren Richtung
bekannt*®.

st Lobrede auf den seligen Einsiedler Nikolaus von Fliie, gehalten zu Sachseln in der Pfarr-
kirche von dem Hochwiirdigen Herrn, Herrn Karl Joseph Ringold ..., den 21. Mirz
1781, Luzern (0.].). — Zum Jubilium und den Gedichtnispredigten sowie ihren Druck-
werken vgl. E. Grossmann, J.A. Salzmann, 21.

2. ZBZH, Ms Car XV, 164. 17, Ringold an Schinz, 27. 1. 1781; BBBE, Mss. hist. helv. IIL,
199, S. 456.

% Ringold, Trauerrede, 7. — Darauf weist schon seine enge Freundschaft mit dem an &kono-
mischen Fragen besonders interessierten Pfarrer Hans Rudolf Schinz in Uitikon hin; Zu
ihm und seinen Skonomischen Interessen vgl. HKS 49 (1976), 5 ff. — Zu den aufklireri-
schen Bestrebungen fiir die Landbevélkerung durch die sog. Okonomen vgl. Christian
Pfister, Agrarkonjunktur und Witterungsverlauf im westlichen Schweizer Mittelland zur
Zeit der Okonomischen Patrioten 1755—1797, Bern 1975, 37 ff.

¢ Ringold, Trauerrede 18.

55 Diese Situation schildert die Anmerkung in der Trauerrede S. 22: «Eine grosse Probe sei-
nes Fifers, seiner Wahrheitsliebe und Rechtschaffenheit legte er zu Bellenz in dem Amte

144



In der Lobrede auf Bruder Klaus findet sich das Motiv der Morallehre
wieder. Pfarrer Ringold stellte die Forderung nach einem sittenstrengen
Leben vor den Hintergrund der personlichen Geschichte des Seligen. Da-
mals sei die Kirche, trotz der Hoffnung auf ein Ende des Schismas, in ei-
nem tiefen und gefihrlichen Schlummer des Verderbens gelegen. Lasterhaf-
tigkeit und Sittenzerfall hitten die Welt regiert. Die Menschen seien tief im
Schlamme der Sinnlichkeit gesteckt. Diesem Zerfall wollte Bruder Klaus
durch das Beispiel evangelischer Vollkommenheit begegnen. Durch die
Liebe Gottes zu den Menschen sei er gezwungen gewesen, «seine Einsam-
keit in eine Schule der Wissenschaft des Heils zu verwandeln, von welcher
er die Philosophie des Gekreuzigten erklirte»*¢. Damit lenkte der Prediger
den Horer langsam auf die eigene Situation. Seiner Meinung nach habe
Bruder Klaus die Spaltung der Kirche als notwendige Folge des Sittenzer-
falls vorausgesehen. Nicht eine Erneuerung der Glaubenslehren, sondern
nur die Verbesserung der Sitten kénne deshalb die Kirche Gottes retten®’.
In einer gereinigten Kirche und bei vorbildlichem Lebenswandel der Gliu-
bigen war fiir Pfarrer Ringold auch eine Wiedervereinigung der getrennten
Christen méglich. Diesen Gedanken gab er den Zuhdrern am Schluss mit*®
und betonte ihn wenig spiter noch einmal in einer Predigt an seine Pfarr-
kinder in Sarmenstorf®’.

eines Sffentlichen Lehrers der Moral ab. In den Vorurtheilen des Probabilismus erzogen,

verfocht er diesen in seinem ersten Curse noch mit allméglichstem Eifer; ja er schaffte

sich sogar verschiedene Biicher, worinn solcher bestritten wurd, nur in der Absicht an,
um alle Griinde der Gegner zu erfahren, und zu widerlegen. Als er aber im Gegentheile in
derer Lesung von der Wahrheit iberwunden, die Falschheit und den Greuel dieser Lehre
erkannte, war er nicht zufrieden, in seinem zweiten Curse solche aus allen Kriften be-
stritten, und seinen Schiilern die wahre und reine Moral gegeben zu haben: sondern er
glaubte sich auch im Gewissen verbunden zu seyn, die erstern von den Wegen, auf die er
sie verleitet hatte, wiederum zuriick zu fithren; worinne er sich auch so viel Miihe gab,
dass er nicht eher ruhete, als bis er sie alle wieder auf den rechten Weg gebracht hatte. Zu
eben der Zeit verfasste er eine Schrift ‘De praejudiciis, quae in discutiendo Probabilismo
mentem humanam ab agnitione veri plus minusve impedire solent’; worinn er sich wegen
der Verblendung, in welcher ihn diese Irrlehre so lange gefangen gehalten, durch die Zer-
nichtung ihrer Vorurteile und Entlarvung ihrer Scheingriinde sattsam Genuthuung ver-

schafft». — Abt Marian Miiller war von 1749—1763 in Bellinzona wo er auch vehement
gegen die Ausdehnung des Fasnachtstreibens auftrat; vgl. Henggeler, Professbuch Einsie-
deln, 161—165.

*¢ Ringold, Lobrede, 16.

7 AaQ,, 28.

* AaO., 38 {1

* ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

145



Freilich werden in solch herausragenden Situationen die Predigttitigkeit
als Ganzes und deren theologischer Gehalt nicht fassbar. Aus vielen Bemer-
kungen von ihm selbst und von seinen Zeitgenossen aber wird deutlich,
dass es Pfarrer Ringold darum ging, der Predigt einen wichtigen Platz in
der Seelsorge zu geben. Die Predigt war ihm Mittel, das Wort Gottes zu
verkiindigen und seine seelsorgerlichen Ziele zu erreichen. Von der Kanzel
empfahl er den Gliubigen das Lesen des Neuen Testamentes, fithrte sie zu
einem sittenstrengen Leben und eiferte gegen Unsitten und Missbrauche®.
Wenn er sich oder andere Geistliche angegriffen fihlte, konnte er zu einer
Verteidigung von geradezu prophetischem Eifer ansetzen. Das erfuhren
auch die Sarmenstorfer, als sie sich gegen die Wiinsche von Kaplan Meyer
stellten. Die Verkiindigung des Gotteswortes wurde zur Strafpredigt®'. Al-
lerdings hielt ein Berichterstatter fest, diese Predigt habe nicht mehr der
Auslegung des Evangeliums entsprochen. Sie sei mit solchem Geschrei und
Stampfen der Beine vorgetragen worden, dass es durch Herz und Nieren
gedrungen sei®?. Ahnliche Beispiele sind von Pfarrer Ringold auch aus den
Jahren der Helvetik bekannt. Auch damals verlor er gelegentlich das Mass
und iiberschritt die Grenzen der evangelischen Wortverkiindigung®®.

In den Jahren der Altdorfer Pastoration trat bei Pfarrer Ringold eine im-
mer stirkere Vorliebe fiir eschatologische und apokalyptische Themen
auf®. Damit verbunden war eine Kampthaltung gegen die zunehmende Si-
kularisierung und Sittenfreiheit. Das betonte er einmal gegeniiber Jakob
Hess: «Im Haupt Flecken behaupten die Philosophen ein starkes Uberge-
wicht; ungeacht dessen lasse ich selten eine Predigt oder Christenlehr vor-
beygehen, in welcher ich meine Zuhérer nicht vor deren antichristischen
Lehrsitzen warne, wiewohl ich mir dadurch den unversshnlichsten Hass
und die herbeste Verfolgungen iiber den Hals ziehe»®’.

Wie eine spite Renaissance seiner Predigttitigkeit erscheint in den letz-
ten Lebensjahren des greisen Ringold der Hirtenbrief an die Pfarrei Sar-

0 Vgl. Teil 2, Kap. 1.3. u. 1.4.

$ GAS, Dorfchronik II, 151—156.

¥ Aa0., 155,

2 Vgl. Teil 1, Kap. 4.3.

¢ ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 1.—6. 12. 1808: «Ich hielt in den ersten
Jahren meines Hirten-Amts zu Altdorf nach den Zeugnissen der Schrift eine Predigt von
den offenbaren Zeichen der nahen Ankunft des grossen Weltgerichts. . .». — Zu dieser
Tendenz sind die Ausfithrungen in Teil 3, Kap. 2.3.3. zu beachten!

s ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess, 12. 7. 1804.

146



Abb. 13:  Inneres der Pfarrkirche St. Martin Altdorf. Aufnabme nach der Innenrestauration
von 1969/70.

menstorf, worin er an die Abschiedspredigt vom 7. Juli 1793 ankniipfte.
Diesen Hirtenbrief, eine Predigt besonderer Art, verfasste Karl Ringold
ganz im Stil eines Apostelbriefes. Er legte Zeugnis ab von seinem Hirtenei-
fer und dem Gewicht, das er Zeit seines Lebens der Reformarbeit beigemes-
sen hatte. Gleichzeitig weist der Hirtenbrief auf die auch in den spiten Le-

147



bensjahren immer noch vorhandene Reformgesinnung hin. Bei aller Ab-
kehr von allem «aufklirerischen» Gedankengut und trotz Ringolds Schritt
in ein restauratives Denken vermochte sie sich zu halten. Das gilt in erster
Linie von der Liebe zur Bibel, aber auch fiir so wichtige Postulate wie die
Reform des Gottesdienstes und die Bindung der Gliubigen an die Pfarrkir-
chess. Ahnliches formulierte Ringold in seinem geistlichen Testament als
programmatische Zusammenfassung seiner Seelsorge®’. Dort fiihrte er
auch an, was fiir ihn in seiner Predigtarbeit stets als Devise gegolten hatte:
«Denket an eure Hirten und Vorsteher, die euch treulich und redlich das
Wort Gottes gepredigt haben»®®.

1.3. Verbreitung der Bibel im Volk

Pfarrer Ringold verkiindete von der Kanzel das «Wort Gottes» und rief
die Gliubigen auf, sich an den Normen des Evangeliums zu orientieren.
Sein Seelsorgeeifer ging aber noch weiter. Unermiidlich empfahl er den
Glaubigen, die heiligen Evangelien und die Schriften der Apostel selber zu
lesen. In diesem gottlichen Buch wiirden sie alles finden, «was der Vater
durch Jesum Christum uns zu thun befohlen hat»°. Der Sarmenstorfer
Pfarrer lag mit diesem Aufruf ganz auf der Linie aller reformgesinnten Bi-
schofe und Kleriker seiner Zeit. Dieselben Wendungen klingen auch im
Hirtenbrief von Erzbischof Colleredo an, der seinem Ditzesanklerus zu
verstehen gab, nichts zeichne die Predigt- und Katechesentitigkeit eines
Geistlichen besser aus, als wenn er den Gliubigen das Lesen des Neuen Te-
stamentes empfehle’. Ein weiterer Schritt also, das Volk wieder auf die
zentralen Wahrheiten des christlichen Glaubens hinzufiihren. Aber leicht
war es nicht. Selbst vielen Geistlichen waren die Texte der Bibel fremd. Sie
hatten sie bei ihrem Studium kaum richtig kennengelernt. Das Lesen der
Bibel war fiir sie etwas, das sie erst lernen mussten’'. Darum musste auch
Pfarrer Ringold seinen Vikaren und Kaplinen in Sarmenstorf zuerst ein-
mal die tigliche Lektiire der Heiligen Schrift ans Herz legen, bevor sie ihn

% Ringold, Hirtenbrief, passim. — Die Abschiedspredigt ist in einer Abschrift erhalten, in:
GAS, Dorfchronik II, 211—221.

67 Abschied und letzte Worte (. . .), von Hochw. Hr. Exkommissair und Pfarrer Karl Joseph
Ringold, Zug 1815.

5 Ringold, Abschied, 10 f{.

¢ Ringold, Hirtenbrief, 6.

7® Hersche, Der aufgeklirte Reformkatholizismus, 72.

" RO, 73 E

148



in seinen Aktivititen unterstiitzen konnten. Dass ihm Erfolg beschieden
war, belegen Berichte von Zeitgenossen’.

Pfarrer Ringold hatte die ersten Anregungen zu eigener, intensiver Be-
schiftigung mit den Schriften des Alten und Neuen Testamentes zweifellos
im Helvetischen Kolleg erhalten. Sein Lehrer und spiterer Freund Giovan-
ni Battista Branca hatte nicht nur einen ausgezeichneten Ruf als Hebraist
und Exeget; er wusste interessierte Studenten fiir das Bibelstudium und die
regelmissige Lektiire der Heiligen Schrift zu begeistern”®. Diese Begeiste-
rung iibertrug Pfarrer Ringold seit dem Amtsantritt in Sarmenstorf nicht
nur auf seine Mitbriider, sondern auf das ganze Pfarrvolk™. Bald besass ei-
ne grosse Zahl von Familien ein Neues Testament in deutscher Uberset-
zung. Armeren Familien verschenkte Ringold solche Bibelausgaben™.

Soweit sich feststellen liess, verbreitete Pfarrer Ringold im Laufe seiner
Sarmenstorfer Zeit zwei Bibeliibersetzungen. Bei der einen Ausgabe han-
delte es sich um den ersten Band eines Neuen Testamentes, der die vier
Evangelien enthilt und von Marx Anton Wittola aus dem Franzdsischen
iibersetzt wurde. Die Originalausgabe besorgte der bekannte Jansenist
Frangois-Philippe Mésenguy und versah sie mit entsprechenden Anmer-
kungen’®. Es war eine Ubersetzung, die vor allem in den &sterreichischen
Landen viel gelesen wurde und mithalf, gemissigt jansenistisches Gedan-
kengut zu verbreiten. Die andere Ausgabe des Neuen Testamentes war eine

7 Teil 1, Kap 3.3.

" Teil 1, Kap 1.3.

™ ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 10. 1782; ZBZH, Ms Car XV, 154a, 19:
«Er empfiehlt auf und neben der Canzel die Anschaffung und Lesung der Bibel»; — Rin-
gold, Hirtenbrief, 5 f.; ZBZH, FA Hess 1741, 181 au, Falkeisen an Hess. 16. 6. 1815; In
diesem Brief, der die Frage der Bibelverbreitung behandelt, zitiert Falkeisen aus einer
Antwort Ringolds: «Dieser Gedanke gefiel mir schon in den ersten Jahren meines Hirten-
amtes zu Sarmenstorf, weil er schon damals die fiirtrefflichsten, augenscheinlichsten
Friichte erzeuget hatte. . .». _

75 ZBZH, FA Hess 1741, 181 au, Falkeisen an Hess, 16. 6. 1815; GAS, Dorfchronik IT, 213 f.

’¢ Das neue Testament unsers Herrn Jesu Christi, mit Anmerkungen. Aus dem Franzosi-
schen iibersetzt von Marx Anton Wittola. . ., 1. Bd, Die vier heiligen Evangelien, Wien
1775. — Marx Anton Wittola (1736—1797). Er kam in Wien mit dem jansenistischen Ge-
dankengut in Kontakt und wurde, vor allem auch durch zahlreiche Ubersetzungen aus
dem franzésischen, zu einem der wichtigsten Verbreiter jansenistischer Literatur in
Osterreich und zu einem eifrigen Verfechter des Spétjansenismus in Osterreich. — Her-
sche, Spitjansenismus, 79 ff., 196 ff., sowie passim; Brandl, Repertorium, 272; Brandl,
Marx Anton Wittola, Steyr 1974 (Nur fiir biogr. Angaben brauchbar).

149



Abb. 14: Titelblatt einer von Pfarrer Ringold in Sarmenstorf verbreiteten Bibelausgabe.



Ubersetzung von Heinrich Braun. Die Anmerkungen verfasste der fort-
schrittlich gesinnte Exeget ganz im Geiste seiner Zeit””. Beide Ausgaben
entsprachen der Vorschrift von Papst Benedikt XIV.. Er hatte die Bestim-
mungen seiner Vorginger gelockert. Seither bendtigten die Laien nicht
mehr eine Erlaubnis des zustindigen Bischofs, wenn sie die Bibel lesen
wollten. Es geniigte, wenn die Bibeliibersetzungen die Approbation des HI.
Stuhles besassen bzw. mit Anmerkungen aus den Kirchenvitern sowie an-
derer gelehrter Theologen versehen waren’.

In seinem Eifer fiir das Heil der ihm anvertrauten Seelen bat Ringold sei-
ne Pfarrkinder, unermiidet, wenigstens aber alle Sonn- und Feiertage in der
Heiligen Schrift zu lesen. Er legte seinen Gliubigen dar, sie wiirden durch
die Lektiire der Bibel alles finden, was sie zur Ausrichtung ihrer Lebens-
weise nétig hitten. Damit gewann die Bibellektiire in seiner Seelsorge im-
mer mehr an Bedeutung. Die Schriften des Neuen Testamentes wurden
zum Offenbarungs- und Gesetzbuch seiner Pfarrei und gaben Anlass zu
einer griindlichen Sitteninderung®’. In seiner Abschiedspredigt dankte
Ringold allen, die das Neue Testament angeschafft hatten. Er konne es mit
seinem Gewissen bezeugen, dass nichts schénere «Friichte der Gottselig-
keit und Tugend» erzeugt habe, keine Sache so schnell «Siinde, Laster und
Missbriuche ausgerottet, und ein besseres Christenthum hergestellt hat, als
wie die Kenntniss des hl. Evangeliums»®!. Pfarrer Ringold war am Ende sei-
ner Sarmenstorfer Jahre iiberzeugt von der einmaligen Wirkung der Bibel-
lektiire in seiner Pfarrei. Sie hatte urchristlichen Geist in diese Bauernge-
meinde hineingetragen.

Umso mehr schmerzte es ihn, dass ihm dasselbe in der neuen Pfarrei Alt-
dorf nicht gelang. Trotz allen Bemiihungen hatte er im Urnerland wenig
Erfolg. Das klagte er einmal seinem reformierten Freund Hess: «Ich hitte
lingst gewiinscht, dass ich die Lesung, wenigstens der hl. Schriften des neu-
en Bundes, in meiner Vaterstadt, eben so wie zu Sarmenstorf hitte einfiih-

" Die heilige Schrift des Neuen Testamentes, iibersetzt von Heinrich Braun, Niirnberg 1786.
— Heinrich Braun (1732—1792), Studium in Salzburg, Benediktiner in Tegernsee, Prof. in
Freising, Prof. der Theologie im Kloster, Bibliothekar, 1767 mit papstl. Dispenz Austritt
aus dem Orden. Wurde zu einem bedeutenden Schulmann in Bayern. Braun war auch Je-
suitengegner. — Brandl, Repertorium 23 f.

8 LThK 2, 366.

7 Ringold, Hirtenbrief, 7.

% AaO,;7.

81 GAS, Dorfchronik II, 213.

82 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 5. 4. 1808.

151



ren koénnen. Allein der Karakter dieses allzu freyen Volkes ist noch sehr
schlecht zu diesem Studium gesinnet»*2,

Was ithm im Grossen nicht gelang, versuchte er im Kleinen. Immer wie-
der regte er im privaten Gesprich zur Bibellektiire an. Er kaufte auch Bi-
belausgaben, um sie zu verschenken®’. Kaum hatte ihm Jakob Hess berich-
tet, Leander van Ess gedenke eine neue Bibeliibersetzung herauszugeben,
subskribierte er 50 Neue Testamente und 12 ganze Bibelausgaben®*. Freu-
dig nahm er auch Kenntnis von den Bemiihungen des Konstanzer Bischofs
und seines Generalvikars Ignaz von Wessenberg zur Verbreitung der deut-
schen Bibellektiire unter der katholischen Bevélkerung®. Er bewunderte
aber nicht nur, was die andern taten. Selber mahnte er noch in alten Tagen
seine Besucher, das Evangelium regelmissig zu lesen und die enthaltenen
Lehren getreu zu befolgen. Aus der Uberzeugung heraus, die Endzeit sei
nun angebrochen, wollte er helfen, alle guten und treuen Christen zu sam-
meln und sie zu bitten, sich an das Wort des Herrn zu halten, nach dem sie
einst gerichtet wiirden®. Als Vermichtnis dieses Eifers erscheinen Rin-
golds Empfehlungen im Hirtenbrief und im geistlichen Testament®”.

Mit regem Interesse hatte der greise Pfarrer die Arbeit katholischer und
reformierter Theologen an der Bibel verfolgt®®. Aber erst in den letzten Le-
bensmonaten scheint er mit der aufblithenden Bibelbewegung in Kontakt
gekommen zu sein. Damals intensivierte die Basler Bibelgesellschaft ihre
Bemithungen, die Bibel auch in der katholischen Innerschweiz zu verbrei-

% Aa0.

% A.a.0., 181 an, Ringold an Hess, 30. 8. 1804. — Leander van Ess (1772—1847), von War-
burg, 1790 Eintritt ins Benediktinerkloster Marienmiinster bei Paderborn, 1796 ordiniert.
Nach der Sikularisation des Klosters Pfarrer in Schwalenberg, 1812 Pfarrer und Professor
in Marburg. Am 19. Dez. 1821 wurde das Werk von van Ess auf den Index der verbotenen
Biicher gesetzt. Dieses Verbot richtete sich gegen seine Person und bestimmte Schriften,
nicht eigentlich gegen die Bibeliibersetzung. 1822 zog sich van Ess als Privatgelehrter nach
Darmstadt zuriick. — Schildenberger, Die Bibel in Deutschland, 278 f{.; Brandl, Reperto-'
rium, 56 f. — Die von Ringold angeschaffte Bibelausgabe erschien 1807 in Braunschweig
unter den Namen Carl und Leander van Ess. Sie wies die kirchliche Approbation des Ge-
neralvikariates von Hildesheim auf. Wegen ihres grossen Erfolges wurde 1809 eine zweite
Auflage notwendig. — Der in der Bibelausgabe genannte Carl van Ess (1770—1824) war
der Vetter von Leander und arbeitete zeitweise mit ihm zusammen.

% A.a.0., 181 bk, Ringold an Hess, 21. 4. 1806; Pfyl, Alois Fuchs, 141; W. Miiller, Wessen-
berg in heutiger Sicht, in: ZSKG 58 (1964), 297.

¢ ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 24. 7. 1810.

%7 Ringold, Hirtenbrief, 5 ff.; Ringold, Abschied, 10.

38 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 1. 5. 1806, 11. 5. 1810.

152



ten®. Hieronymus Falkeisen berichtete Antistes Hess von diesen Plinen.
Er schrieb ithm, dass er einem Pfarrer im Kanton Uri zwei Neue Testamen-
te geschenkt und ihn gefragt habe, ob er in seiner Pfarrei Personen kenne,
denen man mit solchen Bibelausgaben eine Freude bereiten kdnne®®. Der
Pfarrherr habe zwar fiir die Bibeln gedankt, aber weiter nichts verlauten
lassen. Zweifellos war damit Pfarrer Regli in Seelisberg gemeint, den Fal-
keisen wihrend seines Basler Aufenthaltes kennenlernte®'.

Auf die Empfehlung von Antistes Hess wandte sich Pfarrer Falkeisen an
Ringold und schrieb ihm im Auftrag der Bibelgesellschaft, ob er ihnen bei
der Verbreitung deutscher Bibelausgaben behilflich sein kénnte. Falls es
ihm personlich nicht mehr méglich sei, solle er ihnen einen anderen Mann
nennen, der dafiir Interesse hitte. Pfarrer Ringold freute sich, wieder ein-
mal von Hieronymus Falkeisen zu héren. Er berichtete ihm von seinen
fritheren Erfolgen bei der Bibelverbreitung und versicherte ihm, er werde
nach einer geeigneten Person Umschau halten, weil er wegen Altersschwi-
che selbst nichts mehr unternehmen kénne®?. Pfarrer Ringold hielt auf eine
Weise Wort, die Falkeisens Erwartungen iibertraf. Er iibergab nimlich die
Bitte der Basler Bibelgesellschaft Pfarrhelfer Augustin Schmid, der sie dem
Priesterkapitel vortrug. Wie gut das Anliegen ankam, berichtete Pfarrhel-
fer Schmid nach Basel: «Mit allgemeinem Beyfall und vieler Freude wurde
der Antrag der B[ibel] Glesellschaft] angenommen; wir erkennen den
Werth dieser grossen Gutthat in jeder Hinsicht und beeylen uns daher, sie
unsrer Bereitwilligkeit zur thitigsten Mitwiirkung ihres edlen Vorhabens
zu versichern»®®. Schmid teilte Antistes Falkeisen mit, er befasse sich selber
gerne mit der Bibel und sei iiberzeugt, dass die Verbreitung des Neuen Te-
stamentes eines der besten Mittel sei, um auch die einfachen und irmeren
Bevolkerungsschichten vor dem Unglauben und dem um sich greifenden
Laster zu bewahren. Die Urner Geistlichen seien der Ansicht, dass die Re-
gensburger Ausgabe am geeignetsten sei. Auch seien die Pfarrer einverstan-
den, dass die Bibeln gegen einen bescheidenen Betrag ausgeteilt, den drme-
ren Gliubigen aber geschenkt werden sollten. Ganze Bibelausgaben solle

$ Zur Basler Bibelgesellschaft: G. Alder, Die Bibel in der Innerschweiz, 126 ff.; Schildenber-
ger, Die Bibel in Deutschland, 327 f.

% ZBZH, FA Hess 1741, 181 au, Falkeisen an Hess, 10. 12. 1814. — Zu Falkeisen, Teil 1,
Kap 4.7, Anm. 289.

1 Zu Regli, Teil 1, Kap 4.5, Anm. 224,

92 ZBZH, FA Hess 1741, 181 au, Falkeisen an Hess, 10. 6. 1815.

** A.a.0O.; zu Augustin Schmid, Teil 1, Kap 4.7, Anm. 287.

153



Falkeisen nur in ganz wenigen Exemplaren senden, «denn fiir den gemei-
nen Mann taugen selbe nicht so leicht». Es wiirden sich vielleicht einige
Geistliche entschliessen, eine solche Bibel zu kaufen®*. Im Auftrage der Bas-
ler Bibelgesellschaft bestellte Pfarrer Falkeisen fiir Altdorf 120 Neue Testa-
mente der Regensburger Ausgabe und liess sie Pfarrhelfer Schmid
zukommen®’.

Der bischéfliche Kommissar Anton Dewaya brachte die Angelegenheit
Generalvikar Géldlin vor, um die erforderliche Approbation fiir die vorge-
sehene Regensburger Ausgabe des Neuen Testamentes zu erhalten. In sei-
nem Schreiben teilte er mit, das Priesterkapitel Uri habe die Anfrage der
Basler Bibelgesellschaft positiv aufgenommen und beschlossen, jeder Pfar-
rer solle selber entscheiden, welchen Pfarrkindern er eine deutsche Bibel
geben wolle®. Der Generalvikar war offensichtlich nicht geneigt, die ge-
wiinschte Bewilligung zu erteilen, ohne sich vorher weiter abzusichern,
und verlangte auch ein Neues Testament der Regensburger Ausgabe zur
Einsicht. Kommissar Dewaya kam diesem Wunsch nach und teilte G6ldlin
gleichzeitig mit, es gehe seiner Meinung nach der Bibelgesellschaft nur dar-
um, «dass das Gute verbreitet» werde. Ebenso sei er von der Reinheit der
Absichten Pfarrer Falkeisens vollig iiberzeugt. Er kenne ihn persénlich
und ebenso sei er dem kiirzlich verstorbenen Pfarrer Ringold sehr gut be-
kannt gewesen®’. Die Beantwortung der Frage, ob die Verbreitung des
Neuen Testaments ohne entsprechende Erklirungen dem Volke mehr niit-
ze oder schade, schien Dewaya schon schwieriger zu sein. Doch war er der
Meinung, dass beim Urner Volk, wie er es kenne, kein grosser Missbrauch
zu befiirchten sei, «wenn es nicht etwa mit der Zeit mehr aufgeklirt, auch

** AaO.

s A.a.0.; StABS, PA 0773, 01. 01. 01. Prot. 1804—1834, fol. 56. — Bei der Regensburger
Ausgabe des Neuen Testamentes handelt es sich um ein Werk, das mit der Erlaubnis der
Oberen erschien, aber keine Anmerkungen enthilt. Die Ubersetzung wurde von Georg
Michael Wittmann nach der Vatikanischen Ausgabe besorgt. — Schildenberger, Die Bibel
in Deutschland, 282 f.

%6 ABK Uri, Sch. 4, Nr. 430, Dewaya an Géldlin, 27. 6. 1815; Franz Bernhard Géldlin von
Tiefenan (1762—1819), Studium in Luzern und Meersburg, 1783 Priesterweihe, 1785 Pfar-
rer in Inwil. 1790 Chorherr in Beromiinster, 1803 Propst, 1815 Apostol. Generalvikar der
schweiz. Quart des Bistums Konstanz. Er war ein entschiedener Forderer der kath. Re-
stauration und Gegner Wessenbergs. — Bernhard Fleischlin, Fr. B. Goldlin v.
Tieffenau. . ., SA. aus: Monatsrosen 1876; M. Riedweg, Geschichte des Kollegiatstiftes Be-
romiinster, Luzern 1881, 375—384; Brandl, Repertorium, 87.

7 A.a.O., Nr. 448, Dewaya an Géldlin, 3. 10. 1815.

154



vorwitzigef und stolzer wiirde». Er denke, die Leute wiirden das, was sie
nicht verstiinden, «gelassen iibergehen und weiter lesen». Die Gefahr eines
Missbrauches liesse sich bannen, wenn man statt des Neuen Testamentes
nur die vier Evangelien mit «passenden und nicht zu neumodischen Erkl3-
rungen und Bemerkungen haben konnte»®®. Dewaya rechtfertigte zum
Schluss das Vorgehen der Urner Geistlichkeit und bemerkte, man sei der
Uberzeugung gewesen, eine solch gute Sache wie das Angebot der Bibelge-
sellschaft nicht einfach zuriickweisen zu diirfen; deshalb habe man die an-
gebotenen Bibeln angenommen, aber bisher nur wenige ausgeteilt. Der Ge-
neralvikar diirfe sicher sein, dass die Urner Priesterschaft «mit Ehrfurcht
annehme», was er ihr vorschreibe. Dann berief sich Dewaya nochmals auf
Pfarrer Ringold, der sich zu Lebzeiten so sehr dafiir eingesetzt habe, «dass
man dem christlichen Volke besonders die hl. Evangelien geben solltex;
denn «nichts habe in seinem lieben Sarmensdorf so das Volk zur Besserung
gebracht wie diese Lesung»®’.

Generalvikar Goldlin interpretierte Dewayas Brief ganz nach seinem In-
teresse und empfahl dem bischoflichen Kommissar den «Goffine». Dieses
Werk sei sehr niitzlich, weil es «nebst den HI. Evangelien und Episteln, die
an Sonn- und Feyr-T4gen in der Kirche gelesen werden, zugleich eine
schikliche Erklirung des Textes der HI. Kirchengebriuche etc. enthaltet».
Solche Werke wiirden ihn an die alten Postillen des 16. Jahrhunderts erin-
nern, die damals in fast allen Haushaltungen verbreitet gewesen seien'®.
Ein Vorschlag, der den Intentionen Ringolds und der Bibelgesellschaft
zweifellos in keiner Weise mehr entsprach!

Dass man aber auch von anderer Seite dem Priesterkapitel Uri mit noch
schirferen Worten von der Bibellektiire fiir das Volk abriet, beweist ein
Gutachten aus demselben Jahre. Darin legte der unbekannte Verfasser in ei-
nem ausfiihrlichen Exkurs die Fragwiirdigkeit der Bibellektiire fiir das ge-

% A.a.O.

% Aa.O.

19 A.a.0., Nr. 450, Géldlin an Dewaya, 6. 11. 1815; Leonhard Goffine (1648—1719), Prae-
monstratensermdnch, Volksschriftsteller; sein Hauptwerk war die 1687 vollendete «Hau-
spostille», die in Fragen und Antworten die sonntigl. Episteln und Evangelien erklirt. Sie
wurde mehrfach bearbeitet und erlebte bis ins 20. Jahrhundert viele Neuauflagen. —
LThK 4,1036.— Dass das Werk auch im Kanton Uri im 19. Jahrhundert stark verbreitet
war, belegt die Tatsache, dass mindestens eine Ausgabe in Altdorf gedruckt wurde: Goffi-
ne Leonhard, Christkatholisches Unterrichtsbuch {iber alle Sonn- und Festtigl. Episteln
und Evangelien, Altdorf 1833.

155



wohnliche Volk dar. Er skizziert die ablehnende Haltung verschiedener
Kirchenviter zur Bibellektiire in der Muttersprache und zeigt, wie Luther
als erster — begiinstigt durch die Buchdruckerkunst — die Bibel in die
Hand des «gemeinen Mannes» legen konnte. Die daraus entstandenen Aus-
wiichse hitten das Konzil von Trient genétigt, einzugreifen. Die damals ge-
fassten Beschliisse seien immer noch giiltig. Darum entspreche es nicht
dem Geist der Kirche, dem gewohnlichen Volk, wenn man darunter Hand-
werker und Bauern verstehe, die Bibel in die Hinde zu geben. Der Autor
schliesst mit der Folgerung: «Und so dichte ich, wire es mehr als entschie-
den, dass aus dem Bibel-Lesen fiir das Volk weit eher und grosserer Schade
als Nutzen entstehen miisste. Erinnern Sie Sich der idrgerlichen Auftritte
im ehemaligen fiirstlichen Stifte Kempten, wo man Brentanos Bibel mehre-
ren Gemeinden durch Soldaten wieder nehmen lassen musste, wenn man
das Auferstehungsbild des Heilands noch auf den Altiren haben wollte»'?'.
Solch restaurativer, ja nachtridentinischer Geist verfehlte offensichtlich sei-
ne Wirkung beim Urner Klerus nicht. Die hochgesteckten Erwartungen
der Basler Bibelgesellschaft konnten sich deshalb nicht erfiillen, im Gegen-
teil: Die Aktion blieb in den Anfingen stecken.

Ein Jahr nach Ringolds Tod starb auch der junge Pfarrhelfer Schmid, der
sich mit viel Initiative fiir die Bibelverbreitung eingesetzt hatte. Noch fiihr-
te im Alleingang ein Laie aus dem Vertrautenkreis um Pfarrer Ringold die-
ses gute Werk weiter. Es war Landschreiber Florian Lusser, der schon lan-
gere Zeit durch die Vermittlung Ringolds mit Antistes Hess in Verbin-
dung stand'®?, Als tiefer Verehrer der Bibel setzte er sich fiir ihre Verbrei-

' A.a.O., Nr. 456, Gutachten von Unbekannt, (1815). — Dominik wvon Brentano
(1740—1797), von Rapperswil, Studium am Helvetischen Kollegium in Mailand, bis 1794
Hofkaplan und geistl. Rat des Fiirstabts Honorius von Kempten. Aufklirungstheologe
und Bibeliibersetzer, Anhinger des Episkopalismus. Seine literarische Hauptleistung liegt
in der Ubersetzung und Erklirung des Neuen Testamentes mit populiren Erklirungen,
die dem Werk grossen Erfolg gaben. — LThK 2, 669 f.; ADB 3, 313; Brandl, Repertorium,
25 f. — Von der im Gutachten angeténten Anekdote zu Kempten war nichts zu ermit-
teln! — Zur Frage der Bibellektiire fiir Laien vgl. LThK 2, 366 f.

192 Karl Florian Lusser (1780—1824), von Altdorf. Er wurde mit 22 Jahren Landschreiber und
Kanzleidirektor. Staatsarchivar, Legationsrat und Mitglied der eidg. diplomatischen Kom-
mission fiir den Wiener Kongress. Seit dem Tode von Th. Schmid im Jahre 1812 wohnte
er in dessen Haus, in welchem auch Ringold eine Wohnung gemietet hatte. Lusser war
nebst Johann Jakob Hess auch mit Georg von Wyss in Ziirich befreundet. — A.O. Lus-
ser, Die erste gedruckte Landeskunde von Uri aus dem Jahre 1805, in: Urner Wochen-
blatt 96 (1972), Nr. 78, 4. 10. 1972; ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess,
1. 6. 1813 u. 27.7. 1813.

156



tung im Lande Uri personlich ein. Er wusste zwar, dass die Verbreitung des
Neuen Testamentes auf Hindernisse stossen werde. Dennoch bat er Hiero-
nymus Falkeisen um weitere 30 Exemplare'*. Lusser liess die Bibeln durch
den neuen Pfarrhelfer Baumann verteilen. Denn er war iiberzeugt, «wer in
dem grossen Werk der Bibelverbreitung die gottliche Vorsehung nicht mit
Dank erkennt, der ist blind oder will es seyn»'®.

Das waren mutige Worte in einer Zeit, da die romische Kurie diesem
grossen kumenischen Werk schon lingst mit wachsendem Misstrauen be-
gegnete. Die unkontrollierte Bibellektiire konnte theologisch ungebildete
Laien in Gegensatz zum kirchlichen Lehramt oder in die Hiresie fithren,
befiirchtete man in Rom. Die Kurie erhob auch Bedenken gegen Bibelaus-
gaben mit mangelhaften Ubersetzungen und ohne Anmerkungen. Und
weil man in der gemeinsamen Bibelverbreitung «eine merkwiirdige, viel-
leicht unheilvolle Zusammenarbeit zwischen Katholiken und Protestan-
ten» sah, glaubte man einschreiten zu miissen'®. Im Jahre 1816 verurteilte
Papst Pius VIL. die protestantischen Bibelgesellschaften und die von ihnen
verbreiteten Bibelausgaben. Noch schirfere Massnahmen folgten'®¢. Der
Churer Bischof Karl Rudolf von Buol-Schauenstein verurteilte im gleichen
Sinne nebst andern Gebetbiichern auch die in Uri verbreiteten Bibelausga-
ben'?’. ,

Damit waren den Geistlichen die Hinde gebunden, dem hoffnungsvol-
len Aufbruch ein jihes Ende gesetzt. Bis ins 20. Jahrhundert hinein wollte
man auch im Kanton Uri wenig oder nichts von deutschen Bibelausgaben
wissen'®®. Den warmen Eifer von Pfarrer Ringold fiir die Verbreitung der
Bibel im Volk hatte man hier zu wenig zur Kenntnis genommen und
schnell wieder vergessen. Langer wohl blieb sein Einfluss in der Pfarrei Sar-
menstorf wirksam. Zumindest im hiuslichen Kreis und in der Katechese
blieb die Bibellektiire wahrscheinlich auch bei den Nachfolgern aktuell.
Wie stark und wie lange, liess sich leider nicht ermitteln.

193 StABS, PA 0773, 01.01.01. Prot. 1804—1834, fol. 63 f.

104 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bd, Lusser an Hess, 28. 2. 1817.

19 Auer, Bibelkunde, 129; Pfyl, Fuchs, 143.

Carl Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des Rémischen Katholizismus,
Tiibingen #1924, Nr. 568 (es sind die Breven «Postremis litteris» vom 4. 6. 1816 und «Mag-
no et acerbo» vom 3. 9.1816).

197 Pfyl, Fuchs, 143 f.

19¢ Alder, Bibel in der Innerschweiz, 159—164.

157



Es ist bezeichnend und tréstlich zugleich, dass es wiederum Ringolds re-
formierter Freund Jakob Hess war, der diesem so wahrhaft christlichen Ei-
fer in seinem vielgelesenen Buch iiber «Das Vorsehungsvolle der immer
weitern Bibelverbreitung» die verdiente Wiirdigung zukommen liess: «Ich
kannte und ehrte einen achtungswiirdigen katholischen Geistlichen, den
seligen Altpfarrer Ringold zu Altdorf, Cantons Uri, der schon vor vielen
Jahren, ehe von einer Bibelgesellschaft nur die Rede war, sich alle Miihe ge-
geben hat, wenigstens das Neue Testament méglichst weit in Umlauf zu
bringen»'®.

1.4. Kampf gegen «Aberglauben», Missbriuche und Unsittten

Die Reform der Seelsorge und des Gottesdienstes sah Pfarrer Ringold
erst vollendet, wenn das ganze Leben des Christen zum immerwihrenden
Gottesdienst geworden war. Der «neue Geist» in der Seelsorge musste sich
in der Praxis des Gliubigen wirksam zeigen. Um das zu erreichen, ging der
Sarmenstorfer Pfarrer radikal und konsequent ans Werk. Was den Land-
vogten im Freiamt trotz den vielen Sittenmandaten und Bussen nicht ge-
lang — ihm war Erfolg beschieden''®. Das «nichtliche Herumschwirmen
und Poltern, die Buhlschaften, das Spielen und Vollsaufen», alles Unsitten,
die in den Katalogen der landvégtlichen Mandate nachzulesen waren, ver-
bannte Pfarrer Ringold weitgehend aus seiner Pfarrei!! und fand dabei Un-
terstiitzung von weltlichen Beamten und den Pfarrherren beider Konfes-
sionen in den angrenzenden Pfarreien''?.

Der gemeinsame Kampf von weltlichen und geistlichen Behérden gegen
die weitverbreitete Spiel- und Vergniigungssucht entsprang keineswegs nur
dem Denken der Aufklirungszeit. Es ging zwar auch um den Versuch den
Menschen aus Unwissenheit und Miissiggang zu niitzlicher Arbeit zu fiih-
ren, nicht zuletzt aus sozialen Griinden; denn viele Familien waren wegen
des Spielens und Trinkens ihrer minnlichen Angehérigen verarmt und fie-
len den Gemeinden zur Last''®, Pfarrer Ringold aber ging es um noch

J.]. Hess, Das Vorsehungsvolle der immer weitern Bibelverbreitung in unsern Tagen, Zii-
rich 1817, 42 {.

® Baur, Sarmenstorf, 121 ff., 125.

" A.a.O., 125; Ringold, Hirtenbrief, 35 f.

"2 S5tAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Gisler, 2. 10. 1788.

''* Anne-Marie Dubler, Armen- und Bettlerwesen in der gemeinen Herrschaft «Freie-
Amter» (16.—18. Jahrhundert), Basel 1975. — Die einschligigen Quellen aus dem Gemein-
dearchiv Sarmenstorf sind dort allerdings nur am Rande beriicksichtigt.

1

-

158



mehr; das verdeutlicht sein rigoroses Vorgehen gegen das Tanzen. In Sar-
menstorf erreichte er, dass die «hochst gefihrliche Lustbarkeit des Tan-
zens» nicht nur an der Kirchweih und Fasnacht, sondern das ganze Jahr
hindurch abgestellt wurde'*, und es war fiir ihn unbegreiflich, als Jahre
spiter das Tanzen wieder gestattet und sogar von Kaplan Dobeli empfohlen
wurde'"’. Ringold stand mit seinem Kampf gegen solche Unsitten und
Missbrauche nicht allein da. Allerorts ging man gegen die zum Teil wu-
chernden Auswiichse vor und versuchte, wieder mehr Ordnung in das sitt-
liche Leben zu bringen!'®,

Ein Mittel dazu schien die Verminderung der Feiertage zu sein. Die allzu
vielen Festtage waren oft eher Anlass zu Spiel- und Trunksucht als zur Hei-
ligung. Nur eine sinnvolle Reduktion hitte das gesunde Mass wiederherzu-
stellen vermocht. Wie schwierig das aber war, belegen die heftigen At-
tacken in der Innerschweiz gegen die massvollen Forderungen des Bischofs
von Konstanz'"”. Auch Pfarrer Ringold musste das in Uri kurz vor seinem
Umzug nach Sarmenstorf selbst erleben, als er sich an der Landsgemeinde
fiir eine Verminderung der Feiertage aussprach''®. Sein Einsatz, der ganz
den Forderungen Muratoris und des italienischen Reformkatholizismus
entsprach, wurde schlecht honoriert'**.

Die Reste alten Brauchtums, die Ringold in Sarmenstorf antraf und da-
maliger Gepflogenheit entsprechend auf heidnische Wurzeln zuriickfiihrte,
hatten ebenfalls keinen Platz mehr im neuen System seiner Seelsorge'?
und wurden deshalb ausgerottet. Das betraf nebst den «gewdhnlichen Welt-
freuden» in der Fasnacht auch das «alte Heidenfest am ersten Sonntage in
der Fasten»'?!, Dieses zur Tradition gewordene Fasnachtsfeuer wurde je-
weils an der alten Fasnacht unter Beteiligung der ganzen Dorfschaft auf
dem Tigerli ob Sarmenstorf entziindet. Dort hatten die Knaben auf einer
grossen Holzpyramide zwei Strohpuppen errichtet. Sie symbolisierten das

114 Ringold, Hirtenbrief, 36.

"% StiAS, litt. A, tit. IV, fasc. XII, Nr. 13, Ringold an Schmid, 21. 10. 1813.

116 Hans Wicki, Das Dekanat Willisau im Lichte der Konstanzer Visitationsakten, in: Hei-
matkunde des Wiggertales 40 (1982), 49, 52. — Hinweise dazu bieten auch die Ausfiihrun-
gen im Hirtenbrief von Erzbischof Colleredo von Salzburg, vgl. Hersche, Der aufgeklirte
Reformkatholizismus in Osterreich, 69 ff.

"7 Der Kirchenbote 1783, 100 f., 511 {.

118 Teil 1, Kap. 2.2,

119 Zlabinger, Muratori, 124 f.

120 KBAG, MHH 7, fol. 221 ¢—d, Ringold an Zurlauben, 28. 6. 1781.

12! Ringold, Hirtenbrief, 36; GAS, Dorfchronik I, 472 ff.

159



jiingste Brautpaar der Gemeinde. Etwas entfernt davon wurde eine kleinere
Pyramide, das Flohfeuer, errichtet. Den ganzen Bezirk grenzte man mit
Wachsfackeln ab. Abends zogen die Dorfbewohner in genau festgelegter
Reihenfolge, angefiihrt von einem Trommler, Pfeifer und Geigenspieler so-
wie einer Kreuzfackel zum Festplatz. Nach mehreren Zwischenhalten ka-
men sie dort an und wurden von den Wache haltenden Knaben in den «hei-
ligen Bezirk» eingelassen. Paarweise und in geordnetem Zug umkreiste
man dreimal die Pyramide. Dann setzte man sich im Kreis nieder und bete-
te «fiinfe». Nach dem Gebet wurde das Flohfeuer angeziindet. Madchen
und Burschen setzten sich zusammen, und die Spielleute spielten den Ver-
liebten zum Tanze auf. «Die Verliebten heben an, und in so freudvollem
Verzucken danzen Séhne und Tochter in Schnee und Eis einander zum
Schwitzen». Alsdann wurde das grosse Fasnachtsfeuer entziindet. Eine rie-
sige «Rauch- und Feuer-Wolke» erhob sich gegen den Himmel. Unter Zi-
schen, Prasseln und Knallen brannte die Holzpyramide nieder. Anschlies-
send zogen die Teilnehmer paarweise ins Dorf hinunter. Wer noch weiter
festen und tanzen wollte, begab sich ins Gasthaus zum Ochsen'??. Aus die-
ser Beschreibung ldsst sich unschwer erkennen, dass Pfarrer Ringold diesen
alten Brauch kaum nur wegen seiner heidnischen Wurzeln oder wegen des
Termins bekdmpfte. Thm waren das ausgelassene Tanzen bis zur Ekstase
mit deutlich erotischen Merkmalen sowie die anschliessende Nacht im
Ochsen ein Dorn im Auge'?*, Er ging so griindlich dagegen vor, dass dieser
traditionelle Brauch vollig ausgerottet wurde und auch spiter in dieser
Form nicht mehr Eingang finden konnte. Schon um 1790 gehorte er der
Vergangenheit an'*.

Auch die anderen Fasnachtsfreuden mussten eher auswirts als in der ei-
genen Dorfgemeinde gesucht werden. Es war dem Pfarrer gelungen, die
Wirtschaften an den Fasnachtstagen zu leeren und statt dessen die Glaubi-
gen in die Pfarrkirche zu locken. So teilte er mit sichtlicher Freude einem
Freunde mit: «Die Fasnacht ist hier so still, so ruhig, so auferbaulich abge-
loffen, dass man gewiss bey den ersten Christen geringere Spuren dieser
Ausgelassenheit als in dieser Pfarre nicht hitte aufdecken kénnen. Im Ge-

122 GAS, Dorfchronik I, 472 ff. — Das Fasnachtsfeuer ist vollstindig beschrieben und nach
dem alten Text von Franz Xaver Keller wiedergegeben bei: Karl Strebel, Das alte Fas-
nachtsfeuer von Sarmenstorf, in: Schweizer Volkskunde 33 (1943), Heft 1, 6—9.

123 Ringold, Hirtenbrief, 36 {.

24 S5tAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 7. 4.1791.

160



Abb. 15: Schrifiprobe von Karl Joseph Ringold aus dem Jahre 1800.

161



genteil zeigte sich das Volk weit eifriger zu den Ubungen der Gottseligkeit,
besuchte fleyssiger den Tisch des Herrn und die heiligen Gottesdienste»'?**.
Was auch hier vor allem erstaunt, ist nicht so sehr der Kampf gegen diese
«Weltfreuden» und «Lustbarkeiten», sondern viel eher die Tatsache, dass
Pfarrer Ringold sogar Erfolg in seinem Bemiihen hatte, die Gliubigen zu
einer radikalen Nachfolge im Geiste des Evangeliums und im Sinne der
Urchristen zu fiihren.

Pfarrer Ringold setzte an Stelle der ausgerotteten Unsitten neue Elemen-
te, so in erster Linie die Heiligung der Sonn- und Feiertage, die er in Sar-
menstorf ganz nach seiner Vorstellung zu realisieren suchte. Nach den Be-
schreibungen in der Abschiedspredigt und im Hirtenbrief haben die Glau-
bigen nach der sonntiglichen Messe den Gottesdienst «auf allen Gassen
und Strassen, auf den Wiesen und Feldern, in den Weinbergen und Wil-
dern, in den Hiusern und Scheuren» fortgesetzt'?®. Fast der ganze Tag sei
den «Werken der Gottseligkeit» gewidmet gewesen. Die Eltern hitten die
Kinder in den wichtigen Glaubenswahrheiten unterrichtet und sich selber
mit Lesen, Beten oder gemeinsamer Betrachtung der «ewigen Wahrheiten»
beschiftigt. Die Jiinglinge versammelten sich bei der Einsiedelei ob Sar-
menstorf. Dort sangen sie die Tageszeiten der unbefleckten Empfingnis
Marid oder lasen sich geistliche Biicher vor'?’. Auch seien sie auf Feldern
oder Strassen spaziert und hitten Lieder des Herrn gesungen. Ahnliches ta-
ten die Midchen etwas entfernt von den Burschen. «Diese abwechselnde
Lobgesinge erweckten solche unschuldige, geistliche Seelenfreuden in den
Herzen der Zuhérer, dass ein ansehnlicher protestantischer Herr mir einst
frey bekannte, dass ihm diese Gemeinde als ein wahrer Himmel auf Erden
vorkomme», berichtete Ringold spiter an seine ehemalige Pfarrge-
meinde'?®. Der Sarmenstorfer Pfarrer hatte seinen Glaubigen immer wie-
der klargemacht, dass sich nur ein ganz von der Welt abgewandtes, auf
Christus ausgerichtetes Leben mit der geforderten radikalen Nachfolge ver-
einbaren lasse. In einer solchen Lebensweise hatten alle weltlichen Lustbar-
keiten und jede Ausgelassenheit keinen Platz mehr.

Diese Intentionen und Ringolds Radikalitdt stiessen nicht bei allen Sar-
menstorfern auf Gegenliebe. Zumindest ein Teil der einflussreichen Per-

125 Aa.0.

'?¢ Ringold, Hirtenbrief, 12 {.
27 Aa.0O,, 13.

12 Aa.0., 13,

162



sonlichkeiten im Dorfe widersetzte sich dem Ansinnen des Pfarrers vehe-
ment. Heftige Spannungen entstanden, die Dorfschaft spaltete sich in Par-
teien'?’, Der Konflikt zwischen Pfarrer Ringold und Kaplan Joseph Paul
Débeli muss wohl ebenfalls vor diesem Hintergrund gesehen werden. So
wird deutlich, dass gerade die gebildeten und von den Strémungen der Auf-
klirung beeinflussten Personlichkeiten sich zumindest in diesen Fragen ge-
gen Pfarrer Ringold stellten und seinen Eifer nicht teilen konnten.

Auch in der Nachbarschaft riefen seine seelsorgerischen Reformen Wi-
derspruch hervor. Ein Beispiel ist der schon geschilderte Streit zwischen
den Jugendlichen von Villmergen und Sarmenstorf'*’. Wie wenig Ver-
stindnis man fiir die neue Art der Seelsorge zeigte, belegt auch die Affire
um die Pastoration des Bettwiler Vikars Heinrich Meyer. Dieser junge
Priester wirkte in der Filialpfarrei von Sarmenstorf ganz im Sinne Rin-
golds, was gewissen einflussreichen Personen widerstrebte. Sie denunzier-
ten seine Predigten und seine Art der Seelsorge beim bischoflichen Kom-
missar in Luzern und warfen Vikar Meyer vor, er mache die Glaubigen in
seinem Ubereifer zu Waldbriidern und halben Narren'*'. Kommissar Kel-
ler riigte den jungen Geistlichen, was aber den Zorn Ringolds hervorrief.
Er wehrte sich vehement gegen solche Riige, die indirekt auch ihn treffen
musste, und wies mit Hilfe der Dorfvorsteher in Bettwil nach, der Vikar
habe in seiner Seelsorge nichts anderes getan, als mit apostolischem
Eifer die evangelischen Grundwahrheiten verkiindigt, dem Laster gedroht
und der wahren Tugend Lob gesprochen'*2.

Bei allem Erfolg wusste Ringold genau, dass es unter den Gliubigen
noch viele laue gebe, auch «erzfeine Bésewichte», die dem Evangelium wi-
dersprichen, besonders unter den einflussreichen Personlichkeiten'*’. Und
auch zu Ringolds Zeiten gab es «Unverbesserliche», die der Dorfmeier spit
in der Nacht bei Most und Branntwein ertappte und entsprechend
biisste'**. Das Gros der Pfarrgenossen aber, allen voran die Jugendlichen,
auf die Ringold stirksten Einfluss ausiiben konnte, war um 1790 ganz auf
seine Forderungen eingegangen. Kein Wunder, dass der Sarmenstorfer

2% Vgl. Teil 1, Kap 3.4.

130 Aa.0.

31 A. Dek. Mellingen, Fasc. Bettwil, Meyer an Kommissariat Luzern, 0.D, (ca. 15. 7. 1789).
32 A.a.0., Bericht Dorfschaft Bettwil; Ringold an Wiederkehr, 16. 7. 1789.

3% S5tAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 7. 4. 1791.

1% Baur, Sarmenstorf, 123.

163



Pfarrer mit keinem Kloster tauschen wollte!**. Was letztlich hinter allen
seinen Bemiithungen stand, brachte er seinen Pfarrkindern in seiner Ab-
schiedspredigt noch einmal zum Bewusstsein: «Bleibet fest und standhaft
unter der Siegesfahne des Kreuzes Jesu; folget ihm in Verachtung aller irdi-
schen Freuden, Ehren und Wolliiste getreulich nach: trachtet immer nach
dem, was droben ist und nicht nach dem, was auf Erden ist»'?.

Dass Pfarrer Ringold auch in Altdorf seinen Kampf gegen Aberglauben
und Unsitten weiterfithrte, darf als sicher gelten. Allerdings fehlen hier die
Quellen gerade fiir die Zeit vor der Helvetik weitgehend. Trotzdem wird
deutlich, wie Ringold auch hier seine Seelsorgearbeit wiederum ganz an
den Normen des Evangeliums orientierte'*”. Das heisst: Ein auf die Nach-
folge ausgerichtetes Christentum und Abkehr von den weltlichen Freuden.
Dass Pfarrer Ringold in Altdorf weniger Erfolg beschieden war, hing zum
Teil mit der ganz anderen Bevélkerungsstruktur zusammen. Am ehesten
scheint er in der kleinbiirgerlichen und biuerlichen Bevolkerung Gefolg-
schaft gefunden zu haben'**. Die mittleren und oberen Schichten hingegen
standen — von Ausnahmen abgesehen — den radikalen Forderungen ihres
Pfarrers eher skeptisch gegeniiber.

Den stirksten Einbruch in Ringolds Bemiihungen brachten die Kriegs-
und Katastrophenjahre der Helvetik. Der Altdorfer Pfarrer musste zuse-
hen, wie Laster und Sittenzerfall ungehemmt um sich griffen'**. Es war fiir
ithn unfassbar, dass man ausgerechnet in dieser Zeit der Drangsale so viele
Ausschweifungen und Laster antraf. Er verstand nicht, dass man in sol-
chem Elend noch den «heidnischen» Fasnachtsfreuden frénen, tanzen und
ausgelassen sein konnte'*’, Noch versuchte er, zusammen mit dem Urner
Klerus, am Ende der Helvetik einzugreifen, das Volk mit harten Massnah-
men auf die «alte Bahn» zuriickzufithren und dem Laster und den Unsitten
zu wehren. Die vorgesehenen Schritte erinnern ganz an die alte, vorhelveti-
sche Zeit und an Ringolds frithere Intentionen'*'. Aber schnell musste er

'35 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 7. 4. 1791.

136 Ringold, Hirtenbrief, 37; GAS, Dorfchronik II, 211 ff.

137 ABK Uri, Protokoll II, 148—152.

'3 Vgl. Anm. 115.

139 StABS, PP1, Nr. 199, Ringold an Merian, 6. 7. 1801; ZBZH, FA Hess 1741, 181 am, Rin-
gold an Hess, 23. 3. 1803,

140 ZBZH, FA Hess 1741, 181 am, Ringold an Hess, 21. 2. 1802; StAUri, RR 14, Prot. des
Land- u. Wochenrates, 28. 12. 1803.

41 A.a.0., Ringold an Hess, 23. 3. 1803. — Vgl. Teil 1, Kap 4.4.

164



sich vom geringen Erfolg iiberzeugen. Die Menschen schienen thm in ihrer
Sittenverderbnis unverbesserlich. Auch fand er nicht mehr die Kraft, dage-
gen in alter Stirke anzukidmpfen'*2. Immer wieder betonte er seinen Brief-
partnern gegeniiber, wie sehr sich der Unglaube und die Sittenfreiheit im
Urnerland und vor allem im Hauptflecken Altdorf ungehemmt
ausbreite'**. Selbst die ehemals frommen Landleute seien schon angesteckt
und «ganz gleichgiiltig fiir den Wohlstand der Religion und des Vaterlan-
des; sie bezeugen keine Freude mehr zum Gotttesdienst, flichen die Predig-
ten oder scherzen nur, und listern dieselbige»'*“.

Der alte Kampfgeist hatte der Resignation Platz gemacht. Mit der Aufga-
be der Pfarrpfrund in Altdorf verlor Ringold vollends die Hoffnung, noch-
mals eine Gemeinde erleben zu diirfen, in der die Ausrichtung auf das Zen-
trale des Christentums in seinem Sinne so stark gewesen wire, dass die
Gliubigen der Welt abgewandt nur noch nach dem strebten, «was oben
ist». Fiir den alten Ringold, der diese neue Welt nicht mehr verstand, blie-
ben nur noch Fragen: «Die Moral des heiligen Evangeliums scheint mir oft
unter den heutigen Christen wie ganz verschwunden, oder wo ist die Ver-
laugnis, wo die Kreutzes-Liebe und Abtédung, wo die Nachfolge Jesu? Wo
die wahre, reine Bruder Liebe? Wo die Haupt Sorge fiir das Heyl der un-
sterblichen Seele? Wo das Wachen auf die Ankunft des Herrn?»'*.

Trotz diesen von Resignation erfilllten Ausrufen scheint Ringolds
Kampfgeist wenigstens in kleinen Bereichen weiter gewirkt zu haben. Das
legt eine Antitanzschrift nahe, die wenige Jahre nach seinem Tod in Alt-
dorf erschien. Zwar stammen diese «Gedanken iiber den Tanz» aus dem
Nachlass von Thaddius Schmid!#¢. Sie lassen aber {iber weite Strecken so
sehr Ringolds Sprache erkennen, dass zumindest eine enge Zusammenar-
beit zwischen diesen beiden Freunden vermutet werden darf. Mit scharfen
Worten und vielen Zitaten aus Kirchenvitern werden die Tinze als schid-

" Bal)

4> StABS, PP1, Nr. 198, Ringold an Merian, 20. 4. 1801 u. Nr. 199, Ringold an Merian, 6. 7.
1801. ‘

'4¢ ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess, 12. 7. 1804.

% A.a.O,, 181 bk, Ringold an Hess, 15. 11. 1809.

'4¢ Thaddius Schmid, Gedanken iiber den Tanz, von ..., gefunden unter seiner Verlassen-
schaft und in Druck herausg. von J.M.E., Altdorf 1822; Fine zweite, mit Anmerkungen
versehene Auflage erschien 1827. Der Text ist bei beiden Ausgaben identisch.

165



Abb. 160 Portrit Karl Thaddéus Schmid (1741—1812).

166



lich, unheilig und verderblich angeprangert'*’. Was ir: dieser Schrift zu le-
sen ist, entspricht jenem Eifern gegen den Tanz, das Pfarrer Ringold schon
in Sarmenstorf zum Ausdruck gebracht hatte!*:.

Ringolds Kampf gegen wirklichen und vermeintlichen Aberglauben so-
wie Sittenzerfall war mehr als der Kampf eines Aufgeklirten gegen das
«Dunkel der Unwissenheit» und ist auch nicht allein von den gingigen Mo-
ralvorstellungen der Aufklirung her begreiflich'*. Ringolds Eifern gegen
weltliche Freuden, traditionelle Briuche und Ausgelassenheiten entsprang
seiner rigorosen Auffassung von Moral, die jener der Jansenisten bzw. Spiit-
jansenisten in Osterreich gleichkam. Pfarrer Ringold hat seine Uberzeu-
gung, dass nur diese Moralvorstellung die richtige und dem Evangelium
entsprechend sei, mit erstaunlicher Konsequenz gelehrt und selber gelebt,
ohne sich freilich auch der negativen Folgeerscheinungen bewusst zu
sein'*’. Mit dieser rigorosen Moralvorstellung verband sich seine theologi-
sche Lieblingsidee, die Theologie des Kreuzes. Beide Elemente aber weisen
seinen Kampf gegen Missbriuche und sittliche Verwilderung einer religio-
sen Ebene zu. Darauf wird im Zusammenhang mit Ringolds theologi-
schem Standort noch zuriickzukommen sein'*'.

2. DIE ARBEIT AN DER KIRCHENGESCHICHTE

2.1. Die Liebe zur schweizerischen Kirchengeschichte

Vor allem der junge Ringold zeigte eine helle Begeisterung fir die
schweizerische Kirchengeschichte, was sich in malerischen Worten aus-

147 Zusammengefasst gibt das der Titel des 5. Abschnittes wieder: «Die Tédnze werden von
der hl. Schrift, den heiligen Vitern und ichten Gottesgelehrten, von den Kirchenver-
sammlungen, auch von unsern im Glauben irrenden Briider verbothen, ja selbst sogar
von den Heiden wo nicht ganz verworfen, doch sehr schlecht geachtet». — Schmid, Ge-
danken (1822), 11.

4% Vgl. Anm. 114 und 115.

14 Schneiders, Die wahre Aufklirung, 192, 201.

%0 Dazu eine Arbeit, die die Problematik der rigoristischen Moralvorstellung der Jansenisten
am Beispiel der Ehemoral aufweist: Heinrich Klomps, Ehemoral und Jansenismus, K&ln
1964,

15t Teil 2, Kap. 5.2.

167



driickte. Dieses grosse Interesse erstaunt bei niherem Hinsehen nicht
mehr. Die Beschiftigung mit der Vergangenheit gab Ringold Antwort auf
die vielfiltigen Fragen der Gegenwart. Wenn er als Kind seiner Zeit in der
Geschichte die moralisch-sittliche Lehrmeisterin sah und die Vergangen-
heit mit den «moralischen und intellektuellen Massstiben der eigenen Zeit»
gemessen hat, kann man ithm deshalb nicht vorwerfen, unkritisch oder ahi-
storisch gewesen zu sein'. Die Zeit der Aufklirung stand der Geschichte
nicht ohne Verstindnis gegeniiber. Die neuen methodischen und themati-
schen Ansitze in Geschichtsschreibung und -wissenschaft des 18. Jahrhun-
derts schufen erst die Voraussetzungen fiir den nachfolgenden Aufschwung
dieser Disziplin2.

Was Karl Ringold forschte und schrieb, ist nur Versuch geblieben. Wir
sind dariiber in erster Linie durch Notizen orientiert, die sich in Briefen
und in einer Abschrift seiner Ausziige erhalten haben®.

Ringold empfing von zwei bedeutenden Schweizern des 18. Jahrhun-
derts wichtige Anregungen fiir sein historisches Schaffen. In der Historio-
graphie des 18. Jahrhunderts* zihlen Felix Balthasar und Baron Fidel Zur-
lauben im Raum der katholischen Schweiz zu den wichtigsten Vertretern®.
Seit dem Jahre 1777 forderte der Luzerner Felix Balthasar den Attinghauser
Pfarrer ganz entscheidend. Immer wieder wusste er ihn fiir Neues zu inter-
essieren, ging verstindnisvoll auf seine Probleme ein und sandte ihm je-
weils die entsprechende Literatur. So fand Balthasars «Museum Virorum
. Lucernatum fama et meritis illustrium» Ringolds regen Beifall. Das Werk
16ste auch bei den andern Lesern in Uri Anerkennung und Bewunderung
aus®. Pfarrer Ringold gab es die Idee, selbst etwas Ahnliches iiber berithmte
Urner zu verfassen. Wie er Balthasar mitteilte, sollte dieses Werklein aber
eine deutsche Biografie werden, weil die Urner Staatsleute das «welsche

' Kurt Guggisberg, Das Zwinglibild des Protestantismus im Wandel der Zeiten, Leipzig

1934, 34.

Jiirgen Voss, Geschichtswissenschaft und katholische Aufklirung im Elsass, unverdffent-

lichte Korrespondenz Philippe André Grandidiers (1752—1787), 1. Teil 1774—1777, in:

Zeitschrift fir die Geschichte des Oberrheins 122 (1947), 135.

* KBAG, Stemm. 66: 1401—1500, fol. 47—73; 1700—1781, fol. 97—116, Appendix fol.
166—122. Stemm. 68: 1500—1598, fol. 212—235; 1600—1700, fol. 266—295.

* Feller/Bonjour 2, 501—507.

5 Zu Balthasar und Zurlauben vgl. Teil 1, Kap. 3.5.

Museum Virorum lucernatum fama et meritis illustrium, quorum imagines ad vivum de-

pictae visuntur, Lucernae, typis L. Fr. Jacobi Wyssing, 1777; vgl. auch Laube, Balthasar,

201.

168



Geld» besser als «die lateinische Aufschriften» kennen wiirden. Auch wolle
er trotz seines Zolibats berithmte Frauen miteinbeziehen’. Ringold begann
wihrend der Wintermonate 1777/78 damit, Nachrichten iiber berithmte
Urner zu sammeln®. Doch wurde die Arbeit nach dem Wegzug von Atting-
hausen nicht mehr fortgesetzt und auch spiter nicht mehr aufgenommen.

In seiner Attinghauser Zeit beschiftigte sich Ringold intensiv mit der
Geschichte des Lazariterordens. Diese klosterliche Gemeinschaft hatte im
Mittelalter zwei Niederlassungen in der Gemeinde Seedorf besessen®. Mit
grossem Fleiss versuchte Ringold, die Geschichte der beiden Klgster und
ihres Ordens im Sinne der kritischen Quellenforschung zu erhellen und zu
vervollstindigen'’. Davon war offensichtlich auch Landammann Schmid
etwas zu Ohren gekommen. Auf Wunsch des franzosischen Gesandten in
Solothurn verlangte er von Ringold Abschriften dieser Quellen, ohne ithm
den Grund'dafiir zu nennen'’, Dahinter stand aber eine Anfrage des fran-
zosischen Ordenshistorikers Gauthier de Sibert, der an einer Geschichte
des Lazariterordens schrieb. Um sein Quellenmaterial zu vervollstindigen,
hatte sich dieser an den franzosischen Ambassador gewandt. Leider nahm
es Sibert mit dem geistigen Eigentum nicht sehr genau. So fand Ringold in
einer Ausgabe des «Journal des S[¢Javants» seine eigene Quellenarbeit ohne
irgend eine Angabe der Herkunft dem Werke Siberts einverleibt'?. Entrii-

7 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777.

* A.a.0., Ringold an Balthasar, 19. 3. 1778.

* Es handelte sich um je eine Niederlassung fiir Frauen und fiir Minner. — Elisabeth Sauer,
Der Lazariter Orden und das Statutenbuch von Seedorf, Fribourg 1930; Rudolf Hengge-
ler, Das Benediktinerinnenkloster St. Lazarus in Seedorf, Seedorf 1959, 5—16.

' ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777: «Dieser von mir lingsthin hochge-
schitzte und besonders geliebte Renwart hat im Jahre 1608 die Ordens-Satzungen und Ge-
schichte des Lazariter-Ritter-Stifts zu Seedorf aus vielen alten Schriften besonders einem
Codice pergameno zusammengetragen, welchen Bruder Sifrid von Slatte, Commenthur
der Hiusern in dem (. . .) und zu Uri im Jahre 1314 geschrieben hatte. Diese seine Arbeit
hatte ich anno 1769, da mich die schréckliche feuersbrunst getroffen, neuerdings iiber-
nommen; weil er einige Wérter unsrer alten teutschen Ortographie nicht verstanden hat-
te, ich aber durch Beyhilf Codicis Regularum Holsteinii gliicklich aus einer lateinischen
Regul des HI. Augustini welche ich gegen die teutsche hielt, erraten kénnte».

" AaO. :

'* A.a.O. Le Journal des S(g)avants pour 1’année 1772, 569; Dort findet sich eine Buchanzei-
ge: M. Gauthier de Sibert, Histoire des Ordres Royaux, Hospitaliers-Militaires de Notre-
Dame du Mont Carmel et de S. Lazare de Jérusalem. Paris 1772; Auf S. 661—666, eine Be-
sprechung des Buches von Sibert. Es wird darin tatsichlich auf Seedorf verwiesen, ohne
die Mitarbeit z. B. eines Ringold zu erwihnen.

169



stet teilte er das seinem Freund mit und meinte, «so geht es, wan eine politi-
sche Verschwiegenheit im Reich der Wissenschaft herrschen will»'*. Von
Ringolds Beschiftigung mit der Ordensgeschichte sind einige ausfiihrliche
Notizen in seinen Ausziigen erhalten geblieben. Sie diirften wohl mithel-
fen, den ungerechtfertigten Vorwurf an Zurlauben, er sei ein Quellenfil-
scher, zu widerlegen'“.

Pfarrer Ringold liess Balthasar auch in mehreren Briefen an seiner kriti-
schen Untersuchung zur Geschichte der Grafen von Visconti und ihrer
Kimpfe mit den Urnern teilhaben'®. Diese Arbeiten belegen seine griindli-
che Kenntnis der einschligigen Literatur'®.

Mit dem Umzug nach Sarmenstorf beendete Ringold, soweit dies die
Briefe belegen, das historische Gesprich mit Balthasar weitgehend. Es
scheint, dass andere Fragen in den Vordergrund traten. Umgekehrt haben -
Baron Zurlaubens Wiinsche, in bezug auf historische Fragen den eifrigen
Pfarrer von Sarmenstorf stark beansprucht. Ringold iibermittelte dem Zu-
ger Historiker eine Abschrift aus dem Jahrzeitenbuch von Sarmenstorf,
weil es auch Angaben zu den Edlen von Hallwil und Hertenstein enthilt!’
Er besprach mit Fidel Zurlauben historische Probleme, tauschte Biicher
und iibergab ihm auch seine «Excerpta historica» zur Abschrift. Zurlauben
schrieb auf Ringolds Wunsch eine Abhandlung iiber die in Sarmenstorf
verehrten heiligen Angelsachsen. Diese Arbeit tibersetzte Professor Xaver
Vock ins Deutsche. Ringold sandte sie auf Wunsch der dortigen Monche
nach Muri. Dies mag zur falschen Annahme gefithrt haben, diese Abhand-
lung sei von P. Meinrad Bloch verfasst worden'®. Pfarrer Ringold bat Zur-

# Aa.O.

'4 Th. Liebenau, Beitrige zur Historiographie im Lande Uri, in: Festgabe auf die Eréffnung
des Hist. Museums von Uri, Altdorf 1906, 21 ff.

15 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777: «... eben so wenig ist glaubilch, was
Paulus in dem Buch Delle vite de’dodici Visconti von denen schweytzern geschrieben,
dass selbige im Jahr 1337 dem Leodrisio Visconti wieder den rechtmissigen Fiirst Azzo
Visconti beiygestanden und von dem hl. Ambrosio wunderbarlich zu Nerviano seyn ge-
peitscht worden. Corio meldet gar nichts von schweyzern, sondern allein von Teutoni-
schen Hilfs-V6lkern. Paolo Moriggia weiss nur nichts von Teutschen Truppen. Wer die
damalige critische Umstinde der Helvetier einsieht, muss davon halten, dass sie gewisslich
ihr Vatterland nit wohl verlassen kénnten, in einer Zeit, da sie tiglich von einem neuen
Einfall der Feinde ihrer unmiindigen Freiheit bedrohet waren...».

¢ Aa.O.

' KBAG, MHH 7, fol. 221 c—d, Ringold an Zurlauben, 28. 6. 1781.

'* A.a.Q,, Stemm. 68, fol. 207 a—b, Ringold an Zurlauben, 17. 10. 1781 und MHH 7, fol
221 e—f, Ringold an Zurlauben, 29. 12. 1781; Baur, Sarmenstorf, 22 f.

170



lauben auch um genealogische Auskiinfte zur Familie von Goumoéns, die
er prompt erhielt'’.

Viel wurde iiber iltere italienische Werke gesprochen. Ringold scheint
fiir Zurlauben selber oder dessen franzdsische Freunde solche Biicher ver-
mittelt zu haben. Wenn ihn auch das eine oder andere Buch ein wenig reu-
te, er vermochte sich mit Humor zu trésten: «Sollte der Corio Hochdero
Freunden in Paris nicht gefallen, so beliebe nur, denselbigen zu behalten
und mir dagegen den ihrigen zu geben. Dieser alte, grosse, prachtige Zibal-
done eines Lombardischen Officiers paradiert weit schoner in der kostba-
ren Bibliothek eines Marschalls von Frankreich, als unter den Asceten und
Catecheten eines armen unter dem Mdnchen Zepter gebiickten Pfarr Vica-
rius zu Sarmenstorf»?°

Auch die Monche von St. Blasien benutzten Ringolds historische Kennt-
nisse und seinen Eifer im Sammeln geschichtlicher Quellen und Fakten. Zu
ithrem grossen Werk an der Kirchengeschichte Deutschlands bzw. des Bis-
tums Konstanz lieferte er verschiedene Beitrige?'. Im Kloster Einsiedeln
stiess er im Stiftsarchiv auf die Annalen Hartmanns und auf eine Quellen-
sammlung des Konzils von Trient?. Sicher hat er auch in den vielen Ge-
sprichen mit P. Leodegar Schmid, seinem Freund im Kloster Muri, histori-
sche Themen angeschnitten?’.

Wenig ist bekannt iiber den Kreis der Geschichtsfreunde im Lande Uri.
Zu ihnen gehérten Thaddius Schmid und auch Vinzenz Schmid, dessen
«Allgemeine Geschichte des Freystaates Uri» Ringolds Beifall fand**. En-
gen Kontakt unterhielt Karl Ringold zum Erstfelder Pfarrer Johann Peter
Tanner. Dieser fleissige Kleriker trug zur Kirchengeschichte von Uri viel
Material zusammen, das Ringold benutzen durfte®.

' A.a.0., Stemm. 68, fol. 124, Ringold an Zurlauben, 27. 1. 1784.

2 A.a.0., Stemm. 68, fol. 126, Ringold an Zurlauben, 3. 4. 1784.

' StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790.

> KBAG, Ms Z 35, vor fol. 295 (unpag.), Ringold an Zurlauben, 3. 3. 1781.

% Zu P. Leodegar Schmid vgl. Teil 2, Kap. 3.2. Anm. 68.

** S5tAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 9. 5. 1788: «Weil hochselbe sowohl
bekannt ware, wie nahe mir immer die vaterlindische Geschichte am Herzen lag. Hier
konnte ich unméglich in diesem Fache mehr arbeiten». — Franz Vinzenz Schmid, Ge-
schichte des Freystaates Uri, Zug 1788 und 1790.

* Jobann Peter Tanner (30. 8. 1713—20. 3. 1793), Apost. Pronotar, Prof. der Rhetorik und
Kaplan an der Tannerschen Pfriinde in Altdorf, 1742—1788 Pfarrer in Erstfeld. Von ihm
stammt der Extractus de liber bapt. Altorfensis 1583—1730. — HBLS 6, 637. — Das Wis-
sen um seine anderen historischen Sammlungen und Manuskripte diirfte weitgehend neu

171



Im iibrigen aber weisen Ringolds Beziehungen bis nach Italien. Dies
nicht nur aus Interesse fiir die Geschichte der ennetbirgischen Vogteien. Es
war sein alter Lehrer und Freund Battista Branca gewesen, der Ringold an-
geregt hatte, eine «Geschichte der helvetischen Kirche» zu schreiben?®. Das
geht deutlich aus einem Brief hervor, in dem Ringold berichtete, dass er im
Archiv eines hohen Herrn viele Briefe der Mailinder Erzbischofe gesehen
habe, darunter auch vier von Karl Borromius, sodann Briefe von Pipsten
und ihren Legaten sowie viele andere Dokumente, die sich auf die Kirchen-
geschichte der Eidgenossenschaft bezogen?”. Er wolle nun seine «Geschich-
te der helvetischen Kirche» beschleunigen und sehe auch die Notwendig-
keit ein, sie zu verfassen. Allerdings fehlten ihm noch viele Spezialuntersu-
chungen und Quellenwerke. Er wisse zwar, dass diese in gewissen Klostern
zu finden wiren. Dort aber wiirden sie schirfer bewacht als die Hesperi-
denipfel. Er selber sitze auf einer viel zu mageren Pfriinde, als dass er sich
solche Biicher anschaffen konnte?®. Branca spielte in der Forderung des
jungen Historikers eine nicht zu unterschitzende Rolle. Ringold selber
zeigte sich, solange er Zeit und Musse fand, als gelehriger Schiiler, der sich
im zeitgendssischen Schrifttum griindlich auskannte. Das alles macht den
Satz verstindlich, mit dem Hans Rudolf Schinz in den «Monatlichen Nach-
richten» den neuerwihlten Pfarrer von Sarmenstorf vorstellte: «Einen
Mann, der sich sowohl durch seine ungemeine Gelehrsamkeit, wie in allen
Fachen der Wissenschaft, so besonders in der Kirchengeschichte . . . ausge-
zeichnet hat»?*’.

2.2. Ringolds «Excerpta historica» als Frucht seiner Sammeltitigkeit

Wie durch einen Gliicksfall sind die «Excerpta historica» von Karl Jo-
seph Ringold durch Abschriften in Zurlaubens «Stemmatographia Helve-
tiae» erhalten geblieben®. Sie stellen den gréssten noch greifbaren Nieder-
schlag von Ringolds historischem Schaffen dar. Ende Januar 1784 iiber-
sandte Ringold die Excerpta nach Zug, weil Zurlauben sie zur Abschrift

sein. Ringold fithrt ihn an in: KBAG, Stemm 68, fol. 284: «R.D. et Doctmi. R.D. J.P.

Tanner Parochi in Erstfelden (. . .) et amici mei suavissimi . . .»; Als Manuskript gibt er
an: «Urnerisches Kirchenregiment».

¢ BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

7 Aa0.

* AR,

» Schweyzerische Nachrichten, verschiedener in der Schweiz sich ereigneter Merkwiirdig-
keiten..., Ziirich 1779, 222 f{.

3 Siehe oben Anm. 3.

172



wiinschte. Der Sarmenstorfer Pfarrer gab seinem Freund zu verstehen, sein
«historisches Chaos» sei nicht einmal das Postgeld wert. Er sei sicher, dass
Zurlauben «dergleichen kurze Savoiardische Waaren nicht so bald mehr
winken» werde®'. Fidel Zurlauben fertigte die Abschriften zum Teil selber
an, einige Seiten liess er durch jemand anderen abschreiben. Zurlauben ord-
nete die Ausziige im Register Pfarrer Ringold von Sarmenstorf zu und ver-
merkte das auch zu Beginn der Texte.

In der fiir ihn typischen sprachlichen Form hatte Pfarrer Ringold die
meisten Ausziige wohl vor seiner Sarmenstorfer Zeit geschrieben. Die «Ex-
cerpta historica» sind aber keineswegs ein historisches Chaos. Sie sind viel-
mehr streng annalistisch und chronologisch abgefasst und erinnern in Art
und Sprache an einen historischen Abriss. Den trockenen Bemerkungen zu
einzelnen Ereignissen oder Jahren sind &fters ausfithrliche Kommentare
beigefiigt. Sie weisen jeweils deutlich auf die Ansichten des Verfassers hin.
Durch sie werden Ringolds Ausziige, so unselbstindig sie sonst als histori-
sche Arbeit erscheinen, erst wertvoll, bieten sie doch eine Fiille von Aussa-
gen, die Ringolds Forschen und Denken, aber auch seine Stellung in der
Vielfalt damaliger Meinungen aufhellen.

Trotz der unvollstindigen Quellenangaben in Zurlaubens Abschrift —
oft ist nur der Autor oder ein abgekiirzter Titel angefithrt — gelang es, fast
alle beniitzten Quellen zu eruieren. Pfarrer Ringold hat historische und
theologische Werke von iiber 50 Autoren eingesehen. Weil die Excerpta als
Vorarbeiten zur «Geschichte der helvetischen Kirche» dienten, lag das In-
teresse in erster Linie auf der Kirchengeschichte der eidgendssischen und
der angrenzenden Gebiete wie Norditalien, Savoyen und Stiddeutschland.
Es wurden aber auch eine ganze Reihe anderer Historiker und Theologen
beigezogen.

Fiir die Zeit von 1500 bis 1780 treffen wir fast alle in Frage kommenden
Geschichtsschreiber an, und nicht nur katholische. Wie Kilin bereits fest-
stellte, hat Ringold auch reformierte Autoren gelesen, und zwar weit mehr,
als bei Kilin aufgefithrt sind*?. Ringolds Denken und sein Geschichtsbild

¥ A.a.O., Stemm. 68, fol. 124, Ringold an Zurlauben, 27. 1. 1784.

2 Kilin, Aufkldrung, 41: «Schon fiir seine *Historischen Annalen’ des 15.—18. Jahrhunderts
beniitzte er in starkem Masse reformierte Kirchenhistoriker als Quellen, und zwar neben
Heinrich Bullinger auch Autoren, die polemischer waren, wie Hottinger und Stettler. Ei-
ne so einseitige Quellenauswahl mochte nicht ohne Einfluss bleiben auf Ringolds Ge-
schichtsbild und Ausdrucksweise». — Ich glaube durch die Analyse geniigend nachweisen
zu konnen, wie unhaltbar Kilins Aussage ist.

173



sind aber keineswegs entscheidend von den reformierten Historikern be-
einflusst worden.

Nebst den Druckwerken®? stiitzte sich Pfarrer Ringold fiir die urneri-
sche Kirchengeschichte in erster Linie auf handschriftliche Quellen, von
denen heute einige nicht mehr greifbar sind. Ringolds Abschriften werden
dadurch — bei aller Vorsicht — umso wertvoller. Verschiedene Bemerkun-
gen stammen aus einem Manuskript von Johann Peter Tanner, Pfarrer in
Erstfeld*4. Es handelt sich offenbar um einen handschriftlichen Entwurf zu
einer Kirchengeschichte des Landes Uri mit dem Titel «Urnerisches Kir-
chenregiment»**. Die Excerpta bestitigen auch die Vermutung, Ringold ha-
be vor 1799 die Chronik von Landammann Piintener besessen®. Fiir das
17. und 18. Jahrhundert benutzte er viele Dokumente aus dem Archiv des
urnerischen Priesterkapitels und des bischoflichen Kommissariates, darun-
ter auch Verordnungen und Erlasse des Bischofs von Konstanz.

Ein Blick in die «Excerpta historica» zeigt, dass sich Pfarrer Ringold fiir
die Zeit vor der Reformation vor allem mit zwei Fragekreisen beschiftigte:
Einerseits mit dem Zustand der Kirche, ihrer Diener und des Kirchenvol-
kes und andererseits mit den im 15. Jahrhundert angestrebten Reformver-
suchen. Ein Bild des Zerfalls und der Sittenfreiheit bietet sich. Es ist jene
Darstellung, die in Ringolds Lobrede auf Bruder Klaus Eingang gefunden
hat*". Pfarrer Ringold berief sich dabei auf Schilderungen des heiligen Lau-
rentius Justiniani und von Abt Trithemius®®. Auffallend stark beschiftigte
er sich mit den Konzilien von Konstanz und Basel. Als Gewahrsmann
diente ihm Piccolomini®.

Die Zeit der Kirchenspaltung beurteilte Ringold, entgegen Kilins Mei-
nung, ganz im Sinne der Gegenreformation. Sein Zwinglibild fiigt sich in
das katholische Zwinglibild seiner Zeit ein, dem aber die allzu polemische

3 Vgl. die Ubersicht der von Ringold benutzten Autoren und ihrer Werke in Anhang 1.

** Vgl. Anm. 25.

3 KBAG, Stemm. 68, fol. 284.

*¢ Dies vermutet Friedrich Gisler in seinem Artikel zu Ringold im HBLS 5, 640: «... und soll
vor 1798 im Besitze der angeblichen Chronik des Landammanns Johann Piintener gewe-
sen sein.» Mit diesem Hinweis in den Excerpta diirfte sowohl die Existenz dieser «angebli-
chen» Chronik, wie die Tatsache, dass Ringold eine solche besessen oder eingesehen hat,
bestitigt sein. Die Chronik wurde méglicherweise beim Brand von Altdorf 1799 vernich-
tet. — KBAG, Stemm. 68, fol. 286.

*7 Ringold, Lobrede, 9, 28; Teil 2, Kap 1.2.

38 KBAG, Stemm. 68, fol. 71 ff.

* A.a.0., fol. 55 ff.

174



Spitze genommen ist. Zwingli bleibt auch fiir ihn ein Ketzer, der seine Irr-
lehren ausstreute, vom wahren Glauben der Viter abwich und das Volk
verfithrte®. Als Kronzeugen fiir dieses Bild scheint Ringold den Luzerner
Chronisten Hans Salat benutzt zu haben. Er erginzte dessen Mitteilungen
durch reformierte Autoren wie ].J. Hottinger, Simmler und Fiissli, von de-
nen er aber in der Regel nur das Faktische iibernahm*'. In der Beschrei-
bung der Gegenreformation und der katholischen Reform erfihrt das Kon-
zil von Trient nur eine knappe Wiirdigung. Dafiir gewihrte Ringold den
Reform- und Rekatholisierungsbemithungen des Mailinder Erzbischofs
Karl Borromius weiten Raum. Er stiitzte sich bei seiner Darstellung auf die
Werke von Oltrochius, benutzte aber auch Hottinger sowie Quadrio und
Ballarini*,

Im Bereich des 17. Jahrhunderts zeigte Ringold eine Vorliebe fiir die
franzosischen Spiritualisten, allen voran Franz von Sales*. Dann aber
~ wandte er sein Augenmerk voll dem Streit um die Moral- und Gnadenlehre
zwischen Jesuiten und Jansenisten zu. Unverhohlen lisst er seine Sympa-
thie fiir die strengere Morallehre durchblicken*. Dass er die Bestrebungen
der aufklirerischen und philojansenistischen Reformbischéfe in Deutsch-
land und Osterreich griindlich kannte, dariiber lassen die Bemerkungen in
seinen Ausziigen keinen Zweifel offen. Besonders stark interessierte er sich
schliesslich fiir die Auseinandersetzungen zwischen Klerus und Staat im
Lande Uri, vor allem beim sog. Stadler-Handel**.

In bezug auf seine eigene Situation beschiftigte sich Ringold mit Vorlie-
be mit der Situation des Klerus und der Bischofe, am Schluss aber auch mit
der Verminderung der Feiertage und weiteren Reformvorschligen Murato-
ris*®. Wenige Daten finden sich fiir die urnerische Kirchengeschichte des
18. Jahrhunderts. Das mag an der zeitlichen Nihe liegen oder dem Um-
stand, dass sie Zurlauben nicht interessierten und er sie deshalb nicht aus-
zog.

* A.a.0., Stemm. 66, fol. 216; Fritz Biisser, Das katholische Zwinglibild, Von der Reforma-
tion bis zur Gegenwart, Ziirich, Stuttgart 1968, 245. — Biisser gibt eine umfassende Uber-
sicht tiber alle in Frage kommenden Werke.

*t KBAG, Stemm. 66, fol. 216—220.

2 A0, fol. 225,

4 A.a.0., Stemm. 68, fol. 279 ff.

“ A.a.O., Stemm. 68, fol. 280 ff.; vgl. die Ausfithrungen in Teil 2, Kap 3.1. und Kap 5.2.

“ A.a.0., 294 ff.; zum Stadler-Handel: Teil 2, Kap 4.2.

4 A.a.0., Stemm. 66, fol. 97—116.

175



Mit den «Excerpta historica» hat sich Karl Joseph Ringold als fleissiger
Sammler von historischen Fakten zur Kirchengeschichte der katholischen
Eidgenossenschaft erwiesen. Sie bringen zwar fiir den heutigen Forscher
nichts Neues. Oft lassen sie zudem erkennen, wie unkritisch Ringold sel-
ber gesammelt hat. Dennoch erstaunt die Vielfalt der benutzten Autoren.
Dariiber hinaus diirfte den angefiihrten Quellen zur Geschichte des Landes
Uri teilweise grosserer Wert beizumessen sein, als es auf den ersten Blick
scheinen mag. Das Wichtigste aber sind die immer wieder reichlich einge-
streuten Bemerkungen von Pfarrer Ringold, lassen sie doch deutlich seinen
personlichen Standort erkennen!

3. JESUITEN UND KLOSTER

3.1. Pfarrer Ringold und der Antijesuitismus

Der Antijesuitismus, der zwar im deutschsprachigen Raum weit gemis-
sigter als in den romanischen Lindern auftrat, wurde zu einer eigentlichen
Triebkraft der katholischen Aufklirungsbewegung'. Denn «so verschieden-
artig die jeweiligen Aufklirungsstrémungen oft ausgeformt waren, so einig
waren sie sich in der Gegnerschaft zur Gesellschaft Jesu»*. Wie stark sich
diese «Triebkraft» auch in der katholischen Innerschweiz des 18. Jahrhun-
derts ausprigen konnte, dariiber wurde bislang sehr wenig geschrieben®.

Zwar fehlten im Raum der katholischen Schweiz Fiirstenhofe oder Uni-
versititen, an denen sich gegensitzliche Meinungen polarisieren konnten.
Doch hatten die Jesuiten auch in Luzern ein Bildungsmonopol erreicht, -
das in die ganze katholische Innerschweiz ausstrahlte®. In luzernischen Re-
formkreisen war man sich tiber die Unzuldnglichkeit des jesuitischen Bil-
dungssystems im klaren. So haben fortschrittlich gesinnte Minner wie Fe-

' Van Diilmen, Propst Tépsl, 199; Van Diilmen, Antijesuitismus und katholische Aufkla-

rung, 52—380.

Van Diilmen, Antijesuitismus, 52.

3 Kurze Hinweise finden sich bei: Laube, Balthasar, 149 ff. und Leisibach, Die Aufhebung
des Luzerner Jesuitenkollegiums, 32 ff., wihrend Hans Wicki in seinem Aufsatz iiber
Bernhard Ludwig Géldlin diese Frage bewusst ausklammerte; vgl. Wicki, Goldlin, 479.

¢ Laube, Balthasar, 149 ff.

176



lix Balthasar, die Pfarrherren Bernhard Ludwig Géldlin und Joseph Franz
Xaver Schnyder von Wartensee Reformprogramme diskutiert und zuhan-
den der Regierung notwendige Neuerungen eingebracht®. Dass auch die Je-
“suiten in solchen Fragen keinen monolithischen Block bildeten, belegt die
Teilnahme von Pater Joseph Ignaz Zimmermann an diesen Bemithungen®.
Wohl am wichtigsten von allen Reformvorschligen waren jene von Bern-
hard Ludwig Goldlin”. Er vertrat darin echte Postulate des aufgeklirten
Reformkatholizismus, sei es in der Reform des Gymnasiums oder in der
Ausbildung der Theologen®.

Bei aller Kritik an der Jesuitenschule in Luzern kam es nicht zu eigentli-
chen Anfeindungen oder zu einer Kampfstellung gegen die Gesellschaft Je-
su. Vielmehr setzten weite Kreise in der Regierung und im Volk auf die je-
suitische Schultitigkeit und waren iiber die Aufhebung des Ordens im Jah-
re 1773 recht ungliicklich®. Man habe in Luzern und fast in der ganzen
Schweiz ein anmassendes Gemurre gegen den hl. Vater vernommen, wuss-
te Ringold seinem ehemaligen Lehrer Branca nach Mailand zu berichten'’.
Diese Ausdrucksweise lisst eine gewisse Reserve den Jesuiten gegeniiber
vermuten. Zwar fand Ringold noch im Jahre 1777 lobende Worte tiber ein-
zelne Jesuiten. An erster Stelle ist hier Joseph Ignaz Zimmermann, der
«helvetische Menander», zu erwihnen, dessen literarisches Schaffen er stets
bewunderte'!. Ebenso scheint er mit Franz Joseph Zwyssig damals noch

Iy

Leisibach, Die Aufthebung des Luzerner Jesuitenkollegiums, 41 ff.; Laube, Balthasar, 150.

¢ Laube, Balthasar, 150.

7 Leisibach, Die Authebung des Luzerner Jesuitenkollegiums, 48.

' Aa.O., 48 ff. — Géldlin wandte sich u.a. gegen die religiése Bildung am Jesuitenkollegi-
um. Sie «bestehe meistenteils in Andichteleien, in gewissen iusseren I'Jbungen, die das
Herz nicht besserten, in dunklen und unvollstindigen Erklirungen der Glaubenslehren,
welche den Verstand weder aufheiterten und iiberzeugten». Ebenso forderte Géldlin, dass
dem Neuen Testament ein Vorzugsplatz im Religionsunterricht einzurdumen sei, dane-
ben griindlich der historische Katechismus des Claude Fleury und die Nachfolge Christi
zu behandeln seien. Fiir die Ausbildung der Theologen forderte er den Einbezug der Hei-
ligen Schrift, geniigende Kenntnisse in Griechisch und Hebriisch sowie ein fundiertes
Wissen in der Kirchengeschichte.

> AaO.

'* BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

' ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777. — Joseph Ignaz Zimmermann

(1737—1797), Jesuit, Prof. der Rhetorik in Miinchen, Lehrer von J.M. Sailer, 1766—1773

Prediger und Lehrer in Solothurn, Professor in Luzern. Bedeutender patriotischer

Schriftsteller. — Laube, Balthasar, 151, 165; Sebastian Huwiler, Das Professorenverzeich-

nis des Jesuitenkollegiums in Luzern, in: Gfr. 90 (1935), 260—262.

177



ein freundschaftliches Verhiltnis gepflegt zu haben'?. Dessen wissenschaft-
liche und seelsorgerliche Qualititen schienen ihm zu jenem Zeitpunkt so
hervorragend zu sein, dass er in ihm gerne den neuen Pfarrer von Altdorf
gesehen hitte'.

Ringolds Antijesuitismus entfachte sich nicht an negativen Erlebnissen
mit einzelnen Jesuiten, sondern an der Frage nach der richtigen Morallehre
in der katholischen Kirche. Fiir ihn gab es nur die radikale Nachfolge nach
der Botschaft des Neuen Testamentes. Die vielen durch den Probabilismus
und die Kasuisten eingeschlichenen Konzessionen erschienen ihm als Ver-
rat an der reinen Lehre'*. Geschult an den Werken von Reiffenstuhl'® und
vor allem Godeau'® hatte er sich intensiv mit der Polemik und dem Kampf
um die Moraltheologie auseinandergesetzt. Einen Eindruck davon vermit-
teln die Anmerkungen zu den Jahren 1665 und 1679 in seinen historischen
Ausziigen zur Kirchengeschichte!”. Dort fiihrte er die Verurteilung von
Sdtzen aus kasuistischen Moralwerken durch die Pipste Alexander VIL
und Innozenz XI."® an und bemerkte dazu: «Schon eine geraume Zeit hat-
ten jene Lehrer, die der hl. Paulus ehemals vorgesehen, das[s] sie in unseren
letzten Zeiten kommen wurden und so trefflich abgeschildert, das Gift ei-
ner verderbten Sittenlehre in der Kirche ausgebreitet, und gewisslich einen

'? ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777 und 6. 10. 1777. — Zu Franz Joseph
Zwyssig, vgl. Teil 1, Kap. 3. 8., Anm. 152.

* A.a.0., Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777: «<Eben diesen Morgen empfing ich einen erfreu-
lichsten Besuch von Hrn. Prof. Zweyssig, den sie ihren grossen Minnern zugezehlt, und
uns dadurch se[h]r verpflichtet haben. Wir lassen ihn gern in diesem Ehrentempel sitzen,
aber seiner Person werden wir uns doch einstens bemichtigen, wenn mein Hr. Oncle zu
Altdorf entschlaffen wird».

4 Vgl. dazu Teil 2, Kap. 5.2.; Hersche, Spatjansenismus, 25 f.; Stadel, Busse, 171 f.

'* Anaklet Reiffenstubl (1642—1703), Franziskaner, Moraltheologe; Klassiker der prakti-
schen Theologie, der die Trennung von Recht und Moral durchfiihrte. — LThK 8, 1173.

¢ Antoine Godeau (1605—1676), Advokat, Mitglied der Akademie francaise, Priester und Bi-
schof von Grasse und Vence. Als eifriger Oberhirte begiinstigte er den Jansenismus. Er
schrieb u.a. Biographien zu Paulus, Augustinus und Karl Borromius sowie eine Histoire
de I’Eglise. In die Kontroverse um die Morallehre griff er ein durch die Poesies chretienne
und die Moral chretienne, einem moraltheologischen Werk, das in 3 Binden 1704 in Paris
erschien und 1774 als Theologia moralis eine Neuauflage erlebte. — LThK 4, 1034; Her-
sche, Spidtjansenismus, 67, 217, 239 und 309. — Ringold hatte nach den Angaben in den
"Excerpta’ die Theologia moralis von Godeau griindlich studiert. — KBAG, Stemm. 68,
fol. 283 r und 288 v.

'” KBAG, Stemm. 68, fol. 283 r und 288 v.

* LThK 5, 920; Stadel, Busse, 172.

178



ebenso grossen Greuel der Verwiistung und Niederlag der Seelen, als viele
Ketzer und Irrlehrer in denen Glaubenssachen, angerichtet. Der von den
Jesuiten so se[h]r beliebte Probabilissmus, hat meistens diese Seuche erzeu-
get»w.

Ringold kannte die «Wélfe in den Schafskleidern», wie er sich ausdriick-
te, und fithrte ihre Namen an, damit man sie desto sicherer meiden konne.
Nebst einer ganzen Zahl weniger bekannter jesuitischer Theologen fehlen
die Koriphien wie Busenbaum?’, Lacroix?!, Tamburini** und Zaccaria
nicht>® — Theologen also, deren Lehrwerk den Probabilismus vertrat und
die im deutschen Sprachraum zum Teil weit verbreitet waren. Wenn Rin-
gold die Reaktionen in Frankreich und auch im Vatikan verglich, konnte
er nicht begreifen, dass in deutschen Landen alles so ruhig blieb?. Die
Griinde lagen fiir ihn darin, dass die Jesuiten in Deutschland fast alle Lehr-
stithle der Universititen und Lyzeen besetzten, den Probabilismus nir-
gendwo freier lehren kénnten und den gréssten Teil der Bischofe und des
Pfarrklerus ausgebildet hitten®:. So sei es kein Wunder, dass man sich fiir
den Jesuitenpater Neumayer so sehr eingesetzt habe, als er wegen einer Pre-
digt zum Schutze des Probabilismus, gehalten in der Domkirche zu Augs-
burg, von Rom verurteilt worden sei?¢, Erst um die Mitte des 18. Jahrhun-

1* KBAG, Stemm. 68, fol. 283 r.

8 A.a.0.; Heer, Mabillon, 409.

® ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777; BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold
an Branca, 9. 10. 1777.

2 Hermann Busenbaum (1600—1688), Jesuit, Moraltheologe. Als wichtigstes Werk fanden
seine medulla theologiae moralis, Miinster 1645 in mehr als 200 Auflagen und in korri-
gierter Form bis 1776 weiteste Verbreitung. — LThK 2, 801; Klingenstein, Staatsverwal-
tung und kirchliche Autoritit, 106.

' Claudius Lacroix (1652—1714), Jesuit und Moraltheologe, sein Hauptwerk war die acht-
bindige Theologia moralis, Kéln 1707—1714. Damit kommentierte und baute er die Me-
dulla Busenbaums aus. Allerdings waren die dort enthaltenen und verurteilten probabili-
stischen Thesen abgeschwicht worden. — LThK 6, 726; Klingenstein, Staatsverwaltung
und kirchliche Autoritit, 106.

22 Tommaso Tamburini (1591—1675), Jesuit, Moraltheologe, Vertreter der Kasuistik und des
Laxismus, darum wurden bestimmte Sitze in seinen Werken verurteilt. — LThK 9, 1286.

22 Francesco Antonio Zaccaria (1741—1792), Jesuit, Volksmissionar und Schriftsteller. Trat
als Gegner von Hontheim (Febronius) hervor. — LThK 10, 1297; HKG 5, 493, 584.

24 KBAG, Stemm. 68, fol. 288 v.

2 A.a.0,, fol. 289 r.

%6 A.a.0., Hersche, Spitjansenismus, 66; Hilarus Barth, Die Dominikaner im Probabilis-
musstreit 1759/62, in: Thomas von Aquin, Interpretation und Rezeption, Mainz 1974,
633—727.

179



derts hitten die Bischofe von Wien?’, Passau?®, Wiirzburg?® und Augs-
burg® den Probabilismus aus ihren Schulen verwiesen. Resigniert fiigte
Ringold bei: «In Helvetien wird aber diese Pest noch so lange wiiten, bis
der Tod alle Ex-Jesuiten von denen Kanzeln und Beichtstithlen wird hin-
wegraffen»®!.

Mit seiner Einstellung lehnte Ringold nicht nur das Lehrsystem der Je-
suiten ab, sondern geriet mit ihnen selbst bei jeder Gelegenheit in Konflikt.
Das war offensichtlich schon der Fall mit seinen beiden 1781 gedruckten
Predigten, der «Trauerrede auf Abt Marian» und der «Lobrede auf Bruder
Klaus»*?, worin Ringold rigoristische Grundsitze in der Ethik betonte und
damit bei den Ex-Jesuiten in Luzern, allen voran beim Apologeten Joseph
Weissenbach, Missfallen erregte®’. Dieser kritisierte Ringold und nannte
ihn in aller Offentlichkeit «gemieteter Lobredner». Verirgert schrieb dieser
an Felix Balthasar, «alle Herren Exjesuiten verfolgen mich und alle ihre
Gonner und Lieblinge machten sich zu Richtern meiner Unschuld, ehe sie
mich verhdrt oder nur eine Entschuldigung annemmen wollten»**. Pfarrer
Ringold war in das gegnerische Kreuzfeuer geraten. Er wollte sich zwar 6f-
fentlich verteidigen, doch kam seine Schutzschrift gegen Weissenbach, auf
Anraten des bischoflichen Kommissars Keller in Luzern, statt unter die
Druckpresse ins Feuer®’. Warum er sich zu diesem Riickzug verleiten liess,
gab er Baron Zurlauben in Zug zu verstehen: «Ich sehe vor, dass ich doch
zuletzt von der Gesellschaft unsers sanftmiithigen Jesu erbirmlich wiirde
erwiirget werden. Unsinn und Tollheit wire es, wenn ein schwacher Druid
sich mit einem ganzen Regiment so vieler michtiger Christofeln der Hl.

*7 Hersche, Spitjansenismus, 66—70; Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche Autori-

tit, 106 f.

* Baumgartner, Die Seelsorge im Bistum Passau, 265 f.

?* Van Diilmen, Antijesuitismus, 70.

% Vgl. Anm. 26.

31 KBAG, Stemm. 68, fol. 289 r.

%2 Es handelt sich um die Trauerrede auf Abt Marian von Einsiedeln vom November 1780
und die Lobrede auf Nikolaus von Flile vom 21. Mirz 1781 in Sarnen; vgl. Teil 2, Kap.
1.2,

3 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 24. 8. 1781; Joseph Anton Weissenbach
(1734—1802), Jesuit, Professor in Luzern, Prediger in Dillingen, 1781 Chorherr in Zur-
zach.—Huwiler, Professorenverzeichnis, in: Gfr. 90 (1935), 254 {.

3 AaO.

¥ KBAG, Stemm. 68, fol. 207 b, Ringold an Zurlauben, 17. 10. 1781.

180



Kirche Gottes messen wollte, die Benedict XIV. selbst seine Husaren ge-
nennet hat»*¢.
Ringold vertrat einen handfesten Antijesuitismus, der sich in erster Linie
gegen die von der Gesellschaft Jesu verbreitete Morallehre richtete. Gegen
diese «Pest», wie er sie immer nannte, wehrte er sich mit Hinden und Fiis-
sen. So musste er auch gegen die von den Franziskanern und Kapuzinern in
gleicher Weise vertretene Morallehre ankidmpfen. «Als Feind der Betelor-
den und Capuzinermoral iibet er auch offt iiber Vermégen und mit Ver-
zehrung seiner selbst die Pflichten selbst aus», betonte ein Zeitgenosse®”.
Pfarrer Ringold hatte also den Schritt zum radikaleren Antijesuitismus
vollzogen, der zur Feindschaft gegen alles Monchtum schlechthin werden
konnte?®*. Dennoch beteuerte er Freunden gegeniiber, dass er sich nicht zu
einem bestimmten Lehrsystem bekenne und gegen andere ankdmpfe. Er
hasse diese «Schulgezinke» und sei auch nicht gegen den Probabilismus als
solchen, «nur eifere ich wider die irgerliche Moral der Ménchen und Jesui-
ten, die sie mit Gewalt wider das Evangelium J.C. behaupten wollen»*.
Deutlich zeichnet sich hier das Spannungsfeld zwischen den Reform-
kreisen und der mehr konservativen Haltung vieler Ex-Jesuiten ab, die in
der katholischen Eidgenossenschaft ihre Positionen zu behaupten oder
noch auszubauen vermochten. Nach einem Besuch in Altdorf berichtete
Pfarrer Ringold an Jakob Hess: «Meine Vaterstadt wire fast ganz kayser-
lich gesinnet; allein, aus Respect ihres geistlichen Vorstehers, der ein Ex-
Jesuit ist, will oder darf man sehr wenig von Reformationen sprechen. Sie
wissen, das diese Minner schon manchen ehrlichen Katholik zum Ketzer
geschlagen, und weil sie nun in alle Winkel des Erdbodens zerstreuet sind,
so bleiben sie wegen diesem Handwerk noch weit furchtbarere Leute nach
ihrem Falle, als vorhin, da sie zwischen vier Mauern verschlossen waren»*°.
Aus der Tendenz, alles, was jesuitischer Herkunft war, negativ zu beur-
teilen, fiigte Ringold seiner Kritik am Gebetbuch von Johann Michael Sai-
ler nebst berechtigten Wiinschen noch bei: «Er ist halt ein Jesuiten Z6g-
ling, und von dergleichen Leiiten erwarte man doch nie nichts vollstindi-
ges»*'. Gleichwohl wollte Ringold sich nicht als der Jesuitenhasser einge-

% A0,

37 ZBZH, Ms Car XV, 154 a, 19; HKS 49 (1976), 9.

% Van Diilmen, Antijesuitismus, 67.

¥ ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 24. 8. 1781.

4 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 30. 1. 1783.

“ A.a.0., 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783; zu Sailer vgl. Teil 2, Kap. 5.2, Anm. 105.

181



stuft wissen, als der er offensichtlich in vieler Augen erschien. Nur richte-
ten eben die Jesuiten in der Kirche seiner Meinung nach so grossen Schaden
an, dass er dagegen ankimpfen musste. «Es geht mir doch wunderbarlich
auf dieser Welt», klagte er seinem Freund Hess, «die Protestanten heissen
mich in den &ffentlichen Blittern einen Erzkatholiken; Monche und Jesui-
tenaffen verschreien mich hingegen als einen geheimen Protestanten; ja gar
als einen halben Freidenker»*2, Auch im personlichen Seelsorgebereich gab
es Konflikte mit Ex-Jesuiten. Das belegt der Streit um die Pastorationsar-
beit von Kaplan Meyer in Bettwil, einer Filiale von Sarmenstorf. Pfarrer
Ringold kannte Meyers Seelsorgeziele und verteidigte sie vehement gegen
eine Riige des bischoflichen Kommissars, des Ex-Jesuiten Keller in
Luzern®’,

Nach seiner Riickkehr in die alte Heimat Uri blieb Ringolds Haltung
vorerst im wesentlichen diesselbe. Er sei weder Jesuit noch Jansenist, gab er
seinen Amtskollegen zu verstehen*’. Und doch war auch bei Ringold in
den Jahren nach der franzésischen Revolution und vollends im eigenen Er-
leben der Helvetik ein Gesinnungswandel eingetreten, wie er sich bei vie-
len Reformkatholiken feststellen lisst*s. Er hielt sich in seinem Urteil
plétzlich zuriick. Jakob Hess schrieb er einmal, er wolle iiber den Jesuitis-
mus mit ithm spiter reden, da er im Moment dazu nicht Zeit finde*¢. Kurz
vorher hatte man ohne besonderen Widerstand den Ex-Jesuiten Herzog als
Exerzitienprediger fiir den urnerischen Klerus engagiert*’. Und etwas sp3-
ter fragte Ringold Jakob Hess an, ob er Barruels Werk «Memoires pour ser-
vir 4 I’Histoire du Jacobinisme. . . » kenne, und meinte dazu, «der Verfasser
soll zwar ein Ex-Jesuit sein», das Werk enthalte aber zweifellos Gutes*®. Die
Abkehr von der urspriinglichen Feindschaft gegen die Gesellschaft Jesu
war praktisch vollzogen. Beide Elemente, der heftige Antijesuitismus und
der spitere Gesinnungswandel unter dem Eindruck der gemeinsamen Be-
drohung, kennzeichnen Ringolds Stellung im Reformkatholizismus genau-
so wie seine Haltung in der Klosterfrage.

2 AaO.

 Teil 1, Kap 3.2.

+ ABK Uri, Protokoll II, 148.

# Van Diilmen, Antijesuitismus, 78 f.

“ ZBZH, FA Hess 1741, 181 af, Ringold an Hess, 8. 1. 1798.

4 ABK Uri, Protokoll 1I, 160.

‘¢ ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 14./15. 6. 1802. — Augustin de Barruel
(1741—1820), Jesuit, Theologe und Schriftsteller. — Brandl, Repertorium, 8 f.

182



3.2. Ringolds Verbiltnis zum Monchtum und zu den Kléstern

Die Meinung der Reformparteien iiber die Jesuiten war praktisch unge-
teilt ablehnend. Den anderen Ordensgemeinschaften gegeniiber galt das
nicht in diesem ausschliesslichen Sinne. Es gab unter den Ménchsorden et-
liche, die sich um Reformen bemiihten. Andere standen in der Morallehre
im Gegensatz zu den Jesuiten, weil sie nicht deren Probabilismus, sondern
eine strengere Richtung vertraten. Zu ihnen gehérten von allem Anfang an
die Dominikaner sowie die Primonstratenser und Augustiner*’.

Die Ablehnung und die Aufhebung der Kloster im 18. Jahrhundert be-
ruhten nicht nur auf Unverstindnis dem monastischen Leben gegeniiber.
Freilich gab es auch das zur Geniige. Betrachtet man aber das Einschreiten
vieler Reformbischéfe gegen die Kloster, so wird deutlich, dass es ihnen um
mehr ging. Sie selber hatten bei Klostervisitationen in ihren Sprengeln ge-
sehen, wie weit das Leben der Ménche vom urspriinglichen Ordensideal
abgewichen war. Viele Kloster waren «Zufluchtstitten von Menschen ge-
worden, die ohne viel Arbeit sehr gut leben wollten»*. Von solchen Pri-
missen her wird selbst die so radikale Klosterreform Josephs I verstind-
lich. Seiner Meinung nach sollten die aufgehobenen Kloster zu geistlichen
und seelsorgerlichen Mittelpunkten werden. Das widersprach zwar dem
urspriinglichen Ziel der Kléster, war aber immer noch besser als der Zu-
stand, in dem sie sich befanden?'.

In den Kldstern der Eidgenossenschaft scheint es zu so gravierenden
Auswiichsen wie in 8sterreichischen Landen nicht gekommen zu sein. Al-
lerdings gibt es auch hier Beispiele, dass man weit von der Ordensregel ab-
gewichen war. Die fiirstliche Uppigkeit und die weltliche Pracht im Zister-
zienserkloster St. Urban sprechen eine deutliche Sprache®>. Als Abte ka-
men seit langem nur Séhne aristokratischer Familien in Frage. Das Leben
der Abte und ihrer Gefolge entsprach eher hofischen als monastischen Mu-
stern. Ganz allgemein liessen die Monche die Askese zu sehr vermissen®’,
Auch die Benediktinerkonvente, von einzelnen Ausnahmen abgesehen,
standen «seit Anfang des 17. Jahrhunderts mit beiden Fiissen in den weiten
Hallen des gott- und weltfreudigen Barock»**. Das driickte sich nicht nur

* Winter, Josephinismus, 57 f.; Hersche, Spitjansenismus, 24 ff. 7
Winter, Josephinismus, 116.

1 AaO., 117, ‘
*2 Im Hof, Spitaufklirung, 194; Wicki, St. Urban, 79 ff.
3 AaQ.

¢ Heer, Mabillon, 429.

183



in der neuen Bauweise, sondern auch im klésterlichen Leben aus. Zudem
standen die meisten Benediktinerklster in ihrer schulischen Ausrichtung
unter dem Einfluss der Jesuiten®*. Das verhinderte weitgehend eine Reform
der Kloster- und theologischen Hausschulen, zumal die meisten Lehrer die-
ser Kléster ihre Ausbildung bei den Jesuiten genossen hatten. Reformideen
und auch die Anregung zur wissenschaftlichen Geschichtsforschung im
Sinne der Ménche von St. Maur, wie sie im Raume der Eidgenossenschaft
Jean Mabillon zu verbreiten suchte, fanden geringen oder erst spiten
Eingang®®.

Pfarrer Ringold kannte diese Situation. Nach seinem Aufenthalt zur En-
gelweihe 1777 im Kloster Einsiedeln teilte er einem Freund mit, die dorti-
gen Monche seien eben daran, sich in die Hl. Wissenschaften zu verlieben.
Das zur Freude der Mauriner, die vor kurzem nach Einsiedeln geschrieben
hitten, der bei ithnen etwas erkaltete Eifer erwache nun in den deutschen
Klsstern®”. Allerdings, fiigte Ringold bei, habe man erst wenige Werke die-
ser Monche gesehen. Sie seien viel zu schiichtern, mit den Franzosen
gleichzuziehen, weil sie den rémischen Hof, von dem sie so viele iibertrie-
bene Privilegien erhalten hitten, nicht beleidigen wollten*®. Ringolds Schil-
derung zeigt, dass er wegen der barocken Pracht von Einsiedeln und wegen
des freundlichen Empfangs durch Abt Marian Miiller nicht einfach in kri-
tiklose Bewunderung verfiel*. Sie belegt seinen wachen Sinn, der die wirk-
liche Situation des Klosters zu erfassen suchte. Von seiner Gesinnung her
ist es auch kein Zufall, dass er seit diesem Besuch zwei der reformfreudig-
sten Einsiedler Moénche zu seinen Freunden zihlte. An Pater Johannes
Schreiber bewunderte er die Gelehrsamkeit und die Offenheit neueren
theologischen Strémungen gegeniiber. Schreiber kannte sich als Lehrer fiir

% Aa.Q., 413 ff.,

¢ Heer, Mabillon, 429,

7 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 9. 10. 1777: «I Monac[h]i delle nostre parti
cominciano tanto ad inammorarsi nelle Scienze Sacre, e rendersi celebri, che I'istessi Mau-
rini scrissero poco fa a quelli di Einsiedlen, che lodevol fervore, intiepidito presso di loro,
cominci a risvegliarsi negli Chiostri dell’Allamagna. Finora si ha pero vedute poche opere
di loro alla luce, essendo ancor troppo timorosi di avanzarne le Sentenze della Chiesa Gal-
licana, pero non offenderne la Corte Romana, da cui ricevettero tanti esorbitanti Privile-
gin

¢ A.a.O.; Heer, Mabillon, 409.

** ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777; BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold
an Branca, 9. 10. 1777.

184



Moraltheologie in den zeitgendssischen Diskussionen griindlich aus . Ve-
hement setzte er sich fiir die Verbesserung der Schulen ein und verffent-
lichte Vorschlige dazu®'. Kirchengeschichtliche Fragen besprach Pfarrer
Ringold mit Pater Fintan Steinegger®?, der ihm als Archivar des Stiftes Ein-
siedeln Einblick in die reichen Sammlungen des Klosters erméglichte. Dort
bewunderte der Urner Geistliche nebst vielen anderen Handschriften auch
die Annalen Hartmanns. Pfarrer Ringold vertrat die Meinung, der Geist
der Mauriner miisste in Einsiedeln besseren Eingang finden, um diese
Quellen mit wissenschaftlichen Methoden auszuwerten, es wire schade,
wenn diese Dokumente nicht in die Hinde arbeitsamer Forscher kimen®:.
In der Folge hat Pater Fintan auch in Einsiedeln nach dem Vorbild der
Mauriner Schule quellenkritische Arbeit geleistet®®. Dass er im iibrigen in
jenen Jahren auch in anderen Bereichen reformfreudig war, verraten die
Anmerkungen in Ringolds Trauerrede auf Abt Marian, die mit Sicherheit
von ithm stammen®.

% A.a.Q. — P. Jobannes Schreiber (1731—1805), Prof. der Rhetorik und Theologie an der
Klosterschule Einsiedeln, 1774—1781 Moralprofessor, 1781 als «Privatpater» in Sonnen-
berg, 1788 in der Propstei St. Gerold (Vorarlberg). Kehrte 1790 krankheitshalber nach
Einsiedeln zuriick. Spiter wieder auf verschiedenen Stationen, wihrend des Exils in Vor-
alberg und Tirol. — Interessanterweise schweigt sich Henggeler bei P. Johannes véllig
iiber seine reformgesinnte Haltung aus! — Henggeler, Professbuch Einsiedeln 425 f.

st Joh. Schreiber, Entwurf zur Verbesserung der Unterrichtsanstalten..., in: Philos.-hist.
Wochenschrift, IL—IV. Stiick, Luzern 1779, 82—96; 124—144; 177—192. — Wie viele an-
dere reformgesinnte Geistliche wandte sich P. Johannes Schreiber spiter von bestimmten
fritheren Ansichten ab. Das wird bei ihm fassbar in folgenden Schriften, die sich in der
Stiftsbibliothek Finsiedeln befinden: ME 334, P. Joh. Schreiber, Polemische Abhandlung,
(ca. 1800), ME 9, ders, Horet die Kirche und nicht die Professoren, 1804.

52 Fintan Steinegger (1730—1809), Archivar des Stifts Einsiedeln, arbeitete u.a. an der Her-
ausgabe der Annalen Hartmanns und schrieb eine Vita Abbatis Mariani, erschienen in:
Bibliotheca nova ecclesiastica, Freiburg i. Br. 1781. — Henggeler, Professbuch Einsiedeln,
419.

8¢ KBAG, Ms Z 35 vor. fol. 295, (unfoliiert), Ringold an Zurlauben, 3. 3. 1781. — Diese Be-
merkung hat Zurlauben wenig spiter an Abt Martin Gerbert in St. Blasien weitergege-
ben, vgl. Pfeilschiffter 2, 565, Brief vom 24. 4. 1781.

¢4 Henggeler, Professbuch Einsiedeln, 419.

s P. Fintan Steinegger kannte als Biograph des Abtes wohl wie kein zweiter bestimmte
Hintergriinde um die Diskussion der Morallehre, wie das in Ringolds Trauerrede, S.
22—25 zum Ausdruck kommt. Die dort vertretenen Ansichten kénnen nur von jeman-
dem geschrieben worden sein, der der strengeren Richtung des Probabiliorismus huldigte
und sich gegen die laxeren Strémungen, wie sie z. B. die Jesuiten vertraten, wandte.

185



Die positiven Erlebnisse in Einsiedeln und die personlichen Kontakte
mit Mdnchen dieses Klosters beeinflussten Ringolds Bild vom Ménchtum
in diesen Jahren. Nach einem arbeitsreichen Jahr als Pfarrer von Sarmens-
torf und beim Zehnteneinzug durch die Klosterdiener von Einsiedeln hat
er aber auch Negatives erleben miissen. Vor allem argerten ihn die neuen
Bedingungen im Lehensvertrag, die in einigen Punkten gegeniiber jenem
seines Vorgingers zu Gunsten des Klosters geindert worden waren. Er sah
sich nun plétzlich benachteiligt, obwohl er viel mehr gearbeitet hatte als
der frithere Pfarrer. Er verstand es darum nicht, wie man ihn um diese
Pfrund beneiden und ihm vorwerfen konnte, es gehe ithm nur um die rei-
chen Einkiinfte. «Dank bin ich gewiss dem Stift zu Einsiedeln keinen
schuldig; ich hab vielmehr gearbeitet, als das liederlich zugeschnittene Brod
werth ist, welches sie mir wie einem verichtlichen Hunde darwerffen»®®.
Im ganzen gesehen blieb aber sein Verhiltnis zu Einsiedeln, trotz gewissen
Vorbehalten, intakt. Regelmissig besuchte er das Kloster, und zwar nicht
nur, um dort iiber seine Pastoration Rechenschaft abzulegen.

Ganz negativ geprigt wurde aber sein Bild von den Kléstern und vom
Monchswesen durch die Erfahrungen mit Muri. Zwar schien noch zu Be-
ginn der Sarmenstorfer Jahre das Verhiltnis des ehemaligen Klosterschii-
lers zu seinem fritheren Studienort ungetriibt zu sein®’. Auch hat er damals
ofters dieses Kloster besucht und mit seinem Landsmann und Freund Pater
Leodegar Schmid alte Erinnerungen aufgefrischt®®. Schon bald aber wurde
sich Ringold bewusst, wie riickstindig die wissenschaftliche Ausbildung
der Murianer zum Teil war. Schon zu seiner Schulzeit, aber auch bei seinen
spiteren Besuchen lernte er die besondere Vorliebe der Monche fiir die Mu-
sik kennen. Im Gesprich mit Pater Leodegar wurde er gewahr, dass histori-
sche Arbeiten und auch die neueren theologischen Strémungen fast keinen
Fingang gefunden hatten®. Aus solchen Beobachtungen kam er auf die

¢ ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 24. 8. 1781.

7 Das belegen Briefe an Fidel Zurlauben: KBAG, Ms Z 35, vor Blatt 295 (unfol.), Ringold
an Zurlauben, 3. 3. 1781, und MHH 7, fol. 221 c—d, Ringold an Zurlauben, 28. 6. 1781.

¢ Leodegar Schmid (25. 10. 1748—1825), Studien in Altdorf und Muri, 1767 Eintritt ins Klo-
ster Muri, 1772 ordiniert, Prof. der Philosophie und Theologie, Sekretir des Abtes und
des Kapitels, Verfasser verschiedener historischer Arbeiten. — StAUri, P. 1/1894; HBLS
6, 209.

¢ Die Meinung Ringolds iiber die Riickstindigkeit des Klosters Muri in wissenschaftlicher
Hinsicht wird zweifellos durch Kiem bestitigt: «Beide eiferten (gemeint die beiden Abte
fiir den Zeitraum 1750—1800) fiir die Erhaltung eines tiefreligitsen, echt christlichen Gei-
stes und trachteten ihre Mitbriider von dem Einflusse des Weltgeistes und der falschen

186



Idee, es konnte eine Notwendigkeit sein, die Kloster jedes Jahr durch ein-
flussreiche Persénlichkeiten zu visitieren, um so nebst der Muse der Musik
auch die anderen Musen in ihren Konventen mehr zu fordern™.
Zerbrochen ist aber Ringolds Beziehung zu Muri ob folgender Begeben-
heit: Von Pater Leodegar Schmid eingeladen, wanderten Hans Rudolf
Schinz und Hauptmann Felix Niischeler am 23. April 1782 von Ziirich
nach Muri”'. Kurz vor Mittag trafen sie im Klosterdorf ein und vernah-
men, die Fiirstibte von St. Gallen und Pfifers seien im Kloster zu Gast. Da
sie sich zuerst vom Schmutz des Weges sdubern wollten, stiegen sie in ei-
nem nahen Gasthof ab. Durch ein Billet liessen sie P. Leodegar ihre An-
kunft melden. Weil aber der Abt von St. Gallen sich weigerte, mit diesen
Ziirchern am selben Tisch zu speisen, wurden sie nicht zur klSsterlichen
Tafel geladen’. Am gleichen Tag erhielt Pfarrer Ringold in Sarmenstorf
Besuch von Pater Beda Gerig, einem Jugendfreund, der zusammen mit sei-
nem Abt von Pfifers nach Muri gereist war’*. Gerig berichtete ihm von der
Ankunft der beiden Ziircher in Muri, worauf Ringold ihn bat, den beiden
seinen Besuch fiir den nichsten Morgen anzumelden. Als aber Ringold am
folgenden Tag im Klosterdorf ankam, musste er erfahren, Schinz und Ni-
scheler seien schon Tags zuvor abgereist. Der Sarmenstorfer Pfarrer ver-
wunderte sich sehr, weil ihm der Grund der raschen Riickreise unbekannt
war. Er beobachtete in Muri, wie die drei Abte nach dem Mittagessen «in
ihren sechsspinnigen Kutschen auf den Horben [fuhren], um einen lusti-
gen Busstag mit ihren Ménchen und Hofherren zu halten»’. Er sei, so be-
Philosophie ferne zu halten. Darin liegt auch der Grund weshalb seit 1765 bis zum Anfan- -
ge dieses Jahrhunderts nur Weniges aus den Muri-Zellen in der Offentlichkeit erschiens.
— Kiem, Muri, 2, 255.

7 KBAG, MHH 7, fol. 221b, Ringold an Zurlauben, 29. 12. 1781, — Ringold konnte dies
nicht ohne Grund so formulieren, denn der Abt von Muri hatte im Jahre 1777 General
Fidel Zurlauben das Marschallamt zugesprochen. Kiem 2, 256. — Zur Vorliebe der Muria-
ner Monche fiir die Musik, vgl. Kiem, Muri 2, 233 {.

7t Hans Rudolf Schinz, Reiss durch Lunkhofen, Muri, in: Unsere Heimat 8 (1934), 54—62,
vor allem 58. — Zu H.R. Schinz, Teil 3, Kap. 1. — Felix Niischeler (1725—1799), Obervogt
zu Stifa und Tagsatzungsgesandter. — HBLS 5, 314.

72 ZBZH, Ms Car XV, 164 ¢ 17, Ringold an Schinz, 22./27. 4. 1782.

" Beda Gerig (Joh. Heinrich), (1753—1812), von Altdorf, Konventuale in Pfifers. — Hengge-
ler, Professbuch Pfifers, 138; — ZBZH, Ms Car XV, 164 ¢ 17, Ringold an Schinz, 22./27.
4, 1782.

" ZBZH, Ms Car XV, 164 ¢ 17, Ringold an Schinz, 22./27. 4. 1782. — Bei den drei Abten
handelt es sich um: Abt Gerold Meyer II. von Muri; Kiem Muri 2, 255—371; Abt Beda

Angehrn von St. Gallen; HBLS I, 374 ff.; und Abt Benedikt Bochsler von Pfafers; HBLS,
V, 415. '

187



richtet Ringold, ganz allein vor dem Eingang zum Kloster gestanden. Nie-
mand habe sich um ihn gekiimmert. So habe er aus Verdruss den Heimweg
antreten wollen, als ihm Pater Leodegar aus allen Kriften zugerufen habe.
Von seinem Freund erfuhr er dann den Vorfall und geichzeitig dessen
Angst, Schinz und Niischeler wiirden ihn nun verachten. Ringold trdstete
ihn und versicherte ihm, dass dies nicht der Fall sei. Er, Ringold, habe
Schinz schon lingst «das stolze Natterngeziicht» dieses Klosters beschrie-
ben’.

Das Gesprich mit seinem Freund bestirkte Ringolds Meinung iiber das
Kloster Muri. Er spiirte, wie ungerecht man Pater Leodegar wegen seiner
reformfreudigen und toleranten Gesinnung behandelte. Dabei war dieser
Monch keineswegs extrem, sondern sehr gemassigt in seinen Ideen. Pfarrer
Ringold bezeichnete das Verhalten der Klosterbewohner gegen eines ihrer
Mitglieder und gegen die beiden Ziircher als «religions- und vernunftlosen
pharisaischen Despotismus»’¢. Das waren deutliche Worte. Die Erlebnisse
mit Muri trieben ihn zur Uberzeugung, das Ménchtum in seiner gegenwir-
tigen Korruption sei der «gefahrlichste Feind der Religion und unseres ge-
meinsamen Vaterlandes»”".

Solche Ausrufe scheinen zwar allgemein gefasst zu sein. Dass sie aber ei-
nem heftigen Affekt gegen das Kloster Muri entsprangen, zeigt Ringolds
Postskriptum in seinem Brief an den reformierten Freund in Ziirich: Noch
nirgends habe er «so viel Stolz, Grobheit, Dummbheit, Hass, Missgunst,
Geitz und gewaltthitigen Ubermuth» angetroffen. In allen Benediktiner-
klastern sei er willkommen. In Einsiedeln zum Beispiel habe man ihm bei
seinen Besuchen alles Gute und Liebe erwiesen. Nur in Muri, «da kann ich
kommen und wieder gehen, wie ein Hund aus der Kiiche».

Lange Zeit sah man Pfarrer Ringold nicht mehr in den Mauern dieses
Klosters. Ende 1784 gab er Fidel Zurlauben zu verstehen, er habe das Klo-
ster Muri schon iiber ein Jahr nicht mehr besucht. Es herrschten dort Stolz
und Verachtung der Weltpriester, die ihn und andere «arme Hirten der
Bauernseelen» von diesem hochadeligen, «rauhen Biisser- und Monchen-
stift» verscheuchen miissten. Diese Worte zeigen, dass Ringold bei Zur-

 A.aO.
7 A.a.O.
7 A.a.O.
®* A.a.O.
" KBAG, Stemm. 79, fol. 143, Ringold an Zurlauben, 8. 11. 1784.

188



lauben sehr offen iiber die Frage des Ménchtums sprechen konnte. Sie wei-
sen aber auch auf das gespannte Verhiltnis zwischen M6nchen und reform-
gesinnten Weltgeistlichen hin. Letztere hatten offenbar das Gefiihl, die
Moénche betrachteten sie von oben herab und als Kleriker zweiter Klasse.

Immer wieder kreisten in jenen Jahren Ringolds Gedanken um die K16-
ster. Er fragte nach dem Sinn des M6nchtums und beschiftigte sich mit der
Reformbediirftigkeit des kl6sterlichen Lebens. Das war ein aktuelles The-
ma unter reformgesinnten Laien und Geistlichen. Die Ereignisse in Oster-
reich erregten hier grosses Aufsehen und brachten die Diskussionen um
Sinn und Nutzen der Kléster rund zehn Jahre nach dem 69-er Handel in
Luzern erneut in Gang®®. Karl Ringold kannte die Vorginge im Kaiserreich
zum Teil durch direkte Berichte von Reisenden aus Wien®'. Im Gesprich
~mit Freunden wurde er in seiner Meinung bestirkt. Bernhard Ludwig
Goldlin und Felix Balthasar haben sich damals kritisch mit diesen Fragen
auseinandergesetzt®>. Aber auch bei seinen reformierten Gesprichspart-
nern schnitt er dieses Thema an. Vor allem mit Hans Rudolf Schinz und
Johann Jakob Hess scheint er sich intensiv dariiber unterhalten zu haben.
Waren es bei Schinz mehr die vordergriindigen Probleme der konservati-
ven Morallehre und des Despotismus gewisser Kloster®, so zielte das Ge-
sprich mit Jakob Hess auf die wesentlichen Fragen nach dem Sinn des mo-
nastischen Lebens®. Ausgehend von seiner «Lobrede auf Nikolaus von
Fliie» formulierte Ringold seine Meinung iiber das Anachoretentum und
iiber das Ménchtum. Beide wollte er nicht verdammen. Er war aber der
Ansicht, die Lehre Jesu richte sich in erster Linie an den Menschen in der
Welt und in der Gesellschaft®*. Das der Welt ginzlich abgewandte Leben
sei nur als exemplarisches Beispiel fiir Extremsituationen gedacht — so bei
den Propheten, bei Johannes dem Tiufer oder beim Einsiedler Nikolaus
von Flije. Sonst aber halte er «einen frommen, einfiltigen, guten Christ in
der Mitte der Welt allzeit fiir einen gottgefilligeren Menschen, als den be-
sten Monch in der Einsamkeit seiner Zelle»®.

% Weber-Hug, Klosterhandel, 123 f.; Laube, Balthasar, 78—88.

" Teil 1, Kap. 3.7., Anm. 136.

82 Laube, Balthasar, 65—88; Wicki, Goldlin, 479 ff.

8 ZBZH, Ms Car XV, 164 ¢ 17, Ringold an Schinz, 22./27. 4. 1782; 29. 5. 1782 sowie die
Schilderung von Schinz, gedruckt in: HKS 49 (1976), 9.

% Zu den Gesprichen mit Jakob Hess: ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 28. 8.
1781 sowie 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782 und 9. 12. 1783.

8 A.a.0.,, 181 i, Ringold an Hess, 28. 8. 1781.

8 A.a.0.

189



Aufgrund solcher Aussagen Ringold das Verstindnis fiir das monasti-
sche Leben an sich abzusprechen, wire aber zu einfach®”. Seine Kritik muss
im Rahmen seiner Zeit, der tatsichlichen Verhiltnisse in den damaligen
Kléstern und der personlichen Erlebnisse mit Kléstern und Ménchen gese-
hen werden. Das zihe Festhalten an Traditionen und die Ablehnung der
meisten Reformstromungen durch die Ordensgeistlichen mussten bei den
reformkatholischen Geistlichen und Laien zur Uberzeugung fithren, es
koénne die «reine, gottliche Glaubens- und Sittenlehre (. . .) und de[r] Frie-
den in der Kirche Jlesu] Clhristi}» nicht hergestellt werden, solange die
Moénche ihren Einfluss wahrnehmen kénnten und die Klaster nicht aufge-
hoben wiirden®®. Er finde zwar in allen Kléstern noch den einen oder an-
dern «redlich und wohldenkenden Ménch», aber die Gesamtheit der Mon-
che und den Geist des gegenwiirtigen Ménchswesen kénne er nicht anders
betrachten als einst Jesus die Pharisier®. Das schrieb Pfarrer Ringold fast
genau ein Jahr nach dem Erlass Kaiser Josephs IL, der die Aufhebung aller
Klster beschaulicher Orden einleitete.

So heftig er in jenen Jahren Kritik am Monchtum und an den der Re-
form abgeneigten Klostern iibte, gute Beziehungen zu Bekannten und
Freunden in verschiedenen Klostern hatte er gleichwohl. Mehrmals be-
suchte er das Kloster Fischingen, wo sein jiingerer Bruder unter dem Klo-
sternamen Bernhard lebte. Dieser Ménch weilte zur Erholung auch ab und
zu im Pfarrhaus von Sarmenstorf®. Zweimal besuchte Pfarrer Ringold das
Kloster Engelberg. Er fand dort nicht nur offene Tiiren, sondern auch ei-
nen reformfreudigen und toleranten Geist. Vor allem Abt Leodegar Salz-
mann hatte einen guten Ruf als aufgeklirter und toleranter Prilat®'. Mit Pa-
ter Bernhard Imbach, einem reformfreudigen Konventualen aus Engelberg,
war Pfarrer Ringold gut befreundet. Dieser Monch amtete in den Jahren
1782—1784 als Pfarrer in der Gemeinde Abtwil im Freiamt und besuchte
Ringold ofters in Sarmenstorf. Das gab jeweils Gelegenheit zu tiefgriindi-

# Kilin, Aufklirung, 149.

8 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

¥ A.aO.

%0 Zu P. Bernhard Ringold (1740—1805), Teil 1, Kap. 1.1. Anm. 10. — ZBLU, Ms 252, 12,
Ringold an Balthasar, 7. 7. 1778. — Zu Fischingen: Henggeler, Professbuch Fischingen,
403—515; Willy Keller, Die Benediktinerabtei Fischingen im Zeitalter der Glaubensspal-
tung und der kath. Reform 1500—1700, in: ZSKG, Beiheft 3, 1960.

° Teil 1, Kap. 3.6. Anm. 117. — Zu Engelberg: Gall Heer, Aus der Vergangenheit von Klo-
ster und Tal Engelberg, 1120—1970, Engelberg 1975.

190



gen Diskussionen iiber aktuelle Fragen®?. Beachtenswert sind die Kontakte
von Pfarrer Ringold zum Zisterziensermonch P. Pius Kopp in St. Urban.
Letzterer gehorte in das Beziehungsfeld des Goldlinkreises und hatte offen-
sichtlich dhnliche Interessen wie der Sarmenstorfer Pfarrer®’. P. Pius, ein
frommer und gelehrter Ménch, war ganz von jenem bibelzentrierten Geist
beseelt, der auch Ringold entsprach. Darum lobte Ringold ein von Kopp
verfasstes und ediertes Gebetbuch Freunden gegeniiber®*. Er schitzte die-
sen Ménch auch deshalb ganz besonders, weil er fiir die exegetischen Vor-
stellungen des Reformierten Jakob Hess sehr empfinglich war®. Auf einer
Reise nach Klingnau stieg Pfarrer Ringold im Kloster Wettingen ab. Er be-
wunderte die reichhaltige Bibliothek und freute sich, den Abt bei der Lek-
tiire eines Werkes von Bossuet anzutreffen®s. Mit sichtlicher Genugtuung
lernte er in Klingnau einige Mdnche aus St. Blasien personlich kennen. Er
begriisste ihren Reformeifer in Theologie und Geschichtsschreibung. Die
Monche dieser Abtei hatten in vielen Bereichen das verwirklicht, was er
schon lingst von den Benediktinerkléstern in der Eidgenossenschaft ge-
wiinscht hitte®”. Ringold zeigte auch ein besonderes Interesse an ihren Vor-
schlagen fiir eine Reform der héheren Schulen®®.

*2 Bernhard Imbach (1739—1784), Konventuale in Engelberg, 1782—1784 Pfarrer in Abtwil
im Freiamt. — ZBZH, Ms Car XV 164. c 17, Ringold an Schinz, 4. 9. 1780.

* Pius (Felix Xaver) Kopp (1754—1837), von Beromiinster, 1773 Profess, 1778 ordiniert, vor
1790 Mitarbeiter am dortigen Seminar, dann Verwalter in Herdern, Beichtiger in Eschen-
bach und Rathausen, 1813 Archivar und Sekretir des Abtes, Novizenmeister, 1830 Prior.
— Josef Wallimann, Die Biirgergeschlechter von Beromiinster, Miinster 1931, 374—375;
Konrad Effinger, R.P. Pius Kopp, unser hochwiirdiger Prior und Magister in seinen letz-
ten Lebens-Stunden, in: Cisterzienser-Chronik 17 (1905), 353 ff. (mit knappen biogr. Hin-
weisen).

** S5tAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790. — Pius Kopp, Der
nach dem Geiste Jesu betende und sich bildende Christ, Konstanz 1788.

® Aal),

*¢ S$tAUri, PA Komm. K.]. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790: «Zu Wettingen hab ich
eine treffliche Biichersammlung und in selber einige noch nie gesehene und lang ge-
wiinschte Biicher angetroffen(. . .) Herrn Prilat {iberraschte ich just bey der Lesung des
Bossuets...». — Es war Abt Sebastian Steinegger, den Ringold angetroffen hatte, ein Mann
der den Mittelweg zwischen Konservatismus und Aufklirung anstrebte; vgl. Helvetia Sac-
ra, Abt. III, Bd. 3/1, 485; Zu Wettingen, vgl. Anton Kottmann, Die Cisterzienser-Abtei
Wettingen, 1768—1803, in: Argovia 70(1958).

7 A.a.0.; Wolfgang Miiller, Martin Gerbert, Fiirstabt von St. Blasien 1720—1793, Lebens-
bilder aus Schwaben und Franken, hrsg. v. Robert Uhland, 12. Bd., Stuttgart 1972,

100—120.
% AaO.

191



Bei aller Pflege guter Beziehungen zu verschiedenen Klgstern und Mén-
chen aus den Orden der Benediktiner und Zisterzienser fillt eines auf. Pfar-
rer Ringold hatte in den Jahren zwischen 1780 und 1790 wenig oder gar kei-
nen Kontakt zu Klostern der Bettelorden®®. Auch von seinem jiingsten
Bruder, der Kapuziner war, sprach er in keinem Brief'. Das bestdtigt die
Vermutung, dass er nicht ohne Grund als Feind der Bettelorden und Kapu-
ziner bezeichnet wurde'®'. Die Kapuziner vertraten eben in der Praxis der
Morallehre dieselben Ideen wie die Jesuiten. Zudem férderten sie durch be-
stimmte volkstiimliche Andachtsformen gewisse Praktiken, die nicht frei
von Aberglauben waren. Das hat auch bei Pfarrer Ringold eine starke Ab-
neigung gegen die Bettelmonche wachgerufen'®?.

In den neunziger Jahren und vollends in der Zeit der Helvetik schwich-
te sich aber die scharfe Kritik an den Kl8stern und am Mdnchtum ab. Diese
Entwicklung zeigte sich bei Ringold schon vor seiner Riickkehr nach Alt-
dorf'®3, Zuerst liessen ihn die radikalen Vorginge in Frankreich aufhor-
chen. Dann erlebte er, wie der helvetische Staat nicht einfach eine Reform
der Kloster verlangte, sondern ihr Vermégen und ihre Besitzungen seque-
strierte und Schritte einleitete zur Authebung dieser geistlichen Institutio-
nen: Mit dem Novizenverbot stellte er den Fortbestand der Kléster in Fra-
ge; Kriegsjahre, Einquartierungen und Kriegslasten liessen die reichen Kl6-
ster zum Teil verarmen'®. Briefe aus dem Kloster Fischingen belegten das
deutlich'®. Pfarrer Ringold erlebte auch, wie in diesen Jahren in den Kl6-
stern die Spreu vom Weizen getrennt wurde. Manch einer, der sich vorher

* Fiir Ringold kimen in der fraglichen Zeit vor allem Kontakte zu Kapuzinerkldstern in

Betracht.
100 Zu P. Cletus Ringold (1743—1806), vgl. Teil 1, Kap. 1.1., Anm. 11.
190 Das beschrieb Hans Rudolf Schinz im Jahre 1784 sehr treffend von Ringold: «Als ein
Feind der Betelorden und Capuzinermoral . . . und entfernt den Aberglauben allmihlich,
welchen sonst diese Ménche so gern unterhalten, um sich bey dem gemeinen Mann in
Ansehen und ihre Modification der Moral in Credit zu erhalten». — ZBZH, Ms Car 154 a,
19; gedruckt in: HKS 49 (1976), 9.
Winter, Josephinismus, 115,
193 StAUri, PA Komm. K.]. Ringold, Ringold an Gisler, 2. 10. 1788; an Schmid, 29. 1. 1790.
104 Wicki, St. Urban, 130—152, vor allem 136—144; Ernst Weber, Die Kloster Einsiedeln und
Engelberg, zwei Aspekte helvetischer Klosterpolitik 1798—1803, Diss. phil. I, Ziirich
1981.
'** Das belegen mehrere Briefe von P. Joh. Bapt. Gerschwyler an Ringold: StAUri, PA
Komm. K.J. Ringold, Gerschwyler an Ringold, 16. 3. 1800; 23. 4. 1800; 24. 3. 1801.

102

192



in Gemiitlichkeit und Uberfluss in der behiiteten Atmosphire seines Klo-
sters wohlgefithlt hatte, gab jetzt das nunmehr karge klosterliche Leben
auf. Fiir solche ehemaligen Ordensminner zeigte Ringold wenig oder gar
kein Verstindnis'®,

Im Gesprich mit Pater Leodegar Schmid von Muri wird deutlich, dass er
einen sinnvollen Fortbestand der klosterlichen Gemeinschaften wiinschte.
So sprach er sich gegen die in Altdorf herrschende Meinung aus, man
kénnte das Frauenkloster zum Oberen HI. Kreuz aufheben und die Non-
nen ins Kloster Seedorf verpflanzen. Denn hinter dieser Idee stand nichts
anderes als die Entfremdung des Klosters aus dem geistlichen Bereich in
den weltlichen, weil man aus dem Klostergebiude ein Haus fiir die Verwal-
tung machen wollte'*”. Ringold gab seinem Freund in Muri zu verstehen,
dass selbst die katholischen Tagsatzungsabgeordneten sich kaum fir die
Klbster einsetzten und wohl eher deren Aufhebung wiinschten'®®. Darum
riet er ihm auch dringend ab, diesen Abgeordneten Geld als Aufmunte-
rungsgeschenk fiir ihren Einsatz zugunsten der Kléster zukommen zu las-
sen. Damit lasse sich nichts fiir die Kl&ster und ihren Erhalt ausrichten.
Das Gegenteil wiirde eintreffen, «denn sie machen die Wolfe nur begieriger
nach dem Raub»'%. So weit er sehe, mache sich kein christlicher Politiker
ein Gewissen daraus, die Kloster als Nationalgut zu betrachten. Ringold

'%¢ ZBZH, FA Hess 1741, 181 ao, Ringold an Hess, 26. 7. 1805; Es handelt sich bei diesem
Beispiel um Beat Dominik Schmid von Bellikon. Er entstammte einer angesehenen Alt-
dorfer Familie und war Konventuale im Benediktinerstift Weingarten. In der Zeit der
Helvetik liess sich dieser Ménch sikularisieren. Seine Erlebnisse mit ihm schilderte Rin-
gold an Hess: «Er kam ins Vaterland, gab mir mit seinem Herrn Vater, der ehedem
Kloster-Arzt zu Einsiedeln war, einen Besuch, trug sich an als Vicar; ich nahm ihn auf, er-
hielt ihn einige Monaten; er ass, er trank, er schlief, er gab Music und Concert, gab und
nahm Visiten, und lebte wie ein sorgenfreyer Junker, da ich hingegen wie der arme Mann
einer schénen, kostspieligen Frau mich fast zu Tode seufzte. Er bekam endlich eine
Pfrund, und mehrere andere nacheinander, und allerorts wurde er insgeheim mit grosser
Freude empfangen und noch mit grosserer entlassen, weil er die Verliugnis Seiner selbst,
die auf der Welt noch néthiger als in den Kldstern, nie im Ernst studieren noch practicie-
ren wollte, und dadurch ziemlich tief in die Schulden gerieth (. . .) Solche geistliche Her-
ren lernen niemals hausen, bis sie nicht an die Kost des verlorenen Sohns kommen. Jetzt
gibts mehrere dergleichen, von denen man sich nicht genugsam hiiten kann, weil sie mit
ihren aufgeklirten, schénen Witzkdpfen sich iiber die Einfalt der Samariten nur lustig
machen...».

107 GtiAS, Litt.A, tit. IV, fasc. XII, Num. 13., Ringold an Schmid, 21. 10. 1803.

193 A .a.0., Ringold an Schmid, 26. 3. 1805.

19 AaO.

193



schlug P. Leodegar im weiteren eine wohl utopische Losung vor, wie die
Kléster nicht nur gerettet, sondern auch einem sinnvolleren Zweck zuge-
fiihrt werden kénnten. Seiner Meinung nach sollten sie zu Bischofssitzen
erhoben und die Abte zu Bischofen geweiht werden. Die Kléster sollten als
solche bestehen bleiben, der bischofliche, bzw. dbtische Hof aber sollte mit
erfahrenen, betagten Weltgeistlichen bestellt und so zu einem vorbildlichen
Zentrum der Seelsorge werden'!°. Hinter dieser utopischen Idee standen
die Anregungen jener Jahre, die Kloster niitzlicher fiir die Offentlichkeit
zu machen. Nicht nur ihre Schulen sollten verbessert werden, man ver-
suchte auch, den Konventen Priesterseminarien anzugliedern — Ideen, die
nicht bei allen Ménchen eitel Freude weckten!''!.

Wenn der altgewordene Ringold sich wiinschte, Eremit zu sein oder,
wie es thm ein paar Jahre vorher Regierungskommissir Zschokke hatte
aufzwingen wollen, in einem Kloster Unterschlupf und Ruhe zu finden,
sicht das wie eine Umkehr der Werte aus''?. Bei allem Sinneswandel blieb
aber Pfarrer Ringold auch in seinen alten Tagen der Forderung nach Re-
form der Kloster und nach Besinnung auf die wesentlichen Werte des
christlichen Glaubens treu. So erwihnte er Leander van Ess mit seiner
Ubersetzung des Neuen Testaments als Beispiel und fiigte bei: «Schon
lingst hitte gewiinscht, dass unsere Klosterminner eine solche Arbeit {iber-
nommen hitten». Aber umsonst; ihnen sei es wichtiger gewesen, im Chor
zu singen und ihre Reichtiimer fiir die Franzosen zu sparen''®. Selbst in
den letzten Jahren wandte sich Ringold noch gegen die Rabengewichse
von Schulmeinungen in der Theologie und gegen die Monchereien, die den
Rekurs auf die Urkirche zum Teil verhindert hitten'**. Er erschrak keines-
wegs, wenn er von der Beschneidung der Einkiinfte und der fiirstlichen
Privilegien gewisser Kloster horte. Auch nicht, wenn bestimmte, ihm un-
niitz scheinende Stiftungen und miissige Konvente in «christlichere, noth-

e A a.0.

' Kiem, Muri 2, 324 ff. — Ein positives Beispiel gab die Abtei St. Urban mit ihrem Lehrer-
seminar; Anna Hug, Die St. Urbaner Schulreform an der Wende des 18. Jahrhunderts,
Schweiz. Studien zur Geschichtswissenschaft, 12/2, Ziirich 1920; Wicki, St. Urban,
148—152.

12 StiAS, Litt.A, tit. IV, fasc. XII, Num. 13, Ringold an Schmid, 21. 10. 1803; BABE, HCA
908, fol. 83, Zschokke an Vollziehungsdirektorium, 6. 9. 1799.

'3 ZBZH, FA Hess 1741, 181 ao, Ringold an Hess, 30. 8. 1804. — Zu Leander van Ess, vgl.
Teil 2, Kap 1.3. Anm. 84,

"4 A..0., 181 bk, Ringold an Hess, 5. 7. 1808.

194



wendigere Liebeswerke» umgewandelt wurden''®. So sehr sich Pfarrer Rin-
gold in den spiteren Jahren vehement gegen die «Klosterfresser» wandte
und die Aufhebung der Klster aus Profitgier und anderen ungerechtfertig-
ten Motiven verurteilte, er blieb seiner Forderung nach einer Riickbesin-
nung auf die kl&sterlichen Ideale bis ins hohe Alter treu.

4. KIRCHE UND STAAT

4.1. Die Kirche und ihre Diener

Bei allem Wandel in seinen Ansichten zeigte Pfarrer Ringold Zeit seines
Lebens eine echte Anhinglichkeit an jene Kirche, in der er aufgewachsen
war und zu deren Dienst er sich berufen wusste. Seine Kirchenvorstellung
war geprigt von einer Kirche, die sich auf Jesus Christus als ihren Stifter
berufen konnte. Zu allen Zeiten sorgte die Vorsehung des gottlichen Stif-
ters fiir diese Kirche der Auserwihlten, in Perioden des Glanzes wie der
Krisis und des Niederganges. Dieses Bild der Kirche skizzierte Pfarrer Rin-
gold auch in seiner «Lobrede auf Nikolaus von Fliie»'. Es ordnet sich ein in
die theologischen Ausfithrungen gemissigter Reformtheologen seiner Zeit,
wie Gerbert oder Amort, die beide einen Mittelweg zwischen der traditio-
nellen und der zeitgendssischen Theologie suchten, jeder freilich auf seine
Weise. Pfarrer Ringold legte in seiner «Lobrede» weiter dar, in der Epoche
des Spatmittelalters sei die Kirche in ihrer dusseren Erscheinung zerfallen,
was notwendig zur Trennung in der Reformation gefithrt habe®. Gleich-
wohl war und blieb die katholische Kirche fiir ihn die einzig wahre, ob-
wohl ihr dusseres Kleid — in ihren sittenlosen Gliedern nimlich — verwii-
stet war, Durch Missbriuche, Aberglauben und Laster sei zwar der «Glanz
der Tugend und Heiligkeit» verblasst. Dennoch vermochte sich Pfarrer
Ringold — wie er es Nikolaus von Fliie in den Mund legte — nicht vorzu-
stellen, «dass die Kirche selbst, die auf Jesum Christum, als den Eckstein er-
baut ist», zugrunde gehen oder unsichtbar werden konnte?. Sie blieb fiir
5 AL0.

' Ringold, Lobrede, 33.

2 Schifer, Kirche und Vernunft, 23, 30 ff.
* Ringold, Lobrede, 33.

* AaO, 34

195



ihn die «katholische Kirche», die vom «goldenen Zeitalter ihrer Jugend» bis
in seine Gegenwart die wahre Glaubenslehre unverfilscht weitergegeben
hatte. Die Glieder dieser Kirche aber waren am Vorabend der Reformation
und dhnlich auch zu seiner eigenen Zeit weit von dem entfernt, was den
Glanz der Urkirche ausgemacht hatte. Oft sprach Ringold den Wunsch
aus, «die Kirche Gottes noch einmal in jener frischen Bliithe der Tugend
und Unschuld zu sehen, in welcher sie in den erstren gliickseligen Zeiten
vor denAugen der Heyden stund»’.

Ringolds Kirchenbild ist hier deutlich geprigt von Ideen konziliaristi-
scher und episkopalistischer Reformtheologen des 15. Jahrhunderts. Diese
Ideen wurden vom Gallikanismus weitgehend iibernommen und gehérten
zusammen mit dem Rekurs auf die Urkirche zum festen Bestand®. Pfarrer
Ringold orientierte sich vornehmlich an Werken von Johannes Gerson’,
Bossuet® und Antoine Godeau®. Sein Bild von der Kirche wurde in den spi-
teren Jahren wesentlich erginzt durch die Reich-Gottes-Idee, die ein Ertrag
aus der Freundschaft mit dem reformierten Theologen Johann Jakob Hess
war. Auch bei Pfarrer Ringold zeigt die Entwicklung also das langsame
Eindringen von Elementen in die theologischen Vorstellungen, die teilwei-

5 A.a.Q. 9; ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess 9. 4. 1782,
¢ Vigener, Bischofsamt, 28 ff.; Hersche, Spitjansenismus, 37 f.—Vgl. auch den informativen
Artikel «Gallikanismus», in: LThK 4, 499 ff.

" Jobannes Gerson (1363—1429), Einflussreicher Theologe und Kirchenpolitiker des Spat-
mittelalters, Vertreter des Konziliarismus, Nominalist. Vertrat in der Theologie den Vor-
rang der mystischen vor der scholastischen Theologie. Sein theolog. Hauptwerk ist: «De
mystica Theologia», in dem er im Anschluss an Augustinus, Dionysios Areopagitas und
Bonaventura, Wesen und Aufgaben dieser mystischen Theologie darlegt. — LThK 5, 1036
£,

8 Jacques-Bénigne Bossuet (1627—1704), Prediger, Kirchenpolitiker und Theologe. 1640 Ka-
nonikus in Metz, Studien bei den Jesuiten in Dijon, ab 1642 in Paris, 1652 ordiniert, Dr.
theol., Titigkeit in der Seelsorge, Viterstudium, Prediger in Paris. 1669 Bischof von Con-
dom, 1681 Bischof von Meaux. Bossuet orientierte sich am altkirchlichen Bischofsideal
und an den Vitern. Er war ein konsequenter Verfechter der gallikanischen Freiheiten. —
LThK 2, 623 f. — Zu Bossuets Haltung in der Frage der Kirche und des Papsttums vgl. Vi-
gener, Bischofsamt, 32 ff.; A.G. Martimort, Le Gallicanisme de Bossuet, Paris 1953.

s Antoine Godeau (1605—1672), Literat und Kirchenhistoriker, Bischof von Vence. Ubte
grossen Einfluss aus auf die Assemblées du clérgé, begiinstigte den Jansenismus und be-
kimpfte den Laxismus verschiedener Kasuisten, so vor allem in seinem Werk Moral
Chrétienne, 3 Bde., Paris 1709. Eine Neuausgabe erschien unter dem Titel Theologia mo- -
ralis, Paris 1774. Eine seiner historischen Arbeiten, Histoire de ’eglise, 5 Bde., Paris
1657—78; eine deutsche Ubersetzung erschien 1768—96 in Augsburg. — LThK 4, 1034.

196



se erst in der «Romantik» zur Entfaltung kamen. Das wird beim Gesprich
tiber die Kirche und die Innere Christusgemeinde zwischen Ringold und
Hess zu beachten sein'®.

Eine dhnliche Entwicklung lisst sich an der Frage der Unfehlbarkeit der
Kirche und der damit verkniipften Haltung zum Papsttum und zu den Bi-
schofen verfolgen. Ringold dusserte sich dazu vor allem in den Jahren zwi-
~schen 1780 und 1790 sehr pointiert. So betonte er seinem Freund Jakob
Hess gegeniiber, er anerkenne «die Unfehlbarkeit und den Despotismus
des Papstes und der Bischéfe nicht». Er gebe seinen Verstand nur den Leh-
ren der gesamten Kirche gefangen''. Der Sarmenstorfer Pfarrer wusste, was
er sagte. Bei den Vorarbeiten zur geplanten «helvetischen Kirchengeschich-
te» hatte er sich intensiv mit dieser Problematik auseinandergesetzt und ge-
sehen, wie im 15. Jahrhundert die Verfechter konziliaristischer und papali-
stischer Theorien hart aufeinander geprallt waren'2. Was er im Zusammen-
hang mit den Diskussionen beim Basler Konzil zum Jahre 1440 anfiigte,
wurde zu einem Exkurs iiber die Unfehlbarkeit und den Primat des Pap-
stes'?. Es sei nicht genug gewesen, dass die Kanonisten behaupten wollten,
«Papam esse supra Canones»'. Damals habe Kardinal Torquemada dem
Papst sogar die Gabe der Unfehlbarkeit zugeeignet, die Jesus Christus al-
lein seiner Kirche versprochen habe'®. Kardinal Cajetan schliesslich habe
diesen Lehrsatz mit noch grésserer Unbescheidenheit verfochten und alle
rémischen Kurialen und Ménchsorden hitten ihn aus Schmeichelei dem
Papst gegeniiber angenommen'¢. Nur die gallikanische Kirche habe sich
widersetzt. Im Jahre 1682 habe sie eine Deklaration veréffentlicht und ihre
«orthodoxen Lehrsitze von der pipstlichen Macht» der Welt bekanntgege-
ben'’. Es seien dieselben, die noch immer von allen «rechtschaffenen Got-

1 Vgl. Teil 3, Kap 3.2.

't ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

2 KBAG, Stemm. 66, fol. 53 ff. Vigener, Bischofsamt, 11—14.

13 A.a.0., fol. 55—59.

4 A.a0O., fol. 55 r.

'S Juan de Torquemada (auch Johannes de Turrecremata) (1388—1468), Dominikaner, seit

1431 magister sacri palatii in Rom, Kardinal 1439. Nahm am Konstanzer und Basler Kon-

zil teil. Gehdrte zur papalistischen Partei und war als solcher ein heftiger Verfechter des
Papalismus. — Vigener, Bischofsamt, 19.

s KBAG, Stemm. 66, fol. 55 r.

"7 A.a.0., fol. 55 r; als Quellenhinweis fithrt dort Ringold an: «vide Bossuet, Defensio decla-
rat. Cleri gall ». Es handelt sich um das berithmte Werk von Bossuet, Defensio declaratio-
nis cleri Gallicani de ecclesiastica potestate», das Bossuet 1683/85 verfasste, spiter iiberar-
beitete und das erst 1730 im Druck erschien. — Vigener, Bischofsamt, 32; LThK, 2, 623.

197



tesgelehrten» befolgt wiirden. Gleichzeitig verurteilte Ringold scharf die
Jesuiten, die den Jurisdiktionsprimat des Papstes vertreten wiirden'®. Ein-
deutig folgte er hier den Ausfithrungen Bossuets, der in seiner «Defensio
declarationis cleri gallicani. . .» die vier Artikel der «gallikanischen Freihei-
ten» von 1682 verteidigt'®. Im zweiten dieser vier Artikel war die Uberord-
nung des allgemeinen Konzils iiber den Papst als unabinderliches Glau-
bensgut neu verkiindet worden. Bei aller Verschiedenheit des Gallikanis-
mus gehorte diese «Verwerfung der romanistischen Infallibilitdtstheorie zu
seinem Wesen»*. Die Bemerkungen in den geschichtlichen Ausziigen le-
gen die Vermutung nahe, Ringold habe die Meinung Bossuets, die Lehre
von der pipstlichen Unfehlbarkeit kénne der geschichtlichen Bewahrungs-
probe nicht standhalten, ebenfalls geteilt®'.

Wenn Pfarrer Ringold der Meinung war, das Konzil stehe eindeutig
tiber dem Papst und die Unfehlbarkeit sei nur der gesamten Kirche zuge-
sprochen, so negierte er damit keineswegs die Berechtigung des Papsttums.
Vielmehr akzeptierte er den papstlichen «Seelsorgeprimat». Aber gerade
das Unvermdogen, diesen Auftrag zu erfiillen, und die starke Ausprigung
des «weltlichen Monarchismus» am papstlichen Hof, den er als der Kirche
so schidlich empfand, liessen in ihm Kritik am Papsttum wach werden. Er
verstand es nicht, dass der Papst die Reformen Kaiser Josephs IL., die er sel-
ber als echte und notwendige Kirchenreform empfand, nicht wohlwollen-
der aufnahm??. Er begriff nicht, warum das Oberhaupt der katholischen
Kirche nicht einsehen wollte, wie «schidlich die Méncherey dem Christen-
tum» sei?’. Aus innerer Uberzeugung wiinschte er, der Papst moge die Re-
form der Kirche energisch an die Hand nehmen, wie er seinerzeit die Auf-
hebung des Jesuitenordens als echten Reformbeitrag begriisst hatte?*.

In spiteren Jahren und besonders nach der Helvetik zeigte Karl Ringold
mehr Verstindnis fiir das Papsttum und ein gewisses Mitgefiihl fiir das per-
sonliche Schicksal des Papstes. Das wird vor dem Hintergrund der napole-
onischen Kriege verstindlich. Das Papsttum war in weiten Teilen von sei-

1 A0, fol. 55 r; vgl. Teil 2, Kap. 3.1.

'* Vigener, Bischofsamt, 32 {.

20 AaQ,, 29.

2 AaO.

22 ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 9. 4. 1782; 181 k, Ringold an Hess, 19. 11.
1782.

2 A.a.0,, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

** BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

198



ner weltlichen Macht entblésst worden. Ringold hoffte, das sichtbare
Oberhaupt der sichtbaren Kirche kénnte sich ohne den «weltlichen Pomp
und Prunk» und ohne monarchische Gewalt auf die wesentlichen Funktio-
nen beschrinken. Er sah darin sogar ein gutes Omen fiir eine mogliche
Wiedervereinigung der getrennten Christen?’. Dieselbe Entwicklung lasst
sich tibrigens auch bei radikalen Aufklirern feststellen, die nach den Jahren
der helvetischen Revolution das vorher scharf abgelehnte Papsttum mit
milderen Worten beurteilen?®. Fiir Pfarrer Ringold aber ging es um mehr:
Er vermochte kein Papsttum anzuerkennen, das am Zerfall der Kirche und
an der Kirchenspaltung mitschuldig war, auch nicht ein kurialistisch und
monarchisch ausgeprigtes Papsttum, das ob der Ausiibung des weltlichen
Machtanspruches die dringend nétige Reform der Kirche und eine mogli-

“che Wiedervereinigung verunméglichte. Denn dafiir war nach Ringold die
Riickkehr zum Idealzustand der Urkirche eine Voraussetzung. Sie aber
wurde erst durch ein von der weltlichen Macht befreites Papsttum mog-
lich. In Ringolds Gedanken zur Frage des Papsttums und der Unfehlbar-
keit, die fiir ithn wie fiir viele andere katholischen Theologen seiner Zeit ei-
ne Schulmeinung war, klingen iibrigens nicht nur gallikanische Ideen an®’.
Forderungen, wie sie Van Espen und spiter auch der Trierer Weihbischof
von Hontheim in seinem Werk «De statu Ecclesiae. . .» vertraten, werden
hérbar?®.

Ringolds Bild von der Kirche und vom Papsttum muss erginzt werden
durch jenes von den Bischéfen. Wenn er Kardinal Domenico Passionei ein-
mal aussprechen liess, «Episcopi Germaniae non sunt Episcopi, sunt Domi-
ni», so zielte er damit auf diesselbe Problematik hin, wie sie beim Papsttum
aufgezeigt wurde?. Wie konnte ein Diener der Kirche — und gerade das
sollte ja ein Bischof in exemplarischer Weise sein — fiir das Heil der Seelen
einstehen, wenn er mehr fiir sein weltliches Gut als fiir das geistliche sorg-
te? Nicht zufillig fithrte Ringold Kardinal Passionei als Kronzeugen fiir sei-
ne Meinung an. Dieser papstliche Gesandte hatte nach dem Udligenswiler
Handel von 1725—1730 als Nuntius in Altdorf residiert und scheint dort
grossen Einfluss und eine starke Wirkung hinterlassen zu haben. Dabei ist

** ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 21. 3. 1808; 3. 7. 1809.

26 Dommann, Meyer v. Schauensee, in: Gfr. 80 (1925), 248, Anm. 91.

*" Franz Xaver Bantle, Unfehlbarkeit der Kirche in Aufklirung und Romantik, Freiburg,
Basel, Wien 1976, 64 ff.

¢ Vigener, Bischofsamt, 39 ff.

2 KBAG, Stemm. 66, fol. 97.

199



zu beachten, dass Passionei nicht nur hochgelehrt war. Er profilierte sich
ebenso als Philojansenist und Jesuitenfeind®. Fiir diesen Prilaten hegte
Ringold eine tiefe Verehrung. Sie kam fast jener fiir Karl Borromius gleich,
der ihm Inbegriff und Verkérperung des bischéflichen Ideals war?'. Von
diesem Ideal her schilderte Ringold das ganz und gar nicht in dieses Bild
passende Leben des 1775 verstorbenen Konstanzer Bischofs Franziskus
Conradus Casimirus von Rodt-Bussmannshausen als das Leben eines
verweltlichten Kirchenfiirsten®?. Wenn man Ringolds Ausfithrungen liest,
wird verstindlicher warum die Geistlichen in der Eidgenossenschaft Mithe
hatten mit Erlassen der bischoflichen Kurie, mochten sie auch noch so sehr
von Reformeifer geprigt sein. Bissig dusserte sich Ringold zu einem Edikt
des Jahres 1767, das «die wahre Kirchenzucht und Heiligkeit der Sitten» un-
ter der Priesterschaft neu férdern wollte. Er habe von glaubwiirdigen Min-
nern vernommen, diese Schrift sei ohne Kenntnis des Bischofs oder des Ge-

3 Domenico Passionei (1682—1761), Studien bei den Somaskern in Rom, Dr. phil. et jur, Ku-
rialdienst, 1709 pépstl. Legat in Den Haag, 1712 in Utrecht, 1714 in Baden (Schweiz).
1714—1716 Legat. 1721—1730 Nuntius in Luzern, residierte nach dem Udligenswiler Han-
del in Altdorf. 1730—1738 Nuntius in Wien, 1738 Kurienkardinal, 1755 Bibliothekar der
Vaticana. Passionei war ein bekannter Gelehrter mit Verbindungen zu vielen Personlich-
keiten in Europa, er stand dem rém. Jansenismus nahe und war bekannt als Jesuitenfeind.
— LThK 8, 151; S. Lengsfeld, Dom. Passionei, Pipstl. Legat in der Schweiz, Ziirich 1905.

' BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790.

32 KBAG, Stemm. 66, fol. 97: «Dieser Kirchen Praelat hat sich mehr Ansehen durch seine
hohe Wiirde, angebohrne Leutseligkeit und grosse Leibsgestalt, als durch die Gelehrtheit
und Heiligkeit der Sitten erworben. . . gleich seinen Vorfahren hat er sein Bisthum nur in
der Person seiner Weihbischéffen, deren Heimsuchung von keiner sonderbahren Aufer-
bauung, visitiert. . . er liesse sich meistens von denen Jesuiten leiten, und anfiihren, fiir
welche er eine so blinde Hochachtung getragen, das er bey der Taffel, da ihme die Bulla
der Aufhebung dieses Ordens iiberreicht worden, selbe zum zweyten mahl in einen Win-
kel geschmissen, ob welchem er einen derben Verweis von Rom aus solle empfangen ha-
ben. Der Jagd ware er unmissig ergeben, unterhielte eine namhafte Zahl der Jigern und
Jagdhunden, und rennte oft in der Gutsche, auf dero Hintertheil ein erbeuterter Hirsch
geflochten ware, durch die Strassen und Reihen der Hungerigen Biirgeren der Stadt Con-
stanz triumphirlich nach seinem Bischoflichen Sitz Mersburg. . . wie weit herrlicher wire
sein Andenken gewesen, wan er sich seinen Untergebenen mit Apostolischem Schweis
befeiichtet gezeiget, und die Arme mehr mit denen iiberfliissigen Einkiinften als mit der
Eytelkeit seiner fiirstlichen Pracht gespiesen hittes. — Franz Konrad Kasimir von Rodkt-
Bussmannshausen (1706—1775), 1750—1775 Bischof in Konstanz. Kirchenpolitisch von
Maria Theresia abhingig, baute das Schloss Meersburg fertig und stattete es kiinstlerisch
aus.

200



neralvikars herausgekommen. Sie schmecke auch eher nach einem «unbe-
scheidenen, groben Eifer, als nach einer apostolischen Zuchtlehr»®:.
Besonders positiv wertete Pfarrer Ringold die Bemiihungen der deutschen
und 6sterreichischen Reformbischéfe um die Erneuerung der Priesterbil-
dung und der theologischen Schulen®’. Ebenso giinstig beurteilte er den
Konstanzer Bischof Damian Hugo von Schénbaum?®’. Zwiespiltiger war
sein Verhiltnis zu Carl von Dalberg, dem letzten Fiirstbischof von
Konstanz**. Das mag mit der Affire um die Portiunkulapredigt und die
aufdiktierte Reise nach Konstanz zusammenhingen®’. Noch besser ver-
steht man Ringolds negative Gefiihle, wenn man weiss, dass von Dalberg
eine Zeitlang Mitglied der Illuminaten und als solches in der Innerschweiz
bekannt war?,

Die Beurteilung von Papst und Bischéfen war bei Pfarrer Ringold alles
andere als kritiklose Verehrung der Obrigkeit. Sie war aber auch nicht ge-
prigt von der Froschperspektive eines missgiinstigen Geistlichen. Es war
vielmehr die Sicht eines {iberaus eifrigen Seelsorgers und Priesters, der

¥ A.a0., fol. 108.

* KBAG, Stemm. 68, fol. 289; Erwihnt werden die Bischéfe von Wien, Passau, Wurzburg
und Augsburg; vgl. Teil 2, Kap 3.1.

¥ A.a.O., Stemm. 66, fol. 108.

% Karl Theodor von Dalberg (1744—1817), mit 10 Jahren bereits Domizellar im Domkapitel
Wiirzburg u. Mainz, Studium in Heidelberg, Promotion als Jurist, anschliessend Kavalier-
stour, 1763 Laufbahn in kurmainz. Diensten, 1768 Domkapitular, 1770 Dombherr in
Worms, 1779 in Wiirzburg. Ab 1770 Geh. Rat und Generalvikar in Mainz und Worms,
1771 Statthalter v. Erfurt, 1780 Probst v. Wechterswinkel u. Domscholaster v. Wiirzburg,
1784 Rektor der Universitit, beteiligt an Verhandlungen zum Emser Kongress und der
Reform der Reichskirche. 1787 Koadjutor von Worms u, 1778 von Konstanz. Im selben
Jahr erhielt v. Dalberg die Priester- und Bischofsweihe, Titular-Erzbischof von Tarsus:
1800 trat er in Konstanz und 1802 fiir Mainz und Worms die Nachfolge im Bischofsamt
an. Nach der Sikularisation durch die Bistiimer Regensburg, Aschaffenburg und Wetzlar
entschidigt. Der Mainzer Erzstuhl wurde auf Regensburg iibertragen. 1806 Vorsitzender
des Rheinbundes, 1810—1813 Grossherzog von Frankfurt. 1813 legte er die weltlichen
Amter nieder und zog sich auf das Erzbistum Regensburg zuriick. 1814 beteiligt an den
Verhandlungen um die schweiz. Di¢zesangebiete des Bistums Konstanz. — Brandl, Re-
pertorium, 36 f., vor allem fiir Schriften; Antie Freyh, Karl Theodor von Dalberg, Ein
Beitrag zum Verhiltnis von politischer Theorie und Regierungspraxis in der Endphase
des aufgeklirten Absolutismus, Frankfurt a. M. und Bern 1978.

7 Teil 1, Kap 4.4.

% ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 14./15. 6. 1802; 181 an, Ringold an Hess,
12. 7. 1804.

201



nicht nur Kritik an den Mingeln des hoheren Klerus iibte; es schmerzte
ihn auch, im eigenen Stand so viel Negatives sehen zu miissen.

In bezug auf die Stellung des Pfarrers war Ringold vom Richerismus ge-
prigt und iiberzeugt, dass ein «jeglicher Pfarrer ein wahrer Hierarch» in der
Kirche Gottes sei**. Um dieses Ideal zu verwirklichen, sollte der Klerus ei-
ne grindliche Reform erfahren. An die Stelle des «Miissigangs, des Luxus,
der Unwissenheit» miissten «lebhafter Berufseifer, Eingezogenheit, Liebe
der wahren Weisheit und Wissenschaft des Heils» treten. Statt der «Schola-
stik und Kasuistik» wiinschte er genauere Kenntnis der Religion und des
Evangeliums*’. So konnte das Christentum in seiner ersten Einfalt und
Reinheit wieder erscheinen. Von diesem Massstab her beurteilte Ringold
die Geistlichen und ihre Arbeit in der Seelsorge. Dass dabei mancher
schlecht wegkam, erstaunt nicht. Lange nicht alle Pfarrer und Kapline hat-
ten die notige Ausbildung genossen und wiesen den geforderten Berufseifer
auf. Es gab viele, die sich «des Brotkorbs der Kirche Gottes bemichtigten
und fiir ihren heiligen Miissiggang noch ewig bey dem vollen Habersack
des Himmels zu sitzen» hofften*!. Pfarrer Ringold kritisierte aber nicht
nur, sondern setzte sich sowohl in Sarmenstorf wie in Altdorf fiir die Ver-
besserung des Klerus ein*2. Er freute sich ausserordentlich, wenn es thm ge-
lang, den einen oder anderen Geistlichen dem «Schlendrian der Casuisten»
zu entreissen und zu den echten Quellen des Glaubens, den Schriften der
Bibel und der Viter, hinzufithren*:.

Ringolds Bild von der Kirche und ihren Dienern war entscheidend be-
einflusst von den verschiedenen Strémungen seiner Zeit. Es war fiir einen
aufgeschlossenen Menschen des 18. Jahrhunderts nicht immer leicht, sich
darin zurechtzufinden. Dass es Pfarrer Ringold in der geschilderten Weise
versuchte, belegt seine offene Haltung und seinen Sinn fiir die Notwendig-
keit von gewissen Reformen. Sein Kirchenbild bestimmte aber auch seine
Stellung zum Verhiltnis von Kirche und Staat.

* KBAG, Stemm. 79, fol. 143 b—c, Ringold an Zurlauben, 8. 11. 1784. — Zur Frage des Ri-
cherismus vgl. Hersche, Spitjansenismus, 35 f. sowie die Ausfithrungen in Teil 2, Kap 5.2.

* ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 5. 2. 1783.

“ KBAG, MHH 7, fol. 221 ¢—d, Ringold an Zurlauben, 28. 6. 1781.

“ Vgl. Teil 1, Kap 3.3. u. 4.5.

* ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 9. 1782.

s

202



4.2. Ringolds Stellung zum Verbiltnis von Kirche und Staat

Das Land zwischen Gotthard und Vierwaldstittersee mochte sich den
meisten Besuchern idyllisch prisentieren. Dieses Bild, das wusste Karl Jo-
seph Ringold nur zu gut, passte jedoch keineswegs immer zum Verhiltnis
von Kirche und Staat in Uri. Zu viele Reibungspunkte bestanden zwischen
den beiden Institutionen. Zu viele Gewohnheiten hatten sich seit dem Mit-
telalter ausgeformt*. Wohl waren die Urkantone in der Reformation ge-
samthaft katholisch geblieben und fiihlten sich auch im 18. Jahrhundert so.
Aber gerade darin und im Bewusstsein, Bewahrer des alten Glaubens zu
sein, entwickelte sich bei den Regierenden der Landsgemeindeorte am
Vierwaldstittersee eine autoritire Haltung gegeniiber den Reprisentanten
der Kirche*. Sie wurde zweifellos durch die zunehmende Tendenz zur Ari-
stokratisierung der regierenden Familien verstirkt. Allerdings vermochte
sie sich — im Gegensatz zu den Stidteorten — nicht so radikal auszupri-
gen. Das Landpatriziat war in den Urkantonen immer noch vom Volkswil-
len abhingig, der sich vor allem bei der Landsgemeinde Gehor verschaffen
konnte*®. Dazu gesellte sich «eine volkstiimliche, oft auch von einem Teil
der Pfarrerschaft und den Kapuzinern getragene Opposition gegen die ver-
stirkte patrizische Tendenz, die im 17. Jahrhundert von Luzern aus in die
Linder drang»*'.

Dennoch bewirkte diese Machtkonzentration in den Hinden Weniger
auch im Lande Uri wie in den anderen Landsgemeindeorten eine stirkere
Position des Staates gegeniiber der Kirche. Das zeigte sich unter anderem in
der Betonung alter Gewohnheiten und Privilegien — tatsichlicher oder
vermeintlicher Rechte gegeniiber kirchlichen Instanzen. Damit verband
sich eine manchmal mehr als nur konsequente Handhabung der Aufsichts-
und Kontrollfunktion gegeniiber dem Klerus. Im richtigen Masse ange-
wandt war diese Kontrolle aufgrund der Bistumsverhiltnisse, der ungenii-
genden Visitation und der konkreten Lebensweise des Klerus zweifellos
notwendig*®. Es ist also kein Wunder, dass sich die Nuntiatur in Luzern re-
gelmissig mit den Aktionen der Urner im eigenen Land und in den ennet-
birgischen Vogteien zu befassen hatte®.

*¢ Lusser, Geschichte des Kt. Uri, 217, 270 f., 279 {.
4 Aa.Q., 279 1.

* A.a0., 68 1.

47 Handbuch 2, 691.

*® Lusser, Geschichte des Kt. Uri, 217 f.

4 Surchat, Nuntiatur, 150.

203



Dank seinem kirchengeschichtlichen Interesse sowie seinen Vor- und
Sammelarbeiten zu einer Kirchengeschichte der katholischen Eidgenossen-
schaft war Karl Joseph Ringold fiir solche Themen sensibilisiert*®. Er kann-
te das Verhaltnis von Kirche und Staat nicht nur aus eigenem Erleben. Thm
war auch der historische Kontext gegenwirtig. Es waren naturgemiss in er-
ster Linie die stindigen Streitpunkte zwischen weltlicher und kirchlicher
Obrigkeit sowie dem Urner Klerus, die Ringold in ihren Bann zogen. Be-
sonders Fragen um das Belehnungs- und Reprisentationsrecht tauchen in
seinen Ausziigen mehrmals auf®!. Fiir dieses «Recht» berief sich der Urner
Landrat im 17. Jahrhundert mit zihem Eifer auf eine Bulle von Papst Julius
II. vom 8. Januar 1513. Darin hatte der auf die eidgendssischen Soldner an-
gewiesene Papst die im Laufe des Spatmittelalters ausgebildeten Gewohn-
heiten in der Pfarrwahl bestitigt, ohne aber ein formelles Recht
zuzugestehen’?. In der Zeit der Gegenreformation und der katholischen
Reform musste es deshalb unweigerlich zu Konflikten kommen. Der Staat
trachtete nach einem Ausbau der Territorialherrschaft. Die Macht konzen-
trierte sich auf immer weniger Hinde. Die Kirche hingegen hatte sich vom
Schock der Reformation erholt und zielte auf Reform und Erstarkung®:.
Dem Maildnder Erzbischof Karl Borromius gelang es auf seiner Visita-
tionsreise vom Jahre 1567 durch geschickte Verhandlungsstrategie, die Ur-
kantone zum Verzicht auf das Belehnungsrecht zu bringen und sich mit
dem Prisentationsrecht zu bescheiden®® — allerdings nicht ohne heftigen
Widerstand. In der Praxis kehrten dann die Urner innert weniger Jahr-
zehnte wieder zu den alten Gewohnheiten zuriick. Sie bestimmten als eige-
ne Herren die kirchlichen Legationen und beanspruchten die ganze Herr-
schaft tiber die Temporalia und die Spiritualia. Die Pfarrer setzten sie nach
ithren Vorstellungen ein und ab*s.

Ein solches Beispiel beschrieb Ringold in seinen historischen Ausziigen
zum Jahre 1657°¢. Damals hatten die Pfarrherren von Spiringen und At-
tinghausen im Gefolge des ersten Villmergerkrieges Geriichte gegen Pan-

50 Teil 2, Kap. 2.2.

s KBAG, Stemm. 68, fol. 281, 284, 286, 291 ff.

*2 Joseph Frei, Die Pfarrwahlbulle Papst Julius IL., in: Gfr. 89 (1934), 165—193.
%3 Seppelt, Papsttum 5, 108 ff.; Reinhardt, Verhiltnis v. Kirche u. Staat, 170 f.
¢ Gisler, Stadler-Handel, 3 {.

% Surchat, Nuntiatur, 107.

56 KBAG, Stemm. 68, fol. 281 v.

204



nerherr Johann Anton Arnold und weitere Magistratspersonen ausge-
streut. Sie brachten diese Minner in bezug auf ihre Rechtgliubigkeit in
Verruf und Isten damit eine heftige Kontroverse zwischen Kirche und -
Staat aus. Sogar der katholische Vorort Luzern sah sich gendtigt, einzugrei-
fen. Er rief die Urner zur Missigung gegeniiber der kirchlichen Obrigkeit
auf. Im Endeffekt wurde der Nuntius bewogen, die zwei angeschuldigten
Geistlichen selber ihrer Pfriinden zu entsetzen. Der Rat von Uri ergriff so-
fort die Gelegenheit, alle Geistlichen des Landes von Neuem an die Prisen-
tationspflicht zu erinnern. Sie hatten sich am 25. Juli ihren Gemeinden zu
stellen und ihre Wahl aufgrund der Briefe neu bestitigen zu lassen®’.

Wenn Pfarrer Ringold solche Ereignisse im Lande Uri ausfiihrlich be-
leuchtete, so war er sich durchaus bewusst, dass es sie auch in den anderen
katholischen Orten gab. Mit der Affire um den Beckenrieder Pfarrer Must
beschrieb er einen hnlichen Eklat fiir das Land Nidwalden®®.

Viel Platz gewidhrte Ringold in seinen «Excerpta historica» dem Dr.
Stadler-Handel**. In ihm erreichten in den Jahren 1692—1693 die Streitig-
keiten um das Belehnungs- und Prisentationsrecht im Lande Uri ihren
markanten Hohepunkt. Der Altdorfer Pfarrer und bischéfliche Kommis-
sar Dr. Johann Stadler, verfocht gegeniiber der Regierung die geistliche Im-
munitit und lehnte es ab, sich der Dorfgemeinde Altdorf zu prisentieren
und um die Piriinde anzuhalten. Er wurde dabei durch den Bischof von
Konstanz geschiitzt. Der Urner Landrat hingegen pochte auf die alten Ge-
wohnheiten und Rechte. Da beide Seiten auf ihren Standpunkten beharr-
ten, weitete sich der Handel nach Konstanz und iiber die Nuntiatur von
Luzern bis nach Rom aus. Nach Vermittlungsvorschligen und nach dem
Einlenken des Nuntius wurde schliesslich der Bischof von Konstanz dazu
bewogen, Pfarrer Stadler von Altdorf abzuberufen und ihm die Pfarr-
pfrund von Frauenfeld anzubieten.

Pfarrer Ringold fiihlte sich beim Studium dieser alten Akten zweifellos
stark engagiert. Er sah im Stadler-Handel den Kampf zwischen der erstark-

7 A.a.QO,; vgl. Gisler, Stadler-Handel, 4 f.

8 KBAG, Stemm. 68, fol. 286 r u. v.

% A.a.Q,, fol. 291—295; Zum Stadler-Handel ausfiihrlich die Arbeit von A. Gisler, Der
Doktor Stadler-Handel, in: Hist. Njbl. Uri 6 (1900), 1—61. — Ein Vergleich dieser Unter-
suchung mit den Notizen Ringolds in seinen Excerpta historica belegt, dass beide diesel-
ben Quellen benutzen konnten.

205



ten Kirche und jenem Staat, der seine absolutistische Haltung ausformte®.
Freilich ging es dabei auch um einen Streit zwischen unterschiedlichen reli-
gisen Mentalititen, der schon seit langen Jahren in Altdorf schwelte. Aus-
geldst wurde er um die Mitte des 17. Jahrhunderts durch die «Vita devota
Altdorfensis», der Stadler selbst auch huldigte und die beim ganzen Streit
unterschwellig mitklang®'. Im Vordergrund aber stand die Frage nach der
geistlichen Immunitit und der Investitur. Kirchenrechtlich stand das Bele-
hungsrecht, die Investitur den Urnern nicht zu. Es hatte sich aber seit dem
15. Jahrhundert zu einem Gewohnheitsrecht ausgebildet®?, und zwar be-
dingt durch die grosse Entfernung vom bischéflichen Sitz in Konstanz
und auch durch andere Faktoren. Darum konnte der Landrat dem Bischof
gegeniiber die Meinung vertreten, die in Uri verpfriindeten Priester seien
stets «ad nutum amovibiles» gewesen. Die Urner hitten die Geistlichen im-
mer nur eine bestimmte Zeit — so lange sie namlich die vorgeschriebenen
Bedingungen erfiillt hitten — bei sich behalten®. Diese «Amovibilitit ad
nutum» sei «thr Seelen Trost und der Democratischen Regierung unent-

behrlich»®4.

In diesem Handel war auch von Bedeutung, dass von Rom aus iiber die
Nuntiatur den Herren in Altdorf zwar Missigung in ihrem Verhalten ge-
geniiber der Kurie empfohlen wurde, weil sie sonst Gefahr laufen wiirden,

¢ Rudolf Reinhardt, Verhiltnis von Kirche und Staat, 160f. — Ich schliesse mich in der
Beurteilung solcher Konflikte der These Reinhardts an: «Nachrichten von ’neuer’ Be-
driickung und Knechtschaft besagen nicht viel. Vor allem darf nicht sofort geschlossen
werden, dass der Staat sich weiter in die Rechts- und Interessensphire der Kirche vorge-
schoben hat. Oft genug haben sich die realen Verhiltnisse iiberhaupt nicht verindert. Ge-
andert hat sich die kirchliche Doktrin von der Grenze zwischen den beiden Gewalten. Im
Lichte der verinderten Doktrin empfinden die Kirchenminner ihr Los als unertriglich.
Sie fithlen sich gedriickt und eingeengt. Dabei nahm die Macht des Staates nicht absolut,
sondern nur relativ zu; die Kirche hatte in Anspruch und Doktrin die Grenze nach vorne
geschoben. Herkommen und Wirklichkeit entsprechen nicht diesem neuen Bild. Die Kir-
che ist nicht gewillt, die iiberkommenen Verhiltnisse noch linger hinzunehmen. Sie wer-
den zum Skandal und Anstoss. Die Auseinandersetzung ist unvermeidbar».

st Zur «Vita devota Altdorfensis» vgl. die ausfithrlichen Bemerkungen bei Gisler, Stadler-
Handel, 10—12; Gisler bezeichnet sie dort als eine mystisch-quietistische Bewegung, die
zwar nichts direkt Irrgliubiges, aber viel Extravagantes, Ungereimtes und Taktloses ent-
halte.

§2 Frei, Pfarrwahlbulle, 188—192.

¢ KBAG, Stemm. 68, fol. 291 r. — Vgl. Anm. 68.

¢ A.a.0., fol. 292 r; vgl. auch Gisler, Stadler-Handel, 52; Dort ist der Brief von Landam-
mann und Rat von Uri an den Bischof von Konstanz vom 3. Mai 1693 abgedruckt.

206



die Schweizergarde in Ravenna zu verlieren. Der Nuntius hatte aber auch
dem Konstanzer Bischof einen Wink zu geben, die Visitationen regelmis-
sig zu halten. Denn der schlimme Wandel mancher Priester sei in der Tat
der Stein des Anstosses und der Anlass fiir solche Ubergriffe der weltlichen
Herren. Die katholischen Orte wiinschten eben durchaus eine Reform des
Klerus®®. Aus all dem wird verstindlich, warum die kirchliche Seite
schliesslich nachgab und die Urner stillschweigend bei ihren alten Ge-
wohnheiten blieben. Der Preis fiir ein hartes Durchgreifen und Durchset-
zen der kirchlichen Position wire wohl zu hoch gewesen.

Bezeichnend fiir Ringolds Sicht ist sein Kommentar zu dieser Affire. Er
bemerkt, dass er nicht die geringste Spur habe entdecken kénnen, ob der
Urner Rat seit dem Handel eine pipstliche Bestitigung seiner angeblichen
Rechte erhalten habe. Trotzdem sei er sicher, «das[s] sie seithero das jahrli-
che Pfrundbitten, und die Amovibilitit ad nutum, mit und ohne Ursach, in
allen Dorfschaften aufs strengste bis auf den heutigen Tag, nicht ohne gros-
sen Schaden und Nachtheil ihres eigenen Seelenheyls an der Weltgeistlich-
keit ausgeiibet»*®. Seine Antipathie gegen diese Praxis unterstrich Ringold
mit einer Anekdote zu Nuntius Passionei, der bekanntlich in den Jahren
1725—1730 in Altdorf residiert hatte. Auch Nuntius Passionei habe sich
iiber das «Amovibilitits-Privileg» geirgert, das sich die Urner gegeniiber
der Geistlichkeit anmassten. Er habe aber weiter nichts verlauten lassen,
um die «rauchenden Biirger» nicht heftiger zu reizen. Allerdings habe er
auch die Geistlichen in Uri nicht dazu verpflichten wollen, an allen Festta-
- gen das Opfer der Hl. Messe fiir ihre Gemeinden darzubringen, weil sie ja
nicht unter die Hirten, sondern unter gedungene Mietlinge zu zihlen sei-
en®’.

Solche Aussagen zeichnen Ringolds Stellung und Meinung in dieser per-
manenten Streitfrage zwischen Kirche und Staat exakt. Er hielt das zum
Gewohnbheitsrecht gewordene Amovibilititsrecht, also den Usus, dass die
Geistlichen bei der Dorfgemeinde periodisch um ihre Pfriinde bitten mus-
sten und jederzeit abwihlbar waren, fiir einen groben Eingriff in die kirch-
liche Immunitit, was nach Kirchenrecht auch zutraf®®. Noch von Sarmen-
storf aus machte er sich deswegen Luft und gab Thaddius Schmid zu be-

¢ Gisler, Stadler-Handel, 22.

¢ KBAG, Stemm. 68, fol. 295 r.

87 A.a.Q., fol. 102 r.

s U. Lampert, Kirche und Staat in der Schweiz 2, Freiburg und Leipzig 1938, 214 ff. sowie
Anm. 26.

207



denken, dass er lieber wieder eine Pfrund in Uri annehmen wiirde, wenn
man dort nur dieses «gottsvergessene Amovibilitits Recht» fallen liesse®.

Ein weiterer Reibungspunkt zwischen Kirche und Staat war die Zensur
des gedruckten und gesprochenen Wortes. Das realisierte Pfarrer Ringold,
als er beim Studium der geschichtlichen Notizen seines Freundes Johann
Peter Tanner auf den Streit zwischen dem Landrat und dem Altdorfer Pfar-
rer Imhof vom Jahre 1670 stiess’®. Der Landrat hatte diesem Geistlichen
durch Deputierte melden lassen, er und seine Nachfolger sollten sich an der
Landsgemeinde «ihrer Ratschlige miissigen», also darauf verzichten™. Auf
Druck der bauerlichen Opposition schwang aber an der Landsgemeinde
die Meinung des Landvolkes obenauf und erméglichte so den Sieg des
Geistlichen und damit des Klerus.

Eine dhnliche Situation erlebte Ringold als junger Priester fast genau
hundert Jahre spiter. Damals versuchten die Geistlichen Druck auf die
Zensurbehoérde des Landes auszuiiben, um verstirkt gegen das Eindringen
von kirchenfeindlichen Schriften und Reden vorgehen zu kénnen. Be-
stimmte Kreise innerhalb der Regierung hingegen empfanden dies als einen
Ausbau der klerikalen Position. Die Geistlichen gewannen aber auch in
diesem Konflikt. Es gelang ihnen, sich mit Hilfe der biuerlichen Opposi-
tion im Landrat erfolgreich zu wehren und ihre Forderungen mit einem
Landratsbeschluss durchzusetzen’.

In diesem Zusammenhang fillt auf, welch grossen Wert man auch im
Lande Uri der Zensur beimass. Sie war ein machtpolitisches Instrument
von grosser Tragweite. Wie Klingenstein fiir den Gsterreichischen Raum
griindlich nachgewiesen hat wurde sie z.B. von den dortigen Reformkatho-
liken erfolgreich fiir ihre Zwecke eingesetzt’®. In einer Doppelfunktion
hatte die Zensur einerseits kirchenfeindliche Schriften aus England und
Frankreich, gleichzeitig aber auch jesuitische Literatur an der Verbreitung
zu hindern. Das Bestreben des Urner Klerus, Einfluss auf die Zensur zu er-
halten, wird so noch verstindlicher. Der Mechanismus der Zensur war
Ringold tibrigens schon im Disput um Felix Balthasars Schrift «Helvetio-
rum Juribus circa Sacra» aufgefallen. In seinen Ausziigen hielt er fest, der

% StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 19. 10. 1780.
* KBAG, Stemm. 68, fol. 284 r. — Zu Johann Peter Tanner, Teil 2, Kap 2.1. Anm. 25.
T AaO.

> BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.
7 Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchl. Autoritit, 92 u. 99.

208



Landrat von Uri habe zwar verfiigt und dem Bischof von Konstanz zur
Antwort gegeben, «dass man alle Sorgfalt brauchen werde, dass keine Bii-
cher, so der Reinigkeit des Glaubens zuwider, in das Land gestreut wiir-
den»’. Gleichzeitig zensurierte der Rat aber auch die von Konstanz ge-
sandte Gegenschrift und liess sie nicht verlesen, weil er — so Ringold — be-
fiirchtete, die Laien konnten ihre umstrittenen Rechte iiber Klerus und
Kirche verlieren. Fiir Ringold selbst war zur Zeit der Abfassung seiner
Ausziige klar, dass sich Balthasars Schrift nicht nur gegen die Immunitit
und andere Privilegien der Kirche wende, sondern auch die «verruchtesten
Eingriffe» in das «gottliche Recht» enthalte™.

In solchen Auseinandersetzungen erlebte Ringold als Attinghauser Pfar-
rer und Sekretir des Urner Priesterkapitels das permanente Spannungsver-
hiltnis zwischen Kirche und Staat im Lande Uri’¢, das immer dann beson-
ders kritisch wurde, wenn die eine oder andere Seite die Grenzen des aner-
kannten Rechts oder der stillschweigend geduldeten Gewohnheit iiber-
schritt. Auch Verinderungen im gewohnten kirchlichen Leben konnten
solche Konflikte hervorrufen. Das war der Fall bei der Verminderung der
Feiertage, wie sie das bischofliche Ordinariat freigestellt hatte. Die positive
Einstellung des Landrates, die von Ringold und anderen fortschrittlichen
Geistlichen unterstiitzt wurde, kam jedoch an der Landsgemeinde vom
Mai 1779 nicht zum Zug. Der Antrag auf Nichteintreten fand die Mehr-
heit. Pfarrer Ringold setzte sich durch sein mutiges Eintreten fiir diese Sa-
che heftigster Kritik aus””.

Mit diesem Ereignis wird Ringolds Rezeption von reformkatholischem
Gedankengut zum Verhiltnis von Kirche und Staat deutlich. Anfinglich
noch zégernd in den Ausserungen, wird er gerade im Briefwechsel mit Fe-
lix Balthasar rasch offener. Ringold wie Balthasar vertraten gallikanische
Ideen. Thre Sicht aber war unterschiedlich. Ringold betonte am Gallikanis-
mus weniger die staatskirchliche Komponente als die theologischen An-
schauungen. So war er der Ansicht, in der franzésischen Kirche habe sich
die Idee der «ecclesia primitiva», der Urkirche, weitgehend unverfilscht er-
halten. Damit wurde der zentrale Machtanspruch des Papsttums in Frage

7 KBAG, Stemm. 68, fol. 109 v. — Zur Schrift von Felix Balthasar, <De Helvetiorum Juri-
bus circa Sacra» vgl. Laube, Balthasar, 65—88.

7 A.a.0., fol. 109 v.

6 Teil 1, Kap 2.2.

7 KBAG, Stemm. 68, fol. 116 r; StAUTri, Protokoll des Landrates 1768—1798, Eintrige vom
28. 12. 1778 und 25. 1. 1779; Landsgemeindeerkanntnisse 1775—1819, fol. 36, 2. Mai 1779.

209



gestellt und den Ideen von Episkopalismus und Konziliarismus der Vor-
rang gegeben’®. Ebenso sah Pfarrer Ringold die Schutzaufsicht des Staates
tiber die Kirche in einem anderen Licht als Felix Balthasar. Der Luzerner
Seckelmeister trat fiir die der Obrigkeit in fritherer Zeit zugesprochenen
Rechte ein, die man im Laufe der Zeit teilweise unterdriickt oder vergessen
habe. Fir ihn stand das Streben nach dem Nation-Werden im Vorder-
grund. Alle hindernden und fremden Rechte sollten aus dem Weg gerdumt
werden”. Das aber war nicht Ringolds Anliegen. Bei ihm lag die Prioritit
eindeutig bei der Kirche. Eingriffe des Staates und des Staatsmannes waren
thm dort willkommen, wo der Kirche gedient und geholfen werden konn-
te. So bat er Felix Balthasar, fiir die giitliche Regelung des schon jahrelang
schwelenden Streits um das Collegio Papio zu Ascona bei den massgebli-
chen Leuten ein gutes Wort einzulegen®’. Kaum hatte er das Amt als Pfar-
rer von Sarmenstorf angetreten, sah er sich veranlasst, wegen eines simoni-
schen Geschifts seinen «heiligen Zorn» bei Balthasar abzuladen. Ein Geist-
licher hatte Ringold um 300 Gulden das bischéfliche Kommissariat der
Unteren Freien Amter angeboten. Ringold bat Balthasar eindringlich, er
moge mithelfen, das «Simonische Commercium» einzustellen und dieses
Kommissiarat mit dem Luzernischen zu vereinigen®'.

In den Jahren zwischen 1780 und 1790 reflektierte Karl Ringold intensiv
iiber die Kirche, ihre Reform und die Rolle des Staates bzw. des christli-
chen Staatsmannes. Beim griindlichen Studium der Quellen wurde ihm be-
wusst, dass zwar im Verhiltnis von Kirche und Staat bzw. von Staat und
Klerus «der helvetische Staatsmann zu allen Zeiten fast ebenso hitzig fiir
seine gute[n] und iible[n] Briuche, als fiir die Freyheit» geeifert habe®.
Dennoch seien es gottesfiirchtige Staatsminner gewesen, die in der Refor-
mation in den katholischen Orten die wahre Religion zu erhalten wussten.
Und so sehe er auch in dieser eigenen Zeit eine Reform der Kirche nicht
durch die Prilaten der Kirche, sondern durch solche Auserwihlte. Erst
dann konne die Kirche wieder in ihrer «ersten Einfalt und Reinigkeit»
erscheinen®®. Er bat Balthasar eindringlich: «Ich bitte Sie, bester Vater des

® KBAG, Stemm. 68, fol. 109 v.

7? Laube, Balthasar, 65—69 und 75 {.

% BAM, Ms H 159 (sussidio) Ringold an Branca, 19. 10. 1773. — Zum Handel vgl. Fridolin
Segmiiller, Das pipstliche Kollegium Papio in Ascona, Freiburg 1930, 55—68.

8t ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 8. 1. 1780.

2 A.a.0., Ringold an Balthasar, 19. 3. 1778.

¥ A.a.0., Ringold an Balthasar, 5. 2. 1783.

210



Vaterlands, erbarmen Sie sich immer der Helvetischen Kirche. Sie kennen
ihre Wunden und kénnen ihr bester Arzt seyn»®*. Staat und Staatsmann
waren aufgerufen, ihren Beitrag zur Erneuerung und Gesundung der Kir-
che zu leisten, weil das die Kirche selbst aus eigener Kraft nicht mehr ver-
mochte. Im gleichen Sinne rief Ringold Baron Fidel Zurlauben auf, die
KlGster in der Schweiz alljihrlich zu visitieren®’. Solche Aufrufe standen in
Verbindung mit seiner Begeisterung fiir die &sterreichische Kirchenreform
unter Joseph IL*¢, die er damals keineswegs als unerlaubten Eingriff in die
Kirche oder das kirchliche Recht empfand. Dank diesen Reformen erhoffte
er sich die notwendige Riickbesinnung auf die wesentlichen Elemente des
Glaubens und als Endergebnis die Riickfithrung in den Idealzustand der
Urkirche. Weil ihm das damalige Ménchtum teilweise als Hindernis auf
diesem Weg erschien, billigte er selbst die Klosterauthebungen®’. In diesem
Sinne sah er den «Fortschritten der Kayserlichen Reform» freudig entgegen
und hoffte, der Eifer mége in den nicht leichten Umstinden nicht erlah-
men oder ersticken®®. Fiir ihn lag das Werk des Kaisers in Gottes Hand,
und er fand keine bessere Moglichkeit «als Gebeth und Liebe, um selbem
eine frithere und gliicklichere Vollendung zu erhalten»*. Kaiser Joseph IL
war fiir Pfarrer Ringold ein von Gott Erwihlter, der der Kirche zu ihrem
Heil und zu ihrer Gesundung beisteht, wenn nétig mit weiser Hand chi-
rurgische Eingriffe vornimmt oder heilende Remedia verordnet.

Mit solchen Aussagen iibernahm Ringold Vorstellungen des Lowener
Kanonisten Zeger Bernhard van Espen. Dieser dem Jansenismus zugehd-
rende Rechtsgelehrte machte sich zum Anwalt jener Fiirsten, die als «advo-
catus ecclesiae» glaubten, die Reform der Kirche in die Hand nehmen zu
miissen, weil die Kirche selbst sich weigerte, es zu tun®®. Damit hatte sich

# Aa.O.

* KBAG, MHH 7, fol. 211-ef, Ringold an Zurlauben, 29. 12. 1781.

8¢ ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 9. 4. 1782; 181 k, Ringold an Hess, 19. 10.
1782 und 19. 11. 1782. — Zur 8sterreichischen Kirchenreform: Hollerweger, Die Reform
des Gottesdienstes, 87 ff.; Hersche, Spitjansenismus 376 ff; Winter, Josephinismus, 100 ff.

#7 Teil 2, Kap 3.2.

¢ ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 9. 4. 1782 u. 19. 11. 1782.

» A.a.O.

%0 Zeger Bernhard van Espen (1646—1728), Professor fiir Kirchenrecht in Lowen. Er schuf in
seinem Werk eine Synthese der gallikanischen Literatur. Sein Werk gewann bedeutend-
sten Einfluss auf das Kirchenrecht in der katholischen Aufklirung bzw. im Reformkatho-
lizismus des 18. Jahrhunderts. Van Espen hing auch einem gemissigten Jansenismus an,

211



Ringold, freilich immer mit dem Akzent auf der Reform, den in Balthasars
«De Helvetiorum Juribus Circa Sacra» vertretenen Thesen in weiten Berei-
chen genihert, ohne sich dessen ganz bewusst zu sein. Allerdings wollte
Ringold keinesfalls eine Oberherrschaft des Staates iiber die Kirche; er be-
tonte nur immer wieder die Notwendigkeit, christliche Staatsminner hit-
ten sich fiir das Wohl der Kirche einzusetzen. In der Trauerrede fiir den
Einsiedler Fiirstabt Marian hiess das so: «. .. als ob die Gottseligkeit und
Ausiibung des Evangeliums nicht eben die erste und nothwendigste Pflicht
eines christlichen Regenten wiire»°"!

Spitestens mit der franzdsischen Revolution wurde Pfarrer Ringold wie
vielen anderen reformgesinnten Geistlichen klar, dass in diesen Fragen
auch eine andere Interpretation im Sinne des radikalen Regalismus méglich
war®?. Das aber konnte er keinesfalls akzeptieren. Von daher, aber auch
vor dem Hintergrund personlicher Erlebnisse, wird sein heftiger Kampf
gegen alle wirklichen und scheinbaren Eingriffe des Staates in den Bereich
der Kirche in den Jahren der Helvetik verstindlich®®. Aus einer iiberingst-
lichen Sorge um den Erhalt der Kirche lehnte er nun auch gutgemeinte Re-
formen der staatlichen Behorde ab, die er zwanzig Jahre frither begriisst
hitte. Plarrer Ringold hatte sich offensichtlich wenigstens teilweise von
der fritheren Reformgesinnung entfernt. Darauf deutet sein Verhiltnis zur
Urner Regierung vor und nach der Helvetik. Das Protokoll des Landrates
jedenfalls zeichnet von dieser weltlichen Behérde in diesen Jahren ein ihn-
liches Bild wie eh und je. Sie unterstiitzte die Kirche in ihren Forderungen
nach einem geordneten kirchlichen Leben und sittlicher Ordnung und iib-
te gleichzeitig die gewohnte Aufsicht dariiber aus, dass ihren Vorstellungen

vertrat aber bis 1700 keine extremen jansenistischen Thesen. Dennoch wurde er, in ver-
schiedener Weise in Rom denunziert, heftig verfolgt. — Gustave Leclerc, Zeger-Bernhard
van Espen et 1’autorité ecclésiastique, Contribution 2 I'histoire des théories gallicanes et
du jansénisme, Ziirich 1964; Michel Nuttinck, La vie et I’oeuvre de Zeger-Bernhard van
Espen, Léwen 1969; Hersche, Spitjansenismus, 213, 240 ff. und besonderes 268 ff.

** Ringold, Trauerrede, 9.

*2 Zu diesem Fragenkomplex sei verwiesen auf die ausgezeichnete Arbeit von Isnard W.
Frank, Zum spétmittelalterlichen und josephinischen Kirchenverstindnis, in: Katholi-
sche Aufklirung und Josephinismus, hrsg. v. E. Kovécs, Miinchen 1979, 143—172, zu un-
serer Fragestellung vor allem 157—162 und 170—172.

** Teil 1, Kap 4.4. und 4.5.

212



und Anordnungen von Seite der Kirche und des Klerus stattgegeben
wurde®*.

5. WELTANSCHAUUNG UND THEOLOGIE

Die weltanschaulichen und theologischen Einfliisse auf das Denken und
Handeln von Pfarrer Ringold waren vielfiltig. Seine Schritte zur Erneue-
rung der Seelsorge, die markanten Formulierungen zum Verhiltnis von
Kirche und Staat, zum Problem der Unfehlbarkeit, zu den Streitigkeiten
um die richtige Morallehre und zur Jesuiten- und Klgsterfrage — sie waren
Ausdruck bestimmter theologischer Ausrichtungen. Pfarrer Ringold bezog
auch Stellung zu den weltanschaulichen Fragen seiner Zeit, deren Kind er
in vieler Hinsicht war. Trotz der nicht immer giinstigen Quellenlage soll
im folgenden versucht werden, Ringolds Standort im Reformkatholizis-
mus und in der Geisteswelt dieses «aufgeklirten Zeitalters» zusammenfas-
send darzustellen.

5.1. Aufklirer, lluminaten und Freimaurer

Karl Joseph Ringold hat in Mailand, der Metropole Oberitaliens, sein
philosophisches und theologisches Studium zu einer Zeit absolviert, als in-
nerhalb der italienischen Aufklirungsbewegung ein wichtiger Wandel
stattfand. Die bestimmenden Geister der ilteren Aufklirung, des «Preillu-
minismo», unter ihnen Lodovico Antonio Muratori, traten ab. Eine neue
Generation prigte die Akademienbewegung in Norditalien und schaffte
kurz nach Ringolds Riickkehr in die Heimat den Durchbruch. In Mailand
gab im Jahre 1764 Cesare Beccaria seine bahnbrechende Untersuchung
«Dei delitti e delle pene» heraus. Im selben Jahr erschien auch erstmals die

** StAUri, Prot. des Landrates von Uri 1768—1798, 10. 9. 1794: «Dem Bettelvogt Peter Fur-
rer (...) befelchent wihrend den wochentigigen Gottesdiensten auf die offentliche Plitz
zu gehen zu schauen, ob man kegeln, ballen schlagen und derley spiihl triibe, und wenn er
dergeichen antreffe, so solle er dieselbigen in die Kirche mahnen...»; 4, Mirz 1795: «Uber
den beschechenen Anzug, das[s] der Schlachtfreytag in der Fasten nie behorig gefeyert
werde, als solle ihre Hochw. Herrn Commissari Ringold, zu Handen der iibrigen Herren
Pfarrer angezeigt werden, dass der gedachte Schlachtfreytag in Zukunft mit grosser Feyer-
lichkeit begangen werden solle . . .» — RR1 (Prot. des Landrates 1803), fol. 16 und 27.

213



von den Briidern Pietro und Alessandro Verri redigierte Zeitschrift «Il Caf-
fé». Sie wurde zum fithrenden kultur- und literaturkritischen Organ des
«[lluminismo», der Aufklirung Norditaliens'. Von dieser neuen Genera-
tion ist aber Ringold als Alumne des Helvetischen Kollegs wohl kaum
mehr beriihrt worden. Manches deutet darauf hin, dass er in seinen Stu-
dienjahren den zarteren Geist des «Preilluminismo» kennenlernte und Ele-
mente davon in sich aufgenommen hat. In jener Epoche widmeten sich die
Gelehrten, wie das Muratori exemplarisch zeigt, «ganz nach humanistisch-
maurinischem Vorbild der Quellenforschung und -edition» und beobachte-
ten «allseits ruhige Objektivitit»2. Die nachfolgende Generation orientierte
sich dagegen stark an Montesquieu und Voltaire, an Hume und Gibbon, an
Vertretern der franzésischen und englischen Aufklirung. Sie war kritischer
und angriffiger. Die Quellenforschung riickte in den Hintergrund, und an
ihre Stelle trat die Interpretation des bereits gedruckten Materials®. Eine
solche Arbeitsweise lag bekanntlich nicht in Ringolds Interesse. IThn be-
schiftigten Fragen, wie sie Muratori akzentuiert vertreten hatte: Kritische
Quellenforschung in bezug auf Geschichte und Reform der Kirche. Frage-
stellungen und Thesen der jiingeren Generation des «Illuminismo» beriihr-
ten ihn entweder wenig oder dann bezog er Stellung gegen sie, weil er sie
als gefihrlich fiir Religion und Kirche empfand.

Wie andere Geistliche in Uri hatte er das Gefiihl, es gebe auch in seiner
Heimat Schiiler von Voltaire und Rousseau, Freidenker, die die Macht in
den Hinden hitten*. Wie bereits dargestellt, wachte er anfangs der siebzi-
ger Jahre zusammen mit anderen Mitbriidern fast dngstlich dariiber, dass
keine kirchenfeindlichen und den guten Sitten schidlichen Einfliisse ins
Urnerland eindrangen. Argwéhnisch beobachteten sie, wie einzelne Magi-
straten und Intellektuelle den «neuen Geist» nach Altdorf brachten und

' Hammermayer, Akademienbewegung, 257 ff.; Wandruszka, Osterreich und Italien, 68 ff.
— Zur Akademienbewegung: Im Hof, Das gesellige Jahrhundert, 112 ff.; Fritz Hartmann
u. Rudolf Vierhaus (Hrsg.), Der Akademiegedanke im 17. u. 18. Jahrhundert, Wolfenbiit-
teler Forschungen 3, Bremen u. Wolfenbiittel 1977. — Der Begriff «llluminismo» wird
erst im 20. Jahrhundert geliufig; vgl. Im Hof, Enlightenment-Lumiéres-Illluminismo-
Aufklirung, Die «Ausbreitung eines besseren Lichts» im Zeitalter der Vernunft, in: Maya
Svilar (Hrsg.), «Und es ward Licht», Zur Kulturgeschichte des Lichts, Kulturhistorische
Vorlesungen 1981/82, Bern, Frankfurt a. M. 1983, 115—135; hier 118 f.
Hammermeyer, Akademienbewegung, 258.

* AaO.

* BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

214



mit Andersgliubigen einen freien Umgang pflegten®. Diese klerikale Reak-
tion in Uri wird aufgrund der Vorginge im katholischen Vorort Luzern
verstindlich. Im Jahre 1768 war in Ziirich anonym Felix Balthasars Schrift
«De Helvetiorum juribus circa sacra» erschienen®. Darin vertrat der Verfas-
ser die Rechte der Eidgenossen in geistlichen Dingen. Im Sinne des Regalis-
mus verfocht er Thesen, die sich auf gallikanische Vorbilder, ebenso auf Fe-
bronius und den Staatsrechtstheoretiker Veremund von Lochstein stiitz-
ten’. Die wegen Balthasars Schrift entstandene Spannung zwischen Obrig-
keit, Geistlichkeit und Landvolk verschirfte sich vollends im Juni 1769. In
Ziirich erschienen die «Reflexionen eines Schweizers iiber die Frage: ob es
der Catholischen Eidgenossenschaft nicht zutriglich wire, die regularen
Orden ginzlich aufzuheben, oder wenigstens einzuschrinken»®? Diese rein
polemische Schrift, als deren anonymer Verfasser sich der Ziircher Hein-
rich Heidegger entpuppte, brachte in Luzern eine Bewegung in Gang, die
den Sturz der aufklirungsfreundlichen Partei bewirkte und eine politisch-
klerikale Reaktion zur Folge hatte. Sie wirkte sich auch auf die Urschweiz
aus und wird in Ringolds Aussagen zwar knapp, aber deutlich genug
fassbar®.

Die katholische Urschweiz blieb trotz des Gotthardverkehrs und der
immer grosser werdenden Zahl jener, die den Alpenraum bereisten, den
neuen Ideen weitgehend verschlossen'®. Angstlich wachte das Landvolk
iiber seine alten demokratischen Rechte und iiber die herkémmlichen Ge-
wohnheiten und Briuche, die es als Teil jener Rechte und Freiheiten emp-
fand. Es wurde darin vom Klerus unterstiitzt''. Fiir viele aufgeschlossene
Eidgenossen blieb die katholische Innerschweiz ein Hort der Unwissenheit
und des Aberglaubens'?. Sie betrachteten es als vornehme Aufgabe, neues
Denken in diesen Raum zu bringen. Ein typisches Beispiel dafiir ist der
Ziircher Pfarrherr Hans Rudolf Schinz, mit dem Ringold spiter befreundet

5 Aa.O.

¢ Laube, Balthasar, 65 ff.

7 Laube, Balthasar, 66—70.

¥ A.a.O, 81 ff.; Weber, Klosterhandel, 40—49, 75 f.

® Vgl. Teil 2, Kap. 4.2.; KBAG, Stemm. 66, fol. 116.

10 Kilin, Aufklirung, 7 ff.; kurze Ubersicht in: Handbuch 2, 743.

'* Kilin, Aufklirung, 123 ff.; U. Altermatt, Vom Kulturkampf der Landschaft fiir ihre be-
drohte Eigenart, in: Freiburg: Die Stadt u. ihr Territorium, Fribourg 1981, 367.

2 A0, 11 ff.

215



war'®, Aber die Beschiftigung mit den neuen Ideen der schweizerischen
Aufklirung — so gemissigt sie im allgemeinen war — blieb bis zur Helve-
tik fast ausschliesslich die Domine einer schmalen Elite von gebildeten Lai-
en und Klerikern'*.

Trotz seiner vorsichtigen und ablehnenden Haltung gegeniiber bestimm-
ten Stromungen der franzésischen Aufklirung, geh6rte Pfarrer Ringold si-
cher seit Mitte der siebziger Jahre auch zu dieser Elite. Die anfinglich noch
zdgernde Offnung fiir das Gedankengut der Aufklirung entsprang bei Rin-
gold dem Gefiihl, alles unternehmen zu miissen, um der weitverbreiteten
«Ignoranz» und der krassen Unwissenheit zu wehren, die in besonderem
Masse an peripherer Religiositit, abergliubischen Vorstellungen und am
Niedergang der Sitten Schuld trage. Laut der Beschreibung eines Freundes
war Ringold in Uri «ein Licht an einem dunkeln Ort»'* — ein deutlicher
Hinweis auf die geistige Riickstindigkeit des Weltklerus in der Inner-
schweiz, mit dessen Ausbildung es zum Teil nicht besonders gut stand!

Im Gegensatz zu vielen seiner Mitbriider, die sich wenig oder gar nicht
um ihre Weiterbildung kiimmerten, war Ringold in den ihm niitzlich
scheinenden Gebieten je linger je empfinglicher fiir neue Ideen. Wie schon
erwihnt, lisst sich diese Offnung an den Beziehungen zu verschiedenen sei-
ner neuen Freunde verfolgen: Der Umgang mit dem Luzerner Seckelmei-
ster Felix Balthasar, einem der fithrenden Minner der Luzerner Aufkli-
rung, schliff den «rohen Urner» zu einem «weltgeselligen Philosophen»'.
Sein Interesse an Geschichte und zeitgendssischer Literatur wuchs und
ebenso nahm er am geistigen Schaffen seines Freundes Anteil'”. Dank den
Verbindungen zu Fidel Zurlauben in Zug und zu Hans Rudolf Schinz wag-
te sich Pfarrer Ringold 1782 gar an die Jahresversammlung der Helveti-
schen Gesellschaft in Olten'®. Als Mitglied dieser eidgendssischen Sozietit
kam er in Kontakt mit der Elite der «aufgeklirten Welt». Ringold stand
nun vollig im Banne dieser aufklirungs- und reformfreudigen Kreise, in de-
nen er so viele Gleichgesinnte fand, auch wenn er keineswegs alle thre An-
sichten teilte. In seiner konfessionellen Toleranz und mit seinen gemassig-

1* Teil 3, Kap. 1.1.

14 Kilin, Aufklirung, 125; Handbuch 2, 743 ff.

15 HKS 49 (1976), 9.

'¢ ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 19. 3. 1778.

7 A.a.O., Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777; 29. 4. 1778; 7. 5. 1778; 5. 2. 1783.
* Teil 1, Kap. 3.7.

216



ten Ansichten zum Zeitgeist, zum neu erwachenden Nationalgefiihl, zur
Suche nach konomischen und sozialen Reformen spielte er eine wichtige
Vermittlerrolle zwischen radikaleren und gemissigteren Reformern im
katholischen Raum, desgleichen zwischen reformierten und katholischen
Eidgenossen'®. Das brachte ihm das Etikett ein, einer der «aufgeklirtesten»
Geistlichen der katholischen Schweiz zu sein. Dieses Etikett begleitete ihn
noch Jahre spiter?. Man sah in ihm einen ausserordentlich aufgeschlosse-
nen Geistlichen, wie es deren nur ganz wenige in der Innerschweiz gebe:
gebildet, tolerant und dem Neuen zugewandt. Auf der anderen Seite setzte
ithn das dem Vorwurf aus, ein halber Protestant und Freidenker zu sein?'.
Es fehlte nur noch, dass man ihn als Illuminat oder Freimaurer bezeichne-
te. Denn solche Etiketten wurden nur zu gerne von reaktioniren Kreisen
jenen angehingt, deren Toleranz, Wissenschaftsgliubigkeit und Jesuiten-
feindlichkeit bekannt war?2,

Die Kontakte zur «aufgeklirten» Welt und seine Toleranz den Anders-
glaubigen gegeniiber verleiteten offensichtlich verschiedene Persénlichkei-
ten, von Ringold mehr zu erwarten, als er in dieser Beziehung geben konn-
te. Seine Offnung war eben keine stiirmische Aktion gewesen, sondern
vorsichtiges Vortasten in neue Bereiche, oft nur vollzogen dank aufmun-
ternder Worte von Freunden. Das veranschaulicht die Episode mit Jere-
mias L’Orsa und der «Gesellschaft zur Beférderung des Guten» in
Zirich?’. Diese Gesellschaft war Ende 1788 gegriindet worden. Sie stand
unter der Leitung des reformierten Chorherrn und Arztes Johann Hein-
rich Rahn?%, Ein Jahr lang, bis zur Annahme neuer Satzungen, stand sie in
Beziehung zum Geheimorden der Illuminaten, wohl weil Pestalozzi als

** Auf diesen Sachverhalt hat erstmals Kilin aufmerksam gemacht; Kilin, Aufklirung 16.

20 HKS 49 (1976), 9; BABE, HCA 1409, fol. 59, Gessner an Stapfer, 3. 3. 1799.

** ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

?2 Van Diilmen, Tépsl, 195.

** Roedel, Pestalozzi und Graubiinden, 44—48. — Jeremias L’Orsa (1757—1837), aus dem En-
gadin stammend, an Privatschule vorbereitet zum Beruf eines Geistlichen, Hauslehrer bei
der Familie von Salis in Malans und 1777 Aufnahme ins biindnerische Ministerium,
1780—1782 Studium in Halle, 1785 Hauslehrer bei der Familie von Hallwil. Dazwischen
verschiedene Seelsorgestellen. 1801 Helfer an der Nydeggkirche in Bern und 1809 Pfar-
rer. 1832 Ubernahme einer Pfriinde in Bitterkinden. — Roedel, Pestalozzi und Graubiin-
den, 35—52.

* Johann Heinrich Rabn (1749—1812), Dr. med.—HBLS V, 521.

217



Mitglied der Gesellschaft auch diesem Geheimorden angehérte?. Die «Ge-
sellschaft zur Beférderung des Guten» beschiftigte sich vornehmlich mit
der Problematik der Aus- und Weiterbildung von Handwerkern. Sie ver-
folgte damit stark pidagogische Ziele. Die Ziircher Gesellschaft war bald
bemiiht, auch in anderen Gebieten der Schweiz Tochtergesellschaften zu
er6ffnen, so auch im Aargau. Jeremias L’Orsa, damals Hauslehrer im
Schloss Hallwil, wollte zusammen mit Heinrich Pestalozzi eine Sektion
des Unteren Aargaus griinden und hatte auch Pfarrer Ringold als Mitglied
vorgesehen®®. Aber alle Bemithungen, Ringold zu gewinnen, scheinen fehl-
geschlagen zu sein. Jahre spiter betonte Pfarrer Ringold, er sei «unter den
reitzendsten Verheissungen und Schmeicheleien» eingeladen worden, Mit-
glied von Organisationen zu werden, die sich gegen die Religion, die Kir-
che und die Kloster verbiindet hitten. Der Herr aber habe ihn gestirkt, so
dass er das alles ausgeschlagen habe. «Wir ich als ein Illuminat auf Uri ge-
kommen, so weisst der Himmel allein, was mit diesem Volk und seinen il-
testen Bundsgenossen geworden wiir», fiigte er bei?’.

Zwischen dieser Briefstelle und der erwihnten Episode liegen fast zwan-
zig Jahre. In dieser Zeit hatte sich der vorsichtige Ringold von jenen Krei-
sen abgewandt, die ithm zu sehr von den Strémungen der Aufklirung be-
einflusst schienen. Schon immer hatte er sorgfiltig zu unterscheiden ver-
sucht, was «echte» und was «falsche» Aufklirung sei. Unter dem Eindruck
der Ereignisse in der franzésischen Revolution und wihrend der Helvetik
aber war aus dem «aufgeklirten» Pfarrer in vielen Bereichen eine Fithrer-
personlichkeit der Gegenrevolution geworden®®. Begriffe wie «Illumina-

8 Herbert Schonebaum, Pestalozzi, die Illuminaten und Wien, S.A. aus Sitzungsbericht der
preussischen Akademie der Wissenschaften 1928, 89 ff. — Zum Illuminatenorden, Ri-
chard van Diilmen, Der Geheimbund der Illuminaten, Darstellung, Analyse, Dokumen-
tation, Stuttgart-Bad Canstatt 1975; Norbert Schindler, Aufklirung und Geheimnis im II-
luminatenorden, in: Geheime Gesellschaften, hrsg. v. P. Chr. Ludz, Wolfenbiitteler Stu-
dien zur Aufklirung V/1, Heidelberg 1979,203—230.

26 ZBZH, Manuskriptmappe Z III, 100, 1. 11. 1785, Brief von L’Orsa, sehr wahrscheinlich
an Rahn: «<Eben komme ich von Aarau, wo ich dem Hrn. Meyer den mit giitigst zuge-
schickten Plan habe lesen lassen. Er ist dankbar fiir die giitige Mittheilung, billigt die Ab-
sichten und Einrichtungen der Gesellschaft und wird sich Miihe geben noch ein paar
rechtschaffene Minner in Aarau zu finden, die sich mit Pestalozzi, dem wiirdigen Pfarrer
von Sarmenstorf und mir zu einer besonderen Gesellschaft des untern Ergius verbinden».

27 StiAE, A. VS 27, Ringold an Steinegger, 16. 7. 1803.

28 Teil 1, Kap. 4.4. und 4.5. — Zur Frage der «Gegenrevolution» vgl. Marius Michaud, La
Contre-révolution dans le Canton de Fribourg, 1789—1815, Fribourg 1978.

218



ten», «Freimaurer», «Freidenker» oder «Jakobiner» wurden zu Reizwor-
tern, die man synonym gebrauchte. Alles, was einer freieren, dem Religio-
sen oder der Kirche gegeniiber indifferenteren Denk- und Handlungsweise
zu entsprechen schien, schrieb man dem zersetzenden Wirken der Illumi-
naten oder Freigeister zu®. Uberall, auch im Lande Uri, witterte man
schliesslich Freimaurer oder llluminaten. «Ich habe manchen finnigen Illu-
minaten aufgedeckt, der jetzt noch beym dummen Pébel als ein erzchristli-
cher Staatsmann paradiert», schrieb Ringold am Ende der Helvetik einem
Freund*®. Er finde unter dem «Adel» im Lande — gemeint sind die regie-
renden Familien — selten einen Mann oder Jiingling, der nicht mehr oder
weniger von der «Philosophie des Antichrists» vergiftet sei. Diese Pest ver-
breite sich iiber allerlei verborgene Schleichwege, und ihre Anhinger ver-
mehrten sich wie Pfifferlinge iiber Nacht. «So bald ein junges Herrchen
iiber Pfaffen und Sakramenten zu fluchen anfangt, so wird es gleich, unge-
acht seines Schafkopfs in dem ersten Klubb zu einem der grossen Weisen
unsers aufgeklirten Zeit Alters eingeweihet. . .»*'. Sie alle rechnete der Alt-
dorfer Pfarrer zu den «Philosophen und Statisten von der Schweineheerde
des Epicurs», denen es auch dann noch gut gegangen sei, als das ganze Volk
in den Wirren der Helvetik unsiglich gelitten habe?2 Seiner Meinung nach
versammelten sich die jungen Minner in Altdorf lieber in den Klubs, als
dass sie den sonntiglichen Gottesdienst in der Pfarrkirche besucht hitten.
Viele von ihnen, auch Magistraten, wiirden sich mit einer stillen Messe bei
den Kapuzinern begniigen, um gegeniiber der Bevélkerung das Gesicht zu
wahren?®, '

Pfarrer Ringold war schliesslich iiberzeugt, es gebe auch in Altdorf eine
freimaurerische Tochterloge der grossen Mutterloge in Luzern®*. Das war
nun freilich weit iibertrieben. Es gab damals in Luzern gar keine Loge der
Freimaurer®’. Hingegen war Ende 1798 in Luzern eine «Literarische Sozie-
tit» gegriindet worden, der die geistige Elite der Eidgenossenschaft
angehorte®®. Im Gesellschaftsprogramm war als Zweck festgelegt, wahren

2 Ringold, Hirtenbrief, 36, 50; BABE, HCA 1409, fol. 36; Hersche, Spitjansenismus, 328.
% StiAE, A. VS 27, Ringold an Steinegger, 16. 7. 1803.

i AaO.

32 S§tABS, PP 1, 198, Ringold an Merian, 20. 4. 1801.

33 ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 21. 2. 1802.

4 AaO.

3% Im Hof, Das gesellige Jahrhundert, 169.

3¢ Wernle, Helvetik I, 267 ff.

219



Patriotismus, Aufkléirung des Volkes, Wissenschaft, Kunstfleiss und niitzli-
ches Gewerbe zu fordern. Gleichzeitig sollten Féderalismus, Anarchie und
Aberglaube bekimpft werden®’. Die Gesellschaft wirkte im gemeinniitzi-
gen Sinne und mahnte bei Themen der Politik und philosophischen Speku-
lation zur Vorsicht. Eine Diskussion iiber theologische Fragen war ausge-
schlossen. Die «Gemeinniitzige-literarische Gesellschaft» erlebte die Griin-
dung von weiteren Sozietiten, auch unter dem Titel «Vaterlidndisch-
gemeinniitzige Gesellschaft» in Bern, Basel, Ziirich, Winterthur und
Schwyz*®. Da Bezirksstatthalter Joseph Raedle in Altdorf ebenfalls Mit-
glied der Luzerner Sozietdt war, bildete sich in Altdorf vielleicht zeitweise
eine «Tochtergesellschaft», die in lockerer Form weiterbestand, selbst als
die «Mutterloge» in Luzern nicht mehr existierte®.

Ringolds Affekt gegen die Illuminaten, Freimaurer und Freigeister ver-
stirkte sich mit der Lektiire von Barruels «Memoires pour servir a ’histoi-
re du Jacobinisme» und wurde durch sie in geradezu konterrevolutionire
Bahnen gelenkt*’. Noch viel stirker war er nun von der Gefahr iiberzeugt,
die von solchen Freigeistern drohten, die nicht nur den staatlichen Um-
sturz, sondern auch die Vernichtung der Kirche planten*'. Die Gefahr
schien ithm noch grésser, weil seiner Meinung nach viele junge Altdorfer in
ihren Studienjahren an auswirtigen Universititen und Schulen von den II-
luminaten und Gnostikern dieser Zeit zu Deisten oder gar zu Atheisten ge-
formt worden seien*?. Da gab es fiir ihn nur noch eines: «Ein sehr wachsa-
mes Aug auf alle Bewegungen dieser verschwornen Feinde unsers Herrn Je-
su [zu] halten, auf dass der Glaube an dessen heiliges Evangelium in den
Herzen unsrer Heerden gerettet und zugleich das Wohl und die Sicherheit
des Vaterlandes erhalten werde»*:.

Pfarrer Ringold war also ganz auf jene konterrevolutionire Linie einge-
schwenkt, wie sie im Klerus und bei den Altgesinnten in der ganzen Eidge-

7 Aa0.

' AaO.

* Die Gesellschaft hatte sich nach Wernle Ende Mai 1800 aufgeldst; vgl. Wernle, Helvetik I,
271.

*0 ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 14./15. 6. 1802; vgl. Teil 2, Kap. 3.1., Anm.
48,

4 StABS, PP 1, 199, Ringold an Merian, 6. 7. 1801; ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an
Hess, 21. 2, 1802.

** ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 29. 7. 1802.

4 AaO.

220



nossenschaft deutlich hervortrat*‘. Die negativen Erlebnisse wihrend der
Helvetik hatten sich bei ihm so fest eingeprigt, dass er Jahre spiter im Hir-
tenbrief an die Sarmenstorfer vor dem gefihrlichen Wirken der «gottlosen
Jakobiner, Freymaurer und Illuminaten und so vieler andern gottlosen
Freygeister» warnte und sie bat, sich in keine solchen Klubs aufnehmen zu
lassen**. Diese deutlichen Verinderungen im Denken und in den Ausse-
rungen eines Mannes, der sich noch zwanzig Jahre zuvor so sehr fiir Ideen
seiner Zeit zu begeistern vermochte und auch an Reformen in Schule und
Landwirtschaft Interesse zeigte, mogen iiberraschen*t. Ahnliches lisst sich
aber bei vielen Personlichkeiten, die an einer gemissigten Aufklirung in-
teressiert waren, feststellen. Das zeigt auch das Beispiel eines Joseph von
Beroldingen*’. Der allgemeine Eindruck, die in der franzésischen Revolu-
tion bewirkte «Dechristianisierung» greife in der Helvetik auch auf das ei-
gene Land iiber, trieb diese Leute in eine Kampfstellung, um zu retten, was
noch zu retten war*®. Sie waren damit in Gefahr, auch Postulate einer ge-
missigten Aufklirung tiber Bord zu werfen, weil sie sahen, wohin diese Po-
stulate in einer radikalen Ausformung fithren konnten. Es kam sogar so
weit, dass sie sich zum Teil mit solchen Kreisen verbanden, die sie vorher
bekimpft hatten*’.

Bei aller Riickkehr in die Reaktion blieben aber bei Pfarrer Ringold vor
allem jene Forderungen wach, die er von den reformkatholischen Stré-
mungen her in sich aufgenommen hatte. Seine Haltung in der Aufklirung
und im Reformkatholizismus entspricht in diesem Sinne etwa dem, was an-
dernorts als reformkonservativ bezeichnet worden ist*°. Ringold hat sich
als konservativer Mensch aus dem Wissen um die Notwendigkeit von Re-
formen dem Geist der Zeit gedffnet und jene Ideen iibernommen, die er als
notwendig und niitzlich empfand, um die Reform der Kirche zu gewihrlei-
sten.

¢ Wernle, Helvetik II, 346—383; Michaud, Contre-révolution, 196 {f.

4 Ringold, Hirtenbrief, 36, 49 f.

s Teil 1, Kap 3.5.—3.7. Kap 4.1.

47 Max Braubach, Joseph von Beroldingen und die Aufklirung, in SZG 2 (1952), 41—70; zu
der angefiihrten Problematik vor allem 41 {.

¢ Zum Begriff der «Dechristianisierung» und seiner Anwendung vgl. M. Cséki, Dechristia-
nisation? Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung, in: Engel-Janosi u. a., Formen der eu-
ropidischen Aufklirung, Miinchen 1976, 13—19.

4 Braubach, Joseph von Beroldingen, 41 f.

50 Klaus Epstein, Die Urspriinge des Konservatismus in Deutschland, Berlin 1973.

221



5.2. Ringolds theologischer Standort

Leider ist nicht genau bekannt, welchen theologischen Ertrag Karl Rin-
gold und andere Absolventen des Studienganges am Collegium Helveticum
in Mailand in die Heimat mitgenommen haben. Die vorliegenden, bereits
geschilderten Hinweise belegen aber eine griindliche und auch zeitgemisse
Ausbildung®'. Wie schon vor ihm Bernhard Ludwig Géldlin und der Solo-
thurner Chorherr Gugger, lernte Karl Ringold in Mailand Strémungen des
italienischen Reformkatholizismus kennen, die zum Teil mit dem Preillu-
minismo identisch waren®?. Bekanntlich vermochte vor allem das Werk
von Lodovico Antonio Muratori auf die jungen Theologiestudenten aus
der Eidgenossenschaft in jenen Jahrzehnten entscheidenden Einfluss
auszuiiben®®. Betrachtet man die eindrucksvolle Verbreitung der reform-
katholischen Werke Muratoris im deutschen Sprachraum, wird der mogli-
che Einfluss seiner Ideen auf die Studenten am Helveticum noch deutli-
cher*. In seiner Schrift «Della regolata divozione dei christiani», zu
deutsch «Die wahre Andacht des Christen» und im Werklein «Raccolta di
scriture concernenti la diminuzione delle feste» wandte sich Muratori ge-
gen alle Ubertreibungen und Auswiichse im Heiligen- und Reliquienkult,
sprach sich fiir eine Beschrinkung der allzu vielen Wallfahrten und Feierta-
ge aus und betonte die Ausrichtung auf das Wesentliche in der christlichen
Andacht®’. Pfarrer Ringold kannte diese beiden Werke nicht nur, er setzte
ihre Postulate mit Eifer in die Praxis um. Sein mutiges Eintreten fiir die
Verminderung der Feiertage und die konsequente Erneuerung der An-
dachtsformen in seiner Seelsorge sind Beispiele dafiir?®.

Der lombardische Einfluss umfasste bekanntlich im weiteren Elemente
der maurinischen Reform in der Erforschung der Kirchengeschichte. Aus-
filhrungen in Ringolds Briefen an den ehemaligen Lehrer Giovanni Branca
belegen, dass er in Mailand die Schule der Mauriner kennengelernt hatte
und sich spiter an ihrer Arbeitsweise orientierte®’.

*! Teil 1, Kap 1.3.; Karl Strebel, Freidgmter im helvetischen Kolleg in Mailand, in: Unsere
Heimat 21 (1947), 29.

2 Wicki, Géldlin, 458; Vogtli, Gugger, 18.

53 Teil 1, Kap 1.3. Anm. 40.

$¢ Zlabinger, Muratori, 15 ff.; Wandruszka, Osterreich und Italien, 35 ff.

5% Zlabinger, Muratori, 209 {.; vgl. Teil 2, Kap. 1.1., Anm. 7.

%¢ Teil 1, Kap 2.2;; Teil 2, Kap 1.1.

57 Teil 2, Kap 2.1.

222



Weit grossere Bedeutung fiir das theologische Denken und die Pastora-
tion von Pfarrer Ringold hatte aber ein dritter Einflussbereich. Nach eige-
nen Worten liess er sich in seiner Seelsorge vom Vorbild des Mailinder
Erzbischofs Karl Borromius leiten. Eifrig las er in den «Acta Ecclesiae Me-
diolanensis», die Karl Borromius im Jahre 1582 herausgegeben hatte und
die er selber besass*®. Diese Sammlung von Verordnungen der Maildnder
Synoden, von Hirtenbriefen und Pastoralinstruktionen erlebte eine weite
Verbreitung und viele Neuauflagen. Bekannte und vielgelesene Theologen
haben daraus Gedankengut in ihre auf die Praxis ausgerichteten Werke
iibernommen®®. So vermutet Schuchart, Johannes Opstraet habe in seinem
beriithmten, vom Jansenismus geprigten «Pastor bonus» Ideen des Maildn-
der Erzbischofs adaptiert. Es sei auffallend, wie Opstraet bei der «Ausdeu-
tung der biblischen Gestalt des Guten Hirten» und der Umschreibung der
Pflichten und Aufgaben des in seiner Nachfolge stehenden Seelsorgeprie-
sters annihernd gleiche Formulierungen gebraucht habe, wie der Reform-
bischof von Mailand, wenn dieser in seinen Pastoralschreiben, in den Pre-
digten auf seinen Visitationsreisen und in seiner weitgespannten Korre-
spondenz dem Klerus der Mailinder Kirchenprovinz immer wieder Jesus
Christus als den Guten Hirten vor Augen stellte®®. Ob Ringold sein Ideal-
bild des Guten Hirten, das in seiner Pastoration und in den Ansprachen an
den Urner Klerus so oft wiederkehrt, direkt von Karl Borromius oder
iiber das Werk von Opstraet iibernommen hat, muss offen bleiben. Bei der
grossen Wertschitzung, die der Mailinder Erzbischof genoss, und der wei-
ten Verbreitung des «Pastor bonus» von Opstraet ist beides denkbar.

Ganz auffillig zeigt sich im theologischen Denken und der seelsorgerli-
chen Praxis Ringolds starke Rezeption gallikanischer Literatur. Bemerkun-
gen des jiingeren Ringold lassen vermuten, dass er sie teilweise ebenfalls in
Oberitalien und auf dem Umweg iiber italienische Ubersetzungen kennen-
gelernt hat®'. In seiner Haltung zur Frage der Unfehlbarkeit der Kirche
und des Papstes liess er sich von den Arbeiten Bossuets leiten, kannte sich
aber auch gut in der Literatur der spitmittelalterlichen Reformtheologen

** BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790: «... presi per modello il mio ca-
ro padre S. Carlo...»; StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 7. 4. 1791.
Stadel, Busse, 229; R. Mols, Saint Charles Borromée, pionier de la pastorale moderne, in:
Nouvelle Revue Theologique 89 (1957), 600—622, 715—747.

80 Schuchart, Pastor bonus, 176.

st KBAG, Stemm. 68, fol. 283.

223



des 15. Jahrhunderts aus, wie das schon nachgewiesen wurde®. Deren Fra-
gestellungen und Thesen flossen spiter in die Arbeiten gallikanischer
Theologen ein. Das trifft auch auf Edmond Richer zu, der die Werke eines
Johannes Gerson neu herausgab®. Richer selber vertrat in seinem «Libellus
de ecclesiastica et politica potestate» von 1612 die These, das Depositum fi-
dei sei der ganzen Kirche anvertraut und die Schliisselgewalt ruhe in der
Gesamtheit des Klerus. Das Amt des Pfarrers sei durch Jesus Christus von
Gott selber eingesetzt worden. Die Pfarrer seien die Nachfolger der 72 Jiin-
ger Christi, so wie die Bischofe die Nachfolger der Apostel seien. Damit be-
tonte Richer die Stellung des Pfarrers als ordentlicher Seelsorger. Sie sollte
auch dadurch gefestigt werden, dass die Glaubigen gehalten waren, die
Sonntagspflicht durch den Besuch der Messe in ihrer Pfarrkirche zu erfiil-
len®*. Karl Ringold hat wie erwihnt, diese Forderung konsequent iiber-
nommen, indem er seine Pfarrkinder ermahnte, sie sollten ohne Not nie
ausserhalb der Pfarrkirche in andere Gottesdienste gehen®. Hieher gehort
auch der folgende Ausspruch: «Ich halt’ mich an die franzsische Theolo-
gie und glaube, dass ein jeglicher Pfarrer ein wahrer Hierarch und im zwey-
ten der Prilaten der Kirche stehe. Dies macht mich ein bisschen in meinem
Elend stolz, dass ich die spéttische, schiefe Augen der Ménche unméglich
vertragen kann»®¢. Das entsprach dem, was Richer gegen die «monarchisch-
klerikale Verfassung, die zentralistische Regierung und den allzu grossen
ménchischen Einfluss in der Kirche» sagte®’. Solche richeristischen Gedan-
ken kamen iibrigens ausgeprigt im Spitjansenismus, aber auch in der Kon-
stanzer Liturgiereform zum Ausdruck®®.

Woher Ringold Richers Ideen aufnahm, ist nicht klar. Denn unter dem
von ihm verwendeten Begriff «franzdsische Theologie» subsumieren sich
verschiedene Richtungen. Es kann damit der Gallikanismus in seiner kir-
chenrechtlichen Ausprigung und seiner typisch reformtheologischen Kon-
zeption gemeint sein, wie sie bereits in den Werken von Gerson grundge-
legt waren. Oder die franzsischen Spiritualisten, zum Beispiel Bérulle und

62 Teil 2, Kap. 4.1. '

¢* Edmond Richer (1559--1631) gab im Jahre 1606 die Werke von Johannes Gerson in Paris
neu heraus.

Hersche, Spitjansenismus, 35 f.

¢ Ringold, Hirtenbrief, 8 f.

¢ KBAG, Stemm. 79, fol. 143 b-c, Ringold an Zurlauben, 8. 11. 1784.

7 Hersche, Spatjansenismus, 36.

A.a.0; Keller, Konstanzer Liturgiereform, 124 ff.

64

224



Franz von Sales, fiir den Ringold eine grosse Vorliebe hegte. Schliesslich
kann man unter franzdsischer Theologie auch den franzésischen Jansenis-
mus oder von ihm beeinflusste Theologen verstehen®. Das wire hier umso
naheliegender, weil Ringold diesen Passus in einem Brief an Fidel Zurlau-
ben formulierte, der mit Sicherheit mit dem franz&sischen Jansenismus in
Beriihrung gekommen ist™. Aber auch Ringold stand, wie so viele reform-
katholisch orientierte Geistliche seiner Zeit, im Banne dieser michtigen
Geistesstromung, die im 18. Jahrhundert zwar kaum mehr rein, aber umso
verbreiterter und wirkkriftiger auftrat™.

Stellen wir uns deshalb zusammenfassend die Frage, wie weit auf Rin-
golds theologisches Denken und die dadurch bestimmte Praxis jene Krite-
rien zutreffen, die in Anlehnung an Hersches Untersuchung zum Spitjan-
senismus als typische Kennzeichen einer jansenistischen Haltung gelten.
Dass dabei lange nicht jedes Postulat, das die Jansenisten vertraten, aus-
schliesslich jansenistisch war, hat Hersche ebenfalls deutlich dargelegt’.
Viele ihrer Forderungen waren Allgemeingut aller reformkatholischen
Strémungen seit dem Tridentinum. Aber sie haben sich zum Teil so stark
mit dem Jansenismus verkniipft, dass sie, zumindest im 18. Jahrhundert, als
jansenistisches Merkmal zu gelten haben”. Das trifft zum Beispiel auf den
vorhin beschriebenen Richerismus zu, den Ringold markant vertreten hat.
Freilich wollte damals niemand als Jansenist verschrieen werden. Denn die-
se Bezeichnung brauchten die Gegner der neuen Theologie als Schimpf-
wort fiir alle jene, die sich zu Meinungen bekannten, die nicht von den Je-

% Hersche, Spitjansenismus, 35—38; van Diilmen, Tépsl, 243 f.

’® Auf diesen Sachverhalt hat Meier in seiner monumentalen Arbeit zur Zurlaubiana auf-
merksam gemacht und betont: «Wie wir wissen war aber Rollin nicht bloss Lehrer und
Gelehrter, sondern auch einer der engagiertesten Vertreter des Jansenismus seiner Zeit.
Angesichts des tiefen Eindrucks, den Rollin beim jungen Zurlauben hinterlassen hat,
diirfte auch diese spezifisch gallikanische Firbung des rém. Katholizismus nachhaltig auf
dessen Weltanschauung eingewirkt haben». Meier, Zurlaubiana I, 253, 256 f. — Eine per-
s6nliche Einsicht in die Sammelbinde Zurlaubens hat mir diesen Eindruck zum Teil be-
stitigt. Dort finden sich auch Teile der «Gazette d’Utrecht», sowie ein Auszug aus dieser
Zeitung iiber den Streit zwischen Jesuiten und Jansenisten (14. Nov. 1769); KBAG,
Stemm. 34, fol. 63; Ebenso finden sich in Stemm. 77, fol. 315—418 Ausziige aus theolog.
Traktaten und Kollegheften, so fol. 315—334 der Traktat «de Peccatis» mit ausfiihrlicher
Beschiftigung der Thesen Augustins gegen die Pelagianer.

"' Hersche, Spitjansenismus, 42 f.

> Hersche, Spitjansenismus, 33 f{.

¥ AAQ., 358

225



suiten gelehrt wurden’. Deshalb betonte Ringold im Jahre 1793 in seiner
ersten Ansprache als bischoflicher Kommissar an das Priesterkapitel Uri,
die Leitlinien seiner Amtsfithrung seien die Normen des Evangeliums. Er
berufe sich nicht auf die Anspriiche irgendeines Lehrmeisters der Theolo-
gie und sei daher weder «Jesuit» noch «Jansenist». Er hange weder an den
Meinungen der Thomisten noch der Scotisten oder anderer Scholastiker™.
Schon frither hatte er sich gegen alles Schulgezink und alle theologischen
Streitigkeiten gewandt’. In der «Trauerrede» auf den im Herbst 1780 ver-
storbenen Abt Marian von Einsiedeln lobte er, das sei nochmals erwihnt,
dessen Einsatz fiir die strengere Moralauffassung des Probabiliorismus und
hob seinen Kampf gegen den «reissenden Strom[e] des Verderbens»
hervor””. Wie er es fiir das Wirken des Abtes formulierte, so war auch fiir
ihn «das Evangelium des Sohnes Gottes die einzige Richtschnur unserer
Sitten»’®. Ringold sah seine Hauptaufgabe darin, in seinen «verderbten Zei-
ten» die «reine Lehre des Sohnes Gottes» zu verkiinden, ob man sie héren
wolle oder nicht™. Mit solchen Aussagen stand er bekanntlich mitten in
den Streitfragen um die richtige Morallehre, um die Frage also, ob eine
Handlung erlaubt sei oder nicht, wenn diesbeziiglich unlésbare Zweifel be-
stinden, aber die Wahrscheinlichkeit — probabilitas — vorhanden sei, dass
sie erlaubt ist. Die meisten Jesuiten und auch Thomisten vertraten die erste
Auffassung und damit den Probabilismus. In seiner iibersteigerten Form
wurde er zum Laxismus. Eine abgeschwichte Form, bei der eine hohere
Wahrscheinlichkeit verlangt wurde, nannte man Probabiliorismus. Die
grundsitzlich entgegengesetzte Doktrin hiess Rigorismus oder Tutiorismus
und erlaubte die Handlung im Zweifelsfalle nicht*’. Diesem Grundsatz
folgten die Jansenisten aller Schattierungen, weshalb unter Rigorismus
auch die ganze, strenge Lebensweise der Jansenisten verstanden wird®'. Um

7% Wandruszka, Reformkatholizismus, 240; van Diilmen, Antijesuitismus, 65; Schuchart,

Pastor bonus, 11; Ringold, Trauerrede, 24.

7 ABK Uri, Protokoll II, 148 (19. 10. 1793): «Ac demum declaravit, quod norma sui regimi-
nis sit Evangelium. Cum non iuraverit in verba alicuius Magistri, nec sit jesuita, nec janse-
nista...»,

¢ ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

77 Ringold, Trauerrede, 23 ff.

" A2.0., 24.

7 ADek Mellingen, Fasc. Bettwil, Ringold an Wiederkehr, 16. 7. 1789.

8 Hersche, Spitjansenismus, 25 f.

" A.a.0., 26; Schuchart, Pastor bonus, 23; Stadel, Busse, 171 ff.

226



diese Moralauffassungen entbrannte im 17. und 18. Jahrhundert ein hefti-
ger innertheologischer Streit, wobei es zu beachten gilt, dass das kirchliche
Lehramt sowohl den extremen Rigorismus einiger Jansenisten wie auch
den Laxismus von jesuitischen Theologen verurteilt hat®2.

Ringolds theologisches Denken und seine seelsorgerliche Praxis waren,
das sei nochmals betont, deutlich der strengen Richtung in der Morallehre
verschrieben. Schon in seinen geschichtlichen Notizen liess er in bezug auf
den Streit zwischen jansenistischen und jesuitischen Theologen keinen
Zweifel {iber seinen Standort offen. Zwar verurteilte er die extremen Janse-
nisten wegen ihrer «Unbescheidenheit», gab aber zu Bedenken, dass die Je-
suiten und vor allem die Vertreter des Probabilismus und des Laxismus der
Kirche viel grosseren Schaden zugefiigt hitten®. Immer wieder betonte er
in seiner Korrespondenz, die Jesuiten und Ménche hitten «die Moral des
Evangeliums durch ihre schindliche Kasuistik» verdorben®. Die Norm sei
doch diese: «Man mus Gott lieben iiber alles und folgsam aus allen Kriften
seine Gesetze befolgen, den Nihsten wie sich selbst, und folgsam ihm
nichts zufiigen, was man selbst nicht gern leiden wurde»®. Diese Regel ha-
be 15 Jahrhunderte geniigt, um das Gewissen zu priifen. Bei allen Zweifeln
habe man Gott um Licht gebeten, um seinen Willen zu erkennen, und ihn
auch schneller herausgefunden, als iiber den Umweg von zehn kasuisti-
schen Lehrbiichern®®.

Was Pfarrer Ringold als «evangelische Norm» und «reine Lehre» be-
trachtete, durchzog seine Pastoration wie ein roter Faden. Davon zeugen
die Erneuerung der Liturgie, seine Predigten, der Kampf gegen Aberglau-
ben und Unsitten und der permanente Ruf, sich von den Freuden der Welt
abzuwenden und nur dem anzuhangen, was auf dem schmalen Weg nach
oben fithre! Man hért hier die Sprache des Rigoristen, ja des weltfremden
Zeloten, der nicht nur die Anwendung einer strengen Moral forderte, son-
dern die Umkehr in dem Sinne verstand, dass er aus seiner Pfarrei, wie es
Aussenstehende zu sehen glaubten, eine Waldbruderei oder ein Kloster for- -
men wollte*”. Seine Eintragungen ins Totenbuch wirken zum Teil wie eine

82 Stadel, Busse, 172.

8 KBAG, Stemm. 68, fol. 279.

* ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.
s ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 24. 8. 1784.

8 A.a.O.

7 Teil 2, Kap 1.4.

227



Mrl S*ofwf) Sﬁngolb,

g{;gmquger éiﬂ unb Qruffeber Yer. von cﬁ'att-&-;}_ e
dem Vater, und Jefn Chrifto gelicten,
"51'--4¥l$$€rméblten ﬁbﬂﬁmgemeinbf 3 @ aca

- mengorf, _’t@ﬂnfdwt aﬂsn und men fjf

fmen frommen, qetreuen; aileriicbﬁm b

 unvergeflichen pfarmnbem Srf&m; éeil,-‘f-'j L

-~ @nave 68“&; und alle &egtﬂs @abem .

‘die durd) Jefum Chriffum aus dem vatm;a_‘_;___ -

i ‘*f‘ffbwﬁf @v&tm I}ﬁrfgbfemmm S 5

L w;.-am; ja m mm ch,- bf:é @nbe me:m mutm
. vollen 2 aubctfmaft txttgd)gnt ﬁtem iwbeé Qiiter,
o mtb bw imer mertﬁzﬁw 3unebmme -zﬁd}mﬁ%ﬁs

© ten verfichern mich, daf ih. die Hillle des ﬁerblgcfyea e
'@ﬁiiﬁﬁ ﬂbf‘iﬁm; ﬁﬂh lib&’:: xm .kazﬁ ﬁ! Déﬁ Sanb .
~ Dder Gwigkeit &mub&gebfm mwb:, @em verlaffe
~ idh Diefe %eun abex, nod; @tm ifi " mgg mg@ e o

Abb. 17:  Einleitung des Hirtenbriefes von Pfarrer Ringold an seine ehemalige Pfarrei Sar-
menstorf, 1814.



geistliche Buchhaltung iiber die Erfolge seiner Seelsorge®®. Fiir Pfarrer Rin-
gold aber war dies alles nichts anderes als der Versuch, zur Lebensweise der
ersten Christen zuriickzukehren. Er wollte in seiner Pfarrei den Glanz der
Urkirche zuriickgewinnen, wie er es auch von der Kirche im gesamten
wiinschte. Der Rekurs auf die Urkirche blieb ein Motiv, das ihn bis an sein
Lebensende begleitete und auch im Gesprich mit seinem reformierten
Freund Jakob Hess immer wieder auftauchte®. Damit verband sich bei
Ringold wie auch bei den Jansenisten eine grosse Vorliebe fiir die Schriften
der Apostel und der Urkirche®. Seine Begeisterung fiir das Neue Testa-
ment und sein Einsatz fiir die Verbreitung der Bibellektiire im Volk sind

* Pfarrer Ringold schrieb in auffilliger Weise ausfithrliche Eintragungen in die Totenbii-

cher. Das ist schon fiir das Totenbuch in Attinghausen feststellbar. In Zhnlicher Weise
fithrte sie sein Nachfolger weiter, wie z.B. auch die Totenbiicher in Altdorf zum Teil aus-
fithrliche Notizen enthalten. In Sarmenstorf erhalten die Eintragungen aber eine besonde-
re Note, weil Ringold dort nicht in erster Linie die Todesursache, sondern die Lebenswei-
se der Verstorbenen charakterisierte, wie einige wenige Beispiele in deutscher Ubertra-
gung des lateinischen Originals belegen:
11. Febr. 1784: «Nach hochst andichtigem Empfang der hl. Sakramente stieg zu den Ster-
nen empor Margrith Frey, ein Vorbild jungfriulicher Zartheit und Bescheidenheit, in den
Heilswahrheiten iiber Greise hinaus erfahren, eine gar eifrige Liebhaberin des gekreuzig-
ten Jesus und aller Briider, sehr fleissiger Gast am Tisch des Herrn, ein Spiegel der Ge-
duld, ein Bild der Unschuld und Befolgerin aller Tugenden. Den Anfang ihrer tédlichen
Krankheit hatte sie geholt infolge Schreckens vor den Nachstellungen eines schmutzigen
Taugenichts, Doch hatte sich die keuscheste Taube seinen Klauen kithn und gliicklich
entwunden, indem Gott ihre Hinde zum Kampfe lehrte. Sie lebte 23 Jahre 2 Monate und
25 Tage...». — 14. Mai. 1790: «Nach langer Krankheit entschlief endlich in seeliger Umar-
mung des gekreuzigten Jesus, wohlversehen... die iiberaus fromme Jgfr. Verena Koch von
Sarmenstorf. Sie pflegte nach Art der Diakonissen der Urkirche bis in ihr graues Alter die
Kleinen in der christlichen Glaubenslehre und in der Wissenschaft der Heiligen zu unter-
richten. Angebotene Hochzeit hat sie &fters mit Entschiedenheit zuriickgewiesen. Trotz
ihrer bemitleidenswerten Armut trug sie allezeit eine wunderbare Heiterkeit zur Schau,
zufrieden mit ihrem kleinen Giitchen, das sie unermiidlich bebaute und den milden Ga-
ben die ihr von frommen Gliubigen und der gbttl. Vorsehung gereicht wurden. Sie lebte
76 Jahre...». — 7. April 1793: «Mit den sakramentalen Gaben versehen ward aus dieser
wiisten Erde zu den ewigen Gezelten der Gerechten entrissen der beste Jiingling Alois
Baur von Sarmenstorf, der diesen Namen in Wiirden getragen wegen seines makellosen
Lebenswandels und hervorrgenden Unschuldsschmuckes. Er entschlief friedlich im Hau-
se seines Arztes in Hildisrieden im 21. Altersjahr. — GAS, Tauf-, Ehe- und Sterbebuch
1784—1827.

0 ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 9. 4. 1782; vgl. auch Teil 2, Kap. 4.1. und
Teil 3. Kap. 2.

* Hersche, Spitjansenismus, 28 f.; 272.

229



bereits geschildert worden®'. Ringold orientierte sich auch an den Kirchen-
vitern der nachapostolischen Zeit. Er kannte eine Vielzahl von ihnen und
hat sich ihre Werke regelmissig angeschafft®. Bei aller Vorliebe fiir die
Schriften des Alten und Neuen Testaments und der Kirchenviter zeigte er
aber auch ein waches Interesse an zeitgendssischen Theologen. Als belese-
ner Geistlicher kannte er sich in der kirchengeschichtlichen und theologi-
schen Literatur seiner Zeit bestens aus®®. In auffilliger Weise wird.dabei die
Bevorzugung von Autoren deutlich, die jansenistischem Gedankengut zu-
mindest positiv gegeniiberstanden. Das gilt fiir Antoine Godeau, Claude
Fleury und van Espen® sowie in dhnlicher Weise fiir Kardinal Noailles,
dessen Erbauungsbuch er einmal lobend erwihnte®. Unklar bleibt, wie
weit Ringold die Literatur der 6sterreichischen Janseniten kannte. Dass
man im Goldlinkreis dariiber informiert war, diirfte sicher sein®.

Zum Teil auf diesem Wege aber auch iiber Ziircher Freunde lernte Rin-
gold die Werke von gemissigten Theologen der Aufklirung und des
Reformkatholizismus kennen, zu denen wie gesagt die Arbeiter von Euse-
bius Amort und des St. Blasianer Abtes Martin Gerbert zu zihlen sind®’.
Auch sie wandten sich gegen die Auswiichse des Barockkatholizismus,
wollten das Wesentliche vom Unwesentlichen trennen und sich auf die
wahren Werte des Christentums zuriickbesinnen®®.

st Teil 2, Kap 1.3.

°2 Im Jahre 1788 schaffte er sich die Werke an von: Origines, Hilarus, Hyppolitus, Optatus,
Justinus, Damianus; im Jahre 1791 die Werke Klemens von Alexandrien in Latein und
Griechisch; StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 9. 5. 1788 und 7. 4.
1791. — Auch wenn ihm beim Brand von Altdorf verschiedene Werke vernichtet wur-
den, so diirften einige von den Kirchenviterausgaben, die im Katalog der Bibliothek des
Priesterkapitels Uri von 1835 aufgefiihrt sind, von Ringold stammen. Er hatte seine Pri-
vatbibliothek dem Kapitel vermacht.

3 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782: Er erwihnte hier Spittelers
Kirchengeschichte und Herders Briefe zur Beférderung des Studiums der Theologie. Vgl.
Teil 2, Kap 1.1. und 2.2. sowie Anhang 1.

%4 Teil 2, Kap 4.1. und 4.2.

5 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790. — Louis Antoine de No-
atlles (1651—1729). War Verfechter von jansenistischem Ideengut, so auch in seinem Er-
bauungsbuch, von dem 1778 in Wien eine deutsche Ubersetzung unter dem Titel «Noail-
les heilige Tagesordnung des katholischen Christen» erschien. — Brandl, Repertorium,
179; Hersche, Spitjansenismus, 54, 149.

% Wicki, Goldlin, 479 f.

%" Schifer, Kirche und Vernunft, 23 ff.; van Diilmen, T&psl, 23—29.

® AaQ.

230



Seit Mitte der achtziger Jahre zeigte Pfarrer Ringold eine zunehmend
stirkere Tendenz zu einem bibelzentrierten Denken. Immer mehr orien-
tierte er sich an Autoren, die eine genuin biblische Theologie und Seelsorge
postulierten. Themen wie Reich Gottes und «Endzeit» treten immer hiufi-
ger auf. Die wohl stirkste Beeinflussung erfuhr Karl Ringold durch seine
Freundschaft mit dem Reich-Gottes-Theologen Jakob Hess®. Aber ebenso
eifrig las er Schriften von katholischen Theologen, die der Bibelarbeit ver-
pflichtet waren. An erster Stelle zu erwihnen ist Bernhard Galura, der die
Reich-Gottes-Idee des Reformierten Hess in die katholische Theologie sei-
ner Zeit iibernahm und ihr mit seinen vielgelesenen Werken eine weite
Verbreitung im katholischen Raum sicherte!®®. Galuras Versuch, sich von
den rationalistischen Grundforderungen der Zeit zu 16sen und an ihre Stel-
le die «Wahrheiten der Offenbarung» zu setzen, entsprach Pfarrer Ringold
ausserordentlich'®'. Vor allem die «heilsgeschichtliche Betrachtung» in Ga-
luras Katechismus war ganz nach seinem Sinne'°%. Galura orientierte sich
dabei stark an franzésischen Vorbildern wie Bossuet oder den vom Janse-
nismus beeinflussten Fleury und Pouget'®®. Der Kreis scheint sich zu
schliessen. Uber Galura, dessen Werk auch Theologen der Tiibinger Schule
beeinflusste, wird in Ringolds theologischem Denken die Aufnahme von
Gedankengut der beginnenden Romantik deutlich!'*“.

Offen bleibt, wie stark Pfarrer Ringold mit dem Sailerkreis in Beriih-
rung gekommen ist und wie gross dessen Einfluss auf ihn war. Zweifellos
kannte er verschiedene Werke dieses wichtigen Reformtheologen an der
Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert. Wenn er ihn auch zuerst recht kri-

* Teil 3, Kap 2.3.

1% Bernbard Galura (1764—1856), von Herbolzheim im Breisgau, Studium in Freiburgim Br.
und Wien, 1788 Priesterweihe in Wien, Studienprifekt im Generalseminar Freiburg i.
Br., Katechet an Midchenschulen, 1791 Pfr. in Altdorf, ab 26. 8. 1791 Miinsterpfarrer in
Freiburg, 1810 Stadtpfarrer von St. Martin in Freiburg, landesherrlicher Dekan, 1815 Gu-
bernialrat und Referendar in ecclesiasticis Innsbruck, 1818 Generalvikar von Voralberg
mit Sitz in Feldkirch, 1820 Weihbischof und 1829 Fiirstbischof von Brixen. Galura beti-
tigte sich als fruchtbarer Schriftsteller und stand u. a. auch in Briefwechsel mit Johann Ja-
kob Hess. — LThK 4, 508—509; Brandl, Repertorium 76 f., mit ausfiihrlichem Verzeich-
nis der Druckschriften; J. Hemlein, Bernhard Galuras Beitrag zur Erneuerung der Keryg-
matik, Freiburg 1952. — ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess, 10. 2. 1803.

11 ZBZH, FA Hess 1741, 181 am, Ringold an Hess, 10. 2. 1803. — Hemlein, Galura, 85 f.

12 Hemlein, Galura, 96 f.

% Aa.0., 91 f1f, 9 f.

104 Schifer, Kirche und Vernunft, 6 f.

231



tisch beurteilte, wird er doch dessen bedeutenden Beitrag fiir die Theologie
und Seelsorge seiner Zeit bald erkannt haben!®*. Er schitzte Sailers gute Be-
ziehungen zu seinen Ziircher Freunden'®. Spitestens auf seiner Reise nach
Konstanz im Jahre 1801 lernte er den bayerischen Theologen personlich
kennen'?’. Zu diesem Zeitpunkt wusste Sailer um die reformgesinnte und
tolerante Haltung des Altdorfer Pfarrers, aber auch um dessen schwierige
Lage im Konflikt mit den helvetischen Behorden'®®.

Aus dem Kreis der Sailerschiiler in der Innerschweiz hatte Ringold den
engsten Kontakt mit Joseph Balthasar, der damals Pfarrer in Rothenburg
war. Dieser junge Geistliche war ein Sohn von Ringolds fritherem Freund
Felix Balthasar in Luzern. Was den alten und den jungen Kleriker zusam-
menbrachte, war das gemeinsame Interesse an der Bibel und an einem Le-
ben, das sich an ihr orientierte'.

Uberblickt man die Entwicklung im theologischen Denken Ringolds
und in seiner Pastoration, so wird deutlich, was die Theologie des 18. Jahr-
hunderts kennzeichnete: Abwendung von der Scholastik und bewusste
Hinwendung zu einer stirkeren Orientierung an der Bibel und den Kir-
chenvitern. Die theologische Spekulation und die Spitzfindigkeiten der
Kasuisten wurden bekimpft. Hatte der Jansenismus das Ideal der Urkirche
wieder aufleben lassen, so setzten die Mauriner neue Akzente auf dem Ge-
biet der Kirchengeschichte. Aufklirerische und spitjansenistische Stro-
mungen liessen neue theologische Disziplinen entstehen, so die Bibelwis-
senschaft, die Religionswissenschaft und die Pastoraltheologie''®. Der Ruf
nach einer Reform der Kirche an Haupt und Gliedern, wie er am Ende des
Mittelalters erklungen war, war damit erneut aufgenommen. Wie sehr sich
im iibrigen gerade im Zuge solcher Postulate, zum Beispiel beim Rekurs
auf die Urkirche, Motive der Reform und der Restauration vermischten,

105 Teil 2, Kap 3.1.; Wicki, Goldlin, 479. — Jobann Michael Sailer (1751—1832). Studium bei
den Jesuiten in Miinchen, Noviziat, nach Aufhebung des Ordens 1775 Weltpriester.
1780—1781 Prof. fir Dogmatik in Ingolstadt, 1784—1794 Prof. fiir Ethik und Pastoral-
theologie in Dillingen, 1794 Entlassung. Ab 1799 Professor in Ingolstadt, 1800—1821 in
Landshut. 1821 Domkapitular in Regensburg, 1822—1829 Weihbischof und ab 1829 Bi-
schof von Regensburg. — G. Schwaiger, Johann Michael Sailer, Der bayerische Kirchen-
vater, Munchen/Ziirich 1982; Brandl, Repertorium, 205 ff.

196 Teil 3, Kap 2.3.

197 Schiel, Sailer 2, 219, Brief v. Sailer an Wessenberg, 1801.

s A a.0; ZBZH, FA Hess 1741, 184 b, Hess an Sulzer, 9. 10. 1801.

199 Teil 1, Kap 4.6, Anm. 273.

19 Eine knappe Ubersicht bieten: Van Diilmen, T6psl sowie HKG 5, 599—605.

232



zeigt sich auch bei Pfarrer Ringold'''. Er wollte in keiner Weise als refor-
merischer Stiirmer gelten und gab zu verstehen, dass er nichts anderes an-
strebe, als den Urzustand der Kirche zuriickzugewinnen'*?. Fiir seine Pa-
storation passt eher das Bild des guten Hausvaters, der Altes und Neues aus
seinem Schatze hervorzuholen weiss''>.

Ringolds theologischer Standort ist somit dem philojansenistischen Re-
formkatholizismus zuzuordnen''*. Er vertrat in der Moraltheologie, dem
Rekurs auf die Urkirche und in der seelsorgerlichen Praxis Ideen, die auch
den Vertretern des 6sterreichischen Spitjansenismus eigen waren. Dasselbe
gilt fiir seinen Richerismus und Antikurialismus. Weitere Kriterien aber,
die Hersche als Kennzeichen einer jansenistischen Haltung formuliert hat,
lassen sich bei Ringold nicht nachweisen, so die Ablehnung der Bulle Uni-
genitus, die Verbreitung jansenistischer Literatur, die Anerkennung der
«Kleinen Kirche» in Utrecht und der Kontakt zu jansenistischen
- Kreisen'"’. Hingegen lisst sich bei ihm bekanntlich eine starke Rezeption
von Gedankengut des italienischen Reformkatholizismus feststellen, der
nebst gemissigt jansenistischen Vorstellungen und Ideen der Friihaufkla-
- rung auch iltere Vorbilder wie das Konzil von Trient, Karl Borromius und
die franzosische Oratorienbewegung umfasste''s. Beginnende Romantik,
die Ablehnung radikalen aufklirerischen Gedankengutes, die Rezeption
der Reich-Gottes-Idee, ein waches Interesse an mystizistischen Fragen und
der Einsatz fiir die Postulate der Reform — diese Elemente erweisen Pfar-
rer Ringold als typischen Vertreter des Reformkatholizismus im spiten 18.
und frithen 19. Jahrundert. Das trifft in ganz besonderem Masse auch auf
seine so intensiv gelebte konfessionelle Toleranz zu!

""" Rudolf Padberg, Reform oder Restauration?, Das Ringen zweier Motive kirchlichen
Handelns im Spiegel der praktischen Theologie, in: Festschrift zum 150 jahrigen Bestehen
der Katholisch-theologischen Fakultit an der Universitit Tiibingen 1817—1967, Miin-
chen und Freiburg i. Br. 1967, 660—675; zu unserer Frage vor allem 660—665.

"2 Hersche, Spitjansenismus, 37. — Damit begegneten auch die Jansenisten dem Vorwurf,
sie wollten Neuerer sein!

""* Diese Charakterisierung hatte P. Othmar Ruepp in einem Brief an seinen Bruder Dr.
Alois Ruepp verwendet. GAS, Dorfchronik III, fol. 92, 29. 10. 1786.

"4 Hersche, Spitjansenismus, 31 ff., 50 ff.

us Aal), 314

't Aa.O, 357 f.

233



	Reformkatholizismus

