
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 137 (1984)

Artikel: Pfarrer Karl Joseph Ringold, 1737-1815 : ein Beitrag zur Geschichte
des Reformkatholizismus und der Oekumene im späten 18. und frühen
19. Jahrhundert

Autor: Röllin, Stefan

Kapitel: II. Teil: Reformkatholizismus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. Teil: Reformkatholizismus

1. DIE REFORM DER SEELSORGE

1.1. Erneuerung der Liturgie

Am Ende des 18. Jahrhunderts bestimmte auch in der katholischen
Schweiz das Sinnenhafte des Barocks weitgehend die Liturgie und die

Volksfrömmigkeit. Heiligen- und Marienverehrung zusammen mit dem

Reliquienkult standen in voller Blüte. Prozessionen, Wallfahrten und
Privatandachten waren beliebt. Das religiöse Leben war durch Wundersucht
und Andächteleien stark in periphere Glaubensbereiche abgeglitten1.
Darüber konnten die geistlichen Spiele mit biblischen Themen und die dürftige

Vermittlung wichtiger Glaubenswahrheiten durch den Klerus nicht
hinwegtäuschen2. Das Verlangen des Volkes nach äusserem Prunk stiUten die
Wallfahrtsorte und Klöster mit ihren farbenprächtigen, mit klangvoller
Musik ausgestatteten Gottesdiensten, zu denen die Gläubigen scharenweise

strömten. Die Pfarrkirchen aber blieben, vor allem in klosternahen
Gemeinden, oft halbleer. In vielen Pfarreien waren die sonntäglichen Gottesdienste

schlecht gestaltet. Meist fehlte die Predigt während der Messe, und
die Kommunion war als eigene Andacht isoliert3. Diesen Zustand traf Pfarrer

Ringold zu Beginn seiner Pastoration in Sarmenstorf an. Wie andernorts

sang man auch hier in der sonn- und feiertäglichen Messe den lateinischen

Chorgesang, so gut man es konnte, oder betete in schnell gesprochenen

Worten den Rosenkranz4. Die Gläubigen waren wenig am liturgischen

' HKG 5, 600; Wicki, Göldlin, 471 f., 476—480. - Weitere allgemeine Flinweise bei Mayer,

Liturgie, Aufklärung und Klassizismus, in: A. L. Mayer, Die Liturgie in der europäischen

Geistesgeschichte, Gesammelte Aufsätze, hrsg. von E.v. Severus, Darmstatt 1978,

185—245; Zum Reliquienkult vgl. die ausgezeichnete Arbeit von Hansjakob Achermann,
Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der Schweiz. Quart des Bistums

Konstanz, Beiträge zur Geschichte Nidwaldens 38, Stans 1979, 243 ff., 272 ff.
2 E. Wymann, Zur Schul- und Theatergeschichte von Uri, in: Gfr. 61 (1906), 192 ff., 203 f.;

Keller, Konstanzer Liturgiereform, 22 f.
3 Keller, Konstanzer Liturgiereform, 119 f.; Gustav Schnürer, Kath. Kirche u. Kultur in der

Barockzeit, 729.
4 Ringold, Hirtenbrief, 10; Keller, Konstanzer Liturgiereform, 25 f.; Hollerweger, Reform

des Gottesdienstes, 404.

134



n

-iffif —
tf v

JitKI»

IB
ÜHÜf

SP
iw JttS»a ..JSS^SS«

saasja

r-*T^LS

f--P
warn

SmW^ 'LjSJTiiii

^ "# liir ii i'»iiriit^ii^llîîiftiïirut'-
1 '" " '

; ts :

¦9 »

^4M>. Ì2: Inneres der Pfarrkirche Sarmenstorf, 1942.

s'f 'ss*:;
*. : | 1

Geschehen beteiligt und verstanden kaum etwas von der Handlung, der sie

beiwohnten. Der Zulauf zu den feierlichen Gottesdiensten in nahe gelegenen

Klöstern wird so verständlich5.

Gegen all diese Wucherungen in der christlichen Frömmigkeit hatte

schon vor der Jahrhundertmitte Lodovico Antonio Muratori seine Stimme

erhoben6. In seinem vielbeachteten Werklein «Die wahre Andacht des

Christen» hatte er den Andächteleien den Kampf angesagt7. Dem Messopfer,

der Andacht aller Andachten des Christen, sollte wieder erstrangige

Bedeutung zukommen8. Das rief nach einer Erneuerung der liturgischen For-

5 Keller, Konstanzer Liturgiereform 119.
6 Winter, Josephinismus, 24 ff.; Zlabinger, Muratori und Österreich, 133.
7 Zlabinger, Muratori und Österreich, 210. — Della regolata divozione dei christiani, Venedig

1747; in deutscher Übersetzung: Die wahre Andacht des Christen, Augsburg u.
Innsbruck 1761.

8 Winter, Josephinismus, 25.

135



men. Der Gottesdienst in den Pfarrkirchen sollte anziehend und für das

Volk verständlich werden. Das religiöse Leben sollte wieder auf die zentralen

Wahrheiten des Glaubens zurückgeführt werden9.

Ähnlich diesen Forderungen vollzog Pfarrer Ringold im Alleingang eine

Reform des Gottesdienstes. Um 1782 führte er in seiner Pfarrei die «deutsche

Messe» ein und erregte damit berechtigtes Aufsehen10. Das belegt die

Schilderung eines Freundes: «Herr Ringold hat auch die sogenannte deutsche

Messe in seiner Pfarre eingeführt und war in dieser Gegend der erste,
der es wagen durfte und wollte»1 '. Der reformierte Geistliche wusste zu
berichten, was unter dem Terminus «deutsche Messe» zu verstehen sei: «Diese

besteht darin, dass das Volk, welches vorher von der Handlung der

Messfe], etliche Zeichendeutungen ausgenohmen, nichts verstand, nun
Theil an dem nehmen kan[n], was der Priester vor dem Altar spricht,
indem Andacht an das, was vorgeht, erhabne Empfindung, Erweckungen zur
Erhebung des Gemüths dem Volk durch deutsche Lieder, Gebete und
Betrachtungen erregt werden, so dass nicht nur der Leib der Messhörenden,
sondern auch der Geist zweckmässig beschäftigt wird»12.

Die «deutsche Messe» war also nicht ein vollständig in der Muttersprache

gefeierter Gottesdienst. Sie entsprach vielmehr der sogenannten
«Betsingmesse», in der deutsche Lieder und Texte mit den lateinisch gesprochenen

Teilen der Messe verwoben waren13. Das trug schon viel zum
Verständnis der liturgischen Handlung bei. Zwar tritt auch bei Pfarrer Ringold
der Wunsch nach einer ganz in der Muttersprache gefeierten Liturgie
hervor, wie ihn radikalere Aufklärungstheologen durchwegs vertraten14. In

9 Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 401. .Allerdings bringt er dort die Sache mehr
mit einem negativen Anstrich und zeigt gleichzeitig, dass er diese wichtige Funktion nicht
voll zu erfassen mag, wenn er schreibt: «In der Barockzeit stand zwar die Verehrung der
Eucharistie im Vordergrund, dennoch wurde auch der Messe die alte Wertschätzung
wiedergegeben Diese zentrale Stellung blieb der Messe auch in der Aufklärungszeit
erhalten, wobei sich hauptsächlich die Ablehnimg der 'Nebenandacht' und die Tendenz

zum Wesentlichen positiv auswirkten».
10 Die erste Belegstelle bringt der Kirchenbote im Herbst 1783: «In Sarmenstorf, einem grossen

Pfarrdorfe in den untern freyen Ämtern in der Schweiz, ist die deutsche Messe eingeführt

worden»; Der Kirchenbote, 1783, 512.

" ZBZH, Ms Car XV, 154 a, 19.
12 A.a.O.
13 Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 404 f.
14 Als Beispiel für die Tendenz radikaler Aufklärungstheologen sei Vitus Anton Winter er¬

wähnt; vgl. J. Steiner, Liturgiereform in der Aufklärungszeit, 181. Während solche Theo-

136



diesem Sinne schrieb er Jakob Hess zur Kritik an der Erstausgabe von
Sailers Gebetbuch, es wäre ihm willkommen gewesen, der Autor hätte «die

lateinische Lyturgie vollkommen ins Deutsche übersetzt und eingerathen,
das[s] alle katholische Gottesdiensten gemeinschaftlicher und in der

Landessprache gehalten wurden»15. Ob und wieweit Ringold diese Forderung
in die Praxis umsetzte, kann nicht eindeutig nachgewiesen werden. Aber
schon die vollzogene Reform der Messliturgie war ein beachtlicher Schritt

— für die damalige Zeit so neu, dass er in weitem Umkreis Aufsehen erregen

musste16.

Pfarrer Ringolds Einführung der «deutschen Messe» fiel zeitlich mit dem

Hirtenbrief von Erzbischof Hieronymus von Colleredo in Salzburg
zusammen. Darin sprach sich der Bischof im Herbst 1782 für die Reformen

Josephs II. aus und betonte die Notwendigkeit der Liturgiereform17. In
seinem berühmten Schreiben wies er auch auf das Salzburger Gesangbuch

hin, das Ringold wohl ebenfalls gekannt und als Vorlage für Gesänge

benutzt hat18. Aus diesem Buch wurde später der «Gesang unter dem Amte

logen Beispiele völlig in die Muttersprache umgeschaffener Messen formulierten, waren
z.B. die Jansenisten gemässigter und selbst in der österreichischen Kirchenreform wurde

nur der teilweise Einsatz der Muttersprache gefordert, was auch praktische Gründe hatte.

— Vgl. Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 404 f.

ZBZH, FA Hess 1741,181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783. -Johann Michael Sailer,

Vollständiges Lese- und Betbuch zum Gebrauch der Katholiken, München und Ingoldstadt
1783; G. Schwaiger, Johann Michael Sailer, 29 ff.; In der Darstellung Schwaigers wird
auch ersichtlich, dass Sailer in den 1785 erschienenen «Zusätzen» sowie den weiteren
Auflagen des Buches in der Tat eine Forderung wie sie Ringold gestellt hatte, erfüllte und den

ganzen Text der Messe deutsch wiedergab.
Das belegen der Kirchenbote, vgl. Anm. 10 und die Schilderung von Hans Rudolf Schinz,

vgl. Anm. 11.

So betont der Erzbischof in Artikel XXIV: «Nebst der Bibel sind gute Kirchenlieder in
der Muttersprache eines der fürtrefflichsten Mittel, den öffentlichen Gottesdienst erbaulich

und zur Erweckung religiöser Gefühle beförderlich zu machen»; In Artikel XXV
weist er daraufhin: «Es waren Zeiten, wo man es mit der unbegreiflichsten Gleichgültigkeit

geschehen liess, vielleicht selbst zu wenig fühlte, welch unverständliches Zeug,
welchen Unsinn der gemeine Mann bey seinen öffentlichen und Privatandachten daher sagte
oder sang ..»; Und er weist auf eine Stelle bei Paulus an die Epheser, 5.19 sowie auf die

Kirchenväter, dass alle «die zum Gottesdienst kamen, Weiber und Männer, jung und alt

mit hell vereinigter Stimme im gemeinsamen Lobe Gottes zusammen stimmten»; Dieser

Flirtenbrief ist abgedruckt in: P. Hersche, Der aufgeklärte Reformkatholizismus in Österreich,

45—101.

Hersche, Der aufgeklärte Reformkatholizismus, 75.

137



der heiligen Messe» ins Sarmenstorfer Gesangbuch aufgenommen19. Durch
die guten Verbindungen von Pfarrer Ringold zu den Klöstern Einsiedeln
und St. Blasien im Schwarzwald kommen als weitere Vorlagen die von
jenen Mönchen edierten Gesangbücher in Betracht. Sie enthalten alle deutsche

Messlieder. Wirksam dürfte vor allem das Gebetbuch aus St. Blasien

gewesen sein. Es tendierte auf eine Liturgiereform, die auch durch Abt
Martin Gerbert unterstützt wurde20. Den Einflüssen von katholischer Seite

ist jener des reformierten Theologen Jakob Hess anzufügen21. Dank seinen

Gesprächen mit diesem Bibeltheologen erwuchs bei Ringold der Wunsch,
vermehrt auch biblische Psalmlieder in deutscher Übersetzung, wie sie die

reformierte Liturgie schon lange kannte, in die katholische Messfeier
einzubauen22.

In allen seinen Bemühungen um die Reform der Messliturgie hatte der
Sarmenstorfer Pfarrer eine glückliche Hand und guten Erfolg. Schon wenige

Jahre später gehörten diese deutschen Messgesänge und Texte zum
festen Bestand und blieben es weit über die Zeit seiner Pastoration hinaus.
Eindrücklich belegt dies das Sarmenstorfer Gesangbuch, das dieses Anliegen

im 19. Jahrhundert in viele andere Pfarreien weitertrug23.

Vollständiges Gesangbuch zum katholischen Gottesdienst, Sarmenstorf 1836, Anhang,
7-8.
Mayer, Liturgie, Aufklärung und Klassizismus, 117. — Das dort erwähnte St. Blasianer

Gesangbüchlein erschien 1773 und im selben Jahr dasjenige von Einsiedeln, «Geistliche

Gesänge zur Zierde und Vermehrung der öffentlichen Andacht, wie zur Erbauung der

Gläubigen», Einsiedeln 1773, 2. Aufl. 1778; Als Verfasser wird genannt P. Isidor Moser

(1739—1826); Henggeler, Professbuch Einsiedeln, 436—439.

Vgl. Teil 3, Kap. 2.1.

Es handelt sich um folgende Liedersammlung: JJ. Hess, Lieder zur Ehre unsers

Herrn Zürich 1785. — Ringold meinte dazu, als er diese Lieder im Manuskript lesen

durfte: «Ist's immer möglich, so wird ich den Gebrauch der deutschen Psalmen auch in

unsere öffentlichen Gottesdienste einführen. Meine Pfarrkinder werden dann begierig
werden, auch den Verstand derselbigen zu wissen, und dies gibt mir Gelegenheit, ihnen
die Eigenschaft unseres Gottes und die Heilige Geschichte umständlich zu erklären»;

ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 26. 10.1784.

Vollständiges Gesangbuch, Sarmenstorf 1836, Vorerinnerung. — Hier sei nebst den schon

erwähnten Beispielen die Notiz im Einsiedler Tagebuch zur Reise des Abtes Beat Küttel
an die Kirchweihe in Sarmenstorf angefügt: «Kurz nach 12 Uhr wurde der Einweihung
das Ende gemacht und von Sr. H.F. Gnaden die heilige Messe gelesen Das Volk sang
darunter die deutsche Messe, welcher die Orgel mitspielte»; StiAE, ZB1, 16 f.

138



Leider liegen für die Altdorfer Jahre praktisch keine Notizen vor. Trotz
diesem Mangel darf aber angenommen werden, Pfarrer Ringold habe auch

dort den deutschen Kirchengesang gepflegt und verbreitet. Allerdings
scheint dieser deutsche Messgesang nicht allen Geistlichen und Gläubigen
in der Pfarrei Altdorf behagt zu haben. Nur so wird ein Beschluss der

Munizipalität verständlich, worin sie festhält: «Dass einem jeweiligen Herrn
Seelsorger überlassen sein soUe, nach Gutbefinden zu veranstalten, an
welchen Tagen das «deutsche oder lateinische Gesang eingeführt werden solle,
wodann der Hr. Pfarrherr zum voraus solches den übrigen Herrn Geistlichen

anzeigen wird»24. Der deutsche Messgesang war demnach auch in
Altdorf schon vor der Konstanzer Liturgiereform unter Generalvikar von
Wessenberg heimisch geworden. Die warmen Worte für den Gesang in der

Muttersprache, die Pfarrer Ringold in seinem «Hirtenbrief» brauchte, lassen

ebenfalls vermuten, er habe sich auch nach den Sarmenstorfer Jahren
mit Engagement dafür eingesetzt25.

Mit der Messreform war das Bemühen um eine Verbesserung der Liturgie

nicht beendet. Zumindest in Sarmenstorf führte Pfarrer Ringold auch

die deutsch gesungene Vesper an den Nachmittagen der Sonn- und Feiertage

ein. Er fand damit grossen j^nklang bei der Bevölkerung26. Die Vesper
hatte zwar in der nachtridentinischen Liturgie ihren festen Platz. Aber sie

wurde lateinisch gesungen und blieb deshalb jenen Kirchen vorbehalten,

wo mehrere Priester oder Mönche waren, die diesen Gesang bewältigen
konnten. Vor allem in den Bemühungen vieler reformgesinnter Geistlicher
des 18. Jahrhunderts wurde der Wunsch nach einer deutschen Vesper laut.

Nur so verstanden die Gläubigen die Psalmtexte dieses traditionellen nach-

24 GAA, Prot. Munizip. Altdorf, fol. 101, 26. 4. 1800.
25 Ringold, Hirtenbrief, 10. — Ignaz Henrich von Wessenberg (1774—1860), geb. in Dresden.

1776 zog sich die Familie auf das Landgut in Feldkirch im Breisgau zurück. 1786

Schweizerreise, Begegnung mit Lavater. Studium der Philosophie und Theologie in Augsburg u.

Dillingen, wo er Schüler von J.M. Sailer war. Bei ihm lernte er die Vorliebe für die

Pastoraltheologie kennen. Weiterstudium in Würzburg, 1802 Generalvikar von Konstanz.
Vom ihm gingen wichtige kirchliche und liturgische Reformen für das Bistum Konstanz

aus. Nach Dalbergs Tod 1817 Kapitularvikar von Konstanz. Diese Wahl wurde aber vom
Papst verworfen. 1827 Auflösung des Bistums Konstanz, Wessenberg trat zurück. —

Brandi, Repertorium, 263 ff. (mit Werkverzeichnis); W. Müller, Wessenberg in heutiger
Sicht, in: ZSKG 58 (1964), 293-308; Joh. Ulrich Schlegel, Die Beziehungen zw. Joh. Gaudenz

von Salis u. Ignaz Heinr. von Wessenberg, Diss. phil. Zürich 1976; E. Keller,
Konstanzer Liturgiereform; in: FDA 85 (1965).

26 A.a.O.

139



mittäglichen Gottesdienstes. Sehr wahrscheinlich hielt sich Pfarrer Ringold

an die Übersetzung des Einsiedler Vesperbüchleins27.

Um den gemeinschaftlichen Gesang in der Muttersprache zu verschönern,

schafften die Sarmenstorfer zur Freude ihres Pfarrherrn eine neue

Orgel an. Sie schuf auch hier die richtigen Voraussetzungen für die Begleitung

des Gesanges in der Muttersprache und war zu dessen Förderung von
entscheidender Bedeutung28. Im Laufe der Jahre gründeten die jungen
Männer von Sarmenstorf noch eine Kirchenmusik. Sie hatten dazu eigens
das Spiel auf Blasinstrumenten erlernt. An hohen Festen und bei Prozessionen

verschönerten sie so die Liturgie29.
Die Suche nach neuen liturgischen Formen griff bei Pfarrer Ringold

auch auf die Sakramente über. Besonders in der Eucharistie hatten sich in
der Barockzeit Sonderformen entwickelt, die weit vom ursprünglichen
Abendmahl und den Empfehlungen des Konzils von Trient wegführten. In
den eucharistischen Segen mit der Monstranz hatten sich zum Teil gefährliche,

fast magische Vorstellungen eingeschlichen. Es galt auch hier als

erklärtes Ziel der Reformer, das Wesentliche vom Unwesentlichen zu
trennen30. Zwar hat Pfarrer Ringold die Austeilung der Kommunion noch
nicht voll in die Messe integriert, sondern sie dem Brauch seiner Zeit
entsprechend am Schluss der Messfeier angegliedert31. Aber er Hess sie nicht

zur Privatandacht werden, sondern verstand sie als Teil der Messliturgie.
Auch trennte er sich von der Vorstellung, die Kommunion dürfe nur nach

vorhergehender Beichte empfangen werden. Es wäre sonst kaum verständlich,

wie er den Gläubigen die öftere Kommunion so sehr hätte empfehlen
können32.

Eine besondere liturgische Form führte der Sarmenstorfer Pfarrer mit
der Taufgelübdeerneuerung bei der ersten Kommunion ein33. Trotz kursie-

27 F. Popp, Die deutsche Vesper im Zeitalter der Aufklärung unter besonderer Berücksichti¬

gung des Bistums Konstanz, in: FDA 87 (1967), 107—495, hier 334 ff.; Hollerweger, Die

Reform des Gottesdienstes, 421 f. — Andachten für die Nachmittagsstunden, Einsiedeln

1786; Diese Texte finden sich auch im Sarmenstorfer Gesangbuch 1836.

28 GAS, Dorfchronik I, 117, Eintrag zum Jahr 1787: «Die erste Orgel mit 12 Registern ist in
die Pfarrkirche erbaut, durch den Orgelmacher Bossart von Baar Kt. Zug gemacht, und

von den Pfarrangehörigen daran freiwillig 397 Gl. gesteuert, hat aber Summa 683 Gl. 14

B. gekostet». — Keller, Konstanzer Liturgiereform, 140 ff.
29 Ringold, Hirtenbrief, 11.
30 HKG 5, 600; Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 413 f.
31 Ringold, Hirtenbrief, 26.
32 A.a.O., 25.
33 GAS, Dorfchronik II, 257; Ringold, Hirtenbrief, 31.

140



renden Vorbildern erbrachte er damit eine bemerkenswert eigenständige
Leistung34. Am Tage der Erstkommunion erklärte Pfarrer Ringold den

Jugendlichen vor der versammelten Pfarrgemeinde den Taufbund und bat

sie, das einst von ihren Taufpaten abgelegte Versprechen zu wiederholen.
Dann ging er zum Taufstein auf dessen Rand ein Kruzifix aufgestellt war.
Der Pfarrer Hess die Knaben, dann die Mädchen paarweise vortreten.
Jedem gab er eine brennende Kerze in die linke Hand und bat sie, die rechte
auf den Taufstein zu legen. Dann sprachen die Jugendlichen das

Taufversprechen: «Ich schwöre ab dem bösen Feinde, allem seinem Pomp und
Pracht, und allen seinen Werken, und hange allein dir, mein liebster Herr
Jesus Christus an bis in den Tod». Anschliessend küssten sie den Taufstein,
verbeugten sich vor dem Kreuz und gaben die Kerzen an die nächsten

weiter35. Die Taufgelübdeerneuerung hinterHess bei den Erstkommunikanten

wie bei den Erwachsenen einen grossen Eindruck36. Diese liturgische
Form wurde auch unter Ringolds Nachfolger weiter praktiziert und fand

später langsam Eingang in die anderen Pfarreien der Innerschweiz37.

Mit seinen Schritten zur Erneuerung der Liturgie hat Pfarrer Ringold
wesentliche Teile der Konstanzer Liturgiereform rund 20 Jahre vorweg-

Keller, Liturgiereform, 205: «Ignaz Demeter, der bedeutende christliche Schulmann und

Pädagoge aus dem Kreis um Christoph Schmid hat, wie es scheint, als erster mit der
Erstkommunion der Schulkinder auch eine Taufgelübdeerneuerung verbunden Seine

Idee fand lebhaften Beifall». — Auf eine ähnliche Pioniertat weist Biemer in seiner Arbeit
zum Liturgiker Edilbert Menne hin, der in seinem Handbuch zur Taufliturgie eigene

Formen der Taufgelübdeerneuerung ausgebildete hatte, sich aber auch auf französische
Vorbilder stützte; Biemer, Menne 108 f. — Als Vorbilder für Ringold, der die Taufgelübdeerneuerung

zwanzig Jahre vor Demeter in Sarmenstorf einführte, kommen zwei
Katechismusausgaben aus dem gallikanischen Raum in Betracht: Einerseits der von Pouget verfasste

Diözesankatechismus für die Diözese Montpellier, den dieser im Auftrag des janseni-
stischen Bischofs J. Colbert geschrieben hatte. Wahrscheinlich darum, weil beide zu den

Appellanten gehörten, kam er 1723 auf den Index, erhielt aber in einer korrigierten Ausgabe

grosse Verbreitung. Und andererseits der Katechismus von J.B. Bossuet «Catéchisme

du diocèse de Meaux», Paris 1687, der im Jahre 1775 von Heinrich Braun in deutscher

Übersetzung in München ediert wurde. — Hofinger, Katechismus, 13 f. — Ignaz Demeter

(1773—1842), studierte bei Sailer in Dillingen, wurde 1802 Pfarrer in Lautlingen und 1808

auf Veranlassung Wessenbergs Pfarrer in Rastatt und Direktor des Präparandeninstituts,
1833 Domkapitular in Freiburg i.Br. und 1836 Erzbischof. — ADB 5,46.

Ringold, Hirtenbrief, 32 ff.
A.a.O., 34 f.

GAS, Dorfchronik II, 257; Keller, Konstanzer Liturgiereform, 205 ff.

141



genommen38. Für den Raum der katholischen Innerschweiz und das Freiamt,

vielleicht für das ganze Gebiet der Schweizerischen Quart des Bistums
Konstanz ist er eines der ersten Beispiele. Was das heisst, mag man erst

ermessen, wenn man um die harzige Einführung der Reformen Wessenbergs,

ja um deren Ablehnung in der Innerschweiz weiss39.

Bei allen liturgischen Erneuerungen war es Ringolds Anliegen, die
Gläubigen auf die zentralen Geheimnisse des Glaubens hinzulenken. Vor allem

wollte auch er dem Messopfer als der wesentlichen Andacht der Christen
wieder seine Bedeutung zukommen lassen. Gleichzeitig schien es dem
Sarmenstorfer Pfarrer, wie allen Reformern seiner Zeit, nur durch eine gereinigte

Liturgie möglich, die Gläubigen an die Pfarrkirche und ihren dort
wirkenden und lehrenden Hirten zu binden40. Die Pfarrkirche sollte das

wahre Haus Gottes und die Pforte des Himmels sein. Karl Ringold bat darum

seine Pfarrkinder eindringlich, sich «ohne Noth oder wichtigste Ursache»

nie in andere Gotteshäuser zu begeben. Die Pfarrkirche sei der Ort,
wo Gott als der beste Vater unter seinen Kindern wohnen will41. Das
Bemühen von Pfarrer Ringold zielte aber noch weiter. Dank den liturgischen
Reformen sollten die katholischen Gottesdienste in Sprache und Form so

anziehend wirken, dass auch die reformierten Nachbarn sich heimisch
fühlten. Der nachweisbare Erfolg schien ihm recht zu geben42.

Ringolds Reformen der Liturgie lagen in jeder Beziehung sachliche und
seelsorgerliche Motive zugrunde. Auch sein Ruf, das religiöse Leben auf die

zentralen Wahrheiten des Glaubens zurückzuführen war für ihn mehr als

nur «aufklärerisches» Postulat43 und entsprach letztlich dem inneren
Drang, alles einzusetzen, um die Seelen zu gewinnen und ihnen ganz Hirte
sein zu können. In dieser Zielsetzung aber waren die liturgischen Reformen

nur Teil eines Ganzen!

" Keller, Konstanzer Liturgiereform, Vorwort.
39 Für den Raum Innerschweiz sind die Quellen für die nach 1803 einsetzende Konstanzer

Liturgiereform nur punktuell ausgewertet worden; vgl. Keller, Konstanzer Liturgiereform,

17-156; W. Müller, Wessenberg in heutiger Sicht, in: ZSKG 58 (1964), 307; A. Kü-

ry, Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer Generalvikars J.H.
von Wessenberg in der Schweiz, Bern 1915, 58—73.

40 Keller, Konstanzer Liturgiereform, 124 ff.
41 Ringold, Hirtenbrief, 8.
42 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790: «I Paesani pero vengono fre¬

quentemente alle Prediche e Catechesi mie e del mio bravo Coadjutore».
43 Keller, Konstanzer Liturgiereform, 163; Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 401;

Schwaiger, Aufklärung in kath. Sicht, 565.

142



1.2. Verkündigung des Gotteswortes in der Predigt

Die Verkündigung der zentralen Wahrheiten des Glaubens der Heiligen
Schrift und den Kirchenvätern war in der Barockzeit ebenfalls ein
Stiefkind44. Aus diesem Wissen heraus rief im Jahre 1752 der Wiener Erzbischof
die Prediger auf, sich «die Wichtigkeit ihres Amtes, wozu sie von Gott und
der Kirche berufen sind, zu Herzen zu nehmen»45. Es sei ihre Aufgabe,
dem Volke die ewigen Glaubenswahrheiten beizubringen. Die Gläubigen
hätten davon oft keine Ahnung und würden den abergläubischen Dingen
mehr Wert beimessen, als dem Evangelium. Deshalb müsse der Prediger
ihnen das «Wort Gottes» ausspenden. Dieselben Forderungen wiederholte
drei Jahrzehnte später noch eindringlicher der Erzbischof von Salzburg in
seinem Hirtenbrief46. Im Bemühen um einen «vernünftigen Gottesdienst»

musste auch der Unterweisung der Gläubigen wieder entsprechendes
Gewicht zukommen. Die Predigt wurde darum gefördert und wieder in den

Gottesdienst integriert, doch blieb es vielerorts nur beim Versuch47.

In der Seelsorgearbeit von Pfarrer Ringold nahm die Predigt schon früh
einen festen Platz ein. Die Verkündigung des Wortes Gottes in der Messfeier

war ihm ein grosses Anliegen48. Das Kanzelwort bot ihm die Möglichkeit,

der ganzen Pfarrgemeinde die wichtigen Leitlinien seiner Seelsorge

regelmässig zu vermitteln. Gerne und oft bestieg er die Kanzel. Als er nach

Sarmenstorf zog, war er als ausgezeichneter Kanzelredner schon weit
bekannt49.

Zwei Predigten aus jener Zeit ragen besonders heraus. Am 27. November

1780 hielt er die «Trauerrede» auf den verstorbenen Einsiedler Abt
Marian Müller50 und ein halbes Jahr später trug er von der Kanzel der
Pfarrkirche von Sachsein seine «Lobrede auf den seligen Einsiedler Nikolaus

44 Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 35; HKG 5, 604.
45 Hersche, Der aufgeklärte Reformkatholizismus, 9.
46 A.a.O., 72 f.
47 Hollerweger, Reform des Gottesdienstes, 401 ff.
48 ZBZH, Ms Car XV 154 a, 19.
49 BBBE, Mss. hist. helv. ID. 199, S. 456; J.F. Zurlauben, Tableaux de la Suisse 8, 493: «Un

célèbre Prédicateur.. .».
!0 Trauerrede auf Marianus den Hochwürdigsten des H.R. Reiches Fürsten und Abt des

unmittelbaren Stifts U.L. Frau zu Einsiedeln. gehalten bey Hochdesselben Leichenbegräbnis,

von dem Hochw. Herrn Carl Joseph Ringold, Pfarrer zu Sarmenstorf, den 27.

Wintermonaths 1780, Einsiedeln (oJ.).

143



von Flüe» vor51. In beiden Predigten, so verschieden sie aufgrund der
besonderen Anlässe waren, wies sich Pfarrer Ringold als Seelsorger mit einem
soliden theologischen Fundament aus. Die eingestreuten Hinweise auf die

Kirchenväter und wichtige Theologen des Spätmittelalters beeindruckten
ebenso wie sein rhetorisches Können52. Der Sarmenstorfer Geistliche zeigte

sich in seinen Kanzelworten aber auch als Kind seiner Zeit.
Den verstorbenen Abt des Klosters Einsiedeln würdigte er in dessen

dreifacher Funktion als Fürst, Abt und Prälat. Auffällig betonte Pfarrer

Ringold in bezug auf den geistlichen Fürsten die Verdienste des Verstorbenen

um die ökonomischen und landwirtschaftlichen Reformen. Damit habe

er die Lage der Untertanen beispielhaft verbessert53. Für den Abt des

Klosters und Prälaten der Kirche legte der Sarmenstorfer Pfarrer den

Akzent auf die Regeltreue. In vollkommener Nachfolge habe sich Abt Marian
bemüht, fern aller Mittelmässigkeit dem benediktinischen Ordensideal
nachzuleben. Das habe er nicht nur für sich selbst zum Grundsatz
gemacht, sondern auch in bezug auf die Seelenführung seiner Mönche. Mit
wacher Sorge habe er darauf geachtet, dass nur «das Gründliche, das

Wesentliche, das Wahre» weitergegeben werde und nicht «nur äusserliches

Scheinwesen, nur Nebendinge»54. Wenn Pfarrer Ringold den Zuhörern
nachwies, die «helvetische Kirche» habe in Abt Marian einen wichtigen
Prälaten verloren, dann wusste er, was er sagte. Zu gut kannte er selber die

heftigen Kämpfe um die Morallehre seiner Zeit. Auch Abt Marian hatte dazu

Stellung bezogen und sich wie Ringold zur strengeren Richtung
bekannt55.

Lobrede auf den seligen Einsiedler Nikolaus von Flüe, gehalten zu Sachsein in der
Pfarrkirche von dem Hochwürdigen Herrn, Herrn Karl Joseph Ringold den 21. März

1781, Luzern (o.J.). — Zum Jubiläum und den Gedächtnispredigten sowie ihren
Druckwerken vgl. E. Grossmann, J.A. Salzmann, 21.

ZBZH, Ms Car XV, 164. 17, Ringold an Schinz, 27. 1. 1781; BBBE, Mss. hist. helv. ffl.,
199, S. 456.

Ringold, Trauerrede, 7. — Darauf weist schon seine enge Freundschaft mit dem an
ökonomischen Fragen besonders interessierten Pfarrer Hans Rudolf Schinz in Uitikon hin; Zu

ihm und seinen ökonomischen Interessen vgl. HKS 49 (1976), 5 ff. — Zu den aufklärerischen

Bestrebungen für die Landbevölkerung durch die sog. Ökonomen vgl. Christian

Pfister, Agrarkonjunktur und Witterungsverlauf im westlichen Schweizer Mittelland zur
Zeit der Ökonomischen Patrioten 1755-1797, Bern 1975, 37 ff.
Ringold, Trauerrede 18.

Diese Situation schildert die Anmerkung in der Trauerrede S. 22: «Eine grosse Probe

seines Eifers, seiner Wahrheitsliebe und Rechtschaffenheit legte er zu Bellenz in dem Amte

144



In der Lobrede auf Bruder Klaus findet sich das Motiv der Morallehre
wieder. Pfarrer Ringold stellte die Forderung nach einem sittenstrengen
Leben vor den Hintergrund der persönlichen Geschichte des Seligen.
Damals sei die Kirche, trotz der Hoffnung auf ein Ende des Schismas, in
einem tiefen und gefährlichen Schlummer des Verderbens gelegen. Lasterhaftigkeit

und Sittenzerfall hätten die Welt regiert. Die Menschen seien tief im
Schlamme der Sinnlichkeit gesteckt. Diesem Zerfall wollte Bruder Klaus
durch das Beispiel evangelischer Vollkommenheit begegnen. Durch die
Liebe Gottes zu den Menschen sei er gezwungen gewesen, «seine Einsamkeit

in eine Schule der Wissenschaft des Heils zu verwandeln, von welcher

er die Philosophie des Gekreuzigten erklärte»56. Damit lenkte der Prediger
den Hörer langsam auf die eigene Situation. Seiner Meinung nach habe

Bruder Klaus die Spaltung der Kirche als notwendige Folge des Sittenzerfalls

vorausgesehen. Nicht eine Erneuerung der Glaubenslehren, sondern

nur die Verbesserung der Sitten könne deshalb die Kirche Gottes retten57.

In einer gereinigten Kirche und bei vorbildlichem Lebenswandel der Gläubigen

war für Pfarrer Ringold auch eine Wiedervereinigung der getrennten
Christen möglich. Diesen Gedanken gab er den Zuhörern am Schluss mit58

und betonte ihn wenig später noch einmal in einer Predigt an seine
Pfarrkinder in Sarmenstorf59.

eines öffentlichen Lehrers der Moral ab. In den Vorurtheilen des Probabilismus erzogen,
verfocht er diesen in seinem ersten Curse noch mit allmöglichstem Eifer; ja er schaffte
sich sogar verschiedene Bücher, worinn solcher bestritten wurd, nur in der Absicht an,

um alle Gründe der Gegner zu erfahren, und zu widerlegen. Als er aber im Gegentheile in
derer Lesung von der Wahrheit überwunden, die Falschheit und den Greuel dieser Lehre

erkannte, war er nicht zufrieden, in seinem zweiten Curse solche aus allen Kräften
bestritten, und seinen Schülern die wahre und reine Moral gegeben zu haben: sondern er

glaubte sich auch im Gewissen verbunden zu seyn, die erstem von den Wegen, auf die er
sie verleitet hatte, wiederum zurück zu führen; worinne er sich auch so viel Mühe gab,
dass er nicht eher ruhete, als bis er sie alle wieder auf den rechten Weg gebracht hatte. Zu
eben der Zeit verfasste er eine Schrift 'De praejudiciis, quae in discutiendo Probabilismo

mentem humanam ab agnitione veri plus minusve impedire soient'; worinn er sich wegen
der Verblendung, in welcher ihn diese Irrlehre so lange gefangen gehalten, durch die

Zernichtung ihrer Vorurteile und Entlarvung ihrer Scheingründe sattsam Genuthuung
verschafft». — Abt Marian Müller war von 1749—1763 in Bellinzona wo er auch vehement

gegen die Ausdehnung des Fasnachtstreibens auftrat; vgl. Henggeler, Professbuch Einsiedeln,

161-165.
56 Ringold, Lobrede, 16.
57 A.a.O., 28.
58 A.a.O., 38 f.
59 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

145



Freilich werden in solch herausragenden Situationen die Predigttätigkeit
als Ganzes und deren theologischer Gehalt nicht fassbar. Aus vielen
Bemerkungen von ihm selbst und von seinen Zeitgenossen aber wird deutlich,
dass es Pfarrer Ringold darum ging, der Predigt einen wichtigen Platz in
der Seelsorge zu geben. Die Predigt war ihm Mittel, das Wort Gottes zu
verkündigen und seine seelsorgerlichen Ziele zu erreichen. Von der Kanzel

empfahl er den Gläubigen das Lesen des Neuen Testamentes, führte sie zu
einem sittenstrengen Leben und eiferte gegen Unsitten und Missbräuche60.

Wenn er sich oder andere Geistliche angegriffen fühlte, konnte er zu einer

Verteidigung von geradezu prophetischem Eifer ansetzen. Das erfuhren
auch die Sarmenstorfer, als sie sich gegen die Wünsche von Kaplan Meyer
stellten. Die Verkündigung des Gotteswortes wurde zur Strafpredigt61.

Allerdings hielt ein Berichterstatter fest, diese Predigt habe nicht mehr der

Auslegung des Evangeliums entsprochen. Sie sei mit solchem Geschrei und

Stampfen der Beine vorgetragen worden, dass es durch Herz und Nieren
gedrungen sei62. Ähnliche Beispiele sind von Pfarrer Ringold auch aus den

Jahren der Helvetik bekannt. Auch damals verlor er gelegentlich das Mass

und überschritt die Grenzen der evangelischen Wortverkündigung63.
In den Jahren der Altdorfer Pastoration trat bei Pfarrer Ringold eine

immer stärkere Vorliebe für eschatologische und apokalyptische Themen
auf64. Damit verbunden war eine Kampfhaltung gegen die zunehmende

Säkularisierung und Sittenfreiheit. Das betonte er einmal gegenüber Jakob
Hess: «Im Haupt Flecken behaupten die Philosophen ein starkes Übergewicht;

ungeacht dessen lasse ich selten eine Predigt oder Christenlehr vor-
beygehen, in welcher ich meine Zuhörer nicht vor deren antichristischen
Lehrsätzen warne, wiewohl ich mir dadurch den unversöhnlichsten Hass

und die herbeste Verfolgungen über den Hals ziehe»65.

Wie eine späte Renaissance seiner Predigttätigkeit erscheint in den letzten

Lebensjahren des greisen Ringold der Hirtenbrief an die Pfarrei Sar-

60 Vgl. Teil 2, Kap. 1.3. u. 1.4.
61 GAS, Dorfchronik II, 151-156.
62 A.a.O., 155.
63 Vgl. Teil 1, Kap. 4.3.
64 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 1.-6. 12. 1808: «Ich hielt in den ersten

Jahren meines Hirten-Amts zu Altdorf nach den Zeugnissen der Schrift eine Predigt von
den offenbaren Zeichen der nahen Ankunft des grossen Weltgerichts.. .». — Zu dieser

Tendenz sind die Ausführungen in Teil 3, Kap. 2.3.3. zu beachten!
65 ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess, 12. 7. 1804.

146



Abb. 13: Inneres der Pfarrkirche St. Martin Altdorf. Aufnahme nach der Innenrestauration

von 1969/70.

menstorf, worin er an die Abschiedspredigt vom 7. Juli 1793 anknüpfte.
Diesen Hirtenbrief, eine Predigt besonderer Art, verfasste Karl Ringold

ganz im Stil eines Apostelbriefes. Er legte Zeugnis ab von seinem Hirteneifer

und dem Gewicht, das er Zeit seines Lebens der Reformarbeit beigemessen

hatte. Gleichzeitig weist der Hirtenbrief auf die auch in den späten Le-

147



bensjahren immer noch vorhandene Reformgesinnung hin. Bei aller
Abkehr von allem «aufklärerischen» Gedankengut und trotz Ringolds Schritt
in ein restauratives Denken vermochte sie sich zu halten. Das gilt in erster

Linie von der Liebe zur Bibel, aber auch für so wichtige Postulate wie die

Reform des Gottesdienstes und die Bindung der Gläubigen an die Pfarrkirche66.

Ähnliches formulierte Ringold in seinem geistlichen Testament als

programmatische Zusammenfassung seiner Seelsorge67. Dort führte er
auch an, was für ihn in seiner Predigtarbeit stets als Devise gegolten hatte:

«Denket an eure Hirten und Vorsteher, die euch treulich und redlich das

Wort Gottes gepredigt haben»68.

1.3. Verbreitung der Bibel im Volk

Pfarrer Ringold verkündete von der Kanzel das «Wort Gottes» und rief
die Gläubigen auf, sich an den Normen des Evangeliums zu orientieren.
Sein Seelsorgeeifer ging aber noch weiter. Unermüdlich empfahl er den

Gläubigen, die heiligen Evangelien und die Schriften der Apostel selber zu
lesen. In diesem göttlichen Buch würden sie alles finden, «was der Vater
durch Jesum Christum uns zu thun befohlen hat»69. Der Sarmenstorfer
Pfarrer lag mit diesem Aufruf ganz auf der Linie aller reformgesinnten
Bischöfe und Kleriker seiner Zeit. Dieselben Wendungen klingen auch im
Hirtenbrief von Erzbischof Colleredo an, der seinem Diözesanklerus zu
verstehen gab, nichts zeichne die Predigt- und Katechesentätigkeit eines

Geistlichen besser aus, als wenn er den Gläubigen das Lesen des Neuen
Testamentes empfehle70. Ein weiterer Schritt also, das Volk wieder auf die
zentralen Wahrheiten des christlichen Glaubens hinzuführen. Aber leicht

war es nicht. Selbst vielen Geistlichen waren die Texte der Bibel fremd. Sie

hatten sie bei ihrem Studium kaum richtig kennengelernt. Das Lesen der
Bibel war für sie etwas, das sie erst lernen mussten71. Darum musste auch
Pfarrer Ringold seinen Vikaren und Kaplänen in Sarmenstorf zuerst
einmal die tägliche Lektüre der Heiligen Schrift ans Herz legen, bevor sie ihn

66 Ringold, Hirtenbrief, passim. — Die Abschiedspredigt ist in einer Abschrift erhalten, in:

GAS, Dorfchronik II, 211-221.
67 Abschied und letzte Worte von Hochw. Hr. Exkommissair und Pfarrer Karl Joseph

Ringold, Zug 1815.
68 Ringold, Abschied, 10 f.
69 Ringold, Hirtenbrief, 6.
70 Hersche, Der aufgeklärte Reformkatholizismus, 72.

" A.a.O., 73 f.

148



in seinen Aktivitäten unterstützen konnten. Dass ihm Erfolg beschieden

war, belegen Berichte von Zeitgenossen72.
Pfarrer Ringold hatte die ersten Anregungen zu eigener, intensiver

Beschäftigung mit den Schriften des Alten und Neuen Testamentes zweifellos

im Helvetischen Kolleg erhalten. Sein Lehrer und späterer Freund Giovanni

Battista Branca hatte nicht nur einen ausgezeichneten Ruf als Hebraist
und Exeget; er wusste interessierte Studenten für das Bibelstudium und die

regelmässige Lektüre der Heiligen Schrift zu begeistern73. Diese Begeisterung

übertrug Pfarrer Ringold seit dem Amtsantritt in Sarmenstorf nicht

nur auf seine Mitbrüder, sondern auf das ganze Pfarrvolk74. Bald besass

eine grosse Zahl von Familien ein Neues Testament in deutscher Übersetzung.

Ärmeren Familien verschenkte Ringold solche Bibelausgaben75.

Soweit sich feststellen Hess, verbreitete Pfarrer Ringold im Laufe seiner

Sarmenstorfer Zeit zwei Bibelübersetzungen. Bei der einen Ausgabe
handelte es sich um den ersten Band eines Neuen Testamentes, der die vier
Evangelien enthält und von Marx Anton Wittola aus dem Französischen
übersetzt wurde. Die Originalausgabe besorgte der bekannte Jansenist

François-Philippe Mésenguy und versah sie mit entsprechenden
Anmerkungen76. Es war eine Übersetzung, die vor allem in den österreichischen
Landen viel gelesen wurde und mithalf, gemässigt jansenistisches Gedankengut

zu verbreiten. Die andere Ausgabe des Neuen Testamentes war eine

Teil 1, Kap 3.3.

Teil 1, Kap 1.3.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 10. 1782; ZBZH, Ms Car XV, 154a, 19:

«Er empfiehlt auf und neben der Canzel die Anschaffung und Lesung der Bibel»; —
Ringold, Hirtenbrief, 5 f.; ZBZH, FA Hess 1741, 181 au, Falkeisen an Hess. 16. 6. 1815; In
diesem Brief, der die Frage der Bibelverbreitung behandelt, zitiert Falkeisen aus einer
Antwort Ringolds: «Dieser Gedanke gefiel mir schon in den ersten Jahren meines Hirtenamtes

zu Sarmenstorf, weil er schon damals die fürtrefflichsten, augenscheinlichsten
Früchte erzeuget hatte. .».

ZBZH, FA Hess 1741, 181 au, Falkeisen an Hess, 16. 6. 1815; GAS, Dorfchronik II, 213 f.
Das neue Testament unsers Herrn Jesu Christi, mit Anmerkungen. Aus dem Französischen

übersetzt von Marx Anton Wittola. 1. Bd, Die vier heiligen Evangelien, Wien
1775. — Marx Anton Wittola (1736—1797). Er kam in Wien mit dem jansenistischen
Gedankengut in Kontakt und wurde, vor allem auch durch zahlreiche Übersetzungen aus
dem französischen, zu einem der wichtigsten Verbreiter jansenistischer Literatur in
Österreich und zu einem eifrigen Verfechter des Spätjansenismus in Österreich. —
Hersche, Spätjansenismus, 79 ff., 196 ff., sowie passim; Brandi, Repertorium, 272; Brandi,
Marx Anton Wittola, Steyr 1974 (Nur für biogr. Angaben brauchbar).

149



S) a s

neue Seflament
ti n f « t *

mit ^ronerfungcn.

%u$ fcero §tan|6ftf#e» &&erfe$t
ï 6 B

mm untoli fSirtofa, ixt Çtil ®^rift SDûftor, («nb«f»

» fwftt. ffm« (B ftspg&wf« ». t. tofet Wib f&#»
«Daffauttc^n giifttt^en Slot^e.

' iDIe »let fcetltgen (SwngeUfn.

o

ET EAZS

B 3 S 5i?

i 7 5-

/Itó. M- Titelblatt einer von Pfarrer Ringold in Sarmenstorf verbreiteten Bibelausgabe.

150



Übersetzung von Heinrich Braun. Die Anmerkungen verfasste der
fortschrittlich gesinnte Exeget ganz im Geiste seiner Zeit77. Beide Ausgaben

entsprachen der Vorschrift von Papst Benedikt XIV.. Er hatte die

Bestimmungen seiner Vorgänger gelockert. Seither benötigten die Laien nicht
mehr eine Erlaubnis des zuständigen Bischofs, wenn sie die Bibel lesen

wollten. Es genügte, wenn die Bibelübersetzungen die Approbation des Hl.
Stuhles besassen bzw. mit Anmerkungen aus den Kirchenvätern sowie
anderer gelehrter Theologen versehen waren78.

In seinem Eifer für das Heil der ihm anvertrauten Seelen bat Ringold seine

Pfarrkinder, unermüdet, wenigstens aber alle Sonn- und Feiertage in der

Heiligen Schrift zu lesen79. Er legte seinen Gläubigen dar, sie würden durch
die Lektüre der Bibel alles finden, was sie zur Ausrichtung ihrer Lebensweise

nötig hätten. Damit gewann die Bibellektüre in seiner Seelsorge

immer mehr an Bedeutung. Die Schriften des Neuen Testamentes wurden

zum Offenbarungs- und Gesetzbuch seiner Pfarrei und gaben Anlass zu
einer gründlichen Sittenänderung80. In seiner Abschiedspredigt dankte

Ringold allen, die das Neue Testament angeschafft hatten. Er könne es mit
seinem Gewissen bezeugen, dass nichts schönere «Früchte der Gottseligkeit

und Tugend» erzeugt habe, keine Sache so schnell «Sünde, Laster und
Missbräuche ausgerottet, und ein besseres Christenthum hergestellt hat, als

wie die Kenntniss des hl. Evangeliums»81. Pfarrer Ringold war am Ende

seiner Sarmenstorfer Jahre überzeugt von der einmaligen Wirkung der
Bibellektüre in seiner Pfarrei. Sie hatte urchristlichen Geist in diese Bauerngemeinde

hineingetragen.
Umso mehr schmerzte es ihn, dass ihm dasselbe in der neuen Pfarrei

Altdorf nicht gelang. Trotz allen Bemühungen hatte er im Urnerland wenig
Erfolg. Das klagte er einmal seinem reformierten Freund Hess: «Ich hätte

längst gewünscht, dass ich die Lesung, wenigstens der hl. Schriften des neuen

Bundes, in meiner Vaterstadt, eben so wie zu Sarmenstorf hätte einfüh-

77 Die heilige Schrift des Neuen Testamentes, übersetzt von Heinrich Braun, Nürnberg 1786.

— Henrich Braun (1732—1792), Studium in Salzburg, Benediktiner in Tegernsee, Prof. in

Freising, Prof. der Theologie im Kloster, Bibliothekar, 1767 mit päpstl. Dispenz Austritt

aus dem Orden. Wurde zu einem bedeutenden Schulmann in Bayern. Braun war auch

Jesuitengegner. — Brandi, Repertorium 23 f.
78 LThK 2, 366.
79 Ringold, Hirtenbrief, 7.
80 A.a.O., 7.
81 GAS, Dorfchronik II, 213.
82 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 5. 4. 1808.

151



ren können. Allein der Karakter dieses allzu freyen Volkes ist noch sehr
schlecht zu diesem Studium gesinnet»82.

Was ihm im Grossen nicht gelang, versuchte er im Kleinen. Immer wieder

regte er im privaten Gespräch zur Bibellektüre an. Er kaufte auch

Bibelausgaben, um sie zu verschenken83. Kaum hatte ihm Jakob Hess berichtet,

Leander van Ess gedenke eine neue Bibelübersetzung herauszugeben,
subskribierte er 50 Neue Testamente und 12 ganze Bibelausgaben84. Freudig

nahm er auch Kenntnis von den Bemühungen des Konstanzer Bischofs
und seines Generalvikars Ignaz von Wessenberg zur Verbreitung der
deutschen Bibellektüre unter der katholischen Bevölkerung85. Er bewunderte
aber nicht nur, was die andern taten. Selber mahnte er noch in alten Tagen
seine Besucher, das Evangelium regelmässig zu lesen und die enthaltenen
Lehren getreu zu befolgen. Aus der Überzeugung heraus, die Endzeit sei

nun angebrochen, wollte er helfen, alle guten und treuen Christen zu
sammeln und sie zu bitten, sich an das Wort des Herrn zu halten, nach dem sie

einst gerichtet würden86. Als Vermächtnis dieses Eifers erscheinen
Ringolds Empfehlungen im Hirtenbrief und im geistlichen Testament87.

Mit regem Interesse hatte der greise Pfarrer die Arbeit katholischer und
reformierter Theologen an der Bibel verfolgt88. Aber erst in den letzten
Lebensmonaten scheint er mit der aufblühenden Bibelbewegung in Kontakt
gekommen zu sein. Damals intensivierte die Basler Bibelgesellschaft ihre
Bemühungen, die Bibel auch in der katholischen Innerschweiz zu verbrei-

83 A.a.O.
84 A.a.O., 181 an, Ringold an Hess, 30. 8. 1804. - Leander van Ess (1772-1847), von

Warburg, 1790 Eintritt ins Benediktinerkloster Marienmünster bei Paderborn, 1796 ordiniert.
Nach der Säkularisation des Klosters Pfarrer in Schwalenberg, 1812 Pfarrer und Professor

in Marburg. Am 19. Dez. 1821 wurde das Werk von van Ess auf den Index der verbotenen
Bücher gesetzt. Dieses Verbot richtete sich gegen seine Person und bestimmte Schriften,
nicht eigentlich gegen die Bibelübersetzung. 1822 zog sich van Ess als Privatgelehrter nach

Darmstadt zurück. — Schildenberger, Die Bibel in Deutschland, 278 ff.; Brandi, Repertorium,

56 f. — Die von Ringold angeschaffte Bibelausgabe erschien 1807 in Braunschweig

unter den Namen Carl und Leander van Ess. Sie wies die kirchliche Approbation des Ge-

neralvikariates von Hildesheim auf. Wegen ihres grossen Erfolges wurde 1809 eine zweite

Auflage notwendig. — Der in der Bibelausgabe genannte Carl van Ess (1770—1824) war
der Vetter von Leander und arbeitete zeitweise mit ihm zusammen.

85 A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 21. 4. 1806; Pfyl, Alois Fuchs, 141; W. Müller, Wessenberg

in heutiger Sicht, in: ZSKG 58 (1964), 297.
86 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 24. 7. 1810.
87 Ringold, Hirtenbrief, 5 ff.; Ringold, Abschied, 10.
88 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 1. 5. 1806, 11. 5. 1810.

152



ten89. Hieronymus Falkeisen berichtete Antistes Hess von diesen Plänen.

Er schrieb ihm, dass er einem Pfarrer im Kanton Uri zwei Neue Testamente

geschenkt und ihn gefragt habe, ob er in seiner Pfarrei Personen kenne,
denen man mit solchen Bibelausgaben eine Freude bereiten könne90. Der
Pfarrherr habe zwar für die Bibeln gedankt, aber weiter nichts verlauten
lassen. Zweifellos war damit Pfarrer Regli in Seelisberg gemeint, den
Falkeisen während seines Basler Aufenthaltes kennenlernte91.

Auf die Empfehlung von Antistes Hess wandte sich Pfarrer Falkeisen an

Ringold und schrieb ihm im Auftrag der Bibelgesellschaft, ob er ihnen bei
der Verbreitung deutscher Bibelausgaben behilflich sein könnte. Falls es

ihm persönlich nicht mehr möglich sei, solle er ihnen einen anderen Mann

nennen, der dafür Interesse hätte. Pfarrer Ringold freute sich, wieder einmal

von Hieronymus Falkeisen zu hören. Er berichtete ihm von seinen
früheren Erfolgen bei der Bibelverbreitung und versicherte ihm, er werde
nach einer geeigneten Person Umschau halten, weil er wegen Altersschwäche

selbst nichts mehr unternehmen könne92. Pfarrer Ringold hielt auf eine
Weise Wort, die Falkeisens Erwartungen übertraf. Er übergab nämlich die

Bitte der Basler Bibelgesellschaft Pfarrhelfer Augustin Schmid, der sie dem

Priesterkapitel vortrug. Wie gut das Anliegen ankam, berichtete Pfarrhelfer

Schmid nach Basel: «Mit allgemeinem Beyfall und vieler Freude wurde
der Antrag der B[ibel] Gesellschaft] angenommen; wir erkennen den

Werth dieser grossen Gutthat in jeder Hinsicht und beeylen uns daher, sie

unsrer Bereitwilligkeit zur thätigsten Mitwürkung ihres edlen Vorhabens

zu versichern»93. Schmid teilte Antistes Falkeisen mit, er befasse sich selber

gerne mit der Bibel und sei überzeugt, dass die Verbreitung des Neuen
Testamentes eines der besten Mittel sei, um auch die einfachen und ärmeren

Bevölkerungsschichten vor dem Unglauben und dem um sich greifenden
Laster zu bewahren. Die Urner Geistlichen seien der Ansicht, dass die

Regensburger Ausgabe am geeignetsten sei. Auch seien die Pfarrer einverstanden,

dass die Bibeln gegen einen bescheidenen Betrag ausgeteilt, den ärmeren

Gläubigen aber geschenkt werden sollten. Ganze Bibelausgaben solle

89 Zur Basler Bibelgesellschaft: G. Alder, Die Bibel in der Innerschweiz, 126 ff.; Schildenber-

ger, Die Bibel in Deutschland, 327 f.
90 ZBZH, FA Hess 1741, 181 au, Falkeisen an Hess, 10. 12. 1814. - Zu Falkeisen, Teil 1,

Kap 4.7, Anm. 289.
91 Zu Regli, Teil 1, Kap 4.5, Anm. 224.
92 ZBZH, FA Hess 1741, 181 au, Falkeisen an Hess, 10. 6. 1815.
93 A.a.O.; zu Augustin Schmid, Teil 1, Kap 4.7, Anm. 287.

153



Falkeisen nur in ganz wenigen Exemplaren senden, «denn für den gemeinen

Mann taugen selbe nicht so leicht». Es würden sich vielleicht einige
Geistliche entschliessen, eine solche Bibel zu kaufen94. Im Auftrage der Basler

Bibelgesellschaft bestellte Pfarrer Falkeisen für Altdorf 120 Neue
Testamente der Regensburger Ausgabe und Hess sie Pfarrhelfer Schmid
zukommen95.

Der bischöfliche Kommissar Anton Dewaya brachte die Angelegenheit
Generalvikar Göldlin vor, um die erforderliche Approbation für die
vorgesehene Regensburger Ausgabe des Neuen Testamentes zu erhalten. In
seinem Schreiben teilte er mit, das Priesterkapitel Uri habe die Anfrage der
Basler Bibelgesellschaft positiv aufgenommen und beschlossen, jeder Pfarrer

solle selber entscheiden, welchen Pfarrkindern er eine deutsche Bibel

geben wolle96. Der Generalvikar war offensichtlich nicht geneigt, die
gewünschte Bewilligung zu erteilen, ohne sich vorher weiter abzusichern,

und verlangte auch ein Neues Testament der Regensburger Ausgabe zur
Einsicht. Kommissar Dewaya kam diesem Wunsch nach und teilte Göldlin
gleichzeitig mit, es gehe seiner Meinung nach der Bibelgesellschaft nur
darum, «dass das Gute verbreitet» werde. Ebenso sei er von der Reinheit der

Absichten Pfarrer Falkeisens völlig überzeugt. Er kenne ihn persönlich
und ebenso sei er dem kürzlich verstorbenen Pfarrer Ringold sehr gut
bekannt gewesen97. Die Beantwortung der Frage, ob die Verbreitung des

Neuen Testaments ohne entsprechende Erklärungen dem Volke mehr nütze

oder schade, schien Dewaya schon schwieriger zu sein. Doch war er der

Meinung, dass beim Urner Volk, wie er es kenne, kein grosser Missbrauch

zu befürchten sei, «wenn es nicht etwa mit der Zeit mehr aufgeklärt, auch

94 A.a.O.
95 A.a.O.; StABS, PA 0773, 01. 01. 01. Prot. 1804-1834, fol. 56. - Bei der Regensburger

Ausgabe des Neuen Testamentes handelt es sich um ein Werk, das mit der Erlaubnis der

Oberen erschien, aber keine Anmerkungen enthält. Die Übersetzung wurde von Georg
Michael Wittmann nach der Vatikanischen Ausgabe besorgt. — Schildenberger, Die Bibel

in Deutschland, 282 f.

96 ABK Uri, Sch. 4, Nr. 430, Dewaya an Göldlin, 27. 6. 1815; Franz Bernhard Göldlin von
Tiefenau (1762—1819), Studium in Luzern und Meersburg, 1783 Priesterweihe, 1785 Pfarrer

in Inwil. 1790 Chorherr in Beromünster, 1803 Propst, 1815 Apostol. Generalvikar der
Schweiz. Quart des Bistums Konstanz. Er war ein entschiedener Förderer der kath.
Restauration und Gegner Wessenbergs. — Bernhard Fleischlin, Fr. B. Göldlin v.
Tieffenau.. SA. aus: Monatsrosen 1876; M. Riedweg, Geschichte des Kollegiatstiftes
Beromünster, Luzern 1881, 375—384; Brandi, Repertorium, 87.

97 A.a.O., Nr. 448, Dewaya an Göldlin, 3. 10. 1815.

154



vorwitziger und stolzer würde». Er denke, die Leute würden das, was sie

nicht verstünden, «gelassen übergehen und weiter lesen». Die Gefahr eines

Missbrauches Hesse sich bannen, wenn man statt des Neuen Testamentes

nur die vier Evangelien mit «passenden und nicht zu neumodischen

Erklärungen und Bemerkungen haben könnte»98. Dewaya rechtfertigte zum
Schluss das Vorgehen der Urner Geistlichkeit und bemerkte, man sei der

Überzeugung gewesen, eine solch gute Sache wie das Angebot der
Bibelgesellschaft nicht einfach zurückweisen zu dürfen; deshalb habe man die

angebotenen Bibeln angenommen, aber bisher nur wenige ausgeteilt. Der
Generalvikar dürfe sicher sein, dass die Urner Priesterschaft «mit Ehrfurcht
annehme», was er ihr vorschreibe. Dann berief sich Dewaya nochmals auf
Pfarrer Ringold, der sich zu Lebzeiten so sehr dafür eingesetzt habe, «dass

man dem christlichen Volke besonders die hl. Evangelien geben sollte»;
denn «nichts habe in seinem lieben Sarmensdorf so das Volk zur Besserung
gebracht wie diese Lesung»99.

Generalvikar Göldlin interpretierte Dewayas Brief ganz nach seinem

Interesse und empfahl dem bischöflichen Kommissar den «Goffine». Dieses

Werk sei sehr nützlich, weil es «nebst den Hl. Evangelien und Episteln, die

an Sonn- und Feyr-Tägen in der Kirche gelesen werden, zugleich eine
schikliche Erklärung des Textes der Hl. Kirchengebräuche etc. enthaltet».
Solche Werke würden ihn an die alten Postillen des 16. Jahrhunderts
erinnern, die damals in fast allen Haushaltungen verbreitet gewesen seien100.

Ein Vorschlag, der den Intentionen Ringolds und der Bibelgesellschaft
zweifellos in keiner Weise mehr entsprach!

Dass man aber auch von anderer Seite dem Priesterkapitel Uri mit noch
schärferen Worten von der Bibellektüre für das Volk abriet, beweist ein
Gutachten aus demselben Jahre. Darin legte der unbekannte Verfasser in
einem ausführlichen Exkurs die Fragwürdigkeit der Bibellektüre für das ge-

98 A.a.O.
99 A.a.O.

100 A.a.O., Nr. 450, Göldlin an Dewaya, 6. 11.1815; Leonhard Goffine (1648-1719), Prae-

monstratensermönch, Volksschriftsteller; sein Hauptwerk war die 1687 vollendete
«Hauspostille», die in Fragen und Antworten die sonntägl. Episteln und Evangelien erklärt. Sie

wurde mehrfach bearbeitet und erlebte bis ins 20. Jahrhundert viele Neuauflagen. —

LThK 4,1036.— Dass das Werk auch im Kanton Uri im 19. Jahrhundert stark verbreitet

war, belegt die Tatsache, dass mindestens eine Ausgabe in Altdorf gedruckt wurde: Goffine

Leonhard, Christkatholisches Unterrichtsbuch über alle Sonn- und Festtägl. Episteln
und Evangelien, Altdorf 1833.

155



wohnliche Volk dar. Er skizziert die ablehnende Haltung verschiedener
Kirchenväter zur Bibellektüre in der Muttersprache und zeigt, wie Luther
als erster — begünstigt durch die Buchdruckerkunst — die Bibel in die

Hand des «gemeinen Mannes» legen konnte. Die daraus entstandenen
Auswüchse hätten das Konzil von Trient genötigt, einzugreifen. Die damals ge-
fassten Beschlüsse seien immer noch gültig. Darum entspreche es nicht
dem Geist der Kirche, dem gewöhnlichen Volk, wenn man darunter
Handwerker und Bauern verstehe, die Bibel in die Hände zu geben. Der Autor
schliesst mit der Folgerung: «Und so dächte ich, wäre es mehr als entschieden,

dass aus dem Bibel-Lesen für das Volk weit eher und grösserer Schade

als Nutzen entstehen musste. Erinnern Sie Sich der ärgerlichen Auftritte
im ehemaligen fürstlichen Stifte Kempten, wo man Brentanos Bibel mehreren

Gemeinden durch Soldaten wieder nehmen lassen musste, wenn man
das Auferstehungsbild des Heilands noch auf den Altären haben wollte»101.

Solch restaurativer, ja nachtridentinischer Geist verfehlte offensichtlich seine

Wirkung beim Urner Klerus nicht. Die hochgesteckten Erwartungen
der Basler Bibelgesellschaft konnten sich deshalb nicht erfüllen, im Gegenteil:

Die Aktion blieb in den Anfängen stecken.

Ein Jahr nach Ringolds Tod starb auch der junge Pfarrhelfer Schmid, der

sich mit viel Initiative für die Bibelverbreitung eingesetzt hatte. Noch führte

im Alleingang ein Laie aus dem Vertrautenkreis um Pfarrer Ringold dieses

gute Werk weiter. Es war Landschreiber Florian Lusser, der schon

längere Zeit durch die Vermittlung Ringolds mit Antistes Hess in Verbindung

stand102. Als tiefer Verehrer der Bibel setzte er sich für ihre Verbrei-

101 A.a.O., Nr. 456, Gutachten von Unbekannt, (1815). — Dominik von Brentano

(1740—1797), von Rapperswil, Studium am Helvetischen Kollegium in Mailand, bis 1794

Hofkaplan und geistl. Rat des Fürstabts Honorius von Kempten. Aufklärungstheologe
und Bibelübersetzer, Anhänger des Episkopalismus. Seine literarische Hauptleistung liegt
in der Übersetzung und Erklärung des Neuen Testamentes mit populären Erklärungen,
die dem Werk grossen Erfolg gaben. — LThK 2, 669 f.; ADB 3, 313; Brandi, Repertorium,
25 f. — Von der im Gutachten angetönten Anekdote zu Kempten war nichts zu ermitteln!

— Zur Frage der Bibellektüre für Laien vgl. LThK 2, 366 f.
102 Karl Florian Lusser (1780—1824), von Altdorf. Er wurde mit 22 Jahren Landschreiber und

Kanzleidirektor. Staatsarchivar, Legationsrat und Mitglied der eidg. diplomatischen
Kommission für den Wiener Kongress. Seit dem Tode von Th. Schmid im Jahre 1812 wohnte

er in dessen Haus, in welchem auch Ringold eine Wohnung gemietet hatte. Lusser war
nebst Johann Jakob Hess auch mit Georg von Wyss in Zürich befreundet. — A.O. Lusser,

Die erste gedruckte Landeskunde von Uri aus dem Jahre 1805, in: Urner Wochenblatt

96 (1972), Nr. 78, 4. 10. 1972; ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess,
1. 6. 1813 u. 27. 7. 1813.

156



tung im Lande Uri persönlich ein. Er wusste zwar, dass die Verbreitung des

Neuen Testamentes auf Hindernisse stossen werde. Dennoch bat er

Hieronymus Falkeisen um weitere 30 Exemplare103. Lusser Hess die Bibeln durch
den neuen Pfarrhelfer Baumann verteilen. Denn er war überzeugt, «wer in
dem grossen Werk der Bibelverbreitung die göttliche Vorsehung nicht mit
Dank erkennt, der ist blind oder will es seyn»104.

Das waren mutige Worte in einer Zeit, da die römische Kurie diesem

grossen ökumenischen Werk schon längst mit wachsendem Misstrauen

begegnete. Die unkontrollierte Bibellektüre könnte theologisch ungebildete
Laien in Gegensatz zum kirchlichen Lehramt oder in die Häresie führen,
befürchtete man in Rom. Die Kurie erhob auch Bedenken gegen Bibelausgaben

mit mangelhaften Übersetzungen und ohne Anmerkungen. Und
weil man in der gemeinsamen Bibelverbreitung «eine merkwürdige,
vielleicht unheilvolle Zusammenarbeit zwischen Katholiken und Protestanten»

sah, glaubte man einschreiten zu müssen105. Im Jahre 1816 verurteilte
Papst Pius VII. die protestantischen Bibelgesellschaften und die von ihnen
verbreiteten Bibelausgaben. Noch schärfere Massnahmen folgten106. Der
Churer Bischof Karl Rudolf von Buol-Schauenstein verurteilte im gleichen
Sinne nebst andern Gebetbüchern auch die in Uri verbreiteten Bibelausgaben107.

Damit waren den Geistlichen die Hände gebunden, dem hoffnungsvollen

Aufbruch ein jähes Ende gesetzt. Bis ins 20. Jahrhundert hinein wollte
man auch im Kanton Uri wenig oder nichts von deutschen Bibelausgaben
wissen108. Den warmen Eifer von Pfarrer Ringold für die Verbreitung der

Bibel im Volk hatte man hier zu wenig zur Kenntnis genommen und
schnell wieder vergessen. Länger wohl blieb sein Einfluss in der Pfarrei
Sarmenstorf wirksam. Zumindest im häuslichen Kreis und in der Katechese

blieb die Bibellektüre wahrscheinlich auch bei den Nachfolgern aktuell.
Wie stark und wie lange, Hess sich leider nicht ermitteln.

103 StABS, PA 0773, 01.01.01. Prot. 1804-1834, fol. 63 f.
104 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bd, Lusser an Hess, 28. 2. 1817.

"" Auer, Bibelkunde, 129; Pfyl, Fuchs, 143.
106 Carl Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des Römischen Katholizismus,

Tübingen 41924, Nr. 568 (es sind die Breven «Postremis litteris» vom 4. 6. 1816 und «Magno

et acerbo» vom 3. 9.1816).
107 Pfyl, Fuchs, 143 f.
108 Alder, Bibel in der Innerschweiz, 159—164.

157



Es ist bezeichnend und tröstlich zugleich, dass es wiederum Ringolds
reformierter Freund Jakob Hess war, der diesem so wahrhaft christlichen Eifer

in seinem vielgelesenen Buch über «Das Vorsehungsvolle der immer
weitern Bibelverbreitung» die verdiente Würdigung zukommen Hess: «Ich

kannte und ehrte einen achtungswürdigen katholischen Geistlichen, den

seligen Altpfarrer Ringold zu Altdorf, Cantons Uri, der schon vor vielen

Jahren, ehe von einer Bibelgesellschaft nur die Rede war, sich alle Mühe
gegeben hat, wenigstens das Neue Testament möglichst weit in Umlauf zu
bringen»109.

1.4. Kampfgegen «Aberglauben», Missbräuche und Unsittten

Die Reform der Seelsorge und des Gottesdienstes sah Pfarrer Ringold
erst vollendet, wenn das ganze Leben des Christen zum immerwährenden
Gottesdienst geworden war. Der «neue Geist» in der Seelsorge musste sich

in der Praxis des Gläubigen wirksam zeigen. Um das zu erreichen, ging der

Sarmenstorfer Pfarrer radikal und konsequent ans Werk. Was den

Landvögten im Freiamt trotz den vielen Sittenmandaten und Bussen nicht
gelang — ihm war Erfolg beschieden110. Das «nächtliche Herumschwärmen
und Poltern, die Buhlschaften, das Spielen und Vollsaufen», alles Unsitten,
die in den Katalogen der landvögtlichen Mandate nachzulesen waren,
verbannte Pfarrer Ringold weitgehend aus seiner Pfarrei111 und fand dabei

Unterstützung von weltlichen Beamten und den Pfarrherren beider Konfessionen

in den angrenzenden Pfarreien112.

Der gemeinsame Kampf von weltlichen und geistlichen Behörden gegen
die weitverbreitete Spiel- und Vergnügungssucht entsprang keineswegs nur
dem Denken der Aufklärungszeit. Es ging zwar auch um den Versuch den

Menschen aus Unwissenheit und Müssiggang zu nützlicher Arbeit zu führen,

nicht zuletzt aus sozialen Gründen; denn viele Familien waren wegen
des Spielens und Trinkens ihrer männlichen Angehörigen verarmt und fielen

den Gemeinden zur Last113. Pfarrer Ringold aber ging es um noch

109 JJ. Hess, Das Vorsehungsvolle der immer weitern Bibelverbreitung in unsern Tagen, Zü¬

rich 1817, 42 f.
110 Baur, Sarmenstorf, 121 ff., 125.

'" A.a.O., 125; Ringold, Hirtenbrief, 35 f.
112 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Gisler, 2. 10. 1788.
"J Anne-Marie Dubler, Armen- und Bettlerwesen in der gemeinen Herrschaft «Freie-

Amter» (16.-18. Jahrhundert), Basel 1975. — Die einschlägigen Quellen aus dem
Gemeindearchiv Sarmenstorf sind dort allerdings nur am Rande berücksichtigt.

158



mehr; das verdeutlicht sein rigoroses Vorgehen gegen das Tanzen. In
Sarmenstorf erreichte er, dass die «höchst gefährliche Lustbarkeit des Tan-
zens» nicht nur an der Kirchweih und Fasnacht, sondern das ganze Jahr
hindurch abgestellt wurde114, und es war für ihn unbegreiflich, als Jahre
später das Tanzen wieder gestattet und sogar von Kaplan Döbeli empfohlen
wurde115. Ringold stand mit seinem Kampf gegen solche Unsitten und
Missbräuche nicht allein da. Allerorts ging man gegen die zum Teil
wuchernden Auswüchse vor und versuchte, wieder mehr Ordnung in das
sittliche Leben zu bringen116.

Ein Mittel dazu schien die Verminderung der Feiertage zu sein. Die allzu
vielen Festtage waren oft eher Anlass zu Spiel- und Trunksucht als zur
Heiligung. Nur eine sinnvolle Reduktion hätte das gesunde Mass wiederherzustellen

vermocht. Wie schwierig das aber war, belegen die heftigen
Attacken in der Innerschweiz gegen die massvollen Forderungen des Bischofs

von Konstanz117. Auch Pfarrer Ringold musste das in Uri kurz vor seinem

Umzug nach Sarmenstorf selbst erleben, als er sich an der Landsgemeinde
für eine Verminderung der Feiertage aussprach118. Sein Einsatz, der ganz
den Forderungen Muratoris und des italienischen Reformkatholizismus

entsprach, wurde schlecht honoriert119.

Die Reste alten Brauchtums, die Ringold in Sarmenstorf antraf und
damaliger Gepflogenheit entsprechend auf heidnische Wurzeln zurückführte,
hatten ebenfalls keinen Platz mehr im neuen System seiner Seelsorge120

und wurden deshalb ausgerottet. Das betraf nebst den «gewöhnlichen
Weltfreuden» in der Fasnacht auch das «alte Heidenfest am ersten Sonntage in
der Fasten»121. Dieses zur Tradition gewordene Fasnachtsfeuer wurde
jeweils an der alten Fasnacht unter Beteiligung der ganzen Dorfschaft auf

dem Tägerli ob Sarmenstorf entzündet. Dort hatten die Knaben auf einer

grossen Holzpyramide zwei Strohpuppen errichtet. Sie symbolisierten das

114 Ringold, Hirtenbrief, 36.
118 StiAS, litt. A, tit. IV, fase. XH, Nr. 13, Ringold an Schmid, 21. 10. 1813.

'" Hans Wicki, Das Dekanat Willisau im Lichte der Konstanzer Visitationsakten, in: Hei¬

matkunde des Wiggertales 40 (1982), 49, 52. — Hinweise dazu bieten auch die Ausführungen

im Hirtenbrief von Erzbischof Colleredo von Salzburg, vgl. Hersche, Der aufgeklärte
Reformkatholizismus in Österreich, 69 ff.

1,7 Der Kirchenbote 1783, 100 f., 511 f.
118 Teil 1, Kap. 2.2.
119 Zlabinger, Muratori, 124 f.
120 KBAG, MHH 7, fol. 221 c-d, Ringold an Zurlauben, 28. 6. 1781.
121 Ringold, Hirtenbrief, 36; GAS, Dorfchronik I, 472 ff.

159



jüngste Brautpaar der Gemeinde. Etwas entfernt davon wurde eine kleinere

Pyramide, das Flöhfeuer, errichtet. Den ganzen Bezirk grenzte man mit
Wachsfackeln ab. Abends zogen die Dorfbewohner in genau festgelegter

Reihenfolge, angeführt von einem Trommler, Pfeifer und Geigenspieler
sowie einer Kreuzfackel zum Festplatz. Nach mehreren Zwischenhalten
kamen sie dort an und wurden von den Wache haltenden Knaben in den

«heiligen Bezirk» eingelassen. Paarweise und in geordnetem Zug umkreiste

man dreimal die Pyramide. Dann setzte man sich im Kreis nieder und betete

«fünfe». Nach dem Gebet wurde das Flöhfeuer angezündet. Mädchen
und Burschen setzten sich zusammen, und die Spielleute spielten den
Verliebten zum Tanze auf. «Die Verliebten heben an, und in so freudvollem
Verzucken danzen Söhne und Töchter in Schnee und Eis einander zum
Schwitzen». Alsdann wurde das grosse Fasnachtsfeuer entzündet. Eine
riesige «Rauch- und Feuer-Wolke» erhob sich gegen den Himmel. Unter
Zischen, Prasseln und Knallen brannte die Holzpyramide nieder. Anschliessend

zogen die Teilnehmer paarweise ins Dorf hinunter. Wer noch weiter
festen und tanzen wollte, begab sich ins Gasthaus zum Ochsen122. Aus dieser

Beschreibung lässt sich unschwer erkennen, dass Pfarrer Ringold diesen

alten Brauch kaum nur wegen seiner heidnischen Wurzeln oder wegen des

Termins bekämpfte. Ihm waren das ausgelassene Tanzen bis zur Ekstase

mit deutlich erotischen Merkmalen sowie die anschliessende Nacht im
Ochsen ein Dorn im Auge123. Er ging so gründlich dagegen vor, dass dieser

traditionelle Brauch völlig ausgerottet wurde und auch später in dieser

Form nicht mehr Eingang finden konnte. Schon um 1790 gehörte er der

Vergangenheit an124.

Auch die anderen Fasnachtsfreuden mussten eher auswärts als in der

eigenen Dorfgemeinde gesucht werden. Es war dem Pfarrer gelungen, die

Wirtschaften an den Fasnachtstagen zu leeren und statt dessen die Gläubigen

in die Pfarrkirche zu locken. So teilte er mit sichtlicher Freude einem

Freunde mit: «Die Fasnacht ist hier so still, so ruhig, so auferbaulich abge-

loffen, dass man gewiss bey den ersten Christen geringere Spuren dieser

Ausgelassenheit als in dieser Pfarre nicht hätte aufdecken können. Im Ge-

122 GAS, Dorfchronik I, 472 ff. — Das Fasnachtsfeuer ist vollständig beschrieben und nach

dem alten Text von Franz Xaver Keller wiedergegeben bei: Karl Strebel, Das alte

Fasnachtsfeuer von Sarmenstorf, in: Schweizer Volkskunde 33 (1943), Heft 1, 6—9.
123 Ringold, Hirtenbrief, 36 f.
124 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 7. 4.1791.

160



AX/zÄ-llW^l/l^ ißri,
C%9n lUbatfivc ifY-t'm¦pn<n-4f,

A,t•S^"' '^^'Ä^'"&-"^*£

vU

Ä
|A^Ä«f«

A (fcpft^. tv«-.

£?'Î|#,C^X* A, #*ia.

»<*.,/»••/««* A«*AJA2A». j.&A^'^, »A< ^¦'##«-|''A-» A
'¦id? tt*f.fît*, vf*** ¦- -- ¦<• •- «*.* J - - er«*

A^-jA«*«. X*JAA
:«.i A;tvS A«. imJ*-H.

^4tò. ^5.- Schriftprobe von Karl Joseph Ringold aus dem Jahre 1800.

161



genteil zeigte sich das Volk weit eifriger zu den Übungen der Gottseligkeit,
besuchte fleyssiger den Tisch des Herrn und die heiligen Gottesdienste»125.

Was auch hier vor allem erstaunt, ist nicht so sehr der Kampf gegen diese

«Weltfreuden» und «Lustbarkeiten», sondern viel eher die Tatsache, dass

Pfarrer Ringold sogar Erfolg in seinem Bemühen hatte, die Gläubigen zu
einer radikalen Nachfolge im Geiste des Evangeliums und im Sinne der

Urchristen zu führen.

Pfarrer Ringold setzte an Stelle der ausgerotteten Unsitten neue Elemente,

so in erster Linie die Heiligung der Sonn- und Feiertage, die er in
Sarmenstorf ganz nach seiner Vorstellung zu realisieren suchte. Nach den

Beschreibungen in der Abschiedspredigt und im Hirtenbrief haben die Gläubigen

nach der sonntäglichen Messe den Gottesdienst «auf allen Gassen

und Strassen, auf den Wiesen und Feldern, in den Weinbergen und
Wäldern, in den Häusern und Scheuren» fortgesetzt126. Fast der ganze Tag sei

den «Werken der Gottseligkeit» gewidmet gewesen. Die Eltern hätten die

Kinder in den wichtigen Glaubenswahrheiten unterrichtet und sich selber

mit Lesen, Beten oder gemeinsamer Betrachtung der «ewigen Wahrheiten»

beschäftigt. Die Jünglinge versammelten sich bei der Einsiedelei ob
Sarmenstorf. Dort sangen sie die Tageszeiten der unbefleckten Empfängnis
Maria oder lasen sich geistliche Bücher vor127. Auch seien sie auf Feldern
oder Strassen spaziert und hätten Lieder des Herrn gesungen. Ähnliches
taten die Mädchen etwas entfernt von den Burschen. «Diese abwechselnde

Lobgesänge erweckten solche unschuldige, geistliche Seelenfreuden in den

Herzen der Zuhörer, dass ein ansehnlicher protestantischer Herr mir einst

frey bekannte, dass ihm diese Gemeinde als ein wahrer Himmel auf Erden

vorkomme», berichtete Ringold später an seine ehemalige
Pfarrgemeinde128. Der Sarmenstorfer Pfarrer hatte seinen Gläubigen immer wieder

klargemacht, dass sich nur ein ganz von der Welt abgewandtes, auf
Christus ausgerichtetes Leben mit der geforderten radikalen Nachfolge
vereinbaren lasse. In einer solchen Lebensweise hatten alle weltlichen Lustbarkeiten

und jede Ausgelassenheit keinen Platz mehr.
Diese Intentionen und Ringolds Radikalität stiessen nicht bei allen Sar-

menstorfern auf Gegenliebe. Zumindest ein Teil der einflussreichen Per-

125 A.a.O.
126 Ringold, Hirtenbrief, 12 f.
127 A.a.O., 13.
128 A.a.O., 13.

162



sönlichkeiten im Dorfe widersetzte sich dem Ansinnen des Pfarrers
vehement. Heftige Spannungen entstanden, die Dorfschaft spaltete sich in
Parteien129. Der Konflikt zwischen Pfarrer Ringold und Kaplan Joseph Paul
Döbeli muss wohl ebenfalls vor diesem Hintergrund gesehen werden. So

wird deutlich, dass gerade die gebildeten und von den Strömungen der
Aufklärung beeinflussten Persönlichkeiten sich zumindest in diesen Fragen
gegen Pfarrer Ringold stellten und seinen Eifer nicht teilen konnten.

Auch in der Nachbarschaft riefen seine seelsorgerischen Reformen
Widerspruch hervor. Ein Beispiel ist der schon geschilderte Streit zwischen
den Jugendlichen von Villmergen und Sarmenstorf130. Wie wenig
Verständnis man für die neue Art der Seelsorge zeigte, belegt auch die Affäre

um die Pastoration des Bettwiler Vikars Heinrich Meyer. Dieser junge
Priester wirkte in der Filialpfarrei von Sarmenstorf ganz im Sinne

Ringolds, was gewissen einflussreichen Personen widerstrebte. Sie denunzierten

seine Predigten und seine Art der Seelsorge beim bischöflichen
Kommissar in Luzern und warfen Vikar Meyer vor, er mache die Gläubigen in
seinem Übereifer zu Waldbrüdern und halben Narren131. Kommissar Keller

rügte den jungen Geistlichen, was aber den Zorn Ringolds hervorrief.
Er wehrte sich vehement gegen solche Rüge, die indirekt auch ihn treffen

musste, und wies mit Hilfe der Dorfvorsteher in Bettwil nach, der Vikar
habe in seiner Seelsorge nichts anderes getan, als mit apostolischem
Eifer die evangelischen Grundwahrheiten verkündigt, dem Laster gedroht
und der wahren Tugend Lob gesprochen132.

Bei allem Erfolg wusste Ringold genau, dass es unter den Gläubigen
noch viele laue gebe, auch «erzfeine Bösewichte», die dem Evangelium
widersprächen, besonders unter den einflussreichen Persönlichkeiten133. Und
auch zu Ringolds Zeiten gab es «Unverbesserliche», die der Dorfmeier spät
in der Nacht bei Most und Branntwein ertappte und entsprechend
büsste134. Das Gros der Pfarrgenossen aber, allen voran die Jugendlichen,
auf die Ringold stärksten Einfluss ausüben konnte, war um 1790 ganz auf
seine Forderungen eingegangen. Kein Wunder, dass der Sarmenstorfer

129 Vgl. Teil 1, Kap 3.4.
130 A.a.O.
131 A. Dek. Mellingen, Fase. Bettwil, Meyer an Kommissariat Luzern, o.D. (ca. 15. 7. 1789).
132 A.a.O., Bericht Dorfschaft Bettwil; Ringold an Wiederkehr, 16. 7. 1789.
133 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 7. 4. 1791.
134 Baur, Sarmenstorf, 123.

163



Pfarrer mit keinem Kloster tauschen wollte135. Was letztlich hinter allen

seinen Bemühungen stand, brachte er seinen Pfarrkindern in seiner

Abschiedspredigt noch einmal zum Bewusstsein: «Bleibet fest und standhaft

unter der Siegesfahne des Kreuzes Jesu; folget ihm in Verachtung aller
irdischen Freuden, Ehren und Wollüste getreulich nach: trachtet immer nach

dem, was droben ist und nicht nach dem, was auf Erden ist»136.

Dass Pfarrer Ringold auch in Altdorf seinen Kampf gegen Aberglauben
und Unsitten weiterführte, darf als sicher gelten. Allerdings fehlen hier die

Quellen gerade für die Zeit vor der Helvetik weitgehend. Trotzdem wird
deutlich, wie Ringold auch hier seine Seelsorgearbeit wiederum ganz an
den Normen des Evangeliums orientierte137. Das heisst: Ein auf die Nachfolge

ausgerichtetes Christentum und Abkehr von den weltlichen Freuden.
Dass Pfarrer Ringold in Altdorf weniger Erfolg beschieden war, hing zum
Teil mit der ganz anderen Bevölkerungsstruktur zusammen. Am ehesten

scheint er in der kleinbürgerlichen und bäuerlichen Bevölkerung Gefolgschaft

gefunden zu haben138. Die mittleren und oberen Schichten hingegen
standen — von Ausnahmen abgesehen — den radikalen Forderungen ihres

Pfarrers eher skeptisch gegenüber.
Den stärksten Einbruch in Ringolds Bemühungen brachten die Kriegsund

Katastrophenjahre der Helvetik. Der Altdorfer Pfarrer musste zusehen,

wie Laster und Sittenzerfall ungehemmt um sich griffen139. Es war für
ihn unfassbar, dass man ausgerechnet in dieser Zeit der Drangsale so viele

Ausschweifungen und Laster antraf. Er verstand nicht, dass man in
solchem Elend noch den «heidnischen» Fasnachtsfreuden frönen, tanzen und

ausgelassen sein konnte140. Noch versuchte er, zusammen mit dem Urner
Klerus, am Ende der Helvetik einzugreifen, das Volk mit harten Massnahmen

auf die «alte Bahn» zurückzuführen und dem Laster und den Unsitten
zu wehren. Die vorgesehenen Schritte erinnern ganz an die alte, vorhelvetische

Zeit und an Ringolds frühere Intentionen141. Aber schnell musste er

135 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 7. 4. 1791.
136 Ringold, Hirtenbrief, 37; GAS, Dorfchronik II, 211 ff.
137 ABK Uri, Protokoll II, 148-152.
138 Vgl. Anm. 115.
139 StABS, PP1, Nr. 199, Ringold an Merian, 6. 7. 1801; ZBZH, FA Hess 1741, 181 am, Rin¬

gold an Hess, 23. 3. 1803.
140 ZBZH, FA Hess 1741, 181 am, Ringold an Hess, 21. 2. 1802; StAUri, RR 14, Prot, des

Land- u. Wochenrates, 28. 12. 1803.
141 A.a.O., Ringold an Hess, 23. 3. 1803. - Vgl. Teil 1, Kap 4.4.

164



sich vom geringen Erfolg überzeugen. Die Menschen schienen ihm in ihrer
Sittenverderbnis unverbesserlich. Auch fand er nicht mehr die Kraft, dagegen

in alter Stärke anzukämpfen142. Immer wieder betonte er seinen

Briefpartnern gegenüber, wie sehr sich der Unglaube und die Sittenfreiheit im
Urnerland und vor allem im Hauptflecken Altdorf ungehemmt
ausbreite143. Selbst die ehemals frommen Landleute seien schon angesteckt
und «ganz gleichgültig für den Wohlstand der Religion und des Vaterlandes;

sie bezeugen keine Freude mehr zum Gotttesdienst, fliehen die Predigten

oder scherzen nur, und lästern dieselbige»144.

Der alte Kampfgeist hatte der Resignation Platz gemacht. Mit der Aufgabe

der Pfarrpfrund in Altdorf verlor Ringold vollends die Hoffnung, nochmals

eine Gemeinde erleben zu dürfen, in der die Ausrichtung auf das Zentrale

des Christentums in seinem Sinne so stark gewesen wäre, dass die

Gläubigen der Welt abgewandt nur noch nach dem strebten, «was oben

ist». Für den alten Ringold, der diese neue Welt nicht mehr verstand, blieben

nur noch Fragen: «Die Moral des heiligen Evangeliums scheint mir oft

unter den heutigen Christen wie ganz verschwunden, oder wo ist die Ver-

läugnis, wo die Kreutzes-Liebe und Abtödung, wo die Nachfolge Jesu? Wo
die wahre, reine Bruder Liebe? Wo die Haupt Sorge für das Heyl der
unsterblichen Seele? Wo das Wachen auf die Ankunft des Herrn?»145.

Trotz diesen von Resignation erfüllten Ausrufen scheint Ringolds
Kampfgeist wenigstens in kleinen Bereichen weiter gewirkt zu haben. Das

legt eine Antitanzschrift nahe, die wenige Jahre nach seinem Tod in
Altdorf erschien. Zwar stammen diese «Gedanken über den Tanz» aus dem

Nachlass von Thaddäus Schmid146. Sie lassen aber über weite Strecken so

sehr Ringolds Sprache erkennen, dass zumindest eine enge Zusammenarbeit

zwischen diesen beiden Freunden vermutet werden darf. Mit scharfen

Worten und vielen Zitaten aus Kirchenvätern werden die Tänze als schäd-

A.a.O.

StABS, PP1, Nr. 198, Ringold an Merian, 20. 4. 1801 u. Nr. 199, Ringold an Merian, 6. 7.

1801.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess, 12. 7. 1804.

A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 15. 11. 1809.

Thaddäus Schmid, Gedanken über den Tanz, von gefunden unter seiner Verlassenschaft

und in Druck herausg. von J.M.E., Altdorf 1822; Eine zweite, mit Anmerkungen
versehene Auflage erschien 1827. Der Text ist bei beiden Ausgaben identisch.

165



:

m

iSSf*

»
m

*I IS3
33

mmss

IS 1a
Mars

S isa

ES&¦

1
j;S£

Pt£ m

SH

^4tó. 76 Porträt Karl Thaddäus Schmid (1741—1812).

166



lieh, unheilig und verderblich angeprangert147. Was in dieser Schrift zu
lesen ist, entspricht jenem Eifern gegen den Tanz, das Pfarrer Ringold schon
in Sarmenstorf zum Ausdruck gebracht hatte148.

Ringolds Kampf gegen wirklichen und vermeintlichen Aberglauben
sowie Sittenzerfall war mehr als der Kampf eines Aufgeklärten gegen das

«Dunkel der Unwissenheit» und ist auch nicht allein von den gängigen
Moralvorstellungen der Aufklärung her begreiflich149. Ringolds Eifern gegen
weltliche Freuden, traditionelle Bräuche und Ausgelassenheiten entsprang
seiner rigorosen Auffassung von Moral, die jener der Jansenisten bzw. Spät-

jansenisten in Österreich gleichkam. Pfarrer Ringold hat seine Überzeugung,

dass nur diese Moralvorstellung die richtige und dem Evangelium
entsprechend sei, mit erstaunlicher Konsequenz gelehrt und selber gelebt,
ohne sich freilich auch der negativen Folgeerscheinungen bewusst zu
sein150. Mit dieser rigorosen Moralvorstellung verband sich seine theologische

Lieblingsidee, die Theologie des Kreuzes. Beide Elemente aber weisen
seinen Kampf gegen Missbräuche und sittliche Verwilderung einer religiösen

Ebene zu. Darauf wird im Zusammenhang mit Ringolds theologischem

Standort noch zurückzukommen sein151.

2. DIE ARBEIT AN DER KIRCHENGESCHICHTE

2.1. Die Liebe zur schweizerischen Kirchengeschichte

Vor allem der junge Ringold zeigte eine helle Begeisterung für die

schweizerische Kirchengeschichte, was sich in malerischen Worten aus-

147 Zusammengefasst gibt das der Titel des 5. Abschnittes wieder: «Die Tänze werden von
der hl. Schrift, den heiligen Vätern und ächten Gottesgelehrten, von den

Kirchenversammlungen, auch von unsern im Glauben irrenden Brüder verbothen, ja selbst sogar

von den Heiden wo nicht ganz verworfen, doch sehr schlecht geachtet». — Schmid,
Gedanken (1822), 11.

148 Vgl. Anm. 114 und 115.
149 Schneiders, Die wahre Aufklärung, 192, 201.
180 Dazu eine Arbeit, die die Problematik der rigoristischen Moralvorstellung der Jansenisten

am Beispiel der Ehemoral aufweist: Heinrich Klomps, Ehemoral und Jansenismus, Köln
1964.

151 Teil 2, Kap. 5.2.

167



drückte. Dieses grosse Interesse erstaunt bei näherem Hinsehen nicht
mehr. Die Beschäftigung mit der Vergangenheit gab Ringold Antwort auf
die vielfältigen Fragen der Gegenwart. Wenn er als Kind seiner Zeit in der

Geschichte die moralisch-sittliche Lehrmeisterin sah und die Vergangenheit

mit den «moralischen und intellektuellen Massstäben der eigenen Zeit»

gemessen hat, kann man ihm deshalb nicht vorwerfen, unkritisch oder
ahistorisch gewesen zu sein1. Die Zeit der Aufklärung stand der Geschichte

nicht ohne Verständnis gegenüber. Die neuen methodischen und thematischen

Ansätze in Geschichtsschreibung und -Wissenschaft des 18. Jahrhunderts

schufen erst die Voraussetzungen für den nachfolgenden Aufschwung
dieser Disziplin2.

Was Karl Ringold forschte und schrieb, ist nur Versuch geblieben. Wir
sind darüber in erster Linie durch Notizen orientiert, die sich in Briefen
und in einer Abschrift seiner Auszüge erhalten haben3.

Ringold empfing von zwei bedeutenden Schweizern des 18. Jahrhunderts

wichtige Anregungen für sein historisches Schaffen. In der Historiographie

des 18. Jahrhunderts4 zählen Felix Balthasar und Baron Fidel
Zurlauben im Raum der katholischen Schweiz zu den wichtigsten Vertretern5.
Seit dem Jahre 1777 förderte der Luzerner Felix Balthasar den Attinghauser
Pfarrer ganz entscheidend. Immer wieder wusste er ihn für Neues zu
interessieren, ging verständnisvoll auf seine Probleme ein und sandte ihm
jeweils die entsprechende Literatur. So fand Balthasars «Museum Virorum
Lucernatum fama et meritis illustrium» Ringolds regen Beifall. Das Werk
löste auch bei den andern Lesern in Uri Anerkennung und Bewunderung
aus6. Pfarrer Ringold gab es die Idee, selbst etwas Ähnliches über berühmte
Urner zu verfassen. Wie er Balthasar mitteilte, sollte dieses Werklein aber

eine deutsche Biografie werden, weil die Urner Staatsleute das «welsche

1 Kurt Guggisberg, Das Zwinglibild des Protestantismus im Wandel der Zeiten, Leipzig
1934, 34.

2 Jürgen Voss, Geschichtswissenschaft und katholische Aufklärung im Elsass, unveröffentlichte

Korrespondenz Philippe André Grandidiers (1752—1787), 1. Teil 1774—1777, in:
Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 122 (1947), 135.

3 KBAG, Stemm. 66: 1401-1500, fol. 47-73; 1700-1781, fol. 97-116, Appendix fol.
166-122. Stemm. 68: 1500-1598, fol. 212-235; 1600-1700, fol. 266-295.

4 Feller/Bonjour 2, 501-507.
5 Zu Balthasar und Zurlauben vgl. Teil 1, Kap. 3.5.
6 Museum Virorum lucernatum fama et meritis illustrium, quorum imagines ad vivum de-

pictae visuntur, Lucernae, typis L. Fr. Jacobi Wyssing, 1777; vgl. auch Laube, Balthasar,
201.

168



Geld» besser als «die lateinische Aufschriften» kennen würden. Auch wolle
er trotz seines Zölibats berühmte Frauen miteinbeziehen7. Ringold begann
während der Wintermonate 1777/78 damit, Nachrichten über berühmte
Urner zu sammeln8. Doch wurde die Arbeit nach dem Wegzug von Attinghausen

nicht mehr fortgesetzt und auch später nicht mehr aufgenommen.
In seiner Attinghauser Zeit beschäftigte sich Ringold intensiv mit der

Geschichte des Lazariterordens. Diese klösterliche Gemeinschaft hatte im
Mittelalter zwei Niederlassungen in der Gemeinde Seedorf besessen9. Mit
grossem Fleiss versuchte Ringold, die Geschichte der beiden Klöster und
ihres Ordens im Sinne der kritischen Quellenforschung zu erhellen und zu
vervollständigen10. Davon war offensichtlich auch Landammann Schmid

etwas zu Ohren gekommen. Auf Wunsch des französischen Gesandten in
Solothurn verlangte er von Ringold Abschriften dieser Quellen, ohne ihm
den Grund'dafür zu nennen11. Dahinter stand aber eine Anfrage des

französischen Ordenshistorikers Gauthier de Sibert, der an einer Geschichte
des Lazariterordens schrieb. Um sein Quellenmaterial zu vervollständigen,
hatte sich dieser an den französischen Ambassador gewandt. Leider nahm

es Sibert mit dem geistigen Eigentum nicht sehr genau. So fand Ringold in
einer Ausgabe des «Journal des S[ç]avants» seine eigene Quellenarbeit ohne

irgend eine Angabe der Herkunft dem Werke Siberts einverleibt12. Entrü-

7 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777.
8 A.a.O., Ringold an Balthasar, 19. 3. 1778.
9 Es handelte sich um je eine Niederlassung für Frauen und für Männer. — Elisabeth Sauer,

Der Lazariter Orden und das Statutenbuch von Seedorf, Fribourg 1930; Rudolf Henggeler,

Das Benediktinerinnenkloster St. Lazarus in Seedorf, Seedorf 1959, 5—16.
10 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777: «Dieser von mir längsthin

hochgeschätzte und besonders geliebte Renwart hat im Jahre 1608 die Ordens-Satzungen und
Geschichte des Lazariter-Ritter-Stifts zu Seedorf aus vielen alten Schriften besonders einem

Codice pergameno zusammengetragen, welchen Bruder Sifrid von Slatte, Commenthur
der Häusern in dem und zu Uri im Jahre 1314 geschrieben hatte. Diese seine Arbeit
hatte ich anno 1769, da mich die schreckliche feuersbrunst getroffen, neuerdings

übernommen; weil er einige Wörter unsrer alten teutschen Ortographie nicht verstanden hatte,

ich aber durch Beyhilf Codicis Regularum Holsteinii glücklich aus einer lateinischen

Regul des Hl. Augustini welche ich gegen die teutsche hielt, erraten könnte».
" A.a.O.
12 A.a.O. Le Journal des S(ç)avants pour l'année 1772, 569; Dort findet sich eine Buchanzeige:

M. Gauthier de Sibert, Histoire des Ordres Royaux, Hospitaliers-Militaires de Notre-
Dame du Mont Carmel et de S. Lazare de Jérusalem. Paris 1772; Auf S. 661—666, eine

Besprechung des Buches von Sibert. Es wird darin tatsächlich auf Seedorf verwiesen, ohne
die Mitarbeit z. B. eines Ringold zu erwähnen.

169



stet teilte er das seinem Freund mit und meinte, «so geht es, wan eine politische

Verschwiegenheit im Reich der Wissenschaft herrschen will»13. Von
Ringolds Beschäftigung mit der Ordensgeschichte sind einige ausführliche

Notizen in seinen Auszügen erhalten geblieben. Sie dürften wohl mithelfen,

den ungerechtfertigten Vorwurf an Zurlauben, er sei ein Quellenfälscher,

zu widerlegen14.
Pfarrer Ringold Hess Balthasar auch in mehreren Briefen an seiner

kritischen Untersuchung zur Geschichte der Grafen von Visconti und ihrer
Kämpfe mit den Urnern teilhaben15. Diese Arbeiten belegen seine gründliche

Kenntnis der einschlägigen Literatur16.

Mit dem Umzug nach Sarmenstorf beendete Ringold, soweit dies die

Briefe belegen, das historische Gespräch mit Balthasar weitgehend. Es

scheint, dass andere Fragen in den Vordergrund traten. Umgekehrt haben

Baron Zurlaubens Wünsche, in bezug auf historische Fragen den eifrigen
Pfarrer von Sarmenstorf stark beansprucht. Ringold übermittelte dem Zuger

Historiker eine Abschrift aus dem Jahrzeitenbuch von Sarmenstorf,
weil es auch Angaben zu den Edlen von Hallwil und Hertenstein enthält17.

Er besprach mit Fidel Zurlauben historische Probleme, tauschte Bücher
und übergab ihm auch seine «Excerpta historica» zur Abschrift. Zurlauben
schrieb auf Ringolds Wunsch eine Abhandlung über die in Sarmenstorf
verehrten heiligen Angelsachsen. Diese Arbeit übersetzte Professor Xaver
Vock ins Deutsche. Ringold sandte sie auf Wunsch der dortigen Mönche
nach Muri. Dies mag zur falschen Annahme geführt haben, diese Abhandlung

sei von P. Meinrad Bloch verfasst worden18. Pfarrer Ringold bat Zur-

13 A.a.O.
14 Th. Liebenau, Beiträge zur Historiographie im Lande Uri, in: Festgabe auf die Eröffnung

des Hist. Museums von Uri, Altdorf 1906, 21 ff.
18 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 6. 10. 1777: «... eben so wenig ist glaublich, was

Paulus in dem Buch Delle vite de'dodici Visconti von denen schweytzern geschrieben,
dass selbige im Jahr 1337 dem Leodrisio Visconti wieder den rechtmässigen Fürst Azzo
Visconti beiygestanden und von dem hl. Ambrosio wunderbarlich zu Nerviano seyn
gepeitscht worden. Corio meldet gar nichts von schweyzern, sondern allein von Teutonischen

Hilfs-Völkern. Paolo Moriggia weiss nur nichts von Teutschen Truppen. Wer die

damalige critische Umstände der Helvetier einsieht, muss davon halten, dass sie gewisslich
ihr Vatterland nit wohl verlassen könnten, in einer Zeit, da sie täglich von einem neuen
Einfall der Feinde ihrer unmündigen Freiheit bedrohet waren...».

16 A.a.O.
17 KBAG, MHH 7, fol. 221 c-d, Ringold an Zurlauben, 28. 6. 1781.
18 A.a.O., Stemm. 68, fol. 207 a-b, Ringold an Zurlauben, 17. 10. 1781 und MHH 7, fol.

221 e—f, Ringold an Zurlauben, 29. 12. 1781; Baur, Sarmenstorf, 22 f.

170



lauben auch um genealogische Auskünfte zur Familie von Goumoëns, die

er prompt erhielt19.

Viel wurde über ältere italienische Werke gesprochen. Ringold scheint

für Zurlauben selber oder dessen französische Freunde solche Bücher
vermittelt zu haben. Wenn ihn auch das eine oder andere Buch ein wenig reute,

er vermochte sich mit Humor zu trösten: «Sollte der Corio Hochdero
Freunden in Paris nicht gefallen, so beliebe nur, denselbigen zu behalten
und mir dagegen den ihrigen zu geben. Dieser alte, grosse, prächtige Zibaldone

eines Lombardischen Officiers paradiert weit schöner in der kostbaren

Bibliothek eines Marschalls von Frankreich, als unter den Asceten und
Catecheten eines armen unter dem Mönchen Zepter gebückten Pfarr Vicarius

zu Sarmenstorf»20.

Auch die Mönche von St. Blasien benutzten Ringolds historische Kenntnisse

und seinen Eifer im Sammeln geschichtlicher Quellen und Fakten. Zu
ihrem grossen Werk an der Kirchengeschichte Deutschlands bzw. des

Bistums Konstanz lieferte er verschiedene Beiträge21. Im Kloster Einsiedeln
stiess er im Stiftsarchiv auf die Annalen Hartmanns und auf eine

Quellensammlung des Konzils von Trient22. Sicher hat er auch in den vielen
Gesprächen mit P. Leodegar Schmid, seinem Freund im Kloster Muri, historische

Themen angeschnitten23.

Wenig ist bekannt über den Kreis der Geschichtsfreunde im Lande Uri.
Zu ihnen gehörten Thaddäus Schmid und auch Vinzenz Schmid, dessen

«Allgemeine Geschichte des Freystaates Uri» Ringolds Beifall fand24. Engen

Kontakt unterhielt Karl Ringold zum Erstfelder Pfarrer Johann Peter

Tanner. Dieser fleissige Kleriker trug zur Kirchengeschichte von Uri viel

Material zusammen, das Ringold benutzen durfte25.

19 A.a.O., Stemm. 68, fol. 124, Ringold an Zurlauben, 27. 1. 1784.
20 A.a.O., Stemm. 68, fol. 126, Ringold an Zurlauben, 3. 4. 1784.
21 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790.
22 KBAG, Ms Z 35, vor fol. 295 (unpag.), Ringold an Zurlauben, 3. 3. 1781.
23 Zu P. Leodegar Schmid vgl. Teil 2, Kap. 3.2. Anm. 68.
24 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 9. 5. 1788: «Weil hochselbe sowohl

bekannt ware, wie nahe mir immer die vaterländische Geschichte am Herzen lag. Hier
konnte ich unmöglich in diesem Fache mehr arbeiten». — Franz Vinzenz Schmid,
Geschichte des Freystaates Uri, Zug 1788 und 1790.

28 Johann Peter Tanner (30. 8. 1713—20. 3. 1793), Apost. Pronotar, Prof. der Rhetorik und

Kaplan an der Tannerschen Pfründe in Altdorf, 1742—1788 Pfarrer in Erstfeld. Von ihm
stammt der Extractus de über bapt. Altorfensis 1583—1730. — HBLS 6, 637. — Das Wissen

um seine anderen historischen Sammlungen und Manuskripte dürfte weitgehend neu

171



Im übrigen aber weisen Ringolds Beziehungen bis nach Italien. Dies

nicht nur aus Interesse für die Geschichte der ennetbirgischen Vogteien. Es

war sein alter Lehrer und Freund Battista Branca gewesen, der Ringold
angeregt hatte, eine «Geschichte der helvetischen Kirche» zu schreiben26. Das

geht deutlich aus einem Brief hervor, in dem Ringold berichtete, dass er im
Archiv eines hohen Herrn viele Briefe der Mailänder Erzbischöfe gesehen

habe, darunter auch vier von Karl Borromäus, sodann Briefe von Päpsten
und ihren Legaten sowie viele andere Dokumente, die sich auf die
Kirchengeschichte der Eidgenossenschaft bezögen27. Er wolle nun seine «Geschichte

der helvetischen Kirche» beschleunigen und sehe auch die Notwendigkeit

ein, sie zu verfassen. Allerdings fehlten ihm noch viele Spezialuntersuchungen

und Quellenwerke. Er wisse zwar, dass diese in gewissen Klöstern

zu finden wären. Dort aber würden sie schärfer bewacht als die Hesperi-
denäpfel. Er selber sitze auf einer viel zu mageren Pfründe, als dass er sich

solche Bücher anschaffen könnte28. Branca spielte in der Förderung des

jungen Historikers eine nicht zu unterschätzende Rolle. Ringold selber

zeigte sich, solange er Zeit und Musse fand, als gelehriger Schüler, der sich

im zeitgenössischen Schrifttum gründlich auskannte. Das alles macht den

Satz verständlich, mit dem Hans Rudolf Schinz in den «Monatlichen
Nachrichten» den neuerwählten Pfarrer von Sarmenstorf vorstellte: «Einen

Mann, der sich sowohl durch seine ungemeine Gelehrsamkeit, wie in allen

Fachen der Wissenschaft, so besonders in der Kirchengeschichte
ausgezeichnet hat»29.

2.2. Ringolds «Excerpta historica» als Frucht seiner Sammeltätigkeit

Wie durch einen Glücksfall sind die «Excerpta historica» von Karl
Joseph Ringold durch Abschriften in Zurlaubens «Stemmatographia Helvetiae»

erhalten geblieben30. Sie stellen den grössten noch greifbaren Niederschlag

von Ringolds historischem Schaffen dar. Ende Januar 1784
übersandte Ringold die Excerpta nach Zug, weil Zurlauben sie zur Abschrift

sein. Ringold führt ihn an in: KBAG, Stemm 68, fol. 284: «RD. et Doctmi. RD. J.P.
Tanner Parochi in Erstfelden et amici mei suavissimi...»; Als Manuskript gibt er
an: «Urnerisches Kirchenregiment».

26 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.
27 A.a.O.
28 A.a.O.
29 Schweyzerische Nachrichten, verschiedener in der Schweiz sich ereigneter Merkwürdigkeiten...,

Zürich 1779, 222 f.
30 Siehe oben Anm. 3.

172



wünschte. Der Sarmenstorfer Pfarrer gab seinem Freund zu verstehen, sein

«historisches Chaos» sei nicht einmal das Postgeld wert. Er sei sicher, dass

Zurlauben «dergleichen kurze Savoiardische Waaren nicht so bald mehr
winken» werde31. Fidel Zurlauben fertigte die Abschriften zum Teil selber

an, einige Seiten Hess er durch jemand anderen abschreiben. Zurlauben
ordnete die Auszüge im Register Pfarrer Ringold von Sarmenstorf zu und
vermerkte das auch zu Beginn der Texte.

In der für ihn typischen sprachlichen Form hatte Pfarrer Ringold die

meisten Auszüge wohl vor seiner Sarmenstorfer Zeit geschrieben. Die
«Excerpta historica» sind aber keineswegs ein historisches Chaos. Sie sind
vielmehr streng annalistisch und chronologisch abgefasst und erinnern in Art
und Sprache an einen historischen Abriss. Den trockenen Bemerkungen zu
einzelnen Ereignissen oder Jahren sind öfters ausführliche Kommentare
beigefügt. Sie weisen jeweils deutlich auf die Ansichten des Verfassers hin.
Durch sie werden Ringolds Auszüge, so unselbständig sie sonst als historische

Arbeit erscheinen, erst wertvoll, bieten sie doch eine Fülle von Aussagen,

die Ringolds Forschen und Denken, aber auch seine Stellung in der

Vielfalt damaliger Meinungen aufhellen.
Trotz der unvollständigen Quellenangaben in Zurlaubens Abschrift —

oft ist nur der Autor oder ein abgekürzter Titel angeführt — gelang es, fast

alle benützten Quellen zu eruieren. Pfarrer Ringold hat historische und

theologische Werke von über 50 Autoren eingesehen. Weil die Excerpta als

Vorarbeiten zur «Geschichte der helvetischen Kirche» dienten, lag das

Interesse in erster Linie auf der Kirchengeschichte der eidgenössischen und
der angrenzenden Gebiete wie Norditalien, Savoyen und Süddeutschland.

Es wurden aber auch eine ganze Reihe anderer Historiker und Theologen
beigezogen.

Für die Zeit von 1500 bis 1780 treffen wir fast alle in Frage kommenden
Geschichtsschreiber an, und nicht nur katholische. Wie Kälin bereits
feststellte, hat Ringold auch reformierte Autoren gelesen, und zwar weit mehr,
als bei Kälin aufgeführt sind32. Ringolds Denken und sein Geschichtsbild

31 A.a.O., Stemm. 68, fol. 124, Ringold an Zurlauben, 27. 1. 1784.
32 Kälin, Aufklärung, 41: «Schon für seine 'Historischen Annalen' des 15.—18. Jahrhunderts

benützte er in starkem Masse reformierte Kirchenhistoriker als Quellen, und zwar neben

Heinrich Bullinger auch Autoren, die polemischer waren, wie Hottinger und Stettler. Eine

so einseitige Quellenauswahl mochte nicht ohne Einfluss bleiben auf Ringolds
Geschichtsbild und Ausdrucksweise». — Ich glaube durch die Analyse genügend nachweisen

zu können, wie unhaltbar Kälins Aussage ist.

173



sind aber keineswegs entscheidend von den reformierten Historikern
beeinflusst worden.

Nebst den Druckwerken33 stützte sich Pfarrer Ringold für die urnerische

Kirchengeschichte in erster Linie auf handschriftliche Quellen, von
denen heute einige nicht mehr greifbar sind. Ringolds Abschriften werden
dadurch — bei aller Vorsicht — umso wertvoller. Verschiedene Bemerkungen

stammen aus einem Manuskript von Johann Peter Tanner, Pfarrer in
Erstfeld34. Es handelt sich offenbar um einen handschriftlichen Entwurf zu
einer Kirchengeschichte des Landes Uri mit dem Titel «Urnerisches

Kirchenregiment»35. Die Excerpta bestätigen auch die Vermutung, Ringold habe

vor 1799 die Chronik von Landammann Püntener besessen36. Für das

17. und 18. Jahrhundert benutzte er viele Dokumente aus dem Archiv des

urnerischen Priesterkapitels und des bischöflichen Kommissariates, darunter

auch Verordnungen und Erlasse des Bischofs von Konstanz.
Ein Blick in die «Excerpta historica» zeigt, dass sich Pfarrer Ringold für

die Zeit vor der Reformation vor allem mit zwei Fragekreisen beschäftigte:
Einerseits mit dem Zustand der Kirche, ihrer Diener und des Kirchenvolkes

und andererseits mit den im 15. Jahrhundert angestrebten Reformversuchen.

Ein Bild des Zerfalls und der Sittenfreiheit bietet sich. Es ist jene

Darstellung, die in Ringolds Lobrede auf Bruder Klaus Eingang gefunden
hat37. Pfarrer Ringold berief sich dabei auf Schilderungen des heiligen
Laurentius Justiniani und von Abt Trithemius38. Auffallend stark beschäftigte

er sich mit den Konzilien von Konstanz und Basel. Als Gewährsmann
diente ihm Piccolomini39.

Die Zeit der Kirchenspaltung beurteilte Ringold, entgegen Kälins

Meinung, ganz im Sinne der Gegenreformation. Sein Zwinglibild fügt sich in
das katholische Zwinglibild seiner Zeit ein, dem aber die allzu polemische

33 Vgl. die Übersicht der von Ringold benutzten Autoren und ihrer Werke in Anhang 1.
34 Vgl. Anm. 25.
38 KBAG, Stemm. 68, fol. 284.
36 Dies vermutet Friedrich Gisler in seinem Artikel zu Ringold im HBLS 5, 640: «... und soll

vor 1798 im Besitze der angeblichen Chronik des Landammanns Johann Püntener gewesen

sein.» Mit diesem Flinweis in den Excerpta dürfte sowohl die Existenz dieser «angeblichen»

Chronik, wie die Tatsache, dass Ringold eine solche besessen oder eingesehen hat,

bestätigt sein. Die Chronik wurde möglicherweise beim Brand von Altdorf 1799 vernichtet.

- KBAG, Stemm. 68, fol. 286.
37 Ringold, Lobrede, 9, 28; Teil 2, Kap 1.2.
38 KBAG, Stemm. 68, fol. 71 ff.
39 A.a.O., fol. 55 ff.

174



Spitze genommen ist. Zwingli bleibt auch für ihn ein Ketzer, der seine
Irrlehren ausstreute, vom wahren Glauben der Väter abwich und das Volk
verführte40. Als Kronzeugen für dieses Bild scheint Ringold den Luzerner
Chronisten Hans Salat benutzt zu haben. Er ergänzte dessen Mitteilungen
durch reformierte Autoren wie JJ. Hottinger, Simmler und Füssli, von
denen er aber in der Regel nur das Faktische übernahm41. In der Beschreibung

der Gegenreformation und der katholischen Reform erfährt das Konzil

von Trient nur eine knappe Würdigung. Dafür gewährte Ringold den

Reform- und Rekatholisierungsbemühungen des Mailänder Erzbischofs
Karl Borromäus weiten Raum. Er stützte sich bei seiner Darstellung auf die

Werke von Oltrochius, benutzte aber auch Hottinger sowie Quadrio und
Ballarmi42.

Im Bereich des 17. Jahrhunderts zeigte Ringold eine Vorliebe für die
französischen Spiritualisten, allen voran Franz von Sales43. Dann aber

wandte er sein Augenmerk voll dem Streit um die Moral- und Gnadenlehre
zwischen Jesuiten und Jansenisten zu. Unverhohlen lässt er seine Sympathie

für die strengere Morallehre durchblicken44. Dass er die Bestrebungen
der aufklärerischen und philojansenistischen Reformbischöfe in Deutschland

und Österreich gründlich kannte, darüber lassen die Bemerkungen in
seinen Auszügen keinen Zweifel offen. Besonders stark interessierte er sich
schliesslich für die Auseinandersetzungen zwischen Klerus und Staat im
Lande Uri, vor allem beim sog. Stadler-Handel45.

In bezug auf seine eigene Situation beschäftigte sich Ringold mit Vorliebe

mit der Situation des Klerus und der Bischöfe, am Schluss aber auch mit
der Verminderung der Feiertage und weiteren Reformvorschlägen Murato-
ris46. Wenige Daten finden sich für die urnerische Kirchengeschichte des

18. Jahrhunderts. Das mag an der zeitlichen Nähe liegen oder dem
Umstand, dass sie Zurlauben nicht interessierten und er sie deshalb nicht
auszog.

40 A.a.O., Stemm. 66, fol. 216; Fritz Büsser, Das katholische Zwinglibild, Von der Reformation

bis zur Gegenwart, Zürich, Stuttgart 1968, 245. — Büsser gibt eine umfassende Übersicht

über alle in Frage kommenden Werke.
41 KBAG, Stemm. 66, fol. 216-220.
42 A.a.O., fol. 225.
43 A.a.O., Stemm. 68, fol. 279 ff.
44 A.a.O., Stemm. 68, fol. 280 ff.; vgl. die Ausführungen in Teil 2, Kap 3.1. und Kap 5.2.
45 A.a.O., 294 ff.; zum Stadler-Handel: Teil 2, Kap 4.2.
46 A.a.O., Stemm. 66, fol. 97-116.

175



Mit den «Excerpta historica» hat sich Karl Joseph Ringold als fleissiger
Sammler von historischen Fakten zur Kirchengeschichte der katholischen

Eidgenossenschaft erwiesen. Sie bringen zwar für den heutigen Forscher
nichts Neues. Oft lassen sie zudem erkennen, wie unkritisch Ringold
selber gesammelt hat. Dennoch erstaunt die Vielfalt der benutzten Autoren.
Darüber hinaus dürfte den angeführten Quellen zur Geschichte des Landes

Uri teilweise grösserer Wert beizumessen sein, als es auf den ersten Blick
scheinen mag. Das Wichtigste aber sind die immer wieder reichlich
eingestreuten Bemerkungen von Pfarrer Ringold, lassen sie doch deutlich seinen

persönlichen Standort erkennen!

3. JESUITEN UND KLÖSTER

3.1. Pfarrer Ringold und der Antijesuitismus

Der Antijesuitismus, der zwar im deutschsprachigen Raum weit gemässigter

als in den romanischen Ländern auftrat, wurde zu einer eigentlichen
Triebkraft der katholischen Aufklärungsbewegung1. Denn «so verschiedenartig

die jeweiligen Aufklärungsströmungen oft ausgeformt waren, so einig
waren sie sich in der Gegnerschaft zur Gesellschaft Jesu»2. Wie stark sich
diese «Triebkraft» auch in der katholischen Innerschweiz des 18. Jahrhunderts

ausprägen konnte, darüber wurde bislang sehr wenig geschrieben3.

Zwar fehlten im Raum der katholischen Schweiz Fürstenhöfe oder

Universitäten, an denen sich gegensätzliche Meinungen polarisieren konnten.
Doch hatten die Jesuiten auch in Luzern ein Bildungsmonopol erreicht,
das in die ganze katholische Innerschweiz ausstrahlte4. In luzernischen
Reformkreisen war man sich über die Unzulänglichkeit des jesuitischen
Bildungssystems im klaren. So haben fortschrittlich gesinnte Männer wie Fe-

Van Dülmen, Propst Töpsl, 199; Van Dülmen, Antijesuitismus und katholische Aufklärung,

52—80.

Van Dülmen, Antijesuitismus, 52.

Kurze Hinweise finden sich bei: Laube, Balthasar, 149 ff. und Leisibach, Die Aufhebung
des Luzerner Jesuitenkollegiums, 32 ff., während Hans Wicki in seinem Aufsatz über

Bernhard Ludwig Göldlin diese Frage bewusst ausklammerte; vgl. Wicki, Göldlin, 479.

Laube, Balthasar, 149 ff.

176



Hx Balthasar, die Pfarrherren Bernhard Ludwig Göldlin und Joseph Franz
Xaver Schnyder von Wartensee Reformprogramme diskutiert und zuhanden

der Regierung notwendige Neuerungen eingebracht5. Dass auch die
Jesuiten in solchen Fragen keinen monolithischen Block bildeten, belegt die

Teilnahme von Pater Joseph Ignaz Zimmermann an diesen Bemühungen6.
Wohl am wichtigsten von allen Reformvorschlägen waren jene von Bernhard

Ludwig Göldlin7. Er vertrat darin echte Postulate des aufgeklärten
Reformkatholizismus, sei es in der Reform des Gymnasiums oder in der

Ausbildung der Theologen8.
Bei aller Kritik an der Jesuitenschule in Luzern kam es nicht zu eigentlichen

Anfeindungen oder zu einer Kampfstellung gegen die Gesellschaft Jesu.

Vielmehr setzten weite Kreise in der Regierung und im Volk auf die

jesuitische Schultätigkeit und waren über die Aufhebung des Ordens im Jahre

1773 recht unglücklich9. Man habe in Luzern und fast in der ganzen
Schweiz ein anmassendes Gemurre gegen den hl. Vater vernommen, wusste

Ringold seinem ehemaligen Lehrer Branca nach Mailand zu berichten10.

Diese Ausdrucksweise lässt eine gewisse Reserve den Jesuiten gegenüber

vermuten. Zwar fand Ringold noch im Jahre 1777 lobende Worte über
einzelne Jesuiten. An erster Stelle ist hier Joseph Ignaz Zimmermann, der

«helvetische Menander», zu erwähnen, dessen literarisches Schaffen er stets
bewunderte11. Ebenso scheint er mit Franz Joseph Zwyssig damals noch

5 Leisibach, Die Aufhebung des Luzerner Jesuitenkollegiums, 41 ff.; Laube, Balthasar, 150.
6 Laube, Balthasar, 150.
7 Leisibach, Die Aufhebung des Luzerner Jesuitenkollegiums, 48.
8 A.a.O., 48 ff. — Göldlin wandte sich u.a. gegen die religiöse Bildung am Jesuitenkollegium.

Sie «bestehe meistenteils in Andächteleien, in gewissen äusseren Übungen, die das

Herz nicht besserten, in dunklen und unvollständigen Erklärungen der Glaubenslehren,
welche den Verstand weder aufheiterten und überzeugten». Ebenso forderte Göldlin, dass

dem Neuen Testament ein Vorzugsplatz im Religionsunterricht einzuräumen sei, daneben

gründlich der historische Katechismus des Claude Fleury und die Nachfolge Christi

zu behandeln seien. Für die Ausbildung der Theologen forderte er den Einbezug der

Heiligen Schrift, genügende Kenntnisse in Griechisch und Hebräisch sowie ein fundiertes

Wissen in der Kirchengeschichte.
9 A.a.O.

10 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

" ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777. — Joseph Ignaz Zimmermann

(1737—1797), Jesuit, Prof. der Rhetorik in München, Lehrer von J.M. Sailer, 1766-1773

Prediger und Lehrer in Solothurn, Professor in Luzern. Bedeutender patriotischer
Schriftsteller. — Laube, Balthasar, 151, 165; Sebastian Huwiler, Das Professorenverzeichnis

des Jesuitenkollegiums in Luzern, in: Gfr. 90 (1935), 260—262.

177



ein freundschaftliches Verhältnis gepflegt zu haben12. Dessen wissenschaftliche

und seelsorgerliche Qualitäten schienen ihm zu jenem Zeitpunkt so

hervorragend zu sein, dass er in ihm gerne den neuen Pfarrer von Altdorf
gesehen hätte13.

Ringolds Antijesuitismus entfachte sich nicht an negativen Erlebnissen

mit einzelnen Jesuiten, sondern an der Frage nach der richtigen Morallehre
in der katholischen Kirche. Für ihn gab es nur die radikale Nachfolge nach

der Botschaft des Neuen Testamentes. Die vielen durch den Probabilismus
und die Kasuisten eingeschlichenen Konzessionen erschienen ihm als Verrat

an der reinen Lehre14. Geschult an den Werken von Reiffenstuhl15 und

vor allem Godeau16 hatte er sich intensiv mit der Polemik und dem Kampf
um die Moraltheologie auseinandergesetzt. Einen Eindruck davon vermitteln

die Anmerkungen zu den Jahren 1665 und 1679 in seinen historischen

Auszügen zur Kirchengeschichte17. Dort führte er die Verurteilung von
Sätzen aus kasuistischen Moralwerken durch die Päpste Alexander VII.
und Innozenz XI.18 an und bemerkte dazu: «Schon eine geraume Zeit hatten

jene Lehrer, die der hl. Paulus ehemals vorgesehen, das[s] sie in unseren
letzten Zeiten kommen wurden und so trefflich abgeschildert, das Gift
einer verderbten Sittenlehre in der Kirche ausgebreitet, und gewisslich einen

12 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777 und 6. 10. 1777. - Zu Franz Joseph
Zwyssig, vgl. Teil 1, Kap. 3. 8., Anm. 152.

18 A.a.O., Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777: «Eben diesen Morgen empfing ich einen
erfreulichsten Besuch von Hrn. Prof. Zweyssig, den sie ihren grossen Männern zugezehlt, und

uns dadurch se[h]r verpflichtet haben. Wir lassen ihn gern in diesem Ehrentempel sitzen,
aber seiner Person werden wir uns doch einstens bemächtigen, wenn mein Hr. Oncle zu
Altdorf entschlaffen wird».

14 Vgl. dazu Teil 2, Kap. 5.2.; Hersche, Spätjansenismus, 25 f.; Stadel, Busse, 171 f.
18 Anaklet Reißenstuhl (1642—1703), Franziskaner, Moraltheologe; Klassiker der praktischen

Theologie, der die Trennung von Recht und Moral durchführte. — LThK 8, 1173.
16 Antoine Godeau (1605—1676), Advokat, Mitglied der Akademie française, Priester und

Bischof von Grasse und Vence. Als eifriger Oberhirte begünstigte er den Jansenismus. Er
schrieb u.a. Biographien zu Paulus, Augustinus und Karl Borromäus sowie eine Histoire
de l'Eglise. In die Kontroverse um die Morallehre griff er ein durch die Poesies chrétienne
und die Moral chrétienne, einem moraltheologischen Werk, das in 3 Bänden 1704 in Paris

erschien und 1774 als Theologia moralis eine Neuauflage erlebte. — LThK 4, 1034;
Hersche, Spätjansenismus, 67, 217, 239 und 309. — Ringold hatte nach den Angaben in den

'Excerpta' die Theologia moralis von Godeau gründlich studiert. — KBAG, Stemm. 68,

fol. 283 r und 288 v.
17 KBAG, Stemm. 68, fol. 283 r und 288 v.
18 LThK 5, 920; Stadel, Busse, 172.

178



ebenso grossen Greuel der Verwüstung und Niederlag der Seelen, als viele

Ketzer und Irrlehrer in denen Glaubenssachen, angerichtet. Der von den

Jesuiten so se[h]r beliebte Probabilissmus, hat meistens diese Seuche

erzeuget»19.

Ringold kannte die «Wölfe in den Schafskleidern», wie er sich ausdrückte,

und führte ihre Namen an, damit man sie desto sicherer meiden könne.
Nebst einer ganzen Zahl weniger bekannter jesuitischer Theologen fehlen
die Koriphäen wie Busenbaum20, Lacroix21, Tamburini22 und Zaccaria
nicht23 — Theologen also, deren Lehrwerk den Probabilismus vertrat und
die im deutschen Sprachraum zum Teil weit verbreitet waren. Wenn
Ringold die Reaktionen in Frankreich und auch im Vatikan verglich, konnte
er nicht begreifen, dass in deutschen Landen alles so ruhig blieb24. Die
Gründe lagen für ihn darin, dass die Jesuiten in Deutschland fast alle
Lehrstühle der Universitäten und Lyzeen besetzten, den Probabilismus
nirgendwo freier lehren könnten und den grössten Teil der Bischöfe und des

Pfarrklerus ausgebildet hätten25. So sei es kein Wunder, dass man sich für
den Jesuitenpater Neumayer so sehr eingesetzt habe, als er wegen einer Predigt

zum Schutze des Probabilismus, gehalten in der Domkirche zu Augsburg,

von Rom verurteilt worden sei26. Erst um die Mitte des 18. Jahrhun-

19 KBAG, Stemm. 68, fol. 283 r.
88 A.a.O.; Heer, Mabillon, 409.
89 ZBLU, Ms 252,12, Ringold an Balthasar, 6. 10.1777; BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold

an Branca, 9. 10. 1777.
20 Hermann Busenbaum (1600—1688), Jesuit, Moraltheologe. Als wichtigstes Werk fanden

seine medulla theologiae moralis, Münster 1645 in mehr als 200 Auflagen und in
korrigierter Form bis 1776 weiteste Verbreitung. — LThK 2, 801; Klingenstein, Staatsverwaltung

und kirchliche Autorität, 106.
21 Claudius Lacroix (1652—1714), Jesuit und Moraltheologe, sein Hauptwerk war die acht¬

bändige Theologia moralis, Köln 1707—1714. Damit kommentierte und baute er die

Medulla Busenbaums aus. Allerdings waren die dort enthaltenen und verurteilten probabili-
stischen Thesen abgeschwächt worden. — LThK 6, 726; Klingenstein, Staatsverwaltung
und kirchliche Autorität, 106.

22 Tommaso Tamburini (1591—1675), Jesuit, Moraltheologe, Vertreter der Kasuistik und des

Laxismus, darum wurden bestimmte Sätze in seinen Werken verurteilt. — LThK 9,1286.
23 Francesco Antonio Zaccaria (1741—1792), Jesuit, Volksmissionar und Schriftsteller. Trat

als Gegner von Hontheim (Febronius) hervor. - LThK 10, 1297; HKG 5, 493, 584.
24 KBAG, Stemm. 68, fol. 288 v.
28 A.a.O., fol. 289 r.
26 A.a.O., Hersche, Spätjansenismus, 66; Hilarus Barth, Die Dominikaner im Probabilis-

musstreit 1759/62, in: Thomas von Aquin, Interpretation und Rezeption, Mainz 1974,

633-727.

179



derts hätten die Bischöfe von Wien27, Passau28, Würzburg29 und
Augsburg30 den Probabilismus aus ihren Schulen verwiesen. Resigniert fügte

Ringold bei: «In Helvetien wird aber diese Pest noch so lange wüten, bis

der Tod alle Ex-Jesuiten von denen Kanzeln und Beichtstühlen wird
hinwegraffen»31.

Mit seiner Einstellung lehnte Ringold nicht nur das Lehrsystem der
Jesuiten ab, sondern geriet mit ihnen selbst bei jeder Gelegenheit in Konflikt.
Das war offensichtlich schon der Fall mit seinen beiden 1781 gedruckten
Predigten, der «Trauerrede auf Abt Marian» und der «Lobrede auf Bruder
Klaus»32, worin Ringold rigoristische Grundsätze in der Ethik betonte und
damit bei den Ex-Jesuiten in Luzern, allen voran beim Apologeten Joseph
Weissenbach, Missfallen erregte33. Dieser kritisierte Ringold und nannte
ihn in aller Öffentlichkeit «gemieteter Lobredner». Verärgert schrieb dieser

an Felix Balthasar, «alle Herren Exjesuiten verfolgen mich und alle ihre
Gönner und Lieblinge machten sich zu Richtern meiner Unschuld, ehe sie

mich verhört oder nur eine Entschuldigung annemmen wollten»34. Pfarrer

Ringold war in das gegnerische Kreuzfeuer geraten. Er wollte sich zwar
öffentlich verteidigen, doch kam seine Schutzschrift gegen Weissenbach, auf
Anraten des bischöflichen Kommissars Keller in Luzern, statt unter die

Druckpresse ins Feuer35. Warum er sich zu diesem Rückzug verleiten Hess,

gab er Baron Zurlauben in Zug zu verstehen: «Ich sehe vor, dass ich doch
zuletzt von der Gesellschaft unsers sanftmüthigen Jesu erbärmlich würde

erwürget werden. Unsinn und Tollheit wäre es, wenn ein schwacher Druid
sich mit einem ganzen Regiment so vieler mächtiger Christofein der Hl.

27 Hersche, Spätjansenismus, 66—70; Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche Autorität,

106 f.
28 Baumgartner, Die Seelsorge im Bistum Passau, 265 f.
29 Van Dülmen, Antijesuitismus, 70.
30 Vgl. Anm. 26.
31 KBAG, Stemm. 68, fol. 289 r.
32 Es handelt sich um die Trauerrede auf Abt Marian von Einsiedeln vom November 1780

und die Lobrede auf Nikolaus von Flüe vom 21. März 1781 in Sarnen; vgl. Teil 2, Kap.
1.2.

33 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 24. 8. 1781; Joseph Anton Weissenbach

(1734—1802), Jesuit, Professor in Luzern, Prediger in Dillingen, 1781 Chorherr in
Zurzach.—Huwiler, Professorenverzeichnis, in: Gfr. 90 (1935), 254 f.

34 A.a.O.
38 KBAG, Stemm. 68, fol. 207 b, Ringold an Zurlauben, 17. 10. 1781.

180



Kirche Gottes messen wollte, die Benedict XIV. selbst seine Husaren
genennet hat»36.

Ringold vertrat einen handfesten Antijesuitismus, der sich in erster Linie

gegen die von der Gesellschaft Jesu verbreitete Morallehre richtete. Gegen
diese «Pest», wie er sie immer nannte, wehrte er sich mit Händen und Füssen.

So musste er auch gegen die von den Franziskanern und Kapuzinern in
gleicher Weise vertretene Morallehre ankämpfen. «Als Feind der Betelorden

und Capuzinermoral übet er auch offt über Vermögen und mit
Verzehrung seiner selbst die Pflichten selbst aus», betonte ein Zeitgenosse37.
Pfarrer Ringold hatte also den Schritt zum radikaleren Antijesuitismus
vollzogen, der zur Feindschaft gegen alles Mönchtum schlechthin werden
konnte38. Dennoch beteuerte er Freunden gegenüber, dass er sich nicht zu
einem bestimmten Lehrsystem bekenne und gegen andere ankämpfe. Er
hasse diese «Schulgezänke» und sei auch nicht gegen den Probabilismus als

solchen, «nur eifere ich wider die ärgerliche Moral der Mönchen und Jesuiten,

die sie mit Gewalt wider das Evangelium J.G behaupten wollen»39.

Deutlich zeichnet sich hier das Spannungsfeld zwischen den Reformkreisen

und der mehr konservativen Haltung vieler Ex-Jesuiten ab, die in
der katholischen Eidgenossenschaft ihre Positionen zu behaupten oder
noch auszubauen vermochten. Nach einem Besuch in Altdorf berichtete
Pfarrer Ringold an Jakob Hess: «Meine Vaterstadt wäre fast ganz kayser-
lich gesinnet; allein, aus Respect ihres geistlichen Vorstehers, der ein
ExJesuit ist, will oder darf man sehr wenig von Reformationen sprechen. Sie

wissen, das diese Männer schon manchen ehrlichen Katholik zum Ketzer
geschlagen, und weil sie nun in alle Winkel des Erdbodens zerstreuet sind,
so bleiben sie wegen diesem Handwerk noch weit furchtbarere Leute nach

ihrem Falle, als vorhin, da sie zwischen vier Mauern verschlossen waren»40.

Aus der Tendenz, alles, was jesuitischer Herkunft war, negativ zu
beurteilen, fügte Ringold seiner Kritik am Gebetbuch von Johann Michael Sailer

nebst berechtigten Wünschen noch bei: «Er ist halt ein Jesuiten Zögling,

und von dergleichen Leüten erwarte man doch nie nichts vollständiges»41.

Gleichwohl wollte Ringold sich nicht als der Jesuitenhasser einge-

36 A.a.O.
37 ZBZH, Ms Car XV, 154 a, 19; HKS 49 (1976), 9.

38 Van Dülmen, Antijesuitismus, 67.
39 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 24. 8. 1781.
40 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 30. 1. 1783.
41 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783; zu Sailer vgl. Teil 2, Kap. 5.2, Anm. 105.

181



stuft wissen, als der er offensichtlich in vieler Augen erschien. Nur richteten

eben die Jesuiten in der Kirche seiner Meinung nach so grossen Schaden

an, dass er dagegen ankämpfen musste. «Es geht mir doch wunderbarlich
auf dieser Welt», klagte er seinem Freund Hess, «die Protestanten heissen

mich in den öffentlichen Blättern einen Erzkatholiken; Mönche und
Jesuitenaffen verschreien mich hingegen als einen geheimen Protestanten; ja gar
als einen halben Freidenker»42. Auch im persönlichen Seelsorgebereich gab

es Konflikte mit Ex-Jesuiten. Das belegt der Streit um die Pastorationsarbeit

von Kaplan Meyer in Bettwil, einer Filiale von Sarmenstorf. Pfarrer

Ringold kannte Meyers Seelsorgeziele und verteidigte sie vehement gegen
eine Rüge des bischöflichen Kommissars, des Ex-Jesuiten Keller in
Luzern43.

Nach seiner Rückkehr in die alte Heimat Uri blieb Ringolds Haltung
vorerst im wesentlichen diesselbe. Er sei weder Jesuit noch Jansenist, gab er
seinen Amtskollegen zu verstehen44. Und doch war auch bei Ringold in
den Jahren nach der französischen Revolution und vollends im eigenen
Erleben der Helvetik ein Gesinnungswandel eingetreten, wie er sich bei vielen

Reformkatholiken feststellen lässt45. Er hielt sich in seinem Urteil
plötzlich zurück. Jakob Hess schrieb er einmal, er wolle über den Jesuitismus

mit ihm später reden, da er im Moment dazu nicht Zeit finde46. Kurz
vorher hatte man ohne besonderen Widerstand den Ex-Jesuiten Herzog als

Exerzitienprediger für den urnerischen Klerus engagiert47. Und etwas später

fragte Ringold Jakob Hess an, ob er Barruels Werk «Mémoires pour servir

à l'Histoire du Jacobinisme... » kenne, und meinte dazu, «der Verfasser

soll zwar ein Ex-Jesuit sein», das Werk enthalte aber zweifellos Gutes48. Die
Abkehr von der ursprünglichen Feindschaft gegen die Gesellschaft Jesu

war praktisch vollzogen. Beide Elemente, der heftige Antijesuitismus und
der spätere Gesinnungswandel unter dem Eindruck der gemeinsamen
Bedrohung, kennzeichnen Ringolds Stellung im Reformkatholizismus genauso

wie seine Haltung in der Klosterfrage.

42 A.a.O.
43 Teil 1, Kap 3.2.
44 ABK Uri, Protokoll H, 148.
48 Van Dülmen, Antijesuitismus, 78 f.
46 ZBZH, FA Hess 1741, 181 af, Ringold an Hess, 8. 1. 1798.

" ABK Uri, Protokoll II, 160.
48 ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 14./15. 6. 1802. - Augustin de Barruel

(1741—1820), Jesuit, Theologe und Schriftsteller. — Brandi, Repertorium, 8 f.

182



3.2. Ringolds Verhältnis zum Mönchtum und zu den Klöstern

Die Meinung der Reformparteien über die Jesuiten war praktisch ungeteilt

ablehnend. Den anderen Ordensgemeinschaften gegenüber galt das

nicht in diesem ausschliesslichen Sinne. Es gab unter den Mönchsorden
etliche, die sich um Reformen bemühten. Andere standen in der Morallehre
im Gegensatz zu den Jesuiten, weil sie nicht deren Probabilismus, sondern
eine strengere Richtung vertraten. Zu ihnen gehörten von allem Anfang an
die Dominikaner sowie die Prämonstratenser und Augustiner49.

Die Ablehnung und die Aufhebung der Klöster im 18. Jahrhundert
beruhten nicht nur auf Unverständnis dem monastischen Leben gegenüber.
Freilich gab es auch das zur Genüge. Betrachtet man aber das Einschreiten
vieler Reformbischöfe gegen die Klöster, so wird deutlich, dass es ihnen um
m^hr ging. Sie selber hatten bei Klostervisitationen in ihren Sprengein
gesehen, wie weit das Leben der Mönche vom ursprünglichen Ordensideal

abgewichen war. Viele Klöster waren «Zufluchtstätten von Menschen

geworden, die ohne viel Arbeit sehr gut leben wollten»50. Von solchen
Prämissen her wird selbst die so radikale Klosterreform Josephs II. verständlich.

Seiner Meinung nach sollten die aufgehobenen Klöster zu geistlichen
und seelsorgerlichen Mittelpunkten werden. Das widersprach zwar dem

ursprünglichen Ziel der Klöster, war aber immer noch besser als der

Zustand, in dem sie sich befanden51.

In den Klöstern der Eidgenossenschaft scheint es zu so gravierenden
Auswüchsen wie in österreichischen Landen nicht gekommen zu sein.

Allerdings gibt es auch hier Beispiele, dass man weit von der Ordensregel
abgewichen war. Die fürstliche Üppigkeit und die weltliche Pracht im
Zisterzienserkloster St. Urban sprechen eine deutliche Sprache52. Als Äbte

kamen seit langem nur Söhne aristokratischer Familien in Frage. Das Leben
der Äbte und ihrer Gefolge entsprach eher höfischen als monastischen

Mustern. Ganz allgemein liessen die Mönche die Askese zu sehr vermissen53.

Auch die Benediktinerkonvente, von einzelnen Ausnahmen abgesehen,
standen «seit Anfang des 17. Jahrhunderts mit beiden Füssen in den weiten
Hallen des gott- und weltfreudigen Barock»54. Das drückte sich nicht nur
49 Winter, Josephinismus, 57 f.; Hersche, SpätJansenismus, 24 ff.
80 Winter, Josephinismus, 116.
81 A.a.O., 117.

82 Im Hof, Spätaufklärung, 194; Wicki, St. Urban, 79 ff.
83 A.a.O.
84 Heer, Mabillon, 429.

183



in der neuen Bauweise, sondern auch im klösterlichen Leben aus. Zudem

standen die meisten Benediktinerklöster in ihrer schulischen Ausrichtung
unter dem Einfluss der Jesuiten55. Das verhinderte weitgehend eine Reform
der Kloster- und theologischen Hausschulen, zumal die meisten Lehrer dieser

Klöster ihre Ausbildung bei den Jesuiten genossen hatten. Reformideen

und auch die Anregung zur wissenschaftlichen Geschichtsforschung im
Sinne der Mönche von St. Maur, wie sie im Räume der Eidgenossenschaft

Jean Mabillon zu verbreiten suchte, fanden geringen oder erst späten

Eingang56.
Pfarrer Ringold kannte diese Situation. Nach seinem Aufenthalt zur

Engelweihe 1777 im Kloster Einsiedeln teilte er einem Freund mit, die dortigen

Mönche seien eben daran, sich in die Hl. Wissenschaften zu verlieben.
Das zur Freude der Mauriner, die vor kurzem nach Einsiedeln geschrieben
hätten, der bei ihnen etwas erkaltete Eifer erwache nun in den deutschen
Klöstern57. Allerdings, fügte Ringold bei, habe man erst wenige Werke dieser

Mönche gesehen. Sie seien viel zu schüchtern, mit den Franzosen

gleichzuziehen, weil sie den römischen Hof, von dem sie so viele übertriebene

Privilegien erhalten hätten, nicht beleidigen wollten58. Ringolds
Schilderung zeigt, dass er wegen der barocken Pracht von Einsiedeln und wegen
des freundlichen Empfangs durch Abt Marian Müller nicht einfach in
kritiklose Bewunderung verfiel59. Sie belegt seinen wachen Sinn, der die wirkliche

Situation des Klosters zu erfassen suchte. Von seiner Gesinnung her
ist es auch kein Zufall, dass er seit diesem Besuch zwei der reformfreudigsten

Einsiedler Mönche zu seinen Freunden zählte. An Pater Johannes
Schreiber bewunderte er die Gelehrsamkeit und die Offenheit neueren
theologischen Strömungen gegenüber. Schreiber kannte sich als Lehrer für

A.a.O., 413 ff.
Heer, Mabillon, 429.

BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 9. 10. 1777: «I Monac[h]i delle nostre parti
cominciano tanto ad inammorarsi nelle Scienze Sacre, e rendersi celebri, che ristessi Mau-
rini scrissero poco fa a quelli di Einsiedlen, che lodevol fervore, intiepidito presso di loro,
cominci a risvegliarsi negli Chiostri dell'Allamagna. Finora si ha pero vedute poche opere
di loro alla luce, essendo ancor troppo timorosi di avanzarne le Sentenze della Chiesa
Gallicana, pero non offenderne la Corte Romana, da cui ricevettero tanti esorbitanti Privilegi».

A.a.O.; Heer, Mabillon, 409.

ZBLU, Ms 252,12, Ringold an Balthasar, 6. 10.1777; BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold
an Branca, 9. 10. 1777.

184



Moraltheologie in den zeitgenössischen Diskussionen gründlich aus 60.

Vehement setzte er sich für die Verbesserung der Schulen ein und veröffentlichte

Vorschläge dazu61. Kirchengeschichtliche Fragen besprach Pfarrer
Ringold mit Pater Fintan Steinegger62, der ihm als Archivar des Stiftes
Einsiedeln Einblick in die reichen Sammlungen des Klosters ermöglichte. Dort
bewunderte der Urner Geistliche nebst vielen anderen Handschriften auch
die Annalen Hartmanns. Pfarrer Ringold vertrat die Meinung, der Geist
der Mauriner musste in Einsiedeln besseren Eingang finden, um diese

Quellen mit wissenschaftlichen Methoden auszuwerten, es wäre schade,

wenn diese Dokumente nicht in die Hände arbeitsamer Forscher kämen63.

In der Folge hat Pater Fintan auch in Einsiedeln nach dem Vorbild der
Mauriner Schule quellenkritische Arbeit geleistet64. Dass er im übrigen in
jenen Jahren auch in anderen Bereichen reformfreudig war, verraten die

Anmerkungen in Ringolds Trauerrede auf Abt Marian, die mit Sicherheit

von ihm stammen65.

A.a.O. — P. Johannes Schreiber (1731—1805), Prof. der Rhetorik und Theologie an der

Klosterschule Einsiedeln, 1774—1781 Moralprofessor, 1781 als «Privatpater» in Sonnenberg,

1788 in der Propstei St. Gerold (Vorarlberg). Kehrte 1790 krankheitshalber nach

Einsiedeln zurück. Später wieder auf verschiedenen Stationen, während des Exils in Vor-

alberg und Tirol. — Interessanterweise schweigt sich Henggeler bei P. Johannes völlig
über seine reformgesinnte Haltung aus! — Henggeler, Professbuch Einsiedeln 425 f.

Joh. Schreiber, Entwurf zur Verbesserung der Unterrichtsanstalten..., in: Philos.-hist.

Wochenschrift, II.-IV. Stück, Luzern 1779, 82-96; 124-144; 177-192. - Wie viele
andere reformgesinnte Geistliche wandte sich P. Johannes Schreiber später von bestimmten

früheren Ansichten ab. Das wird bei ihm fassbar in folgenden Schriften, die sich in der

Stiftsbibliothek Einsiedeln befinden: ME 334, P. Joh. Schreiber, Polemische Abhandlung,

(ca. 1800), ME 9, ders, Höret die Kirche und nicht die Professoren, 1804.

Fintan Steinegger (1730—1809), Archivar des Stifts Einsiedeln, arbeitete u.a. an der

Herausgabe der Annalen Hartmanns und schrieb eine Vita Abbatis Mariani, erschienen in:

Bibliotheca nova ecclesiastica, Freiburg i. Br. 1781. — Henggeler, Professbuch Einsiedeln,

419.

KBAG, Ms Z 35 vor. fol. 295, (unfoliiert), Ringold an Zurlauben, 3. 3. 1781. - Diese

Bemerkung hat Zurlauben wenig später an Abt Martin Gerbert in St. Blasien weitergegeben,

vgl. Pfeilschiffter 2, 565, Brief vom 24. 4. 1781.

Henggeler, Professbuch Einsiedeln, 419.

P. Fintan Steinegger kannte als Biograph des Abtes wohl wie kein zweiter bestimmte

Hintergründe um die Diskussion der Morallehre, wie das in Ringolds Trauerrede, S.

22—25 zum Ausdruck kommt. Die dort vertretenen Ansichten können nur von jemandem

geschrieben worden sein, der der strengeren Richtung des Probabiliorismus huldigte
und sich gegen die laxeren Strömungen, wie sie z. B. die Jesuiten vertraten, wandte.

185



Die positiven Erlebnisse in Einsiedeln und die persönlichen Kontakte
mit Mönchen dieses Klosters beeinflussten Ringolds Bild vom Mönchtum
in diesen Jahren. Nach einem arbeitsreichen Jahr als Pfarrer von Sarmenstorf

und beim Zehnteneinzug durch die Klosterdiener von Einsiedeln hat

er aber auch Negatives erleben müssen. Vor allem ärgerten ihn die neuen

Bedingungen im Lehensvertrag, die in einigen Punkten gegenüber jenem
seines Vorgängers zu Gunsten des Klosters geändert worden waren. Er sah

sich nun plötzlich benachteiligt, obwohl er viel mehr gearbeitet hatte als

der frühere Pfarrer. Er verstand es darum nicht, wie man ihn um diese

Pfrund beneiden und ihm vorwerfen konnte, es gehe ihm nur um die
reichen Einkünfte. «Dank bin ich gewiss dem Stift zu Einsiedeln keinen

schuldig; ich hab vielmehr gearbeitet, als das liederlich zugeschnittene Brod
werth ist, welches sie mir wie einem verächtlichen Hunde darwerffen»66.

Im ganzen gesehen blieb aber sein Verhältnis zu Einsiedeln, trotz gewissen

Vorbehalten, intakt. Regelmässig besuchte er das Kloster, und zwar nicht

nur, um dort über seine Pastoration Rechenschaft abzulegen.
Ganz negativ geprägt wurde aber sein Bild von den Klöstern und vom

Mönchswesen durch die Erfahrungen mit Muri. Zwar schien noch zu
Beginn der Sarmenstorfer Jahre das Verhältnis des ehemaligen Klosterschülers

zu seinem früheren Studienort ungetrübt zu sein67. Auch hat er damals

öfters dieses Kloster besucht und mit seinem Landsmann und Freund Pater

Leodegar Schmid alte Erinnerungen aufgefrischt68. Schon bald aber wurde
sich Ringold bewusst, wie rückständig die wissenschaftliche Ausbildung
der Murianer zum Teil war. Schon zu seiner Schulzeit, aber auch bei seinen

späteren Besuchen lernte er die besondere Vorliebe der Mönche für die Musik

kennen. Im Gespräch mit Pater Leodegar wurde er gewahr, dass historische

Arbeiten und auch die neueren theologischen Strömungen fast keinen

Eingang gefunden hatten69. Aus solchen Beobachtungen kam er auf die

66 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 24. 8. 1781.
67 Das belegen Briefe an Fidel Zurlauben: KBAG, Ms Z 35, vor Blatt 295 (unfol.), Ringold

an Zurlauben, 3. 3. 1781, und MHH 7, fol. 221 c-d, Ringold an Zurlauben, 28. 6. 1781.
68 Leodegar Schmid (25. 10. 1748-1825), Studien in j\ltdorf und Muri, 1767 Eintritt ins Kloster

Muri, 1772 ordiniert, Prof. der Philosophie und Theologie, Sekretär des Abtes und
des Kapitels, Verfasser verschiedener historischer Arbeiten. — StAUri, P. 1/1894; HBLS
6, 209.

69 Die Meinung Ringolds über die Rückständigkeit des Klosters Muri in wissenschaftlicher
Hinsicht wird zweifellos durch Kiem bestätigt: «Beide eiferten (gemeint die beiden Äbte
für den Zeitraum 1750—1800) für die Erhaltung eines tiefreligiösen, echt christlichen Geistes

und trachteten ihre Mitbrüder von dem Einflüsse des Weltgeistes und der falschen

186



Idee, es könnte eine Notwendigkeit sein, die Klöster jedes Jahr durch
einflussreiche Persönlichkeiten zu visitieren, um so nebst der Muse der Musik
auch die anderen Musen in ihren Konventen mehr zu fördern70.

Zerbrochen ist aber Ringolds Beziehung zu Muri ob folgender Begebenheit:

Von Pater Leodegar Schmid eingeladen, wanderten Hans Rudolf
Schinz und Hauptmann Felix Nüscheler am 23. April 1782 von Zürich
nach Muri71. Kurz vor Mittag trafen sie im Klosterdorf ein und vernahmen,

die Fürstäbte von St. Gallen und Pfäfers seien im Kloster zu Gast. Da
sie sich zuerst vom Schmutz des Weges säubern wollten, stiegen sie in
einem nahen Gasthof ab. Durch ein Billet liessen sie P. Leodegar ihre
Ankunft melden. Weil aber der Abt von St. Gallen sich weigerte, mit diesen

Zürchern am selben Tisch zu speisen, wurden sie nicht zur klösterlichen
Tafel geladen72. Am gleichen Tag erhielt Pfarrer Ringold in Sarmenstorf
Besuch von Pater Beda Gerig, einem Jugendfreund, der zusammen mit
seinem Abt von Pfäfers nach Muri gereist war73. Gerig berichtete ihm von der

Ankunft der beiden Zürcher in Muri, worauf Ringold ihn bat, den beiden
seinen Besuch für den nächsten Morgen anzumelden. Als aber Ringold am
folgenden Tag im Klosterdorf ankam, musste er erfahren, Schinz und
Nüscheler seien schon Tags zuvor abgereist. Der Sarmenstorfer Pfarrer
verwunderte sich sehr, weil ihm der Grund der raschen Rückreise unbekannt

war. Er beobachtete in Muri, wie die drei Äbte nach dem Mittagessen «in
ihren sechsspännigen Kutschen auf den Horben [fuhren], um einen lustigen

Busstag mit ihren Mönchen und Hofherren zu halten»74. Er sei, so be¬

Philosophie ferne zu halten. Darin liegt auch der Grund weshalb seit 1765 bis zum Anfange

dieses Jahrhunderts nur Weniges aus den Muri-Zellen in der Öffentlichkeit erschien».

— Kiem, Muri, 2, 255.
70 KBAG, MHH 7, fol. 221b, Ringold an Zurlauben, 29. 12. 1781. - Ringold konnte dies

nicht ohne Grund so formulieren, denn der Abt von Muri hatte im Jahre 1777 General

Fidel Zurlauben das Marschallamt zugesprochen. Kiem 2,256. — Zur Vorliebe der Muria-

ner Mönche für die Musik, vgl. Kiem, Muri 2, 233 f.
71 Hans Rudolf Schinz, Reiss durch Lunkhofen, Muri, in: Unsere Heimat 8 (1934), 54—62,

vor allem 58. — Zu H.R. Schinz, Teil 3, Kap. 1. — Felix Nüscheler (1725—1799), Obervogt

zu Stäfa und Tagsatzungsgesandter. — HBLS 5, 314.
72 ZBZH, Ms Car XV, 164 c 17, Ringold an Schinz, 22./27. 4. 1782.
73 Beda Gerig (Joh. Heinrich), (1753—1812), von Altdorf, Konventuale in Pfäfers. — Henggeler,

Professbuch Pfäfers, 138; - ZBZH, Ms Car XV, 164 c 17, Ringold an Schinz, 22./27.

4. 1782.
74 ZBZH, Ms Car XV, 164 c 17, Ringold an Schinz, 22./27. 4. 1782. - Bei den drei Äbten

handelt es sich um: Abt Gerold Meyer II. von Muri; Kiem Muri 2, 255—371; Abt Beda

Angehrn von St. Gallen; HBLS I, 374 ff.; und Abt Benedikt Bochsler von Pfäfers; HBLS,

V, 415.

187



richtet Ringold, ganz allein vor dem Eingang zum Kloster gestanden.
Niemand habe sich um ihn gekümmert. So habe er aus Verdruss den Heimweg

antreten wollen, als ihm Pater Leodegar aus allen Kräften zugerufen habe.

Von seinem Freund erfuhr er dann den Vorfall und geichzeitig dessen

Angst, Schinz und Nüscheler würden ihn nun verachten. Ringold tröstete

ihn und versicherte ihm, dass dies nicht der Fall sei. Er, Ringold, habe

Schinz schon längst «das stolze Natterngezücht» dieses Klosters beschrieben75.

Das Gespräch mit seinem Freund bestärkte Ringolds Meinung über das

Kloster Muri. Er spürte, wie ungerecht man Pater Leodegar wegen seiner

reformfreudigen und toleranten Gesinnung behandelte. Dabei war dieser

Mönch keineswegs extrem, sondern sehr gemässigt in seinen Ideen. Pfarrer

Ringold bezeichnete das Verhalten der Klosterbewohner gegen eines ihrer
Mitglieder und gegen die beiden Zürcher als «religions- und vernunftlosen

pharisäischen Despotismus»76. Das waren deutliche Worte. Die Erlebnisse

mit Muri trieben ihn zur Überzeugung, das Mönchtum in seiner gegenwärtigen

Korruption sei der «gefährlichste Feind der Religion und unseres
gemeinsamen Vaterlandes»77.

Solche Ausrufe scheinen zwar allgemein gefasst zu sein. Dass sie aber

einem heftigen Affekt gegen das Kloster Muri entsprangen, zeigt Ringolds
Postskriptum in seinem Brief an den reformierten Freund in Zürich: Noch
nirgends habe er «so viel Stolz, Grobheit, Dummheit, Hass, Missgunst,
Geitz und gewaltthätigen Ubermuth» angetroffen. In allen Benediktinerklöstern

sei er willkommen. In Einsiedeln zum Beispiel habe man ihm bei

seinen Besuchen alles Gute und Liebe erwiesen. Nur in Muri, «da kann ich
kommen und wieder gehen, wie ein Hund aus der Küche»78.

Lange Zeit sah man Pfarrer Ringold nicht mehr in den Mauern dieses

Klosters. Ende 1784 gab er Fidel Zurlauben zu verstehen, er habe das Kloster

Muri schon über ein Jahr nicht mehr besucht. Es herrschten dort Stolz
und Verachtung der Weltpriester, die ihn und andere «arme Hirten der
Bauernseelen» von diesem hochadeligen, «rauhen Büsser- und Mönchenstift»

verscheuchen mussten79. Diese Worte zeigen, dass Ringold bei Zur-

" A.a.O.
76 A.a.O.
77 A.a.O.
78 A.a.O.
79 KBAG, Stemm. 79, fol. 143, Ringold an Zurlauben, 8. 11. 1784.

188



lauben sehr offen über die Frage des Mönchtums sprechen konnte. Sie weisen

aber auch auf das gespannte Verhältnis zwischen Mönchen und

reformgesinnten Weltgeistlichen hin. Letztere hatten offenbar das Gefühl, die

Mönche betrachteten sie von oben herab und als Kleriker zweiter Klasse.

Immer wieder kreisten in jenen Jahren Ringolds Gedanken um die Klöster.

Er fragte nach dem Sinn des Mönchtums und beschäftigte sich mit der

Reformbedürftigkeit des klösterlichen Lebens. Das war ein aktuelles Thema

unter reformgesinnten Laien und Geistlichen. Die Ereignisse in Österreich

erregten hier grosses Aufsehen und brachten die Diskussionen um
Sinn und Nutzen der Klöster rund zehn Jahre nach dem 69-er Handel in
Luzern erneut in Gang80. Karl Ringold kannte die Vorgänge im Kaiserreich

zum Teil durch direkte Berichte von Reisenden aus Wien81. Im Gespräch
mit Freunden wurde er in seiner Meinung bestärkt. Bernhard Ludwig
Göldlin und Felix Balthasar haben sich damals kritisch mit diesen Fragen
auseinandergesetzt82. Aber auch bei seinen reformierten Gesprächspartnern

schnitt er dieses Thema an. Vor allem mit Hans Rudolf Schinz und
Johann Jakob Hess scheint er sich intensiv darüber unterhalten zu haben.
Waren es bei Schinz mehr die vordergründigen Probleme der konservativen

Morallehre und des Despotismus gewisser Klöster83, so zielte das

Gespräch mit Jakob Hess auf die wesentlichen Fragen nach dem Sinn des

monastischen Lebens84. Ausgehend von seiner «Lobrede auf Nikolaus von
Flüe» formulierte Ringold seine Meinung über das Anachoretentum und
über das Mönchtum. Beide wollte er nicht verdammen. Er war aber der

Ansicht, die Lehre Jesu richte sich in erster Linie an den Menschen in der
Welt und in der Gesellschaft85. Das der Welt gänzlich abgewandte Leben
sei nur als exemplarisches Beispiel für Extremsituationen gedacht — so bei
den Propheten, bei Johannes dem Täufer oder beim Einsiedler Nikolaus
von Flüe. Sonst aber halte er «einen frommen, einfältigen, guten Christ in
der Mitte der Welt allzeit für einen gottgefälligeren Menschen, als den

besten Mönch in der Einsamkeit seiner Zelle»86.

80 Weber-Hug, Klosterhandel, 123 f.; Laube, Balthasar, 78-88.
" Teil 1, Kap. 3.7., Anm. 136.
82 Laube, Balthasar, 65-88; Wicki, Göldlin, 479 ff.
83 ZBZH, Ms Car XV, 164 c 17, Ringold an Schinz, 22./27. 4. 1782; 29. 5. 1782 sowie die

Schilderung von Schinz, gedruckt in: HKS 49 (1976), 9.
84 Zu den Gesprächen mit Jakob Hess: ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 28. 8.

1781 sowie 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782 und 9. 12. 1783.
88 A.a.O., 181 i, Ringold an Hess, 28. 8. 1781.
86 A.a.O.

189



Aufgrund solcher Aussagen Ringold das Verständnis für das monasti-

sche Leben an sich abzusprechen, wäre aber zu einfach87. Seine Kritik muss

im Rahmen seiner Zeit, der tatsächlichen Verhältnisse in den damaligen
Klöstern und der persönlichen Erlebnisse mit Klöstern und Mönchen gesehen

werden. Das zähe Festhalten an Traditionen und die Ablehnung der

meisten Reformströmungen durch die Ordensgeistlichen mussten bei den

reformkatholischen Geistlichen und Laien zur Überzeugung führen, es

könne die «reine, göttliche Glaubens- und Sittenlehre und de[r] Frieden

in der Kirche J[esu] Qhristi]» nicht hergestellt werden, solange die

Mönche ihren Einfluss wahrnehmen könnten und die Klöster nicht
aufgehoben würden88. Er finde zwar in allen Klöstern noch den einen oder
andern «redlich und wohldenkenden Mönch», aber die Gesamtheit der Mönche

und den Geist des gegenwärtigen Mönchswesen könne er nicht anders

betrachten als einst Jesus die Pharisäer89. Das schrieb Pfarrer Ringold fast

genau ein Jahr nach dem Erlass Kaiser Josephs IL, der die Aufhebung aller

Klöster beschaulicher Orden einleitete.

So heftig er in jenen Jahren Kritik am Mönchtum und an den der
Reform abgeneigten Klöstern übte, gute Beziehungen zu Bekannten und
Freunden in verschiedenen Klöstern hatte er gleichwohl. Mehrmals
besuchte er das Kloster Fischingen, wo sein jüngerer Bruder unter dem

Klosternamen Bernhard lebte. Dieser Mönch weilte zur Erholung auch ab und

zu im Pfarrhaus von Sarmenstorf90. Zweimal besuchte Pfarrer Ringold das

Kloster Engelberg. Er fand dort nicht nur offene Türen, sondern auch

einen reformfreudigen und toleranten Geist. Vor allem Abt Leodegar
Salzmann hatte einen guten Ruf als aufgeklärter und toleranter Prälat91. Mit Pater

Bernhard Imbach, einem reformfreudigen Konventualen aus Engelberg,

war Pfarrer Ringold gut befreundet. Dieser Mönch amtete in den Jahren
1782—1784 als Pfarrer in der Gemeinde Abtwil im Freiamt und besuchte

Ringold öfters in Sarmenstorf. Das gab jeweils Gelegenheit zu tiefgründi-

87 Kälin, Aufklärung, 149.
88 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.
89 A.a.O.
90 Zu P. Bernhard Ringold (1740-1805), Teil 1, Kap. 1.1. Anm. 10. - ZBLU, Ms 252, 12,

Ringold an Balthasar, 7. 7. 1778. — Zu Fischingen: Henggeler, Professbuch Fischingen,
403—515; Willy Keller, Die Benediktinerabtei Fischingen im Zeitalter der Glaubensspaltung

und der kath. Reform 1500-1700, in: ZSKG, Beiheft 3, 1960.
91 Teil 1, Kap. 3.6. Anm. 117. — Zu Engelberg: Gall Heer, Aus der Vergangenheit von Kloster

und Tal Engelberg, 1120—1970, Engelberg 1975.

190



gen Diskussionen über aktuelle Fragen92. Beachtenswert sind die Kontakte

von Pfarrer Ringold zum Zisterziensermönch P. Pius Kopp in St. Urban.
Letzterer gehörte in das Beziehungsfeld des Göldlinkreises und hatte
offensichtlich ähnliche Interessen wie der Sarmenstorfer Pfarrer93. P. Pius, ein
frommer und gelehrter Mönch, war ganz von jenem bibelzentrierten Geist

beseelt, der auch Ringold entsprach. Darum lobte Ringold ein von Kopp
verfasstes und ediertes Gebetbuch Freunden gegenüber94. Er schätzte diesen

Mönch auch deshalb ganz besonders, weil er für die exegetischen
Vorstellungen des Reformierten Jakob Hess sehr empfänglich war95. Auf einer
Reise nach Klingnau stieg Pfarrer Ringold im Kloster Wettingen ab. Er
bewunderte die reichhaltige Bibliothek und freute sich, den Abt bei der Lektüre

eines Werkes von Bossuet anzutreffen96. Mit sichtlicher Genugtuung
lernte er in Klingnau einige Mönche aus St. Blasien persönlich kennen. Er
begrüsste ihren Reformeifer in Theologie und Geschichtsschreibung. Die
Mönche dieser Abtei hatten in vielen Bereichen das verwirklicht, was er
schon längst von den Benediktinerklöstern in der Eidgenossenschaft
gewünscht hätte97. Ringold zeigte auch ein besonderes Interesse an ihren
Vorschlägen für eine Reform der höheren Schulen98.

92 Bernhard Imbach (1739—1784), Konventuale in Engelberg, 1782—1784 Pfarrer in Abtwil
im Freiamt. - ZBZH, Ms Car XV 164. c 17, Ringold an Schinz, 4. 9. 1780.

93 Pius (Felix Xaver) Kopp (1754—1837), von Beromünster, 1773 Profess, 1778 ordiniert, vor
1790 Mitarbeiter am dortigen Seminar, dann Verwalter in Herdern, Beichtiger in Eschenbach

und Rathausen, 1813 Archivar und Sekretär des Abtes, Novizenmeister, 1830 Prior.
— Josef Wallimann, Die Bürgergeschlechter von Beromünster, Münster 1931, 374—375;
Konrad Effinger, R.P. Pius Kopp, unser hochwürdiger Prior und Magister in seinen letzten

Lebens-Stunden, in: Cisterzienser-Chronik 17 (1905), 353 ff. (mit knappen biogr.
Hinweisen).

94 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790. - Pius Kopp, Der
nach dem Geiste Jesu betende und sich bildende Christ, Konstanz 1788.

98 A.a.O.
96 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1. 1790: «Zu Wettingen hab ich

eine treffliche Büchersammlung und in selber einige noch nie gesehene und lang
gewünschte Bücher angetroffen^ Herrn Prälat überraschte ich just bey der Lesung des

Bossuets...». — Es war Abt Sebastian Steinegger, den Ringold angetroffen hatte, ein Mann
der den Mittelweg zwischen Konservatismus und Aufklärung anstrebte; vgl. Helvetia Sacra,

Abt. III, Bd. 3/1, 485; Zu Wettingen, vgl. Anton Kottmann, Die Cisterzienser-Abtei

Wettingen, 1768-1803, in: Argovia 70(1958).
97 A.a.O.; Wolfgang Müller, Martin Gerbert, Fürstabt von St. Blasien 1720—1793, Lebensbilder

aus Schwaben und Franken, hrsg. v. Robert Uhland, 12. Bd., Stuttgart 1972,

100-120.
98 A.a.O.

191



Bei aller Pflege guter Beziehungen zu verschiedenen Klöstern und Mönchen

aus den Orden der Benediktiner und Zisterzienser fällt eines auf. Pfarrer

Ringold hatte in den Jahren zwischen 1780 und 1790 wenig oder gar
keinen Kontakt zu Klöstern der Bettelorden99. Auch von seinem jüngsten
Bruder, der Kapuziner war, sprach er in keinem Brief100. Das bestätigt die

Vermutung, dass er nicht ohne Grund als Feind der Bettelorden und Kapuziner

bezeichnet wurde101. Die Kapuziner vertraten eben in der Praxis der

Morallehre dieselben Ideen wie die Jesuiten. Zudem förderten sie durch
bestimmte volkstümliche Andachtsformen gewisse Praktiken, die nicht frei
von Aberglauben waren. Das hat auch bei Pfarrer Ringold eine starke

Abneigung gegen die Bettelmönche wachgerufen102.

In den neunziger Jahren und vollends in der Zeit der Helvetik schwächte

sich aber die scharfe Kritik an den Klöstern und am Mönchtum ab. Diese

Entwicklung zeigte sich bei Ringold schon vor seiner Rückkehr nach
Altdorf103. Zuerst liessen ihn die radikalen Vorgänge in Frankreich aufhorchen.

Dann erlebte er, wie der helvetische Staat nicht einfach eine Reform
der Klöster verlangte, sondern ihr Vermögen und ihre Besitzungen
sequestrierte und Schritte einleitete zur Aufhebung dieser geistlichen Institutionen:

Mit dem Novizenverbot stellte er den Fortbestand der Klöster in Frage;

Kriegsjahre, Einquartierungen und Kriegslasten liessen die reichen Klöster

zum Teil verarmen104. Briefe aus dem Kloster Fischingen belegten das

deutlich105. Pfarrer Ringold erlebte auch, wie in diesen Jahren in den

Klöstern die Spreu vom Weizen getrennt wurde. Manch einer, der sich vorher

Für Ringold kämen in der fraglichen Zeit vor allem Kontakte zu Kapuzinerklöstern in
Betracht.

Zu P. Cletus Ringold (1743-1806), vgl. Teil 1, Kap. 1.1., Anm. 11.

Das beschrieb Hans Rudolf Schinz im Jahre 1784 sehr treffend von Ringold: «Als ein

Feind der Betelorden und Capuzinermoral. und entfernt den Aberglauben allmählich,
welchen sonst diese Mönche so gern unterhalten, um sich bey dem gemeinen Mann in
Ansehen und ihre Modification der Moral in Credit zu erhalten». — ZBZH, Ms Car 154 a,

19; gedruckt in: HKS 49 (1976), 9.

Winter, Josephinismus, 115.

StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Gisler, 2. 10. 1788; an Schmid, 29. 1. 1790.

Wicki, St. Urban, 130—152, vor allem 136-144; Ernst Weber, Die Klöster Einsiedeln und

Engelberg, zwei Aspekte helvetischer Klosterpolitik 1798—1803, Diss. phil. I, Zürich
1981.

Das belegen mehrere Briefe von P. Joh. Bapt. Gerschwyler an Ringold: StAUri, PA
Komm. K.J. Ringold, Gerschwyler an Ringold, 16. 3. 1800; 23. 4. 1800; 24. 3. 1801.

192



in Gemütlichkeit und Überfluss in der behüteten Atmosphäre seines

Klosters wohlgefühlt hatte, gab jetzt das nunmehr karge klösterliche Leben
auf. Für solche ehemaligen Ordensmänner zeigte Ringold wenig oder gar
kein Verständnis106.

Im Gespräch mit Pater Leodegar Schmid von Muri wird deutlich, dass er
einen sinnvollen Fortbestand der klösterlichen Gemeinschaften wünschte.
So sprach er sich gegen die in Altdorf herrschende Meinung aus, man
könnte das Frauenkloster zum Oberen Hl. Kreuz aufheben und die Nonnen

ins Kloster Seedorf verpflanzen. Denn hinter dieser Idee stand nichts
anderes als die Entfremdung des Klosters aus dem geistlichen Bereich in
den weltlichen, weil man aus dem Klostergebäude ein Haus für die Verwaltung

machen wollte107. Ringold gab seinem Freund in Muri zu verstehen,
dass selbst die katholischen Tagsatzungsabgeordneten sich kaum für die

Klöster einsetzten und wohl eher deren Aufhebung wünschten108. Darum
riet er ihm auch dringend ab, diesen Abgeordneten Geld als

Aufmunterungsgeschenk für ihren Einsatz zugunsten der Klöster zukommen zu
lassen. Damit lasse sich nichts für die Klöster und ihren Erhalt ausrichten.

Das Gegenteil würde eintreffen, «denn sie machen die Wölfe nur begieriger
nach dem Raub»109. So weit er sehe, mache sich kein christlicher Politiker
ein Gewissen daraus, die Klöster als Nationalgut zu betrachten. Ringold

106 ZBZH, FA Hess 1741, 181 ao, Ringold an Hess, 26. 7. 1805; Es handelt sich bei diesem

Beispiel um Beat Dominik Schmid von Bellikon. Er entstammte einer angesehenen
Altdorfer Familie und war Konventuale im Benediktinerstift Weingarten. In der Zeit der

Helvetik Hess sich dieser Mönch säkularisieren. Seine Erlebnisse mit ihm schilderte
Ringold an Hess: «Er kam ins Vaterland, gab mir mit seinem Herrn Vater, der ehedem

KlosterArzt zu Einsiedeln war, einen Besuch, trug sich an als Vicar; ich nahm ihn auf,
erhielt ihn einige Monaten; er ass, er trank, er schlief, er gab Music und Concert, gab und
nahm Visiten, und lebte wie ein sorgenfreyer Junker, da ich hingegen wie der arme Mann
einer schönen, kostspieligen Frau mich fast zu Tode seufzte. Er bekam endlich eine

Pfrund, und mehrere andere nacheinander, und allerorts wurde er insgeheim mit grosser
Freude empfangen und noch mit grösserer entlassen, weil er die Verläugnis Seiner selbst,

die auf der Welt noch nöthiger als in den Klöstern, nie im Ernst studieren noch practicie-
ren wollte, und dadurch ziemlich tief in die Schulden gerieth Solche geistliche Herren

lernen niemals hausen, bis sie nicht an die Kost des verlorenen Sohns kommen. Jetzt
gibts mehrere dergleichen, von denen man sich nicht genugsam hüten kann, weil sie mit
ihren aufgeklärten, schönen Witzköpfen sich über die Einfalt der Samariten nur lustig
machen...».

,07 StiAS, LittA, tit. IV, fase. XII, Num. 13., Ringold an Schmid, 21. 10. 1803.

108 A.a.O., Ringold an Schmid, 26. 3. 1805.
109 A.a.O.

193



schlug P. Leodegar im weiteren eine wohl utopische Lösung vor, wie die

Klöster nicht nur gerettet, sondern auch einem sinnvolleren Zweck zugeführt

werden könnten. Seiner Meinung nach sollten sie zu Bischofssitzen

erhoben und die Äbte zu Bischöfen geweiht werden. Die Klöster sollten als

solche bestehen bleiben, der bischöfliche, bzw. äbtische Hof aber sollte mit
erfahrenen, betagten Weltgeistlichen bestellt und so zu einem vorbildlichen
Zentrum der Seelsorge werden110. Hinter dieser utopischen Idee standen

die Anregungen jener Jahre, die Klöster nützlicher für die Öffentlichkeit
zu machen. Nicht nur ihre Schulen sollten verbessert werden, man
versuchte auch, den Konventen Priesterseminarien anzugliedern — Ideen, die

nicht bei allen Mönchen eitel Freude weckten111.

Wenn der altgewordene Ringold sich wünschte, Eremit zu sein oder,
wie es ihm ein paar Jahre vorher Regierungskommissär Zschokke hatte

aufzwingen wollen, in einem Kloster Unterschlupf und Ruhe zu finden,
sieht das wie eine Umkehr der Werte aus112. Bei allem Sinneswandel blieb
aber Pfarrer Ringold auch in seinen alten Tagen der Forderung nach
Reform der Klöster und nach Besinnung auf die wesentlichen Werte des

christlichen Glaubens treu. So erwähnte er Leander van Ess mit seiner

Übersetzung des Neuen Testaments als Beispiel und fügte bei: «Schon

längst hätte gewünscht, dass unsere Klostermänner eine solche Arbeit
übernommen hätten». Aber umsonst; ihnen sei es wichtiger gewesen, im Chor

zu singen und ihre Reichtümer für die Franzosen zu sparen113. Selbst in
den letzten Jahren wandte sich Ringold noch gegen die Rabengewächse

von Schulmeinungen in der Theologie und gegen die Mönchereien, die den

Rekurs auf die Urkirche zum Teil verhindert hätten114. Er erschrak keineswegs,

wenn er von der Beschneidung der Einkünfte und der fürstlichen

Privilegien gewisser Klöster hörte. Auch nicht, wenn bestimmte, ihm
unnütz scheinende Stiftungen und müssige Konvente in «christlichere, noth-

A.a.O.
Kiem, Muri 2, 324 ff. — Ein positives Beispiel gab die Abtei St. Urban mit ihrem
Lehrerseminar; Anna Hug, Die St. Urbaner Schulreform an der Wende des 18. Jahrhunderts,
Schweiz. Studien zur Geschichtswissenschaft, 12/2, Zürich 1920; Wicki, St. Urban,
148-152.

StiAS, Litt.A, tit. IV, fase. XII, Num. 13, Ringold an Schmid, 21. 10. 1803; BABE, HCA
908, fol. 83, Zschokke an Vollziehungsdirektorium, 6. 9. 1799.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 ao, Ringold an Hess, 30. 8. 1804. - Zu Leander van Ess, vgl.
Teil 2, Kap 1.3. Anm. 84.

A.a.O., 181 bk, Ringold an Hess, 5. 7. 1808.

194



wendigere Liebeswerke» umgewandelt wurden115. So sehr sich Pfarrer
Ringold in den späteren Jahren vehement gegen die «Klosterfresser» wandte
und die Aufhebung der Klöster aus Profitgier und anderen ungerechtfertigten

Motiven verurteilte, er blieb seiner Forderung nach einer Rückbesinnung

auf die klösterlichen Ideale bis ins hohe Alter treu.

4. KIRCHE UND STAAT

4.1. Die Kirche und ihre Diener

Bei allem Wandel in seinen Ansichten zeigte Pfarrer Ringold Zeit seines

Lebens eine echte Anhänglichkeit an jene Kirche, in der er aufgewachsen

war und zu deren Dienst er sich berufen wusste. Seine Kirchenvorstellung
war geprägt von einer Kirche, die sich auf Jesus Christus als ihren Stifter
berufen konnte. Zu allen Zeiten sorgte die Vorsehung des göttlichen Stifters

für diese Kirche der Auserwählten, in Perioden des Glanzes wie der

Krisis und des Niederganges. Dieses Bild der Kirche skizzierte Pfarrer
Ringold auch in seiner «Lobrede auf Nikolaus von Flüe»1. Es ordnet sich ein in
die theologischen Ausführungen gemässigter Reformtheologen seiner Zeit,
wie Gerbert oder Amort, die beide einen Mittelweg zwischen der traditionellen

und der zeitgenössischen Theologie suchten, jeder freilich auf seine

Weise2. Pfarrer Ringold legte in seiner «Lobrede» weiter dar, in der Epoche
des Spätmittelalters sei die Kirche in ihrer äusseren Erscheinung zerfallen,

was notwendig zur Trennung in der Reformation geführt habe3. Gleichwohl

war und blieb die katholische Kirche für ihn die einzig wahre,
obwohl ihr äusseres Kleid — in ihren sittenlosen Gliedern nämlich — verwüstet

war. Durch Missbräuche, Aberglauben und Laster sei zwar der «Glanz
der Tugend und Heiligkeit» verblasst. Dennoch vermochte sich Pfarrer

Ringold — wie er es Nikolaus von Flüe in den Mund legte — nicht
vorzustellen, «dass die Kirche selbst, die auf Jesum Christum, als den Eckstein
erbaut ist», zugrunde gehen oder unsichtbar werden könnte4. Sie blieb für
118 A.a.O.

1 Ringold, Lobrede, 33.
2 Schäfer, Kirche und Vernunft, 23, 30 ff.
3 Ringold, Lobrede, 33.
4 A.a.O., 34.

195



ihn die «katholische Kirche», die vom «goldenen Zeitalter ihrer Jugend» bis
in seine Gegenwart die wahre Glaubenslehre unverfälscht weitergegeben
hatte. Die Glieder dieser Kirche aber waren am Vorabend der Reformation
und ähnlich auch zu seiner eigenen Zeit weit von dem entfernt, was den

Glanz der Urkirche ausgemacht hatte. Oft sprach Ringold den Wunsch

aus, «die Kirche Gottes noch einmal in jener frischen Blüthe der Tugend
und Unschuld zu sehen, in welcher sie in den erstren glückseligen Zeiten

vor denAugen der Heyden stund»5.

Ringolds Kirchenbild ist hier deutlich geprägt von Ideen konziliaristi-
scher und episkopalistischer Reformtheologen des 15. Jahrhunderts. Diese
Ideen wurden vom Gallikanismus weitgehend übernommen und gehörten
zusammen mit dem Rekurs auf die Urkirche zum festen Bestand6. Pfarrer
Ringold orientierte sich vornehmlich an Werken von Johannes Gerson7,
Bossuet8 und Antoine Godeau9. Sein Bild von der Kirche wurde in den
späteren Jahren wesentlich ergänzt durch die Reich-Gottes-Idee, die ein Ertrag
aus der Freundschaft mit dem reformierten Theologen Johann Jakob Hess

war. Auch bei Pfarrer Ringold zeigt die Entwicklung also das langsame
Eindringen von Elementen in die theologischen Vorstellungen, die teilwei-

8 A.a.O. 9; ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess 9. 4. 1782.
6 Vigener, Bischofsamt, 28 ff.; Hersche, Spätjansenismus, 37 f.—Vgl. auch den informativen

Artikel «Gallikanismus», in: LThK 4, 499 ff.
7 Johannes Gerson (1363—1429), Einflussreicher Theologe und Kirchenpolitiker des

Spätmittelalters, Vertreter des Konziliarismus, Nominalist. Vertrat in der Theologie den Vorrang

der mystischen vor der scholastischen Theologie. Sein theolog. Hauptwerk ist: «De

mystica Theologia», in dem er im Anschluss an Augustinus, Dionysios Areopagitas und

Bonaventura, Wesen und Aufgaben dieser mystischen Theologie darlegt. — LThK 5,1036
f.

8 Jacques-Bénigne Bossuet (1627—1704), Prediger, Kirchenpolitiker und Theologe. 1640

Kanonikus in Metz, Studien bei den Jesuiten in Dijon, ab 1642 in Paris, 1652 ordiniert, Dr.
theol., Tätigkeit in der Seelsorge, Väterstudium, Prediger in Paris. 1669 Bischof von
Condom, 1681 Bischof von Meaux. Bossuet orientierte sich am altkirchlichen Bischofsideal

und an den Vätern. Er war ein konsequenter Verfechter der gallikanischen Freiheiten. —

LThK 2, 623 f. — Zu Bossuets Haltung in der Frage der Kirche und des Papsttums vgl.

Vigener, Bischofsamt, 32 ff.; A.G. Martimort, Le Gallicanisme de Bossuet, Paris 1953.
9 Antoine Godeau (1605—1672), Literat und Kirchenhistoriker, Bischof von Vence. Übte

grossen Einfluss aus auf die Assemblées du clergé, begünstigte den Jansenismus und

bekämpfte den Laxismus verschiedener Kasuisten, so vor allem in seinem Werk Moral

Chrétienne, 3 Bde., Paris 1709. Eine Neuausgabe erschien unter dem Titel Theologia
moralis, Paris 1774. Eine seiner historischen Arbeiten, Histoire de Peglise, 5 Bde., Paris

1657—78; eine deutsche Übersetzung erschien 1768—96 in Augsburg. — LThK 4, 1034.

196



se erst in der «Romantik» zur Entfaltung kamen. Das wird beim Gespräch
über die Kirche und die Innere Christusgemeinde zwischen Ringold und
Hess zu beachten sein10.

Eine ähnliche Entwicklung lässt sich an der Frage der Unfehlbarkeit der
Kirche und der damit verknüpften Haltung zum Papsttum und zu den
Bischöfen verfolgen. Ringold äusserte sich dazu vor allem in den Jahren
zwischen 1780 und 1790 sehr pointiert. So betonte er seinem Freund Jakob
Hess gegenüber, er anerkenne «die Unfehlbarkeit und den Despotismus
des Papstes und der Bischöfe nicht». Er gebe seinen Verstand nur den Lehren

der gesamten Kirche gefangen1 '. Der Sarmenstorfer Pfarrer wusste, was

er sagte. Bei den Vorarbeiten zur geplanten «helvetischen Kirchengeschichte»
hatte er sich intensiv mit dieser Problematik auseinandergesetzt und

gesehen, wie im 15. Jahrhundert die Verfechter konziliaristischer und papali-
stischer Theorien hart aufeinander geprallt waren12. Was er im Zusammenhang

mit den Diskussionen beim Basler Konzil zum Jahre 1440 anfügte,
wurde zu einem Exkurs über die Unfehlbarkeit und den Primat des

Papstes13. Es sei nicht genug gewesen, dass die Kanonisten behaupten wollten,
«Papam esse supra Canones»14. Damals habe Kardinal Torquemada dem

Papst sogar die Gabe der Unfehlbarkeit zugeeignet, die Jesus Christus
allein seiner Kirche versprochen habe15. Kardinal Cajetan schliesslich habe
diesen Lehrsatz mit noch grösserer Unbescheidenheit verfochten und alle

römischen Kurialen und Mönchsorden hätten ihn aus Schmeichelei dem

Papst gegenüber angenommen16. Nur die gallikanische Kirche habe sich

widersetzt. Im Jahre 1682 habe sie eine Deklaration veröffentlicht und ihre
«orthodoxen Lehrsätze von der päpstlichen Macht» der Welt bekanntgegeben17.

Es seien dieselben, die noch immer von allen «rechtschaffenen Got-

Vgl. Teil 3, Kap 3.2.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

KBAG, Stemm. 66, fol. 53 ff. Vigener, Bischofsamt, 11—14.

A.a.O., fol. 55-59.
A.a.O., fol. 55 r.
Juan de Torquemada (auch Johannes de Turrecremata) (1388—1468), Dominikaner, seit

1431 magister sacri palatii in Rom, Kardinal 1439. Nahm am Konstanzer und Basler Konzil

teil. Gehörte zur papalistischen Partei und war als solcher ein heftiger Verfechter des

Papalismus. — Vigener, Bischofsamt, 19.

KBAG, Stemm. 66, fol. 55 r.

A.a.O., fol. 55 r; als Quellenhinweis führt dort Ringold an: «vide Bossuet, Defensio déclarât.

Cleri gall.». Es handelt sich um das berühmte Werk von Bossuet, Defensio declaratio-
nis cleri Gallicani de ecclesiastica potestate», das Bossuet 1683/85 verfasste, später überarbeitete

und das erst 1730 im Druck erschien. — Vigener, Bischofsamt, 32; LThK, 2, 623.

197



tesgelehrten» befolgt würden. Gleichzeitig verurteilte Ringold scharf die

Jesuiten, die den Jurisdiktionsprimat des Papstes vertreten würden18.

Eindeutig folgte er hier den Ausführungen Bossuets, der in seiner «Defensio

declarationis cleri gallicani...» die vier Artikel der «gallikanischen Freiheiten»

von 1682 verteidigt19. Im zweiten dieser vier Artikel war die Überordnung

des allgemeinen Konzils über den Papst als unabänderliches

Glaubensgut neu verkündet worden. Bei aller Verschiedenheit des Gallikanismus

gehörte diese «Verwerfung der romanistischen Infallibilitätstheorie zu
seinem Wesen»20. Die Bemerkungen in den geschichtlichen Auszügen

legen die Vermutung nahe, Ringold habe die Meinung Bossuets, die Lehre

von der päpstlichen Unfehlbarkeit könne der geschichtlichen Bewährungsprobe

nicht standhalten, ebenfalls geteilt21.
Wenn Pfarrer Ringold der Meinung war, das Konzil stehe eindeutig

über dem Papst und die Unfehlbarkeit sei nur der gesamten Kirche
zugesprochen, so negierte er damit keineswegs die Berechtigung des Papsttums.
Vielmehr akzeptierte er den päpstlichen «Seelsorgeprimat». Aber gerade
das Unvermögen, diesen Auftrag zu erfüllen, und die starke Ausprägung
des «weltlichen Monarchismus» am päpstlichen Hof, den er als der Kirche
so schädlich empfand, liessen in ihm Kritik am Papsttum wach werden. Er
verstand es nicht, dass der Papst die Reformen Kaiser Josephs IL, die er
selber als echte und notwendige Kirchenreform empfand, nicht wohlwollender

aufnahm22. Er begriff nicht, warum das Oberhaupt der katholischen
Kirche nicht einsehen wollte, wie «schädlich die Möncherey dem Christentum»

sei23. Aus innerer Überzeugung wünschte er, der Papst möge die
Reform der Kirche energisch an die Hand nehmen, wie er seinerzeit die

Aufhebung des Jesuitenordens als echten Reformbeitrag begrüsst hatte24.

In späteren Jahren und besonders nach der Helvetik zeigte Karl Ringold
mehr Verständnis für das Papsttum und ein gewisses Mitgefühl für das

persönliche Schicksal des Papstes. Das wird vor dem Hintergrund der
napoleonischen Kriege verständlich. Das Papsttum war in weiten Teilen von sei-

18 A.a.O., fol. 55 r; vgl. Teil 2, Kap. 3.1.
19 Vigener, Bischofsamt, 32 f.
20 A.a.O., 29.
21 A.a.O.
22 ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 9. 4. 1782; 181 k, Ringold an Hess, 19. 11.

1782.
23 A.a.O., 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.
24 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

198



ner weltlichen Macht entblösst worden. Ringold hoffte, das sichtbare

Oberhaupt der sichtbaren Kirche könnte sich ohne den «weltlichen Pomp
und Prunk» und ohne monarchische Gewalt auf die wesentlichen Funktionen

beschränken. Er sah darin sogar ein gutes Omen für eine mögliche
Wiedervereinigung der getrennten Christen25. Dieselbe Entwicklung lässt

sich übrigens auch bei radikalen Aufklärern feststellen, die nach den Jahren
der helvetischen Revolution das vorher scharf abgelehnte Papsttum mit
milderen Worten beurteilen26. Für Pfarrer Ringold aber ging es um mehr:

Er vermochte kein Papsttum anzuerkennen, das am Zerfall der Kirche und

an der Kirchenspaltung mitschuldig war, auch nicht ein kurialistisch und
monarchisch ausgeprägtes Papsttum, das ob der Ausübung des weltlichen
Machtanspruches die dringend nötige Reform der Kirche und eine mögliche

Wiedervereinigung verunmöglichte. Denn dafür war nach Ringold die

Rückkehr zum Idealzustand der Urkirche eine Voraussetzung. Sie aber

wurde erst durch ein von der weltlichen Macht befreites Papsttum möglich.

In Ringolds Gedanken zur Frage des Papsttums und der Unfehlbarkeit,

die für ihn wie für viele andere katholischen Theologen seiner Zeit eine

Schulmeinung war, klingen übrigens nicht nur gallikanische Ideen an27.

Forderungen, wie sie Van Espen und später auch der Trierer Weihbischof

von Hontheim in seinem Werk «De statu Ecclesiae. ..» vertraten, werden
hörbar28.

Ringolds Bild von der Kirche und vom Papsttum muss ergänzt werden
durch jenes von den Bischöfen. Wenn er Kardinal Domenico Passionei einmal

aussprechen Hess, «Episcopi Germaniae non sunt Episcopi, sunt Domini»,

so zielte er damit auf diesselbe Problematik hin, wie sie beim Papsttum
aufgezeigt wurde29. Wie konnte ein Diener der Kirche — und gerade das

sollte ja ein Bischof in exemplarischer Weise sein — für das Heil der Seelen

einstehen, wenn er mehr für sein weltliches Gut als für das geistliche sorgte?

Nicht zufällig führte Ringold Kardinal Passionei als Kronzeugen für seine

Meinung an. Dieser päpstliche Gesandte hatte nach dem Udligenswiler
Handel von 1725—1730 als Nuntius in Altdorf residiert und scheint dort

grossen Einfluss und eine starke Wirkung hinterlassen zu haben. Dabei ist

28 ZBZH, FA Hess 1741, 181 bk, Ringold an Hess, 21. 3. 1808; 3. 7. 1809.
26 Dommann, Meyer v. Schauensee, in: Gfr. 80 (1925), 248, Anm. 91.
27 Franz Xaver Bande, Unfehlbarkeit der Kirche in Aufklärung und Romantik, Freiburg,

Basel, Wien 1976, 64 ff.
28 Vigener, Bischofsamt, 39 ff.
29 KBAG, Stemm. 66, fol. 97.

199



zu beachten, dass Passionei nicht nur hochgelehrt war. Er profilierte sich

ebenso als Philojansenist und Jesuitenfeind30. Für diesen Prälaten hegte

Ringold eine tiefe Verehrung. Sie kam fast jener für Karl Borromäus gleich,
der ihm Inbegriff und Verkörperung des bischöflichen Ideals war31. Von
diesem Ideal her schilderte Ringold das ganz und gar nicht in dieses Bild
passende Leben des 1775 verstorbenen Konstanzer Bischofs Franziskus
Conradus Casimirus von Rodt-Bussmannshausen als das Leben eines

verweltlichten Kirchenfürsten32. Wenn man Ringolds Ausführungen liest,
wird verständlicher warum die Geistlichen in der Eidgenossenschaft Mühe
hatten mit Erlassen der bischöflichen Kurie, mochten sie auch noch so sehr

von Reformeifer geprägt sein. Bissig äusserte sich Ringold zu einem Edikt
des Jahres 1767, das «die wahre Kirchenzucht und Heiligkeit der Sitten» unter

der Priesterschaft neu fördern wollte. Er habe von glaubwürdigen Männern

vernommen, diese Schrift sei ohne Kenntnis des Bischofs oder des Ge-

30 Domenico Passionei (1682—1761), Studien bei den Somaskern in Rom, Dr. phil. et jur, Ku-
rialdienst, 1709 päpstl. Legat in Den Haag, 1712 in Utrecht, 1714 in Baden (Schweiz).
1714—1716 Legat. 1721—1730 Nuntius in Luzern, residierte nach dem Udligenswiler Handel

in Altdorf. 1730—1738 Nuntius in Wien, 1738 Kurienkardinal, 1755 Bibliothekar der
Vaticana. Passionei war ein bekannter Gelehrter mit Verbindungen zu vielen Persönlichkeiten

in Europa, er stand dem röm. Jansenismus nahe und war bekannt als Jesuitenfeind.

— LThK 8, 151; S. Lengsfeld, Dom. Passionei, Päpstl. Legat in der Schweiz, Zürich 1905.
31 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790.
32 KBAG, Stemm. 66, fol. 97: «Dieser Kirchen Praelat hat sich mehr Ansehen durch seine

hohe Würde, angebohrne Leutseligkeit und grosse Leibsgestalt, als durch die Gelehrtheit
und Heiligkeit der Sitten erworben.. gleich seinen Vorfahren hat er sein Bisthum nur in
der Person seiner Weihbischöffen, deren Heimsuchung von keiner sonderbahren

Auferbauung, visitiert. er liesse sich meistens von denen Jesuiten leiten, und anführen, für
welche er eine so blinde Hochachtung getragen, das er bey der Taffei, da ihme die Bulla
der Aufhebung dieses Ordens überreicht worden, selbe zum zweyten mahl in einen Winkel

geschmissen, ob welchem er einen derben Verweis von Rom aus solle empfangen
haben. Der Jagd ware er unmässig ergeben, unterhielte eine namhafte Zahl der Jägern und

Jagdhunden, und rennte oft in der Gutsche, auf dero Hintertheil ein erbeuterter Hirsch

geflochten ware, durch die Strassen und Reihen der Hungerigen Bürgeren der Stadt

Constanz triumphirlich nach seinem Bischöflichen Sitz Mersburg. wie weit herrlicher wäre
sein Andenken gewesen, wan er sich seinen Untergebenen mit Apostolischem Schweis

befeuchtet gezeiget, und die Arme mehr mit denen überflüssigen Einkünften als mit der

Eytelkeit seiner fürstlichen Pracht gespiesen hätte». — Franz Konrad Kasimir von Rodt-

Bussmannshausen (1706—1775), 1750—1775 Bischof in Konstanz. Kirchenpolitisch von
Maria Theresia abhängig, baute das Schloss Meersburg fertig und stattete es künstlerisch

200



neralvikars herausgekommen. Sie schmecke auch eher nach einem
«unbescheidenen, groben Eifer, als nach einer apostolischen Zuchtlehr»33.
Besonders positiv wertete Pfarrer Ringold die Bemühungen der deutschen
und österreichischen Reformbischöfe um die Erneuerung der Priesterbildung

und der theologischen Schulen34. Ebenso günstig beurteilte er den

Konstanzer Bischof Damian Hugo von Schönbaum35. Zwiespältiger war
sein Verhältnis zu Carl von Dalberg, dem letzten Fürstbischof von
Konstanz36. Das mag mit der Affäre um die Portiunkulapredigt und die
aufdiktierte Reise nach Konstanz zusammenhängen37. Noch besser
versteht man Ringolds negative Gefühle, wenn man weiss, dass. von Dalberg
eine Zeitlang Mitglied der Illuminaten und als solches in der Innerschweiz
bekannt war38.

Die Beurteilung von Papst und Bischöfen war bei Pfarrer Ringold alles

andere als kritiklose Verehrung der Obrigkeit. Sie war aber auch nicht
geprägt von der Froschperspektive eines missgünstigen Geistlichen. Es war
vielmehr die Sicht eines überaus eifrigen Seelsorgers und Priesters, der

A.a.O., fol. 108.

KBAG, Stemm. 68, fol. 289; Erwähnt werden die Bischöfe von Wien, Passau, Würzburg
und Augsburg; vgl. Teil 2, Kap 3.1.

A.a.O., Stemm. 66, fol. 108.

Karl Theodor von Dalberg (1744—1817), mit 10 Jahren bereits Domizellar im Domkapitel
Würzburg u. Mainz, Studium in Heidelberg, Promotion als Jurist, anschliessend Kavalierstour,

1763 Laufbahn in kurmainz. Diensten, 1768 Domkapitular, 1770 Domherr in
Worms, 1779 in Würzburg. Ab 1770 Geh. Rat und Generalvikar in Mainz und Worms,
1771 Statthalter v. Erfurt, 1780 Probst v. Wechterswinkel u. Domscholaster v. Würzburg,
1784 Rektor der Universität, beteiligt an Verhandlungen zum Emser Kongress und der
Reform der Reichskirche. 1787 Koadjutor von Worms u. 1778 von Konstanz. Im selben

Jahr erhielt v. Dalberg die Priester- und Bischofsweihe, Titular-Erzbischof von Tarsus.

1800 trat er in Konstanz und 1802 für Mainz und Worms die Nachfolge im Bischofsamt

an. Nach der Säkularisation durch die Bistümer Regensburg, Aschaffenburg und Wetzlar
entschädigt. Der Mainzer Erzstuhl wurde auf Regensburg übertragen. 1806 Vorsitzender
des Rheinbundes, 1810—1813 Grossherzog von Frankfurt. 1813 legte er die weltlichen
Ämter nieder und zog sich auf das Erzbistum Regensburg zurück. 1814 beteiligt an den

Verhandlungen um die Schweiz. Diözesangebiete des Bistums Konstanz. — Brandi,
Repertorium, 36 f., vor allem für Schriften; Antie Freyh, Karl Theodor von Dalberg, Ein

Beitrag zum Verhältnis von politischer Theorie und Regierungspraxis in der Endphase
des aufgeklärten Absolutismus, Frankfurt a. M. und Bern 1978.

Teil 1, Kap 4.4.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 14./15. 6. 1802; 181 an, Ringold an Hess,
12. 7. 1804.

201



nicht nur Kritik an den Mängeln des höheren Klerus übte; es schmerzte

ihn auch, im eigenen Stand so viel Negatives sehen zu müssen.

In bezug auf die Stellung des Pfarrers war Ringold vom Richerismus

geprägt und überzeugt, dass ein «jeglicher Pfarrer ein wahrer Hierarch» in der

Kirche Gottes sei39. Um dieses Ideal zu verwirklichen, sollte der Klerus
eine gründliche Reform erfahren. An die Stelle des «Müssigangs, des Luxus,
der Unwissenheit» mussten «lebhafter Berufseifer, Eingezogenheit, Liebe
der wahren Weisheit und Wissenschaft des Heils» treten. Statt der «Scholastik

und Kasuistik» wünschte er genauere Kenntnis der Religion und des

Evangeliums40. So könnte das Christentum in seiner ersten Einfalt und
Reinheit wieder erscheinen. Von diesem Massstab her beurteilte Ringold
die Geistlichen und ihre Arbeit in der Seelsorge. Dass dabei mancher
schlecht wegkam, erstaunt nicht. Lange nicht alle Pfarrer und Kapläne hatten

die nötige Ausbildung genossen und wiesen den geforderten Berufseifer
auf. Es gab viele, die sich «des Brotkorbs der Kirche Gottes bemächtigten
und für ihren heiligen Müssiggang noch ewig bey dem vollen Habersack
des Himmels zu sitzen» hofften41. Pfarrer Ringold kritisierte aber nicht

nur, sondern setzte sich sowohl in Sarmenstorf wie in Altdorf für die

Verbesserung des Klerus ein42. Er freute sich ausserordentlich, wenn es ihm
gelang, den einen oder anderen Geistlichen dem «Schlendrian der Casuisten»

zu entreissen und zu den echten Quellen des Glaubens, den Schriften der

Bibel und der Väter, hinzuführen43.

Ringolds Bild von der Kirche und ihren Dienern war entscheidend
beeinflusst von den verschiedenen Strömungen seiner Zeit. Es war für einen

aufgeschlossenen Menschen des 18. Jahrhunderts nicht immer leicht, sich

darin zurechtzufinden. Dass es Pfarrer Ringold in der geschilderten Weise

versuchte, belegt seine offene Haltung und seinen Sinn für die Notwendigkeit

von gewissen Reformen. Sein Kirchenbild bestimmte aber auch seine

Stellung zum Verhältnis von Kirche und Staat.

KBAG, Stemm. 79, fol. 143 b—c, Ringold an Zurlauben, 8. 11. 1784. — Zur Frage des

Richerismus vgl. Hersche, Spätjansenismus, 35 f. sowie die Ausführungen in Teil 2, Kap 5.2.

ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 5. 2. 1783.

KBAG, MHH 7, fol. 221 c-d, Ringold an Zurlauben, 28. 6. 1781.

Vgl. Teil 1, Kap 3.3. u. 4.5.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 9. 1782.

202



4.2. Ringolds Stellung zum Verhältnis von Kirche und Staat

Das Land zwischen Gotthard und Vierwaldstättersee mochte sich den

meisten Besuchern idyllisch präsentieren. Dieses Bild, das wusste Karl
Joseph Ringold nur zu gut, passte jedoch keineswegs immer zum Verhältnis

von Kirche und Staat in Uri. Zu viele Reibungspunkte bestanden zwischen
den beiden Institutionen. Zu viele Gewohnheiten hatten sich seit dem
Mittelalter ausgeformt44. Wohl waren die Urkantone in der Reformation
gesamthaft katholisch geblieben und fühlten sich auch im 18. Jahrhundert so.
Aber gerade darin und im Bewusstsein, Bewahrer des alten Glaubens zu
sein, entwickelte sich bei den Regierenden der Landsgemeindeorte am
Vierwaldstättersee eine autoritäre Haltung gegenüber den Repräsentanten
der Kirche45. Sie wurde zweifellos durch die zunehmende Tendenz zur Ari-
stokratisierung der regierenden Familien verstärkt. Allerdings vermochte
sie sich — im Gegensatz zu den Städteorten — nicht so radikal auszuprägen.

Das Landpatriziat war in den Urkantonen immer noch vom Volkswillen

abhängig, der sich vor allem bei der Landsgemeinde Gehör verschaffen
konnte46. Dazu gesellte sich «eine volkstümliche, oft auch von einem Teil
der Pfarrerschaft und den Kapuzinern getragene Opposition gegen die
verstärkte patrizische Tendenz, die im 17. Jahrhundert von Luzern aus in die

Länder drang»47.

Dennoch bewirkte diese Machtkonzentration in den Händen Weniger
auch im Lande Uri wie in den anderen Landsgemeindeorten eine stärkere

Position des Staates gegenüber der Kirche. Das zeigte sich unter anderem in
der Betonung alter Gewohnheiten und Privilegien — tatsächlicher oder
vermeintlicher Rechte gegenüber kirchlichen Instanzen. Damit verband
sich eine manchmal mehr als nur konsequente Handhabung der Aufsichtsund

Kontrollfunktion gegenüber dem Klerus. Im richtigen Masse
angewandt war diese Kontrolle aufgrund der Bistumsverhältnisse, der ungenügenden

Visitation und der konkreten Lebensweise des Klerus zweifellos

notwendig48. Es ist also kein Wunder, dass sich die Nuntiatur in Luzern
regelmässig mit den Aktionen der Urner im eigenen Land und in den

ennetbirgischen Vogteien zu befassen hatte49.

44 Lusser, Geschichte des Kt. Uri, 217, 270 f., 279 f.
45 A.a.O., 279 f.
46 A.aO., 68 f.
47 Handbuch 2, 691.
48 Lusser, Geschichte des Kt. Uri, 217 f.
49 Surchat, Nuntiatur, 150.

203



Dank seinem kirchengeschichtlichen Interesse sowie seinen Vor- und
Sammelarbeiten zu einer Kirchengeschichte der katholischen Eidgenossenschaft

war Karl Joseph Ringold für solche Themen sensibilisiert50. Er kannte

das Verhältnis von Kirche und Staat nicht nur aus eigenem Erleben. Ihm
war auch der historische Kontext gegenwärtig. Es waren naturgemäss in
erster Linie die ständigen Streitpunkte zwischen weltlicher und kirchlicher
Obrigkeit sowie dem Urner Klerus, die Ringold in ihren Bann zogen.
Besonders Fragen um das Belehnungs- und Repräsentationsrecht tauchen in
seinen Auszügen mehrmals auf51. Für dieses «Recht» berief sich der Urner
Landrat im 17. Jahrhundert mit zähem Eifer auf eine Bulle von Papst Julius
II. vom 8. Januar 1513. Darin hatte der auf die eidgenössischen Söldner

angewiesene Papst die im Laufe des Spätmittelalters ausgebildeten Gewohnheiten

in der Pfarrwahl bestätigt, ohne aber ein formelles Recht

zuzugestehen52. In der Zeit der Gegenreformation und der katholischen
Reform musste es deshalb unweigerlich zu Konflikten kommen. Der Staat

trachtete nach einem Ausbau der Territorialherrschaft. Die Macht konzentrierte

sich auf immer weniger Hände. Die Kirche hingegen hatte sich vom
Schock der Reformation erholt und zielte auf Reform und Erstarkung53.
Dem Mailänder Erzbischof Karl Borromäus gelang es auf seiner
Visitationsreise vom Jahre 1567 durch geschickte Verhandlungsstrategie, die
Urkantone zum Verzicht auf das Belehnungsrecht zu bringen und sich mit
dem Präsentationsrecht zu bescheiden54 — allerdings nicht ohne heftigen
Widerstand. In der Praxis kehrten dann die Urner innert weniger
Jahrzehnte wieder zu den alten Gewohnheiten zurück. Sie bestimmten als eigene

Herren die kirchlichen Legationen und beanspruchten die ganze
Herrschaft über die Temporalia und die Spiritualia. Die Pfarrer setzten sie nach

ihren Vorstellungen ein und ab55.

Ein solches Beispiel beschrieb Ringold in seinen historischen Auszügen
zum Jahre 165756. Damals hatten die Pfarrherren von Spiringen und

Attinghausen im Gefolge des ersten Villmergerkrieges Gerüchte gegen Pan-

80 Teil 2, Kap. 2.2.
81 KBAG, Stemm. 68, fol. 281, 284, 286, 291 ff.
82 Joseph Frei, Die Pfarrwahlbulle Papst Julius IL, in: Gfr. 89 (1934), 165-193.
83 Seppelt, Papsttum 5, 108 ff.; Reinhardt, Verhältnis v. Kirche u. Staat, 170 f.
" Gisler, Stadler-Handel, 3 f.
88 Surchat, Nuntiatur, 107.
86 KBAG, Stemm. 68, fol. 281 v.

204



nerherr Johann Anton Arnold und weitere Magistratspersonen
ausgestreut. Sie brachten diese Männer in bezug auf ihre Rechtgläubigkeit in
Verruf und lösten damit eine heftige Kontroverse zwischen Kirche und
Staat aus. Sogar der katholische Vorort Luzern sah sich genötigt, einzugreifen.

Er rief die Urner zur Mässigung gegenüber der kirchlichen Obrigkeit
auf. Im Endeffekt wurde der Nuntius bewogen, die zwei angeschuldigten
Geistlichen selber ihrer Pfründen zu entsetzen. Der Rat von Uri ergriff
sofort die Gelegenheit, alle Geistlichen des Landes von Neuem an die

Präsentationspflicht zu erinnern. Sie hatten sich am 25. Juli ihren Gemeinden zu
stellen und ihre Wahl aufgrund der Briefe neu bestätigen zu lassen57.

Wenn Pfarrer Ringold solche Ereignisse im Lande Uri ausführlich
beleuchtete, so war er sich durchaus bewusst, dass es sie auch in den anderen

katholischen Orten gab. Mit der Affäre um den Beckenrieder Pfarrer Must
beschrieb er einen ähnlichen Eklat für das Land Nidwalden58.

Viel Platz gewährte Ringold in seinen «Excerpta historica» dem Dr.
Stadler-Handel59. In ihm erreichten in den Jahren 1692—1693 die Streitigkeiten

um das Belehnungs- und Präsentationsrecht im Lande Uri ihren
markanten Höhepunkt. Der Altdorfer Pfarrer und bischöfliche Kommissar

Dr. Johann Stadler, verfocht gegenüber der Regierung die geistliche
Immunität und lehnte es ab, sich der Dorfgemeinde Altdorf zu präsentieren
und um die Pfründe anzuhalten. Er wurde dabei durch den Bischof von
Konstanz geschützt. Der Urner Landrat hingegen pochte auf die alten
Gewohnheiten und Rechte. Da beide Seiten auf ihren Standpunkten beharrten,

weitete sich der Handel nach Konstanz und über die Nuntiatur von
Luzern bis nach Rom aus. Nach Vermittlungsvorschlägen und nach dem

Einlenken des Nuntius wurde schliesslich der Bischof von Konstanz dazu

bewogen, Pfarrer Stadler von Altdorf abzuberufen und ihm die

Pfarrpfrund von Frauenfeld anzubieten.
Pfarrer Ringold fühlte sich beim Studium dieser alten Akten zweifellos

stark engagiert. Er sah im Stadler-Handel den Kampf zwischen der erstark-

A.3.O.; vgl. Gisler, Stadler-Handel, 4 f.
KBAG, Stemm. 68, fol. 286 r u. v.
A.a.O., fol. 291-295; Zum Stadler-Handel ausführlich die Arbeit von A. Gisler, Der
Doktor Stadler-Handel, in: Hist. Njbl. Uri 6 (1900), 1—61. — Ein Vergleich dieser
Untersuchung mit den Notizen Ringolds in seinen Excerpta historica belegt, dass beide dieselben

Quellen benutzen konnten.

205



ten Kirche und jenem Staat, der seine absolutistische Haltung ausformte60.

Freilich ging es dabei auch um einen Streit zwischen unterschiedlichen
religiösen Mentalitäten, der schon seit langen Jahren in Altdorf schwelte.

Ausgelöst wurde er um die Mitte des 17. Jahrhunderts durch die «Vita devota

Altdorfensis», der Stadler selbst auch huldigte und die beim ganzen Streit

unterschwellig mitklang61. Im Vordergrund aber stand die Frage nach der

geistlichen Immunität und der Investitur. Kirchenrechtlich stand das Bele-

hungsrecht, die Investitur den Urnern nicht zu. Es hatte sich aber seit dem

15. Jahrhundert zu einem Gewohnheitsrecht ausgebildet62, und zwar
bedingt durch die grosse Entfernung vom bischöflichen Sitz in Konstanz
und auch durch andere Faktoren. Darum konnte der Landrat dem Bischof

gegenüber die Meinung vertreten, die in Uri verpfründeten Priester seien

stets «ad nutum amovibiles» gewesen. Die Urner hätten die Geistlichen

immer nur eine bestimmte Zeit — so lange sie nämlich die vorgeschriebenen

Bedingungen erfüllt hätten — bei sich behalten63. Diese «Amovibilität ad

nutum» sei «ihr Seelen Trost und der Democratischen Regierung
unentbehrlich»64.

In diesem Handel war auch von Bedeutung, dass von Rom aus über die

Nuntiatur den Herren in Altdorf zwar Mässigung in ihrem Verhalten

gegenüber der Kurie empfohlen wurde, weil sie sonst Gefahr laufen würden,

80 Rudolf Reinhardt, Verhältnis von Kirche und Staat, 160f. — Ich schliesse mich in der

Beurteilung solcher Konflikte der These Reinhardts an: «Nachrichten von 'neuer'

Bedrückung und Knechtschaft besagen nicht viel. Vor allem darf nicht sofort geschlossen

werden, dass der Staat sich weiter in die Rechts- und Interessensphäre der Kirche
vorgeschoben hat. Oft genug haben sich die realen Verhältnisse überhaupt nicht verändert.
Geändert hat sich die kirchliche Doktrin von der Grenze zwischen den beiden Gewalten. Im
Lichte der veränderten Doktrin empfinden die Kirchenmänner ihr Los als unerträglich.
Sie fühlen sich gedrückt und eingeengt. Dabei nahm die Macht des Staates nicht absolut,
sondern nur relativ zu; die Kirche hatte in Anspruch und Doktrin die Grenze nach vorne
geschoben. Herkommen und Wirklichkeit entsprechen nicht diesem neuen Bild. Die Kirche

ist nicht gewillt, die überkommenen Verhältnisse noch länger hinzunehmen. Sie werden

zum Skandal und Anstoss. Die Auseinandersetzung ist unvermeidbar».
61 Zur «Vita devota Altdorfensis» vgl. die ausführlichen Bemerkungen bei Gisler, Stadler-

Handel, 10—12; Gisler bezeichnet sie dort als eine mystisch-quietistische Bewegung, die

zwar nichts direkt Irrgläubiges, aber viel Extravagantes, Ungereimtes und Taktloses
enthalte.

62 Frei, Pfarrwahlbulle, 188-192.
63 KBAG, Stemm. 68, fol. 291 r. - Vgl. Anm. 68.
64 A.a.O., fol. 292 r; vgl. auch Gisler, Stadler-Handel, 52; Dort ist der Brief von Landammann

und Rat von Uri an den Bischof von Konstanz vom 3. Mai 1693 abgedruckt.

206



die Schweizergarde in Ravenna zu verlieren. Der Nuntius hatte aber auch

dem Konstanzer Bischof einen Wink zu geben, die Visitationen regelmässig

zu halten. Denn der schlimme Wandel mancher Priester sei in der Tat
der Stein des Anstosses und der Anlass für solche Übergriffe der weltlichen
Herren. Die katholischen Orte wünschten eben durchaus eine Reform des

Klerus65. Aus all dem wird verständlich, warum die kirchliche Seite

schliesslich nachgab und die Urner stillschweigend bei ihren alten
Gewohnheiten blieben. Der Preis für ein hartes Durchgreifen und Durchsetzen

der kirchlichen Position wäre wohl zu hoch gewesen.
Bezeichnend für Ringolds Sicht ist sein Kommentar zu dieser Affäre. Er

bemerkt, dass er nicht die geringste Spur habe entdecken können, ob der

Urner Rat seit dem Handel eine päpstliche Bestätigung seiner angeblichen
Rechte erhalten habe. Trotzdem sei er sicher, «das[s] sie seithero das jährliche

Pfrundbitten, und die Amovibilität ad nutum, mit und ohne Ursach, in
allen Dorfschaften aufs strengste bis auf den heutigen Tag, nicht ohne grossen

Schaden und Nachtheil ihres eigenen Seelenheyls an der Weltgeistlichkeit

ausgeübet»66. Seine Antipathie gegen diese Praxis unterstrich Ringold
mit einer Anekdote zu Nuntius Passionei, der bekanntlich in den Jahren
1725—1730 in Altdorf residiert hatte. Auch Nuntius Passionei habe sich

über das «Amovibilitäts-Privileg» geärgert, das sich die Urner gegenüber
der Geistlichkeit anmassten. Er habe aber weiter nichts verlauten lassen,

um die «rauchenden Bürger» nicht heftiger zu reizen. Allerdings habe er
auch die Geistlichen in Uri nicht dazu verpflichten wollen, an allen Festtagen

das Opfer der Hl. Messe für ihre Gemeinden darzubringen, weil sie ja
nicht unter die Hirten, sondern unter gedungene Mietlinge zu zählen
seien67.

Solche Aussagen zeichnen Ringolds Stellung und Meinung in dieser

permanenten Streitfrage zwischen Kirche und Staat exakt. Er hielt das zum
Gewohnheitsrecht gewordene Amovibilitätsrecht, also den Usus, dass die

Geistlichen bei der Dorfgemeinde periodisch um ihre Pfründe bitten mussten

und jederzeit abwählbar waren, für einen groben Eingriff in die kirchliche

Immunität, was nach Kirchenrecht auch zutraf68. Noch von Sarmenstorf

aus machte er sich deswegen Luft und gab Thaddäus Schmid zu be-

" Gisler, Stadler-Handel, 22.
86 KBAG, Stemm. 68, fol. 295 r.
87 A.a.O., fol. 102 r.
88 U. Lampert, Kirche und Staat in der Schweiz 2, Freiburg und Leipzig 1938, 214 ff. sowie

Anm. 26.

207



denken, dass er lieber wieder eine Pfrund in Uri annehmen würde, wenn
man dort nur dieses «gottsvergessene Amovibilitäts Recht» fallen Hesse69.

Ein weiterer Reibungspunkt zwischen Kirche und Staat war die Zensur
des gedruckten und gesprochenen Wortes. Das realisierte Pfarrer Ringold,
als er beim Studium der geschichtlichen Notizen seines Freundes Johann
Peter Tanner auf den Streit zwischen dem Landrat und dem Altdorfer Pfarrer

Imhof vom Jahre 1670 stiess70. Der Landrat hatte diesem Geistlichen
durch Deputierte melden lassen, er und seine Nachfolger sollten sich an der

Landsgemeinde «ihrer Ratschläge müssigen», also darauf verzichten71. Auf
Druck der bäuerlichen Opposition schwang aber an der Landsgemeinde
die Meinung des Landvolkes obenauf und ermöglichte so den Sieg des

Geistlichen und damit des Klerus.
Eine ähnliche Situation erlebte Ringold als junger Priester fast genau

hundert Jahre später. Damals versuchten die Geistlichen Druck auf die

Zensurbehörde des Landes auszuüben, um verstärkt gegen das Eindringen
von kirchenfeindlichen Schriften und Reden vorgehen zu können.
Bestimmte Kreise innerhalb der Regierung hingegen empfanden dies als einen
Ausbau der klerikalen Position. Die Geistlichen gewannen aber auch in
diesem Konflikt. Es gelang ihnen, sich mit Hilfe der bäuerlichen Opposition

im Landrat erfolgreich zu wehren und ihre Forderungen mit einem
Landratsbeschluss durchzusetzen72.

In diesem Zusammenhang fällt auf, welch grossen Wert man auch im
Lande Uri der Zensur beimass. Sie war ein machtpolitisches Instrument
von grosser Tragweite. Wie Klingenstein für den österreichischen Raum

gründlich nachgewiesen hat wurde sie z.B. von den dortigen Reformkatholiken

erfolgreich für ihre Zwecke eingesetzt73. In einer Doppelfunktion
hatte die Zensur einerseits kirchenfeindliche Schriften aus England und

Frankreich, gleichzeitig aber auch jesuitische Literatur an der Verbreitung
zu hindern. Das Bestreben des Urner Klerus, Einfluss auf die Zensur zu
erhalten, wird so noch verständlicher. Der Mechanismus der Zensur war
Ringold übrigens schon im Disput um Felix Balthasars Schrift «Helvetiorum

Juribus circa Sacra» aufgefallen. In seinen Auszügen hielt er fest, der

89 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 19. 10. 1780.
70 KBAG, Stemm. 68, fol. 284 r. - Zu Johann Peter Tanner, Teil 2, Kap 2.1. Anm. 25.
71 A.a.O.
72 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.
73 Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchl. Autorität, 92 u. 99.

208



Landrat von Uri habe zwar verfügt und dem Bischof von Konstanz zur
Antwort gegeben, «dass man alle Sorgfalt brauchen werde, dass keine
Bücher, so der Reinigkeit des Glaubens zuwider, in das Land gestreut
würden»74. Gleichzeitig zensurierte der Rat aber auch die von Konstanz
gesandte Gegenschrift und Hess sie nicht verlesen, weil er — so Ringold —
befürchtete, die Laien könnten ihre umstrittenen Rechte über Klerus und
Kirche verlieren. Für Ringold selbst war zur Zeit der Abfassung seiner

Auszüge klar, dass sich Balthasars Schrift nicht nur gegen die Immunität
und andere Privilegien der Kirche wende, sondern auch die «verruchtesten

Eingriffe» in das «göttliche Recht» enthalte75.

In solchen Auseinandersetzungen erlebte Ringold als Attinghauser Pfarrer

und Sekretär des Urner Priesterkapitels das permanente Spannungsverhältnis

zwischen Kirche und Staat im Lande Uri76, das immer dann besonders

kritisch wurde, wenn die eine oder andere Seite die Grenzen des

anerkannten Rechts oder der stillschweigend geduldeten Gewohnheit
überschritt. Auch Veränderungen im gewohnten kirchlichen Leben konnten
solche Konflikte hervorrufen. Das war der Fall bei der Verminderung der

Feiertage, wie sie das bischöfliche Ordinariat freigestellt hatte. Die positive
Einstellung des Landrates, die von Ringold und anderen fortschrittlichen
Geistlichen unterstützt wurde, kam jedoch an der Landsgemeinde vom
Mai 1779 nicht zum Zug. Der Antrag auf Nichteintreten fand die Mehrheit.

Pfarrer Ringold setzte sich durch sein mutiges Eintreten für diese

Sache heftigster Kritik aus77.

Mit diesem Ereignis wird Ringolds Rezeption von reformkatholischem

Gedankengut zum Verhältnis von Kirche und Staat deutlich. Anfänglich
noch zögernd in den Äusserungen, wird er gerade im Briefwechsel mit Felix

Balthasar rasch offener. Ringold wie Balthasar vertraten gallikanische
Ideen. Ihre Sicht aber war unterschiedlich. Ringold betonte am Gallikanismus

weniger die staatskirchliche Komponente als die theologischen
Anschauungen. So war er der Ansicht, in der französischen Kirche habe sich

die Idee der «ecclesia primitiva», der Urkirche, weitgehend unverfälscht
erhalten. Damit wurde der zentrale Machtanspruch des Papsttums in Frage

74 KBAG, Stemm. 68, fol. 109 v. — Zur Schrift von Felix Balthasar, «De Helvetiorum Juribus

circa Sacra» vgl. Laube, Balthasar, 65—88.
78 A.a.O., fol. 109 v.
78 Teil 1, Kap 2.2.
77 KBAG, Stemm. 68, fol. 116 r; StAUri, Protokoll des Landrates 1768-1798, Eintrage vom

28.12.1778 und 25.1.1779; Landsgemeindeerkanntnisse 1775-1819, fol. 36,2. Mai 1779.

209



gestellt und den Ideen von Episkopalismus und Konziliarismus der Vorrang

gegeben78. Ebenso sah Pfarrer Ringold die Schutzaufsicht des Staates

über die Kirche in einem anderen Licht als Felix Balthasar. Der Luzerner
Seckelmeister trat für die der Obrigkeit in früherer Zeit zugesprochenen
Rechte ein, die man im Laufe der Zeit teilweise unterdrückt oder vergessen
habe. Für ihn stand das Streben nach dem Nation-Werden im Vordergrund.

Alle hindernden und fremden Rechte sollten aus dem Weg geräumt
werden79. Das aber war nicht Ringolds Anliegen. Bei ihm lag die Priorität
eindeutig bei der Kirche. Eingriffe des Staates und des Staatsmannes waren
ihm dort willkommen, wo der Kirche gedient und geholfen werden konnte.

So bat er Felix Balthasar, für die gütliche Regelung des schon jahrelang
schwelenden Streits um das Collegio Papio zu Ascona bei den massgeblichen

Leuten ein gutes Wort einzulegen80. Kaum hatte er das Amt als Pfarrer

von Sarmenstorf angetreten, sah er sich veranlasst, wegen eines simonischen

Geschäfts seinen «heiligen Zorn» bei Balthasar abzuladen. Ein Geistlicher

hatte Ringold um 300 Gulden das bischöfliche Kommissariat der
Unteren Freien Ämter angeboten. Ringold bat Balthasar eindringlich, er

möge mithelfen, das «Simonische Commercium» einzustellen und dieses

Kommissiarat mit dem Luzernischen zu vereinigen81.

In den Jahren zwischen 1780 und 1790 reflektierte Karl Ringold intensiv
über die Kirche, ihre Reform und die Rolle des Staates bzw. des christlichen

Staatsmannes. Beim gründlichen Studium der Quellen wurde ihm
bewusst, dass zwar im Verhältnis von Kirche und Staat bzw. von Staat und
Klerus «der helvetische Staatsmann zu allen Zeiten fast ebenso hitzig für
seine gute[n] und üble[n] Bräuche, als für die Freyheit» geeifert habe82.

Dennoch seien es gottesfürchtige Staatsmänner gewesen, die in der
Reformation in den katholischen Orten die wahre Religion zu erhalten wussten.
Und so sehe er auch in dieser eigenen Zeit eine Reform der Kirche nicht
durch die Prälaten der Kirche, sondern durch solche Auserwählte. Erst
dann könne die Kirche wieder in ihrer «ersten Einfalt und Reinigkeit»
erscheinen83. Er bat Balthasar eindringlich: «Ich bitte Sie, bester Vater des

78 KBAG, Stemm. 68, fol. 109 v.
79 Laube, Balthasar, 65-69 und 75 f.
80 BAM, Ms H 159 (sussidio) Ringold an Branca, 19. 10. 1773. - Zum Handel vgl. Fridolin

Segmüller, Das päpstliche Kollegium Papio in Ascona, Freiburg 1930, 55—68.
81 ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 8. 1. 1780.
82 A.a.O., Ringold an Balthasar, 19. 3. 1778.
83 A.a.O., Ringold an Balthasar, 5. 2. 1783.

210



Vaterlands, erbarmen Sie sich immer der Helvetischen Kirche. Sie kennen
ihre Wunden und können ihr bester Arzt seyn»84. Staat und Staatsmann

waren aufgerufen, ihren Beitrag zur Erneuerung und Gesundung der Kirche

zu leisten, weil das die Kirche selbst aus eigener Kraft nicht mehr
vermochte. Im gleichen Sinne rief Ringold Baron Fidel Zurlauben auf, die
Klöster in der Schweiz alljährlich zu visitieren85. Solche Aufrufe standen in
Verbindung mit seiner Begeisterung für die österreichische Kirchenreform
unter Joseph IL86, die er damals keineswegs als unerlaubten Eingriff in die
Kirche oder das kirchliche Recht empfand. Dank diesen Reformen erhoffte
er sich die notwendige Rückbesinnung auf die wesentlichen Elemente des

Glaubens und als Endergebnis die Rückführung in den Idealzustand der
Urkirche. Weil ihm das damalige Mönchtum teilweise als Hindernis auf
diesem Weg erschien, billigte er selbst die Klosteraufhebungen87. In diesem

Sinne sah er den «Fortschritten der Kayserlichen Reform» freudig entgegen
und hoffte, der Eifer möge in den nicht leichten Umständen nicht erlahmen

oder ersticken88. Für ihn lag das Werk des Kaisers in Gottes Hand,
und er fand keine bessere Möglichkeit «als Gebeth und Liebe, um selbem
eine frühere und glücklichere VoUendung zu erhalten»89. Kaiser Joseph II.
war für Pfarrer Ringold ein von Gott Erwählter, der der Kirche zu ihrem
Heil und zu ihrer Gesundung beisteht, wenn nötig mit weiser Hand
chirurgische Eingriffe vornimmt oder heilende Remedia verordnet.

Mit solchen Aussagen übernahm Ringold Vorstellungen des Löwener
Kanonisten Zeger Bernhard van Espen. Dieser dem Jansenismus zugehörende

Rechtsgelehrte machte sich zum Anwalt jener Fürsten, die als «advocatus

ecclesiae» glaubten, die Reform der Kirche in die Hand nehmen zu
müssen, weil die Kirche selbst sich weigerte, es zu tun90. Damit hatte sich

84 A.a.O.
85 KBAG, MHH 7, fol. 211-e-f, Ringold an Zurlauben, 29. 12. 1781.
86 ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 9. 4. 1782; 181 k, Ringold an Hess, 19. 10.

1782 und 19. 11. 1782. — Zur österreichischen Kirchenreform: Hollerweger, Die Reform
des Gottesdienstes, 87 ff.; Hersche, Spätjansenismus 376 ff; Winter, Josephinismus, 100 ff.

87 Teil 2, Kap 3.2.
88 ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 9. 4. 1782 u. 19. 11. 1782.
89 A.a.O.
90 Zeger Bernhard van Espen (1646—1728), Professor für Kirchenrecht in Löwen. Er schuf in

seinem Werk eine Synthese der gallikanischen Literatur. Sein Werk gewann bedeutendsten

Einfluss auf das Kirchenrecht in der katholischen Aufklärung bzw. im Reformkatholizismus

des 18. Jahrhunderts. Van Espen hing auch einem gemässigten Jansenismus an,

211



Ringold, freilich immer mit dem Akzent auf der Reform, den in Balthasars

«De Helvetiorum Juribus Circa Sacra» vertretenen Thesen in weiten Bereichen

genähert, ohne sich dessen ganz bewusst zu sein. Allerdings wollte
Ringold keinesfalls eine Oberherrschaft des Staates über die Kirche; er
betonte nur immer wieder die Notwendigkeit, christliche Staatsmänner hätten

sich für das Wohl der Kirche einzusetzen. In der Trauerrede für den

Einsiedler Fürstabt Marian hiess das so: «... als ob die Gottseligkeit und

Ausübung des Evangeliums nicht eben die erste und nothwendigste Pflicht
eines christlichen Regenten wäre»91!

Spätestens mit der französischen Revolution wurde Pfarrer Ringold wie
vielen anderen reformgesinnten Geistlichen klar, dass in diesen Fragen
auch eine andere Interpretation im Sinne des radikalen Regalismus möglich
war92. Das aber konnte er keinesfalls akzeptieren. Von daher, aber auch

vor dem Hintergrund persönlicher Erlebnisse, wird sein heftiger Kampf
gegen alle wirklichen und scheinbaren Eingriffe des Staates in den Bereich
der Kirche in den Jahren der Helvetik verständlich93. Aus einer überängstlichen

Sorge um den Erhalt der Kirche lehnte er nun auch gutgemeinte
Reformen der staatlichen Behörde ab, die er zwanzig Jahre früher begrüsst
hätte. Pfarrer Ringold hatte sich offensichtlich wenigstens teilweise von
der früheren Reformgesinnung entfernt. Darauf deutet sein Verhältnis zur
Urner Regierung vor und nach der Helvetik. Das Protokoll des Landrates

jedenfalls zeichnet von dieser weltlichen Behörde in diesen Jahren ein
ähnliches Bild wie eh und je. Sie unterstützte die Kirche in ihren Forderungen
nach einem geordneten kirchlichen Leben und sittlicher Ordnung und übte

gleichzeitig die gewohnte Aufsicht darüber aus, dass ihren Vorstellungen

vertrat aber bis 1700 keine extremen jansenistischen Thesen. Dennoch wurde er, in
verschiedener Weise in Rom denunziert, heftig verfolgt. — Gustave Leclerc, Zeger-Bernhard

van Espen et l'autorité ecclésiastique, Contribution à l'histoire des théories gallicanes et

du jansénisme, Zürich 1964; Michel Nuttinck, La vie et l'oeuvre de Zeger-Bernhard van

Espen, Löwen 1969; Hersche, Spätjansenismus, 213, 240 ff. und besonderes 268 ff.
Ringold, Trauerrede, 9.

Zu diesem Fragenkomplex sei verwiesen auf die ausgezeichnete Arbeit von Isnard W.

Frank, Zum spätmittelalterlichen und josephinischen Kirchenverständnis, in: Katholische

Aufklärung und Josephinismus, hrsg. v. E. Kovacs, München 1979, 143—172, zu
unserer Fragestellung vor allem 157—162 und 170—172.

Teil 1, Kap 4.4. und 4.5.

212



und Anordnungen von Seite der Kirche und des Klerus stattgegeben
wurde94.

5. WELTANSCHAUUNG UND THEOLOGIE

Die weltanschaulichen und theologischen Einflüsse auf das Denken und
Handeln von Pfarrer Ringold waren vielfältig. Seine Schritte zur Erneuerung

der Seelsorge, die markanten Formulierungen zum Verhältnis von
Kirche und Staat, zum Problem der Unfehlbarkeit, zu den Streitigkeiten
um die richtige Morallehre und zur Jesuiten- und Klösterfrage — sie waren
Ausdruck bestimmter theologischer Ausrichtungen. Pfarrer Ringold bezog
auch Stellung zu den weltanschaulichen Fragen seiner Zeit, deren Kind er
in vieler Hinsicht war. Trotz der nicht immer günstigen Quellenlage soll
im folgenden versucht werden, Ringolds Standort im Reformkatholizismus

und in der Geisteswelt dieses «aufgeklärten Zeitalters» zusammenfassend

darzustellen.

5.1. Aufklärer, Illuminaten und Freimaurer

Karl Joseph Ringold hat in Mailand, der Metropole Oberitaliens, sein

philosophisches und theologisches Studium zu einer Zeit absolviert, als

innerhalb der italienischen Aufklärungsbewegung ein wichtiger Wandel
stattfand. Die bestimmenden Geister der älteren Aufklärimg, des

«Preilluminismo», unter ihnen Lodovico Antonio Muratori, traten ab. Eine neue
Generation prägte die Akademienbewegung in Norditalien und schaffte

kurz nach Ringolds Rückkehr in die Heimat den Durchbruch. In Mailand
gab im Jahre 1764 Cesare Beccaria seine bahnbrechende Untersuchung
«Dei delitti e delle pene» heraus. Im selben Jahr erschien auch erstmals die

94 StAUri, Prot, des Landrates von Uri 1768—1798, 10. 9. 1794: «Dem Bettelvogt Peter Furrer

befelchent während den wochentägigen Gottesdiensten auf die öffentliche Platz

zu gehen zu schauen, ob man kegeln, ballen schlagen und derley spühl trübe, und wenn er
dergeichen antreffe, so solle er dieselbigen in die Kirche mahnen...»; 4. März 1795: «Über
den beschechenen Anzug, das[s] der Schlachtfreytag in der Fasten nie behörig gefeyert
werde, als solle ihre Hochw. Herrn Commissari Ringold, zu Handen der übrigen Herren
Pfarrer angezeigt werden, dass der gedachte Schlachtfreytag in Zukunft mit grosser Feyer-
lichkeit begangen werden solle ...» — RR1 (Prot, des Landrates 1803), fol. 16 und 27.

213



von den Brüdern Pietro und Alessandro Verri redigierte Zeitschrift «Il Caffé».

Sie wurde zum führenden kultur- und literaturkritischen Organ des

«Illuminismo», der Aufklärung Norditaliens1. Von dieser neuen Generation

ist aber Ringold als Alumne des Helvetischen Kollegs wohl kaum
mehr berührt worden. Manches deutet darauf hin, dass er in seinen

Studienjahren den zarteren Geist des «Preilluminismo» kennenlernte und

Elemente davon in sich aufgenommen hat. In jener Epoche widmeten sich die

Gelehrten, wie das Muratori exemplarisch zeigt, «ganz nach humanistisch-
maurinischem Vorbild der Quellenforschung und -edition» und beobachteten

«allseits ruhige Objektivität»2. Die nachfolgende Generation orientierte
sich dagegen stark an Montesquieu und Voltaire, an Hume und Gibbon, an

Vertretern der französischen und englischen Aufklärung. Sie war kritischer
und angriffiger. Die Quellenforschung rückte in den Hintergrund, und an

ihre Stelle trat die Interpretation des bereits gedruckten Materials3. Eine
solche Arbeitsweise lag bekanntlich nicht in Ringolds Interesse. Ihn
beschäftigten Fragen, wie sie Muratori akzentuiert vertreten hatte: Kritische

Quellenforschung in bezug auf Geschichte und Reform der Kirche.
Fragestellungen und Thesen der jüngeren Generation des «Illuminismo» berührten

ihn entweder wenig oder dann bezog er Stellung gegen sie, weil er sie

als gefährlich für Religion und Kirche empfand.
Wie andere Geistliche in Uri hatte er das Gefühl, es gebe auch in seiner

Heimat Schüler von Voltaire und Rousseau, Freidenker, die die Macht in
den Händen hätten4. Wie bereits dargestellt, wachte er anfangs der siebziger

Jahre zusammen mit anderen Mitbrüdern fast ängstlich darüber, dass

keine kirchenfeindlichen und den guten Sitten schädlichen Einflüsse ins

Urnerland eindrangen. Argwöhnisch beobachteten sie, wie einzelne
Magistraten und Intellektuelle den «neuen Geist» nach Altdorf brachten und

1 Hammermayer, Akademienbewegung, 257 ff.; Wandruszka, Österreich und Italien, 68 ff.

— Zur Akademienbewegung: Im Hof, Das gesellige Jahrhundert, 112 ff.; Fritz Hartmann

u. Rudolf Vierhaus (Hrsg.), Der Akademiegedanke im 17. u. 18. Jahrhundert, Wolfenbüt-
teler Forschungen 3, Bremen u. Wolfenbüttel 1977. — Der Begriff «Illuminismo» wird
erst im 20. Jahrhundert geläufig; vgl. Im Hof, Enlightenment-Lumières-Illuminismo-
Aufklärung, Die «Ausbreitung eines besseren Lichts» im Zeitalter der Vernunft, in: Maya
Svilar (Hrsg.), «Und es ward Licht», Zur Kulturgeschichte des Lichts, Kulturhistorische

Vorlesungen 1981/82, Bern, Frankfurt a. M. 1983, 115-135; hier 118 f.
2 Hammermeyer, Akademienbewegung, 258.
3 A.a.O.
4 BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 19. 10. 1773.

214



mit Andersgläubigen einen freien Umgang pflegten5. Diese klerikale Reaktion

in Uri wird aufgrund der Vorgänge im katholischen Vorort Luzern
verständlich. Im Jahre 1768 war in Zürich anonym Felix Balthasars Schrift
«De Helvetiorum juribus circa sacra» erschienen6. Darin vertrat der Verfasser

die Rechte der Eidgenossen in geistlichen Dingen. Im Sinne des Regalismus

verfocht er Thesen, die sich auf gallikanische Vorbilder, ebenso auf Fe-

bronius und den Staatsrechtstheoretiker Veremund von Lochstein stützten7.

Die wegen Balthasars Schrift entstandene Spannung zwischen Obrigkeit,

Geistlichkeit und Landvolk verschärfte sich vollends im Juni 1769. In
Zürich erschienen die «Reflexionen eines Schweizers über die Frage: ob es

der Catholischen Eidgenossenschaft nicht zuträglich wäre, die regulären
Orden gänzlich aufzuheben, oder wenigstens einzuschränken»8? Diese rein
polemische Schrift, als deren anonymer Verfasser sich der Zürcher Heinrich

Heidegger entpuppte, brachte in Luzern eine Bewegung in Gang, die
den Sturz der aufklärungsfreundlichen Partei bewirkte und eine politischklerikale

Reaktion zur Folge hatte. Sie wirkte sich auch auf die Urschweiz
aus und wird in Ringolds Aussagen zwar knapp, aber deutlich genug
fassbar9.

Die katholische Urschweiz blieb trotz des Gotthardverkehrs und der
immer grösser werdenden Zahl jener, die den Alpenraum bereisten, den

neuen Ideen weitgehend verschlossen10. Ängstlich wachte das Landvolk
über seine alten demokratischen Rechte und über die herkömmlichen
Gewohnheiten und Bräuche, die es als Teil jener Rechte und Freiheiten empfand.

Es wurde darin vom Klerus unterstützt11. Für viele aufgeschlossene

Eidgenossen blieb die katholische Innerschweiz ein Hort der Unwissenheit
und des Aberglaubens12. Sie betrachteten es als vornehme Aufgabe, neues
Denken in diesen Raum zu bringen. Ein typisches Beispiel dafür ist der
Zürcher Pfarrherr Hans Rudolf Schinz, mit dem Ringold später befreundet

A.a.O.
Laube, Balthasar, 65 ff.
Laube, Balthasar, 66—70.

A.a.O., 81 ff.; Weber, Klosterhandel, 40—49, 75 f.
Vgl. Teil 2, Kap. 4.2.; KBAG, Stemm. 66, fol. 116.

Kälin, Aufklärung, 7 ff.; kurze Übersicht in: Handbuch 2, 743.

Kälin, Aufklärung, 123 ff.; U. Altermatt, Vom Kulturkampf der Landschaft für ihre
bedrohte Eigenart, in: Freiburg: Die Stadt u. ihr Territorium, Fribourg 1981, 367.

A.a.O., 11 ff.

215



war13. Aber die Beschäftigung mit den neuen Ideen der schweizerischen

Aufklärung — so gemässigt sie im allgemeinen war — blieb bis zur Helvetik

fast ausschliesslich die Domäne einer schmalen Elite von gebildeten Laien

und Klerikern14.

Trotz seiner vorsichtigen und ablehnenden Haltung gegenüber bestimmten

Strömungen der französischen Aufklärung, gehörte Pfarrer Ringold
sicher seit Mitte der siebziger Jahre auch zu dieser Elite. Die anfänglich noch

zögernde Öffnung für das Gedankengut der Aufklärung entsprang bei Ringold

dem Gefühl, alles unternehmen zu müssen, um der weitverbreiteten

«Ignoranz» und der krassen Unwissenheit zu wehren, die in besonderem
Masse an peripherer Religiosität, abergläubischen Vorstellungen und am

Niedergang der Sitten Schuld trage. Laut der Beschreibung eines Freundes

war Ringold in Uri «ein Licht an einem dunkeln Ort»15 — ein deutlicher
Hinweis auf die geistige Rückständigkeit des Weltklerus in der
Innerschweiz, mit dessen Ausbildung es zum Teil nicht besonders gut stand!

Im Gegensatz zu vielen seiner Mitbrüder, die sich wenig oder gar nicht

um ihre Weiterbildung kümmerten, war Ringold in den ihm nützlich
scheinenden Gebieten je länger je empfänglicher für neue Ideen. Wie schon

erwähnt, lässt sich diese Öffnung an den Beziehungen zu verschiedenen

seiner neuen Freunde verfolgen: Der Umgang mit dem Luzerner Seckelmeister

Felix Balthasar, einem der führenden Männer der Luzerner Aufklärung,

schliff den «rohen Urner» zu einem «weltgeselligen Philosophen»16.
Sein Interesse an Geschichte und zeitgenössischer Literatur wuchs und
ebenso nahm er am geistigen Schaffen seines Freundes Anteil17. Dank den

Verbindungen zu Fidel Zurlauben in Zug und zu Hans Rudolf Schinz wagte

sich Pfarrer Ringold 1782 gar an die Jahresversammlung der Helvetischen

Gesellschaft in ölten18. Als Mitglied dieser eidgenössischen Sozietät
kam er in Kontakt mit der Elite der «aufgeklärten Welt». Ringold stand

nun völlig im Banne dieser aufklärungs- und reformfreudigen Kreise, in
denen er so viele Gleichgesinnte fand, auch wenn er keineswegs alle ihre
Ansichten teilte. In seiner konfessionellen Toleranz und mit seinen gemässig-

Teil 3, Kap. 1.1.

Kälin, Aufklärung, 125; Handbuch 2, 743 ff.
HKS 49 (1976), 9.

ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 19. 3. 1778.

A.a.O., Ringold an Balthasar, 28. 8. 1777; 29. 4. 1778; 7. 5. 1778; 5. 2. 1783.

Teil 1, Kap. 3.7.

216



ten Ansichten zum Zeitgeist, zum neu erwachenden Nationalgefühl, zur
Suche nach ökonomischen und sozialen Reformen spielte er eine wichtige
Vermittlerrolle zwischen radikaleren und gemässigteren Reformern im
katholischen Raum, desgleichen zwischen reformierten und katholischen
Eidgenossen19. Das brachte ihm das Etikett ein, einer der «aufgeklärtesten»
Geistlichen der katholischen Schweiz zu sein. Dieses Etikett begleitete ihn
noch Jahre später20. Man sah in ihm einen ausserordentlich aufgeschlossenen

Geistlichen, wie es deren nur ganz wenige in der Innerschweiz gebe:

gebildet, tolerant und dem Neuen zugewandt. Auf der anderen Seite setzte
ihn das dem Vorwurf aus, ein halber Protestant und Freidenker zu sein21.

Es fehlte nur noch, dass man ihn als Illuminât oder Freimaurer bezeichnete.

Denn solche Etiketten wurden nur zu gerne von reaktionären Kreisen

jenen angehängt, deren Toleranz, Wissenschaftsgläubigkeit und
Jesuitenfeindlichkeit bekannt war22.

Die Kontakte zur «aufgeklärten» Welt und seine Toleranz den
Andersgläubigen gegenüber verleiteten offensichtlich verschiedene Persönlichkeiten,

von Ringold mehr zu erwarten, als er in dieser Beziehung geben konnte.

Seine Öffnung war eben keine stürmische Aktion gewesen, sondern

vorsichtiges Vortasten in neue Bereiche, oft nur vollzogen dank aufmunternder

Worte von Freunden. Das veranschaulicht die Episode mit Jeremias

L'Orsa und der «Gesellschaft zur Beförderung des Guten» in
Zürich23. Diese Gesellschaft war Ende 1788 gegründet worden. Sie stand

unter der Leitung des reformierten Chorherrn und Arztes Johann Heinrich

Rahn24. Ein Jahr lang, bis zur Annahme neuer Satzungen, stand sie in
Beziehung zum Geheimorden der Illuminaten, wohl weil Pestalozzi als

Auf diesen Sachverhalt hat erstmals Kälin aufmerksam gemacht; Kälin, Aufklärung 16.

HKS 49 (1976), 9; BABE, HCA 1409, fol. 59, Gessner an Stapfer, 3. 3. 1799.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 9. 12. 1783.

Van Dülmen, Töpsl, 195.

Roedel, Pestalozzi und Graubünden, 44—48. —Jeremias L'Orsa (1757—1837), aus dem

Engadin stammend, an Privatschule vorbereitet zum Beruf eines Geistlichen, Hauslehrer bei
der Familie von Salis in Malans und 1777 Aufnahme ins bündnerische Ministerium,
1780—1782 Studium in Halle, 1785 Hauslehrer bei der Familie von Hallwil. Dazwischen
verschiedene Seelsorgestellen. 1801 Helfer an der Nydeggkirche in Bern und 1809 Pfarrer.

1832 Übernahme einer Pfründe in Bätterkinden. — Roedel, Pestalozzi und Graubünden,

35-52.
Johann Heinrich Rahn (1749-1812), Dr. med.-HBLS V, 521.

217



Mitglied der Gesellschaft auch diesem Geheimorden angehörte25. Die
«Gesellschaft zur Beförderung des Guten» beschäftigte sich vornehmlich mit
der Problematik der Aus- und Weiterbildung von Handwerkern. Sie

verfolgte damit stark pädagogische Ziele. Die Zürcher Gesellschaft war bald
bemüht, auch in anderen Gebieten der Schweiz Tochtergesellschaften zu
eröffnen, so auch im Aargau. Jeremias L'Orsa, damals Hauslehrer im
Schloss Hallwil, wollte zusammen mit Heinrich Pestalozzi eine Sektion
des Unteren Aargaus gründen und hatte auch Pfarrer Ringold als Mitglied
vorgesehen26. Aber alle Bemühungen, Ringold zu gewinnen, scheinen
fehlgeschlagen zu sein. Jahre später betonte Pfarrer Ringold, er sei «unter den
reitzendsten Verheissungen und Schmeicheleien» eingeladen worden,
Mitglied von Organisationen zu werden, die sich gegen die Religion, die Kirche

und die Klöster verbündet hätten. Der Herr aber habe ihn gestärkt, so
dass er das alles ausgeschlagen habe. «War ich als ein Illuminât auf Uri
gekommen, so weisst der Himmel allein, was mit diesem Volk und seinen

ältesten Bundsgenossen geworden war», fügte er bei27.

Zwischen dieser Briefstelle und der erwähnten Episode liegen fast zwanzig

Jahre. In dieser Zeit hatte sich der vorsichtige Ringold von jenen Kreisen

abgewandt, die ihm zu sehr von den Strömungen der Aufklärung
beeinflusst schienen. Schon immer hatte er sorgfältig zu unterscheiden
versucht, was «echte» und was «falsche» Aufklärung sei. Unter dem Eindruck
der Ereignisse in der französischen Revolution und während der Helvetik
aber war aus dem «aufgeklärten» Pfarrer in vielen Bereichen eine

Führerpersönlichkeit der Gegenrevolution geworden28. Begriffe wie «Illumina-

28 Herbert Schönebaum, Pestalozzi, die Illuminaten und Wien, S.A. aus Sitzungsbericht der

preussischen Akademie der Wissenschaften 1928, 89 ff. — Zum Illuminatenorden,
Richard van Dülmen, Der Geheimbund der Illuminaten, Darstellung, Analyse, Dokumentation,

Stuttgart-Bad Canstatt 1975; Norbert Schindler, Aufklärung und Geheimnis im
Illuminatenorden, in: Geheime Gesellschaften, hrsg. v. P. Chr. Ludz, Wolfenbütteler
Studien zur Aufklärung V/1, Heidelberg 1979,203-230.

26 ZBZH, Manuskriptmappe Z III, 100, 1. 11. 1785, Brief von L'Orsa, sehr wahrscheinlich

an Rahn: «Eben komme ich von Aarau, wo ich dem Hrn. Meyer den mit gütigst
zugeschickten Plan habe lesen lassen. Er ist dankbar für die gütige Mittheilung, billigt die
Absichten und Einrichtungen der Gesellschaft und wird sich Mühe geben noch ein paar
rechtschaffene Männer in Aarau zu finden, die sich mit Pestalozzi, dem würdigen Pfarrer

von Sarmenstorfund mir zu einer besonderen Gesellschaft des untern Ergäus verbinden».
27 StiAE, A. VS 27, Ringold an Steinegger, 16. 7. 1803.
28 Teil 1, Kap. 4.4. und 4.5. — Zur Frage der «Gegenrevolution» vgl. Marius Michaud, La

Contre-révolution dans le Canton de Fribourg, 1789—1815, Fribourg 1978.

218



ten», «Freimaurer», «Freidenker» oder «Jakobiner» wurden zu Reizwörtern,

die man synonym gebrauchte. Alles, was einer freieren, dem Religiösen

oder der Kirche gegenüber indifferenteren Denk- und Handlungsweise
zu entsprechen schien, schrieb man dem zersetzenden Wirken der Illuminaten

oder Freigeister zu29. Überall, auch im Lande Uri, witterte man
schliesslich Freimaurer oder Illuminaten. «Ich habe manchen finnigen
Illuminaten aufgedeckt, der jetzt noch beym dummen Pöbel als ein erzchristlicher

Staatsmann paradiert», schrieb Ringold am Ende der Helvetik einem
Freund30. Er finde unter dem «Adel» im Lande — gemeint sind die
regierenden Familien — selten einen Mann oder Jüngling, der nicht mehr oder

weniger von der «Philosophie des Antichrists» vergiftet sei. Diese Pest
verbreite sich über allerlei verborgene Schleichwege, und ihre Anhänger
vermehrten sich wie Pfifferlinge über Nacht. «So bald ein junges Herrchen
über Pfaffen und Sakramenten zu fluchen anfangt, so wird es gleich, unge-
acht seines Schafkopfs in dem ersten Klubb zu einem der grossen Weisen

unsers aufgeklärten Zeit Alters eingeweihet.. .»31. Sie alle rechnete der
Altdorfer Pfarrer zu den «Philosophen und Statisten von der Schweineheerde
des Epicurs», denen es auch dann noch gut gegangen sei, als das ganze Volk
in den Wirren der Helvetik unsäglich gelitten habe32. Seiner Meinung nach

versammelten sich die jungen Männer in Altdorf lieber in den Klubs, als

dass sie den sonntäglichen Gottesdienst in der Pfarrkirche besucht hätten.
Viele von ihnen, auch Magistraten, würden sich mit einer stillen Messe bei
den Kapuzinern begnügen, um gegenüber der Bevölkerung das Gesicht zu
wahren33.

Pfarrer Ringold war schliesslich überzeugt, es gebe auch in Altdorf eine

freimaurerische Tochterloge der grossen Mutterloge in Luzern34. Das war
nun freilich weit übertrieben. Es gab damals in Luzern gar keine Loge der

Freimaurer35. Hingegen war Ende 1798 in Luzern eine «Literarische Sozietät»

gegründet worden, der die geistige Elite der Eidgenossenschaft

angehörte36. Im Gesellschaftsprogramm war als Zweck festgelegt, wahren

29 Ringold, Hirtenbrief, 36, 50; BABE, HCA 1409, fol. 36; Hersche, Spätjansenismus, 328.

30 StiAE, A. VS 27, Ringold an Steinegger, 16. 7. 1803.
31 A.a.O.
32 StABS, PP 1, 198, Ringold an Merian, 20. 4. 1801.

33 ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 21. 2. 1802.

34 A.a.O.
" Im Hof, Das gesellige Jahrhundert, 169.

36 Wernle, Helvetik I, 267 ff.

219



Patriotismus, Aufklärung des Volkes, Wissenschaft, Kunstfleiss und nützliches

Gewerbe zu fördern. Gleichzeitig sollten Föderalismus, Anarchie und

Aberglaube bekämpft werden37. Die Gesellschaft wirkte im gemeinnützigen

Sinne und mahnte bei Themen der Politik und philosophischen Spekulation

zur Vorsicht. Eine Diskussion über theologische Fragen war
ausgeschlossen. Die «Gemeinnützige-literarische Gesellschaft» erlebte die Gründung

von weiteren Sozietäten, auch unter dem Titel «Vaterländischgemeinnützige

Gesellschaft» in Bern, Basel, Zürich, Winterthur und

Schwyz38. Da Bezirksstatthalter Joseph Raedle in Altdorf ebenfalls

Mitglied der Luzerner Sozietät war, bildete sich in Altdorf vielleicht zeitweise
eine «Tochtergesellschaft», die in lockerer Form weiterbestand, selbst als

die «Mutterloge» in Luzern nicht mehr existierte39.

Ringolds Affekt gegen die Illuminaten, Freimaurer und Freigeister
verstärkte sich mit der Lektüre von Barruels «Mémoires pour servir à l'histoire

du Jacobinisme» und wurde durch sie in geradezu konterrevolutionäre
Bahnen gelenkt40. Noch viel stärker war er nun von der Gefahr überzeugt,
die von solchen Freigeistern drohten, die nicht nur den staatlichen

Umsturz, sondern auch die Vernichtung der Kirche planten41. Die Gefahr
schien ihm noch grösser, weil seiner Meinung nach viele junge Altdorfer in
ihren Studienjahren an auswärtigen Universitäten und Schulen von den

Illuminaten und Gnostikern dieser Zeit zu Deisten oder gar zu Atheisten
geformt worden seien42. Da gab es für ihn nur noch eines: «Ein sehr wachsames

Aug auf alle Bewegungen dieser verschwornen Feinde unsers Herrn Jesu

[zu] halten, auf dass der Glaube an dessen heiliges Evangelium in den

Herzen unsrer Heerden gerettet und zugleich das Wohl und die Sicherheit
des Vaterlandes erhalten werde»43.

Pfarrer Ringold war also ganz auf jene konterrevolutionäre Linie
eingeschwenkt, wie sie im Klerus und bei den Altgesinnten in der ganzen Eidge-

37 A.a.O.
38 A.a.O.
39 Die Gesellschaft hatte sich nach Wernle Ende Mai 1800 aufgelöst; vgl. Wernle, Helvetik I,

271.
40 ZBZH, FA Hess 1741,181 al, Ringold an Hess, 14./15. 6.1802; vgl. Teil 2, Kap. 3.1., Anm.

48.
41 StABS, PP 1,199, Ringold an Merian, 6. 7.1801; ZBZH, FA Hess 1741,181 al, Ringold an

Hess, 21. 2. 1802.
42 ZBZH, FA Hess 1741, 181 al, Ringold an Hess, 29. 7. 1802.
43 A.a.O.

220



nossenschaft deutlich hervortrat44. Die negativen Erlebnisse während der
Helvetik hatten sich bei ihm so fest eingeprägt, dass er Jahre später im
Hirtenbrief an die Sarmenstorfer vor dem gefährlichen Wirken der «gottlosen
Jakobiner, Freymaurer und Illuminaten und so vieler andern gottlosen
Freygeister» warnte und sie bat, sich in keine solchen Klubs aufnehmen zu
lassen45. Diese deutlichen Veränderungen im Denken und in den

Äusserungen eines Mannes, der sich noch zwanzig Jahre zuvor so sehr für Ideen
seiner Zeit zu begeistern vermochte und auch an Reformen in Schule und
Landwirtschaft Interesse zeigte, mögen überraschen46. Ähnliches lässt sich

aber bei vielen Persönlichkeiten, die an einer gemässigten Aufklärung
interessiert waren, feststellen. Das zeigt auch das Beispiel eines Joseph von
Beroldingen47. Der allgemeine Eindruck, die in der französischen Revolution

bewirkte «Dechristianisierung» greife in der Helvetik auch auf das

eigene Land über, trieb diese Leute in eine Kampfstellung, um zu retten, was
noch zu retten war48. Sie waren damit in Gefahr, auch Postulate einer

gemässigten Aufklärung über Bord zu werfen, weil sie sahen, wohin diese

Postulate in einer radikalen Ausformung führen konnten. Es kam sogar so

weit, dass sie sich zum Teil mit solchen Kreisen verbanden, die sie vorher
bekämpft hatten49.

Bei aller Rückkehr in die Reaktion blieben aber bei Pfarrer Ringold vor
allem jene Forderungen wach, die er von den reformkatholischen

Strömungen her in sich aufgenommen hatte. Seine Haltung in der Aufklärung
und im Reformkatholizismus entspricht in diesem Sinne etwa dem, was
andernorts als reformkonservativ bezeichnet worden ist50. Ringold hat sich

als konservativer Mensch aus dem Wissen um die Notwendigkeit von
Reformen dem Geist der Zeit geöffnet und jene Ideen übernommen, die er als

notwendig und nützlich empfand, um die Reform der Kirche zu gewährleisten.

Wernle, Helvetik II, 346—383; Michaud, Contre-révolution, 196 ff.

Ringold, Hirtenbrief, 36, 49 f.
Teil 1, Kap 3.5.-3.7. Kap 4.1.

Max Braubach, Joseph von Beroldingen und die Aufklärung, in SZG 2 (1952), 41—70; zu
der angeführten Problematik vor allem 41 f.

Zum Begriff der «Dechristianisierung» und seiner Anwendung vgl. M. Cséki, Déchristianisation?

Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung, in: Engel-Janosi u. a., Formen der

europäischen Aufklärung, München 1976, 13—19.

Braubach, Joseph von Beroldingen, 41 f.

Klaus Epstein, Die Ursprünge des Konservatismus in Deutschland, Berlin 1973.

221



5.2. Ringolds theologischer Standort

Leider ist nicht genau bekannt, welchen theologischen Ertrag Karl Ringold

und andere Absolventen des Studienganges am Collegium Helveticum
in Mailand in die Heimat mitgenommen haben. Die vorliegenden, bereits

geschilderten Hinweise belegen aber eine gründliche und auch zeitgemässe

Ausbildung51. Wie schon vor ihm Bernhard Ludwig Göldlin und der
Solothurner Chorherr Gügger, lernte Karl Ringold in Mailand Strömungen des

italienischen Reformkatholizismus kennen, die zum Teil mit dem
Preilluminismo identisch waren52. Bekanntlich vermochte vor allem das Werk

von Lodovico Antonio Muratori auf die jungen Theologiestudenten aus

der Eidgenossenschaft in jenen Jahrzehnten entscheidenden Einfluss
auszuüben53. Betrachtet man die eindrucksvolle Verbreitung der
reformkatholischen Werke Muratoris im deutschen Sprachraum, wird der mögliche

Einfluss seiner Ideen auf die Studenten am Helveticum noch
deutlicher54. In seiner Schrift «Della regolata divozione dei christiani», zu
deutsch «Die wahre Andacht des Christen» und im Werklein «Raccolta di
scriture concernenti la diminuzione delle feste» wandte sich Muratori
gegen alle Übertreibungen und Auswüchse im Heiligen- und Reliquienkult,
sprach sich für eine Beschränkung der allzu vielen Wallfahrten und Feiertage

aus und betonte die Ausrichtung auf das Wesentliche in der christlichen
Andacht55. Pfarrer Ringold kannte diese beiden Werke nicht nur, er setzte
ihre Postulate mit Eifer in die Praxis um. Sein mutiges Eintreten für die

Verminderung der Feiertage und die konsequente Erneuerung der

Andachtsformen in seiner Seelsorge sind Beispiele dafür56.

Der lombardische Einfluss umfasste bekanntlich im weiteren Elemente
der maurinischen Reform in der Erforschung der Kirchengeschichte.
Ausführungen in Ringolds Briefen an den ehemaligen Lehrer Giovanni Branca

belegen, dass er in Mailand die Schule der Mauriner kennengelernt hatte
und sich später an ihrer Arbeitsweise orientierte57.

Teil 1, Kap 1.3.; Karl Strebel, Freiämter im helvetischen Kolleg in Mailand, in: Unsere
Heimat 21 (1947), 29.

Wicki, Göldlin, 458; Vögtli, Gügger, 18.

Teil 1, Kap 1.3. Anm. 40.

Zlabinger, Muratori, 15 ff.; Wandruszka, Österreich und Italien, 35 ff.
Zlabinger, Muratori, 209 f.; vgl. Teil 2, Kap. 1.1., Anm. 7.

Teil 1, Kap 2.2.; Teil 2, Kap 1.1.

Teil 2, Kap 2.1.

222



Weit grössere Bedeutung für das theologische Denken und die Pastoration

von Pfarrer Ringold hatte aber ein dritter Einflussbereich. Nach eigenen

Worten Hess er sich in seiner Seelsorge vom Vorbild des Mailänder
Erzbischofs Karl Borromäus leiten. Eifrig las er in den «Acta Ecclesiae

Mediolanensis», die Karl Borromäus im Jahre 1582 herausgegeben hatte und
die er selber besass58. Diese Sammlung von Verordnungen der Mailänder

Synoden, von Hirtenbriefen und Pastoralinstruktionen erlebte eine weite

Verbreitung und viele Neuauflagen. Bekannte und vielgelesene Theologen
haben daraus Gedankengut in ihre auf die Praxis ausgerichteten Werke
übernommen59. So vermutet Schuchart, Johannes Opstraet habe in seinem

berühmten, vom Jansenismus geprägten «Pastor bonus» Ideen des Mailänder

Erzbischofs adaptiert. Es sei auffallend, wie Opstraet bei der «Ausdeutung

der biblischen Gestalt des Guten Hirten» und der Umschreibung der

Pflichten und Aufgaben des in seiner Nachfolge stehenden Seelsorgepriesters

annähernd gleiche Formulierungen gebraucht habe, wie der Reformbischof

von Mailand, wenn dieser in seinen Pastoralschreiben, in den

Predigten auf seinen Visitationsreisen und in seiner weitgespannten
Korrespondenz dem Klerus der Mailänder Kirchenprovinz immer wieder Jesus

Christus als den Guten Hirten vor Augen stellte60. Ob Ringold sein Idealbild

des Guten Hirten, das in seiner Pastoration und in den Ansprachen an
den Urner Klerus so oft wiederkehrt, direkt von Karl Borromäus oder
über das Werk von Opstraet übernommen hat, muss offen bleiben. Bei der

grossen Wertschätzung, die der Mailänder Erzbischof genoss, und der weiten

Verbreitung des «Pastor bonus» von Opstraet ist beides denkbar.

Ganz auffällig zeigt sich im theologischen Denken und der seelsorgerlichen

Praxis Ringolds starke Rezeption gallikanischer Literatur. Bemerkungen

des jüngeren Ringold lassen vermuten, dass er sie teilweise ebenfalls in
Oberitalien und auf dem Umweg über italienische Übersetzungen kennengelernt

hat61. In seiner Haltung zur Frage der Unfehlbarkeit der Kirche
und des Papstes Hess er sich von den Arbeiten Bossuets leiten, kannte sich
aber auch gut in der Literatur der spätmittelalterlichen Reformtheologen

BAM, Ms H 159 (sussidio), Ringold an Branca, 1. 9. 1790: «... presi per modello il mio caro

padre S. Carlo...»; StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 7. 4. 1791.

Stadel, Busse, 229; R. Mols, Saint Charles Borromée, pionier de la pastorale moderne, in:
Nouvelle Revue Theologique 89 (1957), 600—622, 715-747.
Schuchart, Pastor bonus, 176.

KBAG, Stemm. 68, fol. 283.

223



des 15. Jahrhunderts aus, wie das schon nachgewiesen wurde62. Deren
Fragestellungen und Thesen flössen später in die Arbeiten gallikanischer
Theologen ein. Das trifft auch auf Edmond Richer zu, der die Werke eines

Johannes Gerson neu herausgab63. Richer selber vertrat in seinem «Libellus
de ecclesiastica et politica potestate» von 1612 die These, das Depositum fi-
dei sei der ganzen Kirche anvertraut und die Schlüsselgewalt ruhe in der

Gesamtheit des Klerus. Das Amt des Pfarrers sei durch Jesus Christus von
Gott selber eingesetzt worden. Die Pfarrer seien die Nachfolger der 72 Jünger

Christi, so wie die Bischöfe die Nachfolger der Apostel seien. Damit
betonte Richer die Stellung des Pfarrers als ordentlicher Seelsorger. Sie sollte
auch dadurch gefestigt werden, dass die Gläubigen gehalten waren, die

Sonntagspflicht durch den Besuch der Messe in ihrer Pfarrkirche zu erfüllen64.

Karl Ringold hat wie erwähnt, diese Forderung konsequent

übernommen, indem er seine Pfarrkinder ermahnte, sie sollten ohne Not nie

ausserhalb der Pfarrkirche in andere Gottesdienste gehen65. Hieher gehört
auch der folgende Ausspruch: «Ich halt' mich an die französische Theologie

und glaube, dass ein jeglicher Pfarrer ein wahrer Hierarch und im zweyten

der Prälaten der Kirche stehe. Dies macht mich ein bisschen in meinem
Elend stolz, dass ich die spöttische, schiefe Augen der Mönche unmöglich

vertragen kann»66. Das entsprach dem, was Richer gegen die «monarchisch-

klerikale Verfassung, die zentralistische Regierung und den allzu grossen
mönchischen Einfluss in der Kirche» sagte67. Solche richeristischen Gedanken

kamen übrigens ausgeprägt im Spätjansenismus, aber auch in der

Konstanzer Liturgiereform zum Ausdruck68.
Woher Ringold Richers Ideen aufnahm, ist nicht klar. Denn unter dem

von ihm verwendeten Begriff «französische Theologie» subsumieren sich

verschiedene Richtungen. Es kann damit der Gallikanismus in seiner
kirchenrechtlichen Ausprägung und seiner typisch reformtheologischen
Konzeption gemeint sein, wie sie bereits in den Werken von Gerson grundgelegt

waren. Oder die französischen Spiritualisten, zum Beispiel Bérulle und

62 Teil 2, Kap. 4.1.
63 Edmond Richer (1559—1631) gab im Jahre 1606 die Werke von Johannes Gerson in Paris

neu heraus.
84 Hersche, Spätjansenismus, 35 f.
88 Ringold, Hirtenbrief, 8 f.
86 KBAG, Stemm. 79, fol. 143 b-c, Ringold an Zurlauben, 8. 11. 1784.
87 Hersche, Spätjansenismus, 36.
88 A.a.O; Keller, Konstanzer Liturgiereform, 124 ff.

224



Franz von Sales, für den Ringold eine grosse Vorliebe hegte. Schliesslich

kann man unter französischer Theologie auch den französischen Jansenismus

oder von ihm beeinflusste Theologen verstehen69. Das wäre hier umso
naheliegender, weil Ringold diesen Passus in einem Brief an Fidel Zurlauben

formulierte, der mit Sicherheit mit dem französischen Jansenismus in
Berührung gekommen ist70. Aber auch Ringold stand, wie so viele
reformkatholisch orientierte Geistliche seiner Zeit, im Banne dieser mächtigen
Geistesströmung, die im 18. Jahrhundert zwar kaum mehr rein, aber umso
verbreiterter und wirkkräftiger auftrat71.

Stellen wir uns deshalb zusammenfassend die Frage, wie weit auf
Ringolds theologisches Denken und die dadurch bestimmte Praxis jene Kriterien

zutreffen, die in Anlehnung an Hersches Untersuchung zum
Spätjansenismus als typische Kennzeichen einer jansenistischen Haltung gelten.
Dass dabei lange nicht jedes Postulat, das die Jansenisten vertraten,
ausschliesslich jansenistisch war, hat Hersche ebenfalls deutlich dargelegt72.
Viele ihrer Forderungen waren Allgemeingut aller reformkatholischen

Strömungen seit dem Tridentinum. Aber sie haben sich zum Teil so stark
mit dem Jansenismus verknüpft, dass sie, zumindest im 18. Jahrhundert, als

jansenistisches Merkmal zu gelten haben73. Das trifft zum Beispiel auf den

vorhin beschriebenen Richerismus zu, den Ringold markant vertreten hat.
Freilich wollte damals niemand als Jansenist verschrieen werden. Denn diese

Bezeichnung brauchten die Gegner der neuen Theologie als Schimpfwort

für alle jene, die sich zu Meinungen bekannten, die nicht von den Je-

89 Hersche, Spätjansenismus, 35—38; van Dülmen, Töpsl, 243 f.
70 Auf diesen Sachverhalt hat Meier in seiner monumentalen Arbeit zur Zurlaubiana auf¬

merksam gemacht und betont: «Wie wir wissen war aber Rollin nicht bloss Lehrer und
Gelehrter, sondern auch einer der engagiertesten Vertreter des Jansenismus seiner Zeit.

Angesichts des tiefen Eindrucks, den Rollin beim jungen Zurlauben hinterlassen hat,
dürfte auch diese spezifisch gallikanische Färbung des röm. Katholizismus nachhaltig auf
dessen Weltanschauung eingewirkt haben». Meier, Zurlaubiana I, 253, 256 f. — Eine
persönliche Einsicht in die Sammelbände Zurlaubens hat mir diesen Eindruck zum Teil
bestätigt. Dort finden sich auch Teile der «Gazette d'Utrecht», sowie ein Auszug aus dieser

Zeitung über den Streit zwischen Jesuiten und Jansenisten (14. Nov. 1769); KBAG,
Stemm. 34, fol. 63; Ebenso finden sich in Stemm. 77, fol. 315—418 Auszüge aus theolog.
Traktaten und Kollegheften, so fol. 315—334 der Traktat «de Peccatis» mit ausführlicher

Beschäftigung der Thesen Augustins gegen die Pelagianer.
71 Hersche, Spätjansenismus, 42 f.
72 Hersche, Spätjansenismus, 33 f.
73 A.a.O., 35 f.

225



suiten gelehrt wurden74. Deshalb betonte Ringold im Jahre 1793 in seiner

ersten Ansprache als bischöflicher Kommissar an das Priesterkapitel Uri,
die Leitlinien seiner Amtsführung seien die Normen des Evangeliums. Er
berufe sich nicht auf die Ansprüche irgendeines Lehrmeisters der Theologie

und sei daher weder «Jesuit» noch «Jansenist». Er hange weder an den

Meinungen der Thomisten noch der Scotisten oder anderer Scholastiker75.

Schon früher hatte er sich gegen alles Schulgezänk und alle theologischen
Streitigkeiten gewandt76. In der «Trauerrede» auf den im Herbst 1780

verstorbenen Abt Marian von Einsiedeln lobte er, das sei nochmals erwähnt,
dessen Einsatz für die strengere Moralauffassung des Probabiliorismus und
hob seinen Kampf gegen den «reissenden Strom[e] des Verderbens»

hervor77. Wie er es für das Wirken des Abtes formulierte, so war auch für
ihn «das Evangelium des Sohnes Gottes die einzige Richtschnur unserer
Sitten»78. Ringold sah seine Hauptaufgabe darin, in seinen «verderbten
Zeiten» die «reine Lehre des Sohnes Gottes» zu verkünden, ob man sie hören
wolle oder nicht79. Mit solchen Aussagen stand er bekanntlich mitten in
den Streitfragen um die richtige Morallehre, um die Frage also, ob eine

Handlung erlaubt sei oder nicht, wenn diesbezüglich unlösbare Zweifel
bestünden, aber die Wahrscheinlichkeit — probabilitas — vorhanden sei, dass

sie erlaubt ist. Die meisten Jesuiten und auch Thomisten vertraten die erste

Auffassung und damit den Probabilismus. In seiner übersteigerten Form
wurde er zum Laxismus. Eine abgeschwächte Form, bei der eine höhere

Wahrscheinlichkeit verlangt wurde, nannte man Probabiliorismus. Die

grundsätzlich entgegengesetzte Doktrin hiess Rigorismus oder Tutiorismus
und erlaubte die Handlung im Zweifelsfalle nicht80. Diesem Grundsatz

folgten die Jansenisten aller Schattierungen, weshalb unter Rigorismus
auch die ganze, strenge Lebensweise der Jansenisten verstanden wird81. Um

74 Wandruszka, Reformkatholizismus, 240; van Dülmen, Antijesuitismus, 65; Schuchart,
Pastor bonus, 11; Ringold, Trauerrede, 24.

78 ABK Uri, Protokoll II, 148 (19. 10. 1793): «Ac demum declaravit, quod norma sui regimi-
nis sit Evangelium. Cum non iuraverit in verba alicuius Magistri, nec sit Jesuita, nec janse-

nista...».
76 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.
77 Ringold, Trauerrede, 23 ff.
78 A.a.O., 24.
79 ADek Mellingen, Fase. Bettwil, Ringold an Wiederkehr, 16. 7. 1789.
80 Hersche, SpätJansenismus, 25 f.
81 A.a.O., 26; Schuchart, Pastor bonus, 23; Stadel, Busse, 171 ff.

226



diese Moralauffassungen entbrannte im 17. und 18. Jahrhundert ein heftiger

innertheologischer Streit, wobei es zu beachten gilt, dass das kirchliche
Lehramt sowohl den extremen Rigorismus einiger Jansenisten wie auch

den Laxismus von jesuitischen Theologen verurteilt hat82.

Ringolds theologisches Denken und seine seelsorgerliche Praxis waren,
das sei nochmals betont, deutlich der strengen Richtung in der Morallehre
verschrieben. Schon in seinen geschichtlichen Notizen Hess er in bezug auf
den Streit zwischen jansenistischen und jesuitischen Theologen keinen

Zweifel über seinen Standort offen. Zwar verurteilte er die extremen
Jansenisten wegen ihrer «Unbescheidenheit», gab aber zu Bedenken, dass die
Jesuiten und vor allem die Vertreter des Probabilismus und des Laxismus der

Kirche viel grösseren Schaden zugefügt hätten83. Immer wieder betonte er
in seiner Korrespondenz, die Jesuiten und Mönche hätten «die Moral des

Evangeliums durch ihre schändliche Kasuistik» verdorben84. Die Norm sei

doch diese: «Man mus Gott lieben über alles und folgsam aus allen Kräften
seine Gesetze befolgen, den Nähsten wie sich selbst, und folgsam ihm
nichts zufügen, was man selbst nicht gern leiden wurde»85. Diese Regel habe

15 Jahrhunderte genügt, um das Gewissen zu prüfen. Bei allen Zweifeln
habe man Gott um Licht gebeten, um seinen Willen zu erkennen, und ihn
auch schneller herausgefunden, als über den Umweg von zehn kasuistischen

Lehrbüchern86.
Was Pfarrer Ringold als «evangelische Norm» und «reine Lehre»

betrachtete, durchzog seine Pastoration wie ein roter Faden. Davon zeugen
die Erneuerung der Liturgie, seine Predigten, der Kampf gegen Aberglauben

und Unsitten und der permanente Ruf, sich von den Freuden der Welt
abzuwenden und nur dem anzuhangen, was auf dem schmalen Weg nach
oben führe! Man hört hier die Sprache des Rigoristen, ja des weltfremden
Zeloten, der nicht nur die Anwendung einer strengen Moral forderte,
sondern die Umkehr in dem Sinne verstand, dass er aus seiner Pfarrei, wie es

Aussenstehende zu sehen glaubten, eine Waldbruderei oder ein Kloster
formen wollte87. Seine Eintragungen ins Totenbuch wirken zum Teil wie eine

Stadel, Busse, 172.

KBAG, Stemm. 68, fol. 279.

ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782.

ZBLU, Ms 252, 12, Ringold an Balthasar, 24. 8. 1784.

A.a.O.
Teil 2, Kap 1.4.

227



Aar l 3rofep$ fÄlnoo.lD,
tfytmaliQtt &M uni> Wuffrtier ber- oon (Bott

bem Vattv, unt> 3efti Cfctitfo geliefeten,

aumxDàWtm Cbrifîengemefnbe ju @ßt*

tttenjîotf, ttuiîifcfiet aüen unb iebeit

feinen frommen, getreuen, «UertidJften,

imoecoegUc^n pfarrfiitbcrtt ^rieben, <*>eil,

<B«rt&e ^ gegen unb «Ue legten <S«f>en,

bie burd) 3efum €ï?nfïum am bêm Prtteç«

fd&oofe (Sottco t)errtï>ïommett»

"<ilb t U Mi> mtU id& baö ^nbe meiner mule"

tsôïfen SBanbevfc&aft erreichen SOîcin &o&e«J SUtet/

unb bie immer merfftctier june^menbe @c&tt>ac&&efc

ten oevftdietn mici)/ bag MS) bie Jg»ûJïe NI ftetbltc&en

fieibeê aMegen, unb û&eç ein Kleineà in bas Sanb

be« StDtâfeit fjinûbewljen mxbe, (Seen »erlaffe

i* bsefe SBeiti abanoefc Sinei ift, w«« miß pi

Abb. 17: Einleitung des Hirtenbriefes von Pfarrer Ringold an seine ehemalige Pfarrei Sar¬

menstorf, 1814.



geistliche Buchhaltung über die Erfolge seiner Seelsorge88. Für Pfarrer Ringold

aber war dies alles nichts anderes als der Versuch, zur Lebensweise der

ersten Christen zurückzukehren. Er wollte in seiner Pfarrei den Glanz der

Urkirche zurückgewinnen, wie er es auch von der Kirche im gesamten
wünschte. Der Rekurs auf die Urkirche blieb ein Motiv, das ihn bis an sein

Lebensende begleitete und auch im Gespräch mit seinem reformierten
Freund Jakob Hess immer wieder auftauchte89. Damit verband sich bei

Ringold wie auch bei den Jansenisten eine grosse Vorliebe für die Schriften
der Apostel und der Urkirche90. Seine Begeisterung für das Neue Testament

und sein Einsatz für die Verbreitung der Bibellektüre im Volk sind

88 Pfarrer Ringold schrieb in auffälliger Weise ausführliche Eintragungen in die Totenbücher.

Das ist schon für das Totenbuch in Attinghausen feststellbar. In ähnlicher Weise

führte sie sein Nachfolger weiter, wie z.B. auch die Totenbücher in Altdorf zum Teil
ausführliche Notizen enthalten. In Sarmenstorf erhalten die Eintragungen aber eine besondere

Note, weil Ringold dort nicht in erster Linie die Todesursache, sondern die Lebensweise

der Verstorbenen charakterisierte, wie einige wenige Beispiele in deutscher Übertragung

des lateinischen Originals belegen:
11. Febr. 1784: «Nach höchst andächtigem Empfang der hl. Sakramente stieg zu den Sternen

empor Margrith Frey, ein Vorbild jungfräulicher Zartheit und Bescheidenheit, in den

Heilswahrheiten über Greise hinaus erfahren, eine gar eifrige Liebhaberin des gekreuzigten

Jesus und aller Brüder, sehr fleissiger Gast am Tisch des Herrn, ein Spiegel der

Geduld, ein Bild der Unschuld und Befolgerin aller Tugenden. Den Anfang ihrer tödlichen
Krankheit hatte sie geholt infolge Schreckens vor den Nachstellungen eines schmutzigen

Taugenichts. Doch hatte sich die keuscheste Taube seinen Klauen kühn und glücklich
entwunden, indem Gott ihre Hände zum Kampfe lehrte. Sie lebte 23 Jahre 2 Monate und
25 Tage...». — 14. Mai. 1790: «Nach langer Krankheit entschlief endlich in seeliger Umarmung

des gekreuzigten Jesus, wohlversehen... die überaus fromme Jgfr. Verena Koch von
Sarmenstorf. Sie pflegte nach Art der Diakonissen der Urkirche bis in ihr graues Alter die

Kleinen in der christlichen Glaubenslehre und in der Wissenschaft der Heiligen zu
unterrichten. Angebotene Hochzeit hat sie öfters mit Entschiedenheit zurückgewiesen. Trotz
ihrer bemitleidenswerten Armut trug sie allezeit eine wunderbare Heiterkeit zur Schau,

zufrieden mit ihrem kleinen Gütchen, das sie unermüdlich bebaute und den milden
Gaben die ihr von frommen Gläubigen und der götti. Vorsehung gereicht wurden. Sie lebte
76 Jahre...». — 7. April 1793: «Mit den sakramentalen Gaben versehen ward aus dieser

wüsten Erde zu den ewigen Gezeiten der Gerechten entrissen der beste Jüngling Alois
Baur von Sarmenstorf, der diesen Namen in Würden getragen wegen seines makellosen

Lebenswandels und hervorrgenden Unschuldsschmuckes. Er entschlief friedlich im Hause

seines .Arztes in Hildisrieden im 21. Altersjahr. — GAS, Tauf-, Ehe- und Sterbebuch

1784-1827.
89 ZBZH, FA Hess 1741, 181 i, Ringold an Hess, 9. 4. 1782; vgl. auch Teil 2, Kap. 4.1. und

Teil 3. Kap. 2.

50 Hersche, Spätjansenismus, 28 f.; 272.

229



bereits geschildert worden91. Ringold orientierte sich auch an den Kirchenvätern

der nachapostolischen Zeit. Er kannte eine Vielzahl von ihnen und
hat sich ihre Werke regelmässig angeschafft92. Bei aller Vorliebe für die
Schriften des Alten und Neuen Testaments und der Kirchenväter zeigte er
aber auch ein waches Interesse an zeitgenössischen Theologen. Als belesener

Geistlicher kannte er sich in der kirchengeschichtlichen und theologischen

Literatur seiner Zeit bestens aus93. In auffälliger Weise wird.dabei die

Bevorzugung von Autoren deutlich, die jansenistischem Gedankengut
zumindest positiv gegenüberstanden. Das gilt für Antoine Godeau, Claude

Fleury und van Espen94 sowie in ähnlicher Weise für Kardinal Noailles,
dessen Erbauungsbuch er einmal lobend erwähnte95. Unklar bleibt, wie
weit Ringold die Literatur der österreichischen Janseniten kannte. Dass

man im Göldlinkreis darüber informiert war, dürfte sicher sein96.

Zum Teil auf diesem Wege aber auch über Zürcher Freunde lernte
Ringold die Werke von gemässigten Theologen der Aufklärung und des

Reformkatholizismus kennen, zu denen wie gesagt die Arbeiter von Euse-
bius Amort und des St. Blasianer Abtes Martin Gerbert zu zählen sind97.

Auch sie wandten sich gegen die Auswüchse des Barockkatholizismus,
wollten das Wesentliche vom Unwesentlichen trennen und sich auf die
wahren Werte des Christentums zurückbesinnen98.

" Teil 2, Kap 1.3.
92 Im Jahre 1788 schaffte er sich die Werke an von: Origines, Hilarus, Hyppolitus, Optatus,

Justinus, Damianus; im Jahre 1791 die Werke Klemens von Alexandrien in Latein und

Griechisch; StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 9. 5. 1788 und 7. 4.

1791. — Auch wenn ihm beim Brand von Akdorf verschiedene Werke vernichtet wurden,

so dürften einige von den Kirchenväterausgaben, die im Katalog der Bibliothek des

Priesterkapitels Uri von 1835 aufgeführt sind, von Ringold stammen. Er hatte seine

Privatbibliothek dem Kapitel vermacht.
93 ZBZH, FA Hess 1741, 181 k, Ringold an Hess, 19. 11. 1782: Er erwähnte hier Spittelers

Kirchengeschichte und Herders Briefe zur Beförderung des Studiums der Theologie. Vgl.
Teil 2, Kap 1.1. und 2.2. sowie Anhang 1.

94 Teil 2, Kap 4.1. und 4.2.
98 StAUri, PA Komm. K.J. Ringold, Ringold an Schmid, 29. 1.1790. — LouisAntoine de

Noailles (1651—1729). War Verfechter von jansenistischem Ideengut, so auch in seinem

Erbauungsbuch, von dem 1778 in Wien eine deutsche Übersetzung unter dem Titel «Noailles

heilige Tagesordnung des katholischen Christen» erschien. — Brandi, Repertorium,
179; Hersche, Spätjansenismus, 54, 149.

98 Wicki, Göldlin, 479 f.
97 Schäfer, Kirche und Vernunft, 23 ff.; van Dülmen, Töpsl, 23—29.
98 A.a.O.

230



Seit Mitte der achtziger Jahre zeigte Pfarrer Ringold eine zunehmend
stärkere Tendenz zu einem bibelzentrierten Denken. Immer mehr orientierte

er sich an Autoren, die eine genuin biblische Theologie und Seelsorge

postulierten. Themen wie Reich Gottes und «Endzeit» treten immer häufiger

auf. Die wohl stärkste Beeinflussung erfuhr Karl Ringold durch seine

Freundschaft mit dem Reich-Gottes-Theologen Jakob Hess99. Aber ebenso

eifrig las er Schriften von katholischen Theologen, die der Bibelarbeit
verpflichtet waren. An erster Stelle zu erwähnen ist Bernhard Galura, der die
Reich-Gottes-Idee des Reformierten Hess in die katholische Theologie
seiner Zeit übernahm und ihr mit seinen vielgelesenen Werken eine weite
Verbreitung im katholischen Raum sicherte100. Galuras Versuch, sich von
den rationalistischen Grundforderungen der Zeit zu lösen und an ihre Stelle

die «Wahrheiten der Offenbarung» zu setzen, entsprach Pfarrer Ringold
ausserordentlich101. Vor allem die «heilsgeschichtliche Betrachtung» in
Galuras Katechismus war ganz nach seinem Sinne102. Galura orientierte sich
dabei stark an französischen Vorbildern wie Bossuet oder den vom
Jansenismus beeinflussten Fleury und Pouget103. Der Kreis scheint sich zu
schliessen. Über Galura, dessen Werk auch Theologen der Tübinger Schule

beeinflusste, wird in Ringolds theologischem Denken die Aufnahme von
Gedankengut der beginnenden Romantik deutlich104.

Offen bleibt, wie stark Pfarrer Ringold mit dem Sailerkreis in Berührung

gekommen ist und wie gross dessen Einfluss auf ihn war. Zweifellos
kannte er verschiedene Werke dieses wichtigen Reformtheologen an der
Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert. Wenn er ihn auch zuerst recht kri-

99 Teil 3, Kap 2.3.
100 Bernhard Galura {\7M—1856), von Herbolzheim im Breisgau, Studium in Freiburg im Br.

und Wien, 1788 Priesterweihe in Wien, Studienpräfekt im Generalseminar Freiburg i.

Br., Katechet an Mädchenschulen, 1791 Pfr. in Altdorf, ab 26. 8. 1791 Münsterpfarrer in
Freiburg, 1810 Stadtpfarrer von St. Martin in Freiburg, landesherrlicher Dekan, 1815 Gu-
bernialrat und Referendar in ecclesiasticis Innsbruck, 1818 Generalvikar von Voralberg
mit Sitz in Feldkirch, 1820 Weihbischof und 1829 Fürstbischof von Brixen. Galura betätigte

sich als fruchtbarer Schriftsteller und stand u. a. auch in Briefwechsel mit Johann
Jakob Hess. — LThK 4, 508—509; Brandi, Repertorium 76 f., mit ausführlichem Verzeichnis

der Druckschriften; J. Hemlein, Bernhard Galuras Beitrag zur Erneuerung der Keryg-
matik, Freiburg 1952. — ZBZH, FA Hess 1741, 181 an, Ringold an Hess, 10. 2. 1803.

101 ZBZH, FA Hess 1741, 181 am, Ringold an Hess, 10. 2. 1803. - Hemlein, Galura, 85 f.
102 Hemlein, Galura, 96 f.
,03 A.a.O., 91 ff., 96 f.
104 Schäfer, Kirche und Vernunft, 6 f.

231



tisch beurteilte, wird er doch dessen bedeutenden Beitrag für die Theologie
und Seelsorge seiner Zeit bald erkannt haben105. Er schätzte Sailers gute
Beziehungen zu seinen Zürcher Freunden106. Spätestens auf seiner Reise nach

Konstanz im Jahre 1801 lernte er den bayerischen Theologen persönlich
kennen107. Zu diesem Zeitpunkt wusste Sailer um die reformgesinnte und
tolerante Haltung des Altdorfer Pfarrers, aber auch um dessen schwierige

Lage im Konflikt mit den helvetischen Behörden108.

Aus dem Kreis der Sailerschüler in der Innerschweiz hatte Ringold den

engsten Kontakt mit Joseph Balthasar, der damals Pfarrer in Rothenburg
war. Dieser junge Geistliche war ein Sohn von Ringolds früherem Freund
Felix Balthasar in Luzern. Was den alten und den jungen Kleriker
zusammenbrachte, war das gemeinsame Interesse an der Bibel und an einem
Leben, das sich an ihr orientierte109.

Überblickt man die Entwicklung im theologischen Denken Ringolds
und in seiner Pastoration, so wird deutlich, was die Theologie des 18.

Jahrhunderts kennzeichnete: Abwendung von der Scholastik und bewusste

Hinwendung zu einer stärkeren Orientierung an der Bibel und den

Kirchenvätern. Die theologische Spekulation und die Spitzfindigkeiten der

Kasuisten wurden bekämpft. Hatte der Jansenismus das Ideal der Urkirche
wieder aufleben lassen, so setzten die Mauriner neue Akzente auf dem
Gebiet der Kirchengeschichte. Aufklärerische und spätjansenistische

Strömungen liessen neue theologische Disziplinen entstehen, so die
Bibelwissenschaft, die Religionswissenschaft und die Pastoraltheologie110. Der Ruf
nach einer Reform der Kirche an Haupt und Gliedern, wie er am Ende des

Mittelalters erklungen war, war damit erneut aufgenommen. Wie sehr sich

im übrigen gerade im Zuge solcher Postulate, zum Beispiel beim Rekurs
auf die Urkirche, Motive der Reform und der Restauration vermischten,

,0! Teil 2, Kap 3.1.; Wicki, Göldlin, 479. -Johann Michael Sailer (1751-1832). Studium bei

den Jesuiten in München, Noviziat, nach Aufhebung des Ordens 1775 Weltpriester.
1780-1781 Prof. für Dogmatik in Ingolstadt, 1784-1794 Prof. für Ethik und
Pastoraltheologie in Dillingen, 1794 Entlassung. Ab 1799 Professor in Ingolstadt, 1800—1821 in
Landshut. 1821 Domkapitular in Regensburg, 1822—1829 Weihbischof und ab 1829

Bischof von Regensburg. — G. Schwaiger, Johann Michael Sailer, Der bayerische Kirchenvater,

München/Zürich 1982; Brandi, Repertorium, 205 ff.
106 Teil 3, Kap 2.3.
I0' Schiel, Sailer 2, 219, Brief v. Sailer an Wessenberg, 1801.
,08 A.a.O; ZBZH, FA Hess 1741, 184 b, Hess an Sulzer, 9. 10. 1801.
109 Teil 1, Kap 4.6, Anm. 273.
110 Eine knappe Übersicht bieten: Van Dülmen, Töpsl sowie HKG 5, 599—605.

232



zeigt sich auch bei Pfarrer Ringold111. Er wollte in keiner Weise als

reformerischer Stürmer gelten und gab zu verstehen, dass er nichts anderes

anstrebe, als den Urzustand der Kirche zurückzugewinnen112. Für seine

Pastoration passt eher das Bild des guten Hausvaters, der Altes und Neues aus

seinem Schatze hervorzuholen weiss113.

Ringolds theologischer Standort ist somit dem philojansenistischen
Reformkatholizismus zuzuordnen"4. Er vertrat in der Moraltheologie, dem

Rekurs auf die Urkirche und in der seelsorgerlichen Praxis Ideen, die auch

den Vertretern des österreichischen Spätjansenismus eigen waren. Dasselbe

gilt für seinen Richerismus und Antikurialismus. Weitere Kriterien aber,
die Hersche als Kennzeichen einer jansenistischen Haltung formuliert hat,
lassen sich bei Ringold nicht nachweisen, so die Ablehnung der Bulle Uni-
genitus, die Verbreitung jansenistischer Literatur, die Anerkennung der

«Kleinen Kirche» in Utrecht und der Kontakt zu jansenistischen
Kreisen115. Hingegen lässt sich bei ihm bekanntlich eine starke Rezeption
von Gedankengut des italienischen Reformkatholizismus feststellen, der

nebst gemässigt jansenistischen Vorstellungen und Ideen der Frühaufklärung

auch ältere Vorbilder wie das Konzil von Trient, Karl Borromäus und
die französische Oratorienbewegung umfasste116. Beginnende Romantik,
die Ablehnung radikalen aufklärerischen Gedankengutes, die Rezeption
der Reich-Gottes-Idee, ein waches Interesse an mystizistischen Fragen und
der Einsatz für die Postulate der Reform — diese Elemente erweisen Pfarrer

Ringold als typischen Vertreter des Reformkatholizismus im späten 18.

und frühen 19. Jahrundert. Das trifft in ganz besonderem Masse auch auf
seine so intensiv gelebte konfessionelle Toleranz zu!

'" Rudolf Padberg, Reform oder Restauration?, Das Ringen zweier Motive kirchlichen
Handelns im Spiegel der praktischen Theologie, in: Festschrift zum 150 jährigen Bestehen

der Katholisch-theologischen Fakultät an der Universität Tübingen 1817—1967, München

und Freiburg i. Br. 1967, 660—675; zu unserer Frage vor allem 660—665.
"2 Hersche, Spätjansenismus, 37. — Damit begegneten auch die Jansenisten dem Vorwurf,

sie wollten Neuerer sein!
1 ' ' Diese Charakterisierung hatte P. Othmar Ruepp in einem Brief an seinen Bruder Dr.

Alois Ruepp verwendet. GAS, Dorfchronik III, fol. 92, 29. 10. 1786.
114 Hersche, Spätjansenismus, 31 ff., 50 ff.
"! A.a.O., 31 ff.
"8 A.a.O., 357 f.

233


	Reformkatholizismus

