
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 137 (1984)

Artikel: Pfarrer Karl Joseph Ringold, 1737-1815 : ein Beitrag zur Geschichte
des Reformkatholizismus und der Oekumene im späten 18. und frühen
19. Jahrhundert

Autor: Röllin, Stefan

Kapitel: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINLEITUNG

1. Arbeiten über die katholische Aufklärung in der Schweiz seit 1900: Eine
Übersicht zum Forschungsstand

Wer sich mit der Epoche des 18. Jahrhunderts, die man gemeinhin als

das «Zeitalter der Aufklärung» bezeichnet hat, beschäftigt, stellt zweierlei
fest: Zum einen gibt es für den Raum der katholischen Innerschweiz wie
auch für die anderen katholischen Gebiete im Westen und Nordwesten der
Schweiz nur wenige Untersuchungen, die die Aufklärung zum eigentlichen
Thema haben. Während sonst in der schweizergeschichtlichen Forschung
die Aufklärung in ihrer oft eigenständigen Ausprägung recht gut erforscht
wurde1, kann man noch heute mit Recht betonen: «Wenig zahlreich sind
dagegen die Arbeiten über die Aufklärung in den katholischen Orten»2.

Die zweite Feststellung betrifft den Standort, von dem aus jene Zeit des

18. und beginnenden 19. Jahrhunderts beurteilt worden ist. Bis weit nach

dem zweiten Weltkrieg sind die Untersuchungen und in besonderer Weise

die kirchengeschichtlichen Arbeiten stark dogmatisch-apologetisch
geprägt. Von dieser Sicht und den seit dem ersten Vatikanischen Konzil
eingeleiteten Entwicklungen her konnten die im 18. Jahrhundert einsetzenden

Veränderungen in Theologie und kirchlichem Leben sowie die Neuordnung

im Verhältnis von Kirche und Staat nur negativ beurteilt werden. Das

trifft in hohem Masse auf die 1908/09 publizierte Arbeit über «Das luzernische

Zopfkirchtum» von Johannes Schwendimann zu3. In seiner polemischen,

aber stilistisch brillant formulierten Untersuchung befasst er sich

über weite Strecken mit der «katholischen Aufklärung» in Luzern. Bei aller

polemischen Schärfe und Kritiksüchtelei an allem, was den Anschein von
«Aufklärung» und «Staatskirchentum» erweckt, erstaunt jedoch, wie gut
Schwendimann die verschiedenen Strömungen kannte, welche die

Entwicklungen in der katholischen Schweiz beeinflusst hatten: «Der vollende-

1 Zu verweisen ist hier vor allem auf die Arbeit von Ulrich Im Hof, Ancien Regime, in:
Handbuch der Schweizer Geschichte 2, Zürich 1980, 637—784; mit entsprechenden
Literaturhinweisen; zur Frage der Aufklärung vor allem 724—749.

2 Martin Vögtli, Chorherr Franz Philipp Gügger von Solothurn, 1723—1790. Ein Beitrag
zur Aufklärung in Solothurn, Diss. phil. Fribourg, Zürich 1967, Vorwort.

3 Johann Schwendimann, Das Luzernische Zopfkirchtum, in: Monatsrosen 52 (1907/1908),
548 ff, 647; 53 (1908/1909) 3 ff.

13



te Rücktritt des katholisch-konfessionellen Prinzips hemmte die kirchliche

Entwicklung. Jansenistische Schriften fanden ihren Weg auf das Gebiet

unseres Landes und mit ihnen auch die Opposition gegen die hierarchische
Einheit»4. Dass diese Bemerkung auf richtige und bis heute in der

Kirchengeschichtsschreibung der katholischen Schweiz zu wenig beachtete Einflüsse

hinwies, wird noch zu zeigen sein. Das gilt auch für die Wirkkraft epis-

kopalistischer und konziliaristischer Theorien, wie sie in den Werken Van

Espens, in von Hontheims «De statu eccelsiae...» und im Gallikanismus

vertreten wurden. Für Schwendimann waren das insgesamt verdammungswürdige

Einflüsse, deren verheerende Auswirkungen auf das Luzern des

18. und frühen 19. Jahrhunderts er zu zeigen versuchte. Seiner Meinung
nach konnten sie erst vollends wirksam werden, als die «Kontroversen und
literarischen Fehden zwischen den jansenistisch gesinnten Mitgliedern der

helvetischen Gesellschaft und den Jesuiten» nach der Aufhebung des

Jesuitenordens im Jahre 1773 eingingen5. Von einer solchen Sicht her vermochte

Schwendimann auch die Reformen der katholischen Aufklärung, von
den Reduktionen der Feiertage bis hin zur Gottesdienstreform, nur negativ

zu beurteilen. Entsprechend hart ging er mit den Ansichten und praktischen

Arbeiten von Thaddäus Müller und Generalvikar Ignaz Heinrich

von Wessenberg ins Gericht. So wird Schwendimann, bei aller Meisterschaft

in Sprache und Darstellung, den positiven Leistungen jener Zeit und
ihrer Exponenten in keiner Weise gerecht.

Wenig später, nämlich 1911, befasste sich Alois Henggeler in der
Schweizerischen Kirchenzeitung mit dem «Streit über die Periode der Aufklärung»6.

Diese wissenschaftliche Fehde hatte der Würzburger Kirchenhistoriker

Sebastian Merkle mit seinem Aufsatz über «Die katholische Beurteilung

des Aufklärungszeitalters» ausgelöst7. Merkles Thesen, heute als

bahnbrechend für eine gerechtere und differenziertere Beurteilung der katholischen

Aufklärung anerkannt, hatten bei den Kollegen, vor allem bei Adolf
Rösch8 und Johann Baptist Sägmüller9, einen Sturm der Entrüstung her-

4 Schwendimann, Zopfkirchtum, 52 (1907/08), 550.
s A.a.O., 647.
6 Alois Henggeler, Der Streit über die Periode der Aufklärung, in: SKZ 1911, 42—45.
' Sebastian Merkle, Die katholische Beurteilung des Aufklärungszeitalters, Berlin 1909, in:

Sebastian Merkle, Ausgewählte Reden und Aufsätze, hrsg. von Theobald Freudenberger,
Würzburg 1965, 361-413.
Adolf Rösch, Ein neuer Historiker der Aufklärung, Antwort auf Prof. Merkles Rede und
Schrift: Die kath. Beurteilung des Aufklärungs-Zeitalters, Essen-Ruhr 1909.

14



vorgerufen. Der Schweizer Rezensent in der Kirchenzeitung lässt erkennen,

dass er mit den Ansichten von Sebastian Merkle Mühe hat und sich

ganz mit den Ideen von Rösch und Sägmüller identifiziert. Er hält den in
Merkles Arbeit in günstigem Licht geschilderten Reformen entgegen: «Nie

war das Volk bei uns besser unterrichtet und übte die Religion in Wort und
Werk mehr aus als gerade im 17. und 18. Jahrhundert»10. Das trifft freilich

zu, wenn man dabei wie Henggeler in erster Linie an die vielen Feiertage,
die Wallfahrten, Geistlichen Spiele und Bruderschaften denkt. Zum Schluss

seiner Besprechung ist Henggeler der Meinung, Merkle trübe mit seinem

Bestreben, den Vertretern der Aufklärung in der Kirche gerecht zu werden,
«in hohen Mass das Urteil über deren ganze durch und durch verfehlte

Grundrichtung und stellt die Aufklärung so dar, dass deren furchtbar
gefährliches Wesen sich kaum mehr erkennen lässt»11. Eine derart einseitige
Rezension musste Sebastian Merkle selbst auf den Plan rufen. Seine

Erwiderung erschien ebenfalls in der Kirchenzeitung. Er verwies dabei nicht
nur auf seine zweite und eingehende Schrift, «Die Kirchliche
Aufklärung»12, sondern legte auch die Zielsetzungen seiner Sicht zur
katholischen Aufklärung dar. Er wehrte sich gegen eine pauschale Verurteilung

aller reformgesinnten Männer jener Epoche, die sogar vor
einem Theologen wie Johann Michael Sailer nicht Halt machte. Damit war
die Diskussion über die «Aufklärung» im katholischen Raum für die

schweizerischen Kirchengeschichtler offensichtlich abgeschlossen und die
Sache einer offeneren und differenzierteren Beurteilung ad acta gelegt. Das

zeigt auch ein Literaturbericht Ende der zwanziger Jahre in der «Zeitschrift
für Schweizerische Kirchengeschichte»13. Fridolin Segmüller rezensierte
drei Neuerscheinungen zur katholischen Aufklärung, von denen für unser
Thema vor allem die Besprechung von Gröbers Arbeit über Freiherr Ignaz
Heinrich von Wessenberg von Bedeutung ist. Für die ausführlich beschriebenen

Reformversuche Wessenbergs ist da wenig oder kein Verständnis. So

meinte Segmüller: «War Wessenberg auch redlich bemüht, Missbräuche ab-

9 Johann Baptist Sägmüller, Wissenschaft und Glaube in der kirchlichen Aufklärung, Essen

1910.

10 SKZ 1911, 43.
11 A.a.O., 45.
12 Sebastian Merkle, Zur Erwiderung auf den Artikel: «Der Streit über die Periode der

Aufklärung», in: SKZ 1911, 68-70.
13 Fridolin Segmüller, Bilder aus der Zeit der Aufklärung und des Staatskirchentums, in:

ZSKG 23 (1929), 227-234.

15



zuschaffen, so hat er durch die «herkulische Arbeit» seiner überstürzten

unseligen Reformen, die er ohne Unterlass, teils aus Verblendung, teils aus

Eitelkeit, teils durch seine Freunde und Ratgeber gedrängt, erliess, viel
mehr Schlimmes als Gutes geschaffen, wodurch mit etwa vorhandenem
Unkraut viel mehr gute Saat ausgerottet wurde»14. Diese Sicht der

«Aufklärungszeit» übernahm weitgehend auch Segmüllers Mitbruder Theodor
Schwegler in seiner «Geschichte der katholischen Kirche der Schweiz»15.

Differenzierter in ihrer Betrachtungsweise sind die Arbeiten von Anna
Hug und Hans Dommann. Zwar betreffen sie unser Thema nur punktuell.
Ebenso sind sie von einer apologetisch-dogmatischen Sehweise nicht frei,
was für die damalige Zeit nicht anders zu erwarten ist. Doch zeichnete Anna

Hug in ihrer gründlichen Dissertation zur St. Urbaner Schulreform ein

gültiges Bild dieses bemerkenswerten Reformversuchs im Volksschulwesen16.

Dieser Versuch basierte auf der Reformarbeit von Abt Ignaz Felbiger
in Österreich. Entsprechend breiten Raum widmet darum Hug diesen

Bemühungen Felbigers, die letztlich von seelsorgerlichen Motiven geleitet
wurden und stark konfessionellen Charakter aufwiesen. Umso eigenartiger
mutet die fragwürdige Haltung vieler Luzerner Geistlicher gegenüber den

Bemühungen der Mönche von St. Urban an, was Anna Hug so umschreibt:
«In ihrem Eifer, die Einflüsse kirchenfeindlicher Aufklärung vom Landvolke

fernzuhalten, taten sie des Guten zuviel. Sie machten das Volk gegen
alles Neue misstrauisch und liessen es religionsfeindliche Absichten auch

dort wittern, wo man auf streng kirchlichem Boden die als dringend
notwendig erkannte Aufklärung durch Verbesserung der Schulen und Verbreitung

geeigneter Lehrmittel anzubahnen suchte»17. Hans Dommann erwies
sich in verschiedenen Arbeiten zu führenden Persönlichkeiten der Luzerner

Spätaufklärung, der Helvetik und der nachfolgenden Mediationszeit als

guter Kenner der Materie18. In seinen späteren Schriften hat er wichtige

14 A.a.O., 232.

" Theodor Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche der Schweiz, Schlieren 1935;

eine zweite .und auch für unser Thema erweiterte Auflage erschien 1943.
16 Anna Hug, Die St. Urbaner Schulreform an der Wende des 18. Jahrhunderts, Schweiz.

Studien zur Geschichtswissenschaft 12/2, Zürich 1920.
17 A.a.O., 67.
18 Dommann Hans, Vinzenz Rüttimann und die Luzerner Kirchenpolitik in der

Mediations- und Restaurationszeit, in: ZSKG 16 (1922); -, V. Rüttimann, ein Luzerner

Staatsmann, in: Gfr. 77 (1922) und 78 (1923); -, Franz Bernhard Meyer von Schauensee als

Staatsmann und Zeuge seiner Zeit (1763—1848), in: Gfr. 80 (1925) und 81 (1926); -, Die

16



Fragen zur katholischen Aufklärung wenigstens punktuell herausgearbeitet:

Jansenistische Einflüsse, Probleme im Verhältnis von Kirche und Staat

sowie die Jesuitenfeindlichkeit der reformerischen Kreise.
Eine gründliche Arbeit zu einem Teilthema der katholischen Aufklärung

schuf 1938 Gall Heer mit seiner Dissertation über den Einfluss von
Johann Mabillon und der Schule von St. Maur auf die schweizerischen
Benediktinerklöster19. Er berührte damit ein wichtiges Element innerhalb der
katholischen Aufklärung. Dank sauberer Auswertung der Quellen ist diese

Untersuchung, wenn auch heute die eine oder andere Interpretation geändert

werden musste, noch immer von grossem Wert.
Mit Paul Kälins Dissertation erschien am Ende des zweiten Weltkrieges

die erste Übersicht über die Einflüsse der Aufklärung auf die Urkantone
Uri, Schwyz und Unterwalden20. Paul Kälin wollte ursprünglich die
Abwehr der Aufklärung in der Innerschweiz zeigen. Offensichtlich wurde er
sich schon bald der Problematik eines solchen Unterfangens bewusst. Seine

Arbeit brachte eine Menge neuer und wenig beachteter Quellen zutage und

zeigte, wie vielfältig die Verflechtungen in den Beziehungen der gebildeten
Kreise waren und dass die neuen Strömungen keineswegs vor den Toren
der Pfarrhäuser und Klöster Halt machten. Vom methodischen Ansatz her
vermochte sie aber schon zur Zeit ihres Erscheinens nicht mehr zu genügen.

Zu sehr ist sie dem dogmatisch-apologetischen Standort verpflichtet.
Ebenfalls werden die vertieften Einsichten von Sebastian Merkle
überhaupt nicht berücksichtigt, ja nicht einmal die entsprechenden Hinweise in
Schnürers Werk21. Dennoch ist Kälins fleissige Arbeit mangels anderer

Untersuchungen zur katholischen Aufklärung in der Innerschweiz immer
noch unentbehrlich, vor allem als Materialsammlung.

Hohes Niveau hat die Biographie von Bruno Laube über den Luzerner

politischen Auswirkungen der Aufklärung in Luzern, in: Innerschw. Jahrbuch für
Heimatkunde 2, Luzern 1937; -. Einflüsse der Aufklärung auf die kulturpolitische Haltung
Luzerns im 18. Jahrhundert, in: Innerschw. Jahrbuch für Heimatkunde 3, Luzern 1938; -,
Die nationalpolitische Haltung der Luzerner Aufklärung im 18. Jahrhundert, in:
Innerschw. Jahrbuch für Heimatkunde 6, 1941.

Gall Heer, Johann Mabillon und die Schweizer Benediktiner, Ein Beitrag zur Geschichte

der historischen Quellenforschung im 17. und 18. Jahrhundert, St. Gallen 1938.

Paul Kälin, Die Aufklärung in Uri, Schwyz und Unterwalden im 18. Jahrhundert, Diss,

phil. Freiburg i. Ue., Einsiedeln 1946.—Auch in: Mitteilungen des Hist. Vereins des Kantons

Schwyz 45 (1946).

Gustav Schnürer, Katholische Kirche und Kultur im 18. Jahrhundert, Paderborn 1941.

17



Seckelmeister und Historiker Felix Balthasar22. Sie bietet nicht nur einen

fundierten Einblick in Leben und Werk dieses bedeutenden Luzerners,
sondern gleichzeitig auch ein gültiges Bild der kultur- und geistesgeschichtlichen

wie der staatspolitischen Situation im Luzern des 18. Jahrhunderts.
In diesem Sinne führte Laube die Ansätze von Hans Dommann weiter.
Dem Thema entsprechend finden sich allerdings nur wenige Angaben zur
kirchlichen Aufklärung. Beachtenswerter sind die Bemerkungen zum
Verhältnis von Kirche und Staat und zu dem wohl wichtigsten Vertreter der
katholischen Aufklärung unter den Luzerner Geistlichen, Bernhard Ludwig

Göldlin.
In einer eingehenden Untersuchung zu diesem «aufgeklärten» Pfarrer

hat Hans Wicki einen «nicht unwesentlichen Baustein zur Beurteilung der

kirchlichen Aufklärung» beigesteuert23. Dieser Aufsatz bringt eine Reihe

interessanter und zum Teil neuer Aspekte zum Reformkatholizismus des

18. Jahrhunderts in der Schweiz. Vor allem überrascht die offene, vom
dogmatisch-apologetischen Standort abgerückte Beschreibung: Wie sehr

zum Beispiel Bernhard Ludwig Göldlin während seiner Studienzeit in Mailand

mit den neuen Strömungen in Berührung gekommen sein muss und
wie ihm dieser Aufenthalt «zweifellos starke Anregungen des italienischen
Reformkatholizismus um Lodovico Antonio Muratori» vermittelt hat24.

Anschaulich schildert Wicki den Werdegang und das Wirken dieses

luzernischen Landpfarrers, der zu den gebildetsten Geistlichen der Innerschweiz

zu zählen ist. Gründlich wird der geistige und politische Kontext herausgearbeitet.

So kann man der Darstellung von Göldins staatspolitischen und
reformerischen Ideen nur zustimmen und sich freuen, dass auch sein
beherztes Eintreten für ein auf das Wesentliche erneuertes Christentum, seine

Pläne zur Schulreform und nicht zuletzt sein Zorn über die vielen
«ultramontanen» Geistlichen zum Zuge kommen. Dem Charakter der Arbeit,
die als Aufsatz in der Festschrift Vasella erschien, entspricht es, dass

bestimmte Aspekte, so Göldlins theologischer Standort, seine Seelsorge und
seine Beziehungen zu den Klöstern, wenig oder nicht zur Sprache kom-

22 Bruno Laube, Joseph Anton Felix Balthasar 1737—1801, Ein Beitrag zur Geschichte der

Aufklärung in Luzern, Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft 61, Basel und Stuttgart
1956.

23 Hans Wicki, Bernhard Ludwig Göldlin 1723—1785, Aus dem Leben und Denken eines

bedeutenden Luzerner Pfarrers der Aufklärungszeit, in: Festschrift Oskar Vasella, Freiburg

i. Ue. 1964, 456-500.
24 A.a.O., 458.

18



men. Hier wird noch Einiges zu ergänzen sein. Trotzdem hat Wicki gründliche

Arbeit geleistet. Vor allem ist hier erstmals jener Wind zu spüren, der
heute in den meisten schweizergeschichtlichen Untersuchungen zur
katholischen Aufklärung weht.

Wenig später erschien die als Dissertation eingereichte Biographie zu
Chorherr Franz Philipp Gügger von Solothurn25. Die Arbeit von Martin
Vögtli versteht sich als Beitrag zur Aufklärung in Solothurn und bringt
denn auch erstes Licht in die Zusammenhänge der Solothurner
Aufklärungsbewegung26. Das Verhältnis von Chorherr Gügger zu den
reformkatholischen Strömungen kommt jedoch nur in wenigen Worten zur
Sprache. Vögtli untersucht Guggers Leben und Werk praktisch nur unter
dem Gesichtspunkt «Aufklärung», ohne genau zu definieren, was darunter
zu verstehen ist. Deutlich erkennt man die noch stark dogmatische
Haltung Vögtlis. Immer wieder betont er, dass die Solothurner Aufklärer wohl
«aufgeklärt» gewesen seien, aber nie an den Lehrsätzen der Kirche gezweifelt

hätten. Ebenso wenig seien sie antikirchlich oder rationalistisch beeinflusst

gewesen: «Am angestammten katholischen Glauben Hess Gügger
nicht rütteln. Sein Gottesglaube war solid»27. Vögtlis Arbeit fehlen die
theoretischen und geistesgeschichtlichen Grundlagen. Ebenso vermisst

man die neuere Literatur, die nach 1960 greifbar gewesen wäre. Am besten

gelungen ist das Kapitel zur Helvetischen Gesellschaft. Hier findet sich

wenigstens im Ansatz jener breitere Unterbau, der dieser Abhandlung sonst

so sehr mangelt.
Bemerkenswert ist ein kleiner Aufsatz von Martin Stadler28, worin er

nachweist, dass es den Luzerner Staatskirchentheoretikern, allen voran Felix

Balthasar, um weit mehr ging, als einfach kirchenfeindlich zu sein. Das

Beispiel von Balthasar zeigt, wie sehr er sich als echter Patriot um die
schweizerische Nation bemühte. Wie schon Laube zeigt auch Stadler auf,
wie gut die Luzerner mit der gallikanischen Ideenwelt und den Werken
französischer Kirchenpolitiker vertraut waren.

In diesem Zusammenhang bietet auch die Untersuchung von Christine
Weber-Hug zum Klosterhandel 1769/70 einige interessante Aspekte zur

Vögtli, Gügger, Vorwort.
Ulrich Im Hof, Aufklärung in der Schweiz, Bern 1970, 91.

Vögtli, Gügger, 55.

Martin Stadler, Der eidgenössische Pfaffenbrief von 1370 und die Luzerner
Staatskirchentheoretiker des 18. Jahrhunderts, in: Gfr. 118 (1965), 116—131.

19



katholischen Aufklärung29. Im Zentrum ihrer Dissertation stehen die zwei
Tendenzschriften «Reflexionen eines Schweizers über die Frage: Ob es der

Catholischen Eidgenossenschaft nicht zuträglich wäre, die regulären Orden

gänzlich aufzuheben, oder wenigstens einzuschränken» und die

«Widerlegung der Reflexionen...». Im Gefolge dieser Auseinandersetzung
wurde in Luzern der Sturz der aufklärungsfreundlichen Partei
heraufbeschworen. Inhalt und geistiger Hintergrund der beiden Schriften werden

von der Autorin gründlich analysiert und in einen grösseren Zusammenhang

gestellt, wodurch ein grösstenteils gültiges Bild über die Aufklärung
in Luzern und das angestrebte Staatskirchentum entsteht. Allerdings scheinen

die ausgewählten Quellen zur Darstellung der Situation und zu den

Verhältnissen in den schweizerischen Klöstern des 18. Jahrhunderts etwas

einseitig zu sein. Auch wird die Frage der Reform zu wenig berücksichtigt,
und schliesslich sieht die Autorin, obschon sie im Literaturverzeichnis
Eduard Winters Werk anführt, den «Josephinismus» praktisch nur unter
dem Aspekt des Staatskirchentums. Dass man diese Entwicklung in Luzern
auch anders sehen kann, haben schon Elsa Grossmann30 und nach ihr Bruno

Laube, vor allem aber Hans Wicki in seinen verschiedenen Arbeiten
aufgezeigt31.

Wie schwer sich aber nicht nur Kirchen-, sondern auch Profanhistoriker
der jüngeren Generation mit den Einflüssen der katholischen Aufklärung
in Luzern und der Innerschweiz tun, belegen nebst der älteren Untersuchung

von Sigrist32 zum Teil auch die Dissertationen von Dominik
Leisibach33 und Philipp Kaspar34. Leisibach lässt seinen etwas fragwürdigen
Ausführungen zur Aufklärung wenigstens die Schilderung der zum Teil
berechtigten Kritik am jesuitischen Lehrsystem folgen und verweist auch auf

die konstruktiven Forderungen für das Schulwesen von Seiten der Refor-

29 Christine Weber-Hug, Der Klosterhandel von Luzern 1769/70, Ein Beitrag zur Luzerner

Geistesgeschichte, Bern 1971.
30 Elsa Grossmann, Joseph Alois Salzmann, Ein Luzerner Buchdrucker, Verleger und

Buchhändler im Spiegel seiner Zeit (1751—1811), Diss. phil. Neuenburg, Luzern 1943.
31 Hans Wicki, Zur Geschichte der Zisterzienserabtei St. Urban im 18. und 19. Jahrhundert,

in: Gfr. 121 (1969), 64-228. - Vgl. Anm. 22 und 23.
32 Anton Sigrist, Niklaus Wolf von Rippertschwand, 1756—1832, Ein Beitrag zur Luzerner

Kirchengeschichte, Luzern 1952.
33 Dominik Leisibach, Die Aufhebung des Luzerner Jesuitenkollegiums 1774, Die Anfänge

der Staatsschule 1774—1814, Diss. phil. Fribourg, Baldegg 1978.
34 Philipp Kaspar, Alois Gügler 1782—1827, Ein bedeutender Luzerner Theologe im

Spannungsfeld von Aufklärung und Romantik, Diss. phil. Fribourg, Schüpfheim 1977.

20



mer. Grössere Mühe mit der katholischen Aufklärung bekundet hingegen
Kaspar, der einen durchaus massvollen Aufsatz von Georg Schwaiger als

wohl zu positive Würdigung der katholischen Aufklärung taxiert35 und
dem es umgekehrt nicht gelingt, in positiver Weise die reformkatholischen
Ideen bei Johann Michael Sailer zu sehen36.

Zu erwähnen bleibt noch die Arbeit von Iso Müller über Placidus

Spescha37. So geschickt dieser Aufsatz in phänomenologischer Weise die

Herkunft von Speschas aufklärerischen Ideen zu analysieren versucht, der

dogmatisch-apologetische Standort des Autors wird an zu vielen Stellen

fassbar. Als Abgleiten in die alten Zeiten kirchenhistorischer Forschung

muss vor allem die Bemerkung zum «Josephinismus» und der Reform von
Wessenbergs betrachtet werden: «Da ging im süddeutschen Raum die

unheilvolle Saat der josephinischen Aufklärung auf. Wir nennen diese Bewegung

Wessenbergianismus.. .»38. In allen reformkatholischen Bestrebungen
sieht Müller zu wenig das echte Anliegen der Reform und zu sehr das

Zerstörerische und der Kirche Feindliche. Dass man die Reformen von
Generalvikar von Wessenberg anders sehen kann und auch muss, hatte Wolfgang

Müller schon einige Jahre zuvor deutlich hervorgehoben39. Gall Heer
hat kürzlich gezeigt, dass diese positivere Sicht langsam auch in die
schweizerische Kirchengeschichtsschreibung Eingang findet40. Jüngste Arbeiten

zur katholischen Aufklärung in Freiburg i.Ue. belegen die Rezeption der

internationalen Forschung zu diesem Phänomen ebenfalls41.

Diese kurze und keineswegs vollständige Forschungsübersicht42 zum
Thema «katholische Aufklärung» vor allem in der Innerschweiz beweist

eine stets positivere Beurteilung jener schwierigen Zeit des geistigen Um-

" A.a.O., 239, Anmerkung 3.
36 A.a.O., 47-50.
" Iso Müller, Placidus Spescha und die Aufklärung, in: Studien und Mitteilungen zur

Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 84 (1973), 112—150.
38 A.a.O., 131.
39 Wolfgang Müller, Wessenberg in heutiger Sicht, in: ZSKG 58 (1964), 293-308.
40 Gall Heer, Das Kloster Engelberg und Generalvikar Ignaz Heinrich von Wessenberg, Ein

Beitrag zur Geschichte der Aufklärung in der Schweiz, in: Festschrift Gottfried Boesch,
hrsg. von H. Büchler-Mattmann u.a., Schwyz 1980, 153—168.

41 Marius Michaud, La Contre-révolution dans le Canton de Fribourg, 1789—1815, Doctrine,

Propagande et Action, Fribourg 1978; Georges Bavaud, Le Chanoine Fontaine face au

problème de la liberté religieuse, in: ZSKG 72 (1978), 345—355.
42 Zu erwähnen sind in diesem Zusammenhang: Johannes Duft, Die Glaubenssorge der

Fürstäbte von St. Gallen im 17. und 18. Jahrhundert, Luzern 1944; Josef Fridolin Wald-

21



bruchs. Von wenigen Ausnahmen abgesehen, wird aber ebenso deutlich,
dass selbst neuere Arbeiten, speziell kirchengeschichtlicher Art, die

Entwicklungen und Reformen der katholischen Aufklärung noch immer von
einem betont dogmatisch-apologetischen Standort her beurteilen. Dabei
sollte doch eine differenziertere und positivere Beurteilung jener Zeitepoche

an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert gerade heute dem Kirchen-
wie auch dem Profanhistoriker keine Probleme mehr aufwerfen. Viele
Postulate dieser Reformbewegungen, die man früher allzu gerne als negative
Produkte der Aufklärung bezeichnete, wurden vom 2. Vatikanum
übernommen und verwirklicht! Zudem ist für den Historiker die Frage, wie
weit ein Phänomen kirchentreu, dogmatisch einwandfrei oder bereits häretisch

sei, nicht das entscheidende Kriterium. Ihm geht es darum, die
Herkunft und die Gründe für das Erscheinen bestimmter Phänomene zu erfassen,

sie als solche zu analysieren und schliesslich in den Kontext der
geistigkulturellen, der politischen und sozialen Geschichte einzuordnen43. Eine
solche Betrachtungsweise der vielschichtigen Phänomene der katholischen

Aufklärung führt denn auch von Einseitigkeiten weg, wie man sie in vielen
Arbeiten gleichsam als Axiom findet: Aufklärung Antikirchlich, Anti-
aufklärung Kirchlich!

2. Neue Ansätze und Methoden zur Erforschung der Katholischen Aufklärung

Seit den bahnbrechenden Ansätzen von Sebastian Merkle vor siebzig
Jahren, vor allem aber seit dem zweiten Vatikanischen Konzil sind in vielen

Untersuchungen Merkles Thesen zu einer gerechteren Beurteilung der

katholischen Aufklärung erhärtet und verfeinert worden. Zu denken ist an
die Arbeiten von Eduard Winter im österreichischen Raum44, an jene von

meier, Der Josephinismus im Fricktal 1780—1830, Vom Jura zum Schwarzwald, Neue

Folge 13 (1950); Erwin Jossen, Die Kirche im Oberwallis am Vorabend des Franzosenüberfalls

1790—1798, Brig 1937. — Weitere Arbeiten, die zum Teil aber weit ins 19.

Jahrhundert greifen: Sigmund Egloff, Domdekan Alois Vock, 1. Teil bis 1831, Diss. phil.
Fribourg, in: Argovia 55 (1943); Othmar Pfyl, Alois Fuchs, 1794—1855, Ein Schwyzer Geistlicher

auf dem Weg vom Liberalismus zum Radikalismus, Teil 1: Studien und Wirken im
Heimatkanton bis 1828, in: Mitteilungen des Hist. Vereins des Kt. Schwyz 64 (1971).

43 Zu dieser Diskussion vgl.: Conzemius Victor, Kirchengeschichte als «nichttheologische»
Disziplin, in: Tübinger Theologische Quartalsschrift 155 (1975), 187—197; Edith Saurer,

Kirchengeschichte als historisches Problem, Denken über Geschichte, in: Wiener Beiträge

zur Geschichte der Neuzeit 1, München 1974, 157—169.
44 Eduard Winter, Der Josephinismus, Die Geschichte des österreichischen Reformkatholizismus

1/^40—1848, Beiträge zur Geschichte des religiösen und wissenschaftlichen Denkens

1, Berlin 21962.

22



Max Braubach, die auch die Schweiz betreffen45, und an Heribert Raab46.

Bemerkenswert ist auch van Dülmens Biographie zu Propst Franziskus
Töpsl47. Der Autor verbindet biographische Elemente mit den Entwicklungen

der katholischen Aufklärung in Bayern. Phänomene, die auch in
der katholischen Schweiz wirksam waren, treten deutlich hervor, so die

Schulreform und Pflege der Wissenschaft, die Erneuerung der Theologie
und der Antijesuitismus, dem van Dülmen eine weitere Untersuchung
gewidmet hat48. Mehrere Forschungsberichte haben den Wandel in der

Bewertung der katholischen Aufklärung in Deutschland49, Österreich50 und
Italien51 aufgezeigt. In verschiedenen Aufsätzen befasste sich von theologischer

Seite Bernard Plongeron mit dem Phänomen der katholischen
Aufklärung, wobei er keineswegs nur den französischen Raum untersucht52.

Für die katholische Schweiz zu beachten sind die neueren Arbeiten zur

" Max Braubach, Joseph von Beroldingen und die Aufklärung, in: SZG 2 (1952), 41—70.
46 Heribert Raab, Clemens Wenzeslaus von Sachsen und seine Zeit, 1739—1812, Band 1,

Dynastie, Kirche und Reich im 18. Jahrhundert, Freiburg, Basel, Wien 1962; —, Zur
Geschichte und Bedeutung des Schlagwortes «ultramontan» im 18. und frühen 19. Jahrhundert,

in: Historisches Jahrbuch 81 (1962), 159—173; -, Kirchliche Reunionsversuche, in:
HKG 5, 554—570; -, Zur Geschichte der Herz-Jesu-Verehrung im Mittelrheingebiet während

des 18. Jahrhunderts, Ein Beitrag zum Problem «Katholische Aufklärung und
Frömmigkeit», in: Festschrift für Anton Philipp Brück, hrsg. von Franz Rudolf Reichert,
Mainz 1973, 177-190.

47 Richard van Dülmen, Propst Franziskus Töpsl (1711—1796) und das Augustinerchorherrenstift

Polling, Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen Aufklärung in Bayern, Kall-
münz 1967.

" Richard van Dülmen, Antijesuitismus und katholische Aufklärung in Deutschland, in:
Historisches Jahrbuch 89 (1969), 52—80.

49 Ludwig Hammermayer, Aufklärung im katholischen Deutschland des 18. Jahrhunderts,
Werk und Wirkung von Andreas Gordon, in: Jahrbuch des Instituts für Deutsche
Geschichte, Universität Tel Aviv 4 (1975), 54—109.

50 Peter Hersche, Neuere Literatur zur katholischen Aufklärung in Österreich, in: Interna¬

tionale kirchliche Zeitschrift 62 (1972), 115—128; siehe unten auch die Monografie Her-
sches zum Spätjansenismus in Österreich, vgl. Anm. 55.

" Elisabeth Garms-Gornides, Rivalutazione del Settecento, Versuch einer Literaturüber¬

sicht, in: Römische Historische Mitteilungen 12 (1970), 197—278.

" Bernard Plongeron, Questions pour PAufklärung catholique en Italie, in: Pensiero politi¬
co 3 (1970), 30—58; -, Recherches sur l'«Aufklärung» catholique en Europe occidentale

(1770—1830), in: Revue d'histoire moderne et contemporaine 16 (1969), 555—605; -, Was

ist katholische Aufklärung? in: Katholische Aufklärung und Josephinismus, hrsg. v. E.

Kovâcs, München 1979, 11—56; -, Débats et combats autour d'une Aufklärung «catholique»

dans l'Europe du XVIIIe siècle, in: Bulletin d'histoire moderne et contemporaine,
fase. 13, Paris 1982, 75-119.

23



Aufklärung und zum Reformkatholizismus in Italien53. Es wird noch zu
zeigen sein, wie vielfältig die Einflüsse aus Oberitalien auf die Innerschweiz

waren. In den letzten zehn Jahren hat die Erforschung der katholischen

Aufklärung in Deutschland auch auf theologischem Gebiet erstaunliche
Fortschritte hin zu einer differenzierten Beurteilung erzielt54.

Am meisten zu beachten sind aber die vielen Arbeiten zur Erforschung
des Josephinismus in Österreich. Vor allem die Monographie von Peter
Hersche zum Spätjansenismus in Österreich55 ergab für die Bearbeitung
jener wichtigen Epoche in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts einen

neuen Forschungsansatz. Hersche zeigte, wie stark an der Ausformung des

Josephinismus jene Kräfte beteiligt waren, in denen sich Jansenismus und

Aufklärung, zusammen mit anderen Elementen zum österreichischen
Spätjansenismus verbanden. Zahlreiche weitere Einzeluntersuchungen haben
dieses Bild des österreichischen Reformkatholizismus bestätigt und verfeinert,

zum Teil auch als Resultat einer gezielten und fruchtbaren
Zusammenarbeit zwischen Profan- und Kirchenhistorikern, Theologen, Rechtsund

Wirtschaftswissenschaftlern56. Für die vorliegende Untersuchung werden

wir uns an die neuen Forschungsansätze halten; denn nur so können
wir Kriterien für eine differenziertere Betrachtungsweise der katholischen

Aufklärung im Raum der Innerschweiz gewinnen.
Die meisten bisherigen Arbeiten zur katholischen Aufklärung in unse-

33 Adam Wandruszka, Österreich und Italien im 18. Jahrhundert, Österreich Archiv, Wien

1963; -, Leopold IL, 2 Bde., Wien 1965; -, Der Reformkatholizismus des 18. Jahrhunderts
in Italien und in Österreich, Neue Forschungen und Fragestellungen, in: Festschrift

Hermann Wiesflecker, hrsg. v. jMexander Novotny und Othmar Pickl, Graz 1973, 231—240.
" Als gute .Arbeiten seien nebst vielen anderen hervorgehoben: Alfred Schuchart, Der «Pa¬

stor bonus» des Johannes Opstraet, Zur Geschichte eines pastoraltheologischen Werkes

aus der Geisteswelt des Jansenismus, Trier Theol. Studien 26, Trier 1972; Klaus Stadel,

Busse in Aufklärung und Gegenwart, Busse und Busssakrament nach den pastoraltheologischen

Entwürfen der Aufklärungszeit in Konfrontation mit dem gegenwärtigen
Sakramentsverständnis, München, Paderborn, Wien 1974; Paul Wehrle, Orientierung am Hörer,

Die Predigtlehre unter dem Einfluss des Aufklärungsprozesses, Studien zur praktischen

Theologie 8, Einsiedeln 1975; Josef Steiner, Liturgiereform in der Aufklärungszeit,
Eine Darstellung am Beispiel Vitus Anton Winters, Freiburger theolog. Studien 101, Freiburg

i. Br. und Basel 1976.

Peter Hersche, Der Spätjansenismus in Österreich, Veröffentlichungen der Kommission
für Geschichte Österreichs 7, Wien 1977.

36 Kovâcs Elisabeth (Hrsg.), Katholische Aufklärung und Josephinismus, München 1979;

Enthält verschiedenste Beiträge zu dieser Frage.— Ferdinand Klostermann und Joseph

Müller (Hrsg.), Pastoraltheologie, Ein entscheidender Teil der josephinischen Studienreform,

Wien, Freiburg, Basel 1979.

24



rem schweizerischen Gebiet haben zwei Mängel: Der eine betrifft die

Begriffsgruppe «Katholische Aufklärung», «Kirchliche Aufklärung», «Aufklärung

in den katholischen Orten», sowie «Reformkatholizismus». Zweifellos

meinen diese Begriffe die «grosse katholische Reformbewegung des 18.

Jahrhunderts»57, die auch in der katholischen Schweiz mehr oder weniger
stark Fuss fasste. Dabei ging es nicht nur darum, dass sich sogenannt
aufklärerische Ideen und Bücher bis in die Bergtäler der Innerschweiz verirrten.

Es ging ebenso um die vielfältigen Reformanstösse durch Geistliche
und Mönche vor allem im kirchlichen Bereich. Ihnen lag es wie den Reformern

im Ausland am Herzen, die katholische Kirche zu erneuern und den

Erfordernissen der Zeit anzupassen. Diese katholischen Reformbewegungen

wurzeln letztlich im Unvermögen der nachtridentinischen Zeit, die

vom Konzil angestrebte Reform der Kirche zu verwirklichen und traten
auch in Opposition zum immer stärker werdenden römischen Zentralismus.

Verbunden waren sie durch gemeinsame Vorstellungen und Ziele. Es

ging letztlich, wie Wandruszka feststellte, im innerkatholischen Raum «um
eine Auseinandersetzung zwischen Reformern und Antireformern, oder
wie sie sich gegenseitig nennen, zwischen der 'jansenistischen' und der
'jesuitischen' Partei, wobei diese Parteibezeichnungen als Schimpfwort fast

nur jeweils von den Gegnern und nicht von den Betroffenen selbst
gebraucht werden»58. Wenn nun aber der Akzent auf der Reform und auf der

Opposition zur römischen Kurie oder zum römischen Zentralismus so

stark zu betonen ist, so bietet sich der Terminus «REFORMKATHOLIZISMUS»

als zusammenfassende Bezeichnung aller reformerischen und
oppositionellen Bewegungen vom Tridentinum bis zum 2. Vatikanischen
Konzil geradezu an59. Damit ist der Begriff «kirchliche Aufklärung» elimi-

57 Hersche, Spätjansenismus, 379 f.
38 Wandruszka, Reformkatholizismus, 231.
39 Hersche, Neuere Literatur zur katholischen Aufklärung, 115: «Als zusammenfassende

Bezeichnung für diese Bestrebungen bietet sich der Terminus 'Reformkatholizismus' an.

Ursprünglich eine Spielart des Modernismus bezeichnend, ist er zuerst von Eduard Winter

in einem weiteren Sinn verwendet worden, indem er das Wesen des Josephinismus als

'österreichischen Reformkatholizismus' fasste; seitdem wird er von vielen Autoren fast

synonym mit dem Begriff 'katholische Aufklärung' gebraucht. Aber die von der Aufklärung

bestimmte kirchliche Reformbewegung des 18. Jahrhunderts hat ältere Wurzeln, unter

denen der Jansenismus die wichtigste ist, und sie setzte sich — eine Erkenntnis, die wir
ebenfalls Winter verdanken — ohne Bruch ins 19. Jahrhundert fort. So scheint es berechtigt

den Begriff 'Reformkatholizismus' auf die ganze Neuzeit seit dem ersten Auftreten
des Jansenismus auszudehnen». — In diesem Zusammenhang ist auch hinzuweisen auf: V.

Conzemius, Katholizismus ohne Rom, Einsiedeln 1969, 13—25.

25



nieit. «Katholische Aufklärung» gilt dann als Begriff für sämtliche

Strömungen aufklärerischen Gedankengutes und aufgeklärter Praxis in den
katholischen Gebieten, die nicht speziell den kirchlichen Bereich betreffen.
Diese Begriffsbestimmung hat auch den Vorteil, dass man sich nicht zu
sehr auf den Terminus «Aufklärung» konzentriert, sondern subtiler die

verschiedenen, auch reformerischen Strömungen aufweisen und hervorheben

kann. Um die Gruppierungen innerhalb der Reformbewegungen
genauer zu umschreiben, lässt sich dem Begriff «Reformkatholizismus»
jeweils ein Attribut beigeben, das, soweit bestimmbar, die Ausrichtung
näher festlegt, zum Beispiel «jansenistisch», «spätjansenistisch», «italienisch»
oder «aufgeklärt». Freilich lassen sich nicht alle Phänomene mit einer
solchen Etikette belegen. Oft wird man sich hüten müssen, ein Phänomen

nur einer Richtung zuzuweisen, wie noch zu zeigen sein wird!
Ein zweiter Mangel in den meisten bisherigen schweizergeschichtlichen

Arbeiten, ist das oft ungenügende Aufzeigen der Wurzeln und Ansätze für
die Phänomene des Reformkatholizismus im 18. Jahrhundert sowie des

theologischen Standortes der betroffenen Geistlichen. Soweit es das

Quellenmaterial zulässt, sollte — ohne damit einem unheilvollen Positivismus

zu verfallen — in phänomenologischer Weise der Versuch unternommen
werden, die Herkunft und Verbreitung bestimmter reformkatholischer
Ideen bei einer Person oder bei einer ganzen Gruppe zu erfassen. Zweifellos

liegen hier selbst im Raum der katholischen Innerschweiz mitsamt den

Benediktinerklöstern noch viele Möglichkeiten brach! Der Reformkatholizismus

des 18. Jahrhunderts erweist sich nämlich als sehr vielschichtiges
Phänomen, das keineswegs nur auf der Aufklärung basierte. Sie ist nur ein

Element unter anderen, das jeweils ganz verschieden stark und teilweise
fast gar nicht in Erscheinung trat.

Was hat man aber unter Aufklärung zu verstehen? Überprüft man die

Literatur, so zeigt sich die Problematik einer genauen Definition60, und vor
allem auch die Fragwürdigkeit, die Aufklärung als einheitliche Bewegung
aufzufassen. Sie ist zu vieldeutig, als dass man sie auf einen Nenner bringen
könnte, so sehr sich auch gewisse Dinge gleichen. Das hat gerade für den

schweizerischen Raum seine besondere Bedeutung: Hier war die Aufklärung

im Ganzen eher «konservativ» und gemässigt und radikalisierte sich

60 Werner Schneiders, Die wahre Aufklärung, Zum Selbstverständnis der deutschen Aufklärung,

München 1974; Otto Brunner (Hrsg.), Geschichtliche Grundbegriffe: Hist. Lexikon
zur polit .-sozialen Sprache in Deutschland 1, 243—342.

26



erst im Zeichen der französischen Revolution und der Helvetik61. Wie aber
sah sich die Aufklärung selber? Als eine «Entzauberung der Welt» dank

eigenem, klarem Denken62. Gemeint ist die Emanzipation des Menschen aus

der Welt des geschichtlichen Herkommens. Sie sollte ihn befreien von allen

Autoritäten, Lehren, Ordnungen, Bindungen, Institutionen und Konventionen,

die der kritischen Prüfung durch die autonome menschliche
Vernunft nicht standzuhalten vermögen. Was sich der Einordnung in ihr ge-

setzmässiges System entzieht, erweist sich als Aberglaube, Vorurteil oder
Irrtum63.

Die Aufklärung war aber gerade im deutschsprachigen und schweizerischen

Raum nicht so sehr eine theoretische Bewegung, sondern vielmehr
auf das Praktische ausgerichtet, in dem Sinne, dass das «Selbst-Denken»

und seine Erkenntnis «in der Anwendung auf äusseres Handeln,
beziehungsweise im äusseren Handeln wirksam werden» musste64. Diese Praxis
heisst letztlich «Moral». Tugend ist dann nichts anderes als «richtige
Selbstbestimmung und zwar nach Massgabe der vorgegebenen Bestimmung
durch Gott oder die Natur»65. Deshalb hatte diese Praxis einen — das

kommt bei Haller, Bodmer oder Iselin zum Ausdruck — starken Hang zur
Ethik und zur Verbesserung der Sitten, aber auch das Merkmal «eines

gewissen Rigorismus, ja einer tugendhaften Pedanterie und Ängstlichkeit»66.
Es zeigt sich, wie sorgsam die einzelnen Erscheinungen abgegrenzt werden

müssen, ist doch der Rigorismus keineswegs nur ein aufklärerisches Phänomen.

Als weitere Merkmale für aufgeklärtes Denken und Handeln im Rahmen

des Reformkatholizismus dürfen gelten: Der Kampf gegen die «An-
dächteleien» und die Betonung zeitgemässer Formen der Andacht, die

Forderung nach einem praktischen Christentum, das sich vor allem in der tätigen

Karitas äussern muss, die Ablehnung des Barockkatholizismus in
seinem übertriebenen Pomp in Kirchenbau, Gottesdienst sowie den vielen
Privatandachten und Wallfahrten. Hingegen setzte man sich ein für ein
starkes Bildungsinteresse und für konfessionelle Toleranz. Gerade in diesen

Dingen kam der aufgeklärte Reformkatholizismus auf die Ideale des Hu-

61 Im Hof, Ancien Regime, in: Handbuch 2, 765.
62 Schneiders, Die wahre Aufklärung, 8 und 192; Brunner, Geschichtliche Grundbegriffe 1,

245.
63 Brunner, Geschichtliche Grundbegriffe 1, 245 f.
64 Schneiders, Die wahre Aufklärung, 201.
63 Im Hof, Spätaufklärung, 223; Schneiders, Die wahre Aufklärung, 201.
66 Im Hof, Spätaufklärung, 223.

27



manismus zurück, erweitert allerdings um die neuen Erkenntnisse in den

Naturwissenschaften und des Naturrechts.
Als eine der wichtigsten Kräfte für den Reformkatholizismus des 18.

Jahrhunderts erscheint der Jansenismus. Jansenistisches Gedankengut war
damals so stark verbreitet, dass es mit Sicherheit auch den Raum der
katholischen Schweiz erreichte. Darauf hat schon Schwendimann hingewiesen
und kürzlich hat dies ebenfalls Kurt Meier für die geistige Entwicklung
von Fidel Zurlauben betont67.

In der grossangelegten Monographie zum Spätjansenismus in Österreich
hat Peter Hersche aufgezeigt, dass der «Jansenismus kein ausschliesslich

theologisches Problem, sondern ein politisches, geistes- und
kulturgeschichtliches Phänomen» ist68. So kann man an diesem Einfluss nicht
vorbeigehen, wenn man alle Strömungen innerhalb der katholischen Aufklärung

erfassen will. Denn im 18. Jahrhundert hat sich der Jansenismus nicht

nur in seinem moralischen Rigorismus, als Antithese zur jesuitischen Moral

des Molinismus, weitgehend in Österreich und teilweise in deutschen

Territorien ausgebreitet. Er drückte sich auch in vielen anderen theologischen

Tendenzen und praktischen Reformen aus. Dazu gehören die

Ausrichtung auf die Bibel und die Kirchenväter, der Rekurs auf die Urkirche,
die Betonung des Opfercharakters der Messe, die Förderung der Muttersprache

im Gottesdienst, der Einsatz für ein strenges, ja weltfremdes Leben

sowie weitere Elemente, die sich erst später mit dem Jansenismus verbanden.

Freilich wird man sich, wie Hersche betont, hüten müssen, aufgrund
eines dieser Elemente sogleich auf eine jansenistische Einstellung zu schliessen69,

gehören doch dazu eine grössere Zahl von deutlich erfassbaren Kriterien.

Wie recht Hersche mit dieser Einschränkung hat, belegen weitere
Einflüsse, die den Reformkatholizismus des 18. Jahrhunderts mitprägten. So

sind nebst dem jansenistischen Element auch die vielfach auf direkten Wegen

in die katholische Schweiz eingedrungenen Strömungen des Gallika-
nismus mit staatskirchlichen wie episkopalistischen Tendenzen zu beachten.

Viele Patriziersöhne aus den katholischen Orten genossen ihre Ausbildung

im französischen Sprachraum oder dienten dort als Offiziere. Hier
konnten sie Jansenismus wie Gallikanismus kennenlernen und so verwundert

es nicht, wenn sie später zuhause in Amt und Würden auch wieder sol-

67 Vgl. dazu Teil 2, Kap 5.2.
63 Hersche, Spätjansenismus, 23.
69 A.a.O., 34.

28



che Ideen vertraten. Auf diesem Wege und über das Schrifttum drangen
auch die regalistischen Thesen eines van Espen ein, der wiederum starke

Bezüge zum Jansenismus aufwies. Dass auch die Ideen von Weihbischof
Hontheim, die er in seinem «De statu eccelesiae...» vertrat, schnell die
Innerschweiz erreichten, belegen die Arbeiten eines Felix Balthasar.

Für die katholischen Geistlichen, vor allem für jene, die in Oberitalien
ihre Studienjahre verbrachten, ist auch der italienische Reformkatholizismus

zu beachten; das haben schon Wicki und Vögtli erwähnt70. Diese Spielart

der katholischen Aufklärung war übrigens keineswegs homogen und
hatte z.B. auch auf Österreich einen grossen Einfluss71. Im italienischen
Reformkatholizismus verbanden sich Reformvorschläge des Konzils von
Trient und vor allem eines Kardinal Karl Borromäus mit dem Gedankengut

der französischen Oratorienbewegung und dem Jansenismus. Dazu
kamen die Ideen der katholischen Frühaufklärung in Oberitalien, in erster
Linie eines Lodovico Antonio Muratori72. Von ihm weitet sich der Blick auf
die Reformen der Mönche von St. Maur, die mit ihrer Maurinerschule für
die Quellenforschung in der Kirchengeschichte wichtige Impulse gaben,

Anregungen, die zum Teil dann recht spät auch in schweizerischen
Benediktinerklöstern wirksam wurden73. Muratoris Einfluss auf die katholische
Schweiz ging vor allem über seine Reformschriften. Allerdings fehlen hier
noch die Untersuchungen über deren Verbreitung, eine Arbeit, die für den

österreichischen Raum erstaunliche Ergebnisse brachte74.

Ähnlich wie in Deutschland griff die Aufklärung auch in der Eidgenossenschaft

von den reformierten Orten auf die katholischen Gebiete über75.

Männer aus reformierten Städten suchten vor allem seit der Mitte des 18.

Jahrhunderts die neuen Ideen auch in den katholischen Orten zu verbreiten.

Auf der anderen Seite empfanden viele reformgesinnte Katholiken die

Rückständigkeit der katholischen Innerschweiz als schmerzlich. Sie suchten

Kontakt mit den Reformierten, um mit ihnen über Möglichkeiten der

Erneuerung und des Heraustretens aus der Isolierung zu diskutieren. Dieses

Beziehungsfeld ist zu beachten, desgleichen auch Elemente, die über-
70 Vgl. Anm. 2 und 23.
71 Wandruszka, Reformkatholizismus, 231.
72 Hersche, Spätjansenismus, 375 f.
73 Anmerkung 19.

74 Eleonore Zlabinger, Lodovico Antonio Muratori und Österreich, Veröffentlichungen der

Universität Innsbruck 53, Studien zur Rechts-, Wirtschafts- und Kulturgeschichte 6,
Innsbruck 1970.

73 Im Hof, Ancien Régime, in: Handbuch 2, 741.

29



haupt nichts mit Aufklärung zu tun haben, wie der Pietismus und später
die Erweckungsbewegungen. Diese Offenheit förderte die konfessionelle

Toleranz, sei sie nun auf die humanistischen Ziele der Aufklärung oder auf
das Suchen nach dem Gemeinsamen im biblisch orientierten Glauben
gestützt.

Mit der französischen Revolution und noch mehr in der Helvetik kam
es zwischen der älteren, meist gemässigteren und der jüngeren, radikaleren
Generation zu einer oft heftigen Polarisierung. Während die jüngeren Leute

ihre radikalen und zum Teil ganz an der französischen Revolution
orientierten Ideen pointiert vertraten, flüchteten die Älteren oft in die scheinbar
sicheren Bereiche der «Reaktion» und der «Restauration». Sie warfen damit
auch gute Reformanstösse über Bord und fielen oft zurück in «Klerikalismus»

und «Kurialismus». Gleichzeitig ging damit ein Stück des Aufbruches
verloren. Dass sich Ansätze einer katholischen Aufklärung mit Elementen
eines vertieften Christentums auch zu einem tragfähigen Reformkatholizismus

verbinden konnten, verdeutlicht hingegen das fruchtbare Wirken
eines Johann Michael Sailer, von dem die süddeutschen wie die schweizerischen

Gebiete für das beginnende 19. Jahrhundert wichtige Reformanregungen

erhielten.
Im Folgenden werden nun Leben und Werk von Pfarrer Karl Joseph

Ringold (1737—1815) aufgrund der dargelegten Kriterien untersucht. Freilich

wird auch hier so manches nur im Ansatz möglich sein. Das ist einerseits

der nicht gerade günstigen Quellenlage zuzuschreiben, andererseits
dem Umstand, dass wir für den Raum der katholischen Innerschweiz noch
keine vergleichbaren Untersuchungen besitzen.

Die Quellen liegen ausserordentlich verstreut in den verschiedensten
Archiven und Bibliotheken. Die Gewissheit, alles einschlägige Quellenmaterial

erfasst zu haben, ist nicht vorhanden. Einzelne Lebensabschnitte sind
sehr gut, andere dürftig dokumentiert. So fehlen die Quellen für die

Jugendjahre und die erste Zeit der Seelsorge weitgehend, aber auch für die

wichtigen Jahre zwischen französischer Revolution und Helvetik fliessen

sie nur spärlich. Die Korrespondenz mit den katholischen Amtsbrüdern ist
fast nicht mehr greifbar. Gerade sie hätte in vielen Fällen erst ein
aussagekräftiges Bild ergeben. Einseitigkeiten waren deshalb kaum vermeidbar.

Umgekehrt hat der Einbezug aller Quellengattungen, seien es Kirchenbücher,

Protokolle der Priesterkapitel, Bemerkungen von Dritten,
Amtsschriften und vieles mehr wichtige Ergänzungen gebracht. Manches Hess

sich so erhärten, das sonst hätte unbeantwortet bleiben müssen.

30



Karl Joseph Ringolds Leben und Werk werden übrigens in der
vorliegenden Arbeit erstmals umfassend untersucht. Zwar ist er schon in vielen

Abhandlungen zur katholischen Aufklärung als «aufgeklärter» und
«toleranter» Pfarrer erwähnt worden. Aber nie hat man sich eingehender mit
ihm beschäftigt, obwohl Leben und Werk dieses Landpfarrers tiefe
Einsichten in die Geschichte des Reformkatholizismus und der Ökumene im
späten 18. und frühen 19. Jahrhundert vermitteln.

31


	Einleitung

