
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 135 (1982)

Artikel: Votivbrauchtum und Medizin in der Innerschweiz

Autor: Durrer, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Votivbrauchtum und Medizin
in der Innerschweiz

Toni Durrer, Sarnen

EINLEITUNG

Der Votivbrauch ist als Bestandteil des Wallfahrtswesens in einem
umfassenden religiösen Brauchtum verankert. Votivbilder und -gaben sind
somit in erster Linie als Äusserungen des Wallfahrtswesens, des

geistigreligiösen Lebens und der Volksfrömmigkeit zu betrachten. Darüber hinaus

haben sie sich als Fundgrube volkskundlicher Forschung, der
Trachtenkunde, der bäuerlichen Lebensgewohnheiten sowie der Lokalgeschichte
erwiesen1. Vor allem in jüngster Zeit kam für die wohl bedeutendste

Erscheinung der Volkskunst eine allgemein ästhetische Wertschätzung
hinzu2.

Anlass zur Spendung der überwiegenden Mehrheit der Exvotos gab die

Bedrohung der irdischen Wohlfahrt. Über V3 aller Innerschweizer-Bilder
lassen sich durch Wort und/oder Bild auf Krankheiten und körperliche
Leiden zurückführen3. Damit stellt das Votivbrauchtum eine Quelle für
die Volksmedizin und Medizingeschichte dar, die vor allem deshalb wertvoll

ist, weil die Krankheiten durch den Kranken selbst beschrieben

werden.

1 Heierli Julie, Volkstrachten der Schweiz, Bd. 1, Zürich 1922.

Daniels Marie-Thérèse, Costumes féminis Fribourgeois du XVIIe d'après des ex-voto. In:
Zeitschrift für schweizerische Archaeologie und Kunstgeschichte, Bd. 3, (Basel 1941), S.

160 ff.

Fry Karl. Die Votivfafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns. In: SAVk, Bd. 38

(1941), S. 140 ff.
2 Bianconi Piero, Ex voto del Ticino, o.O., 1977.

Ex voto, Katalog der Ausstellung in der Kunsthalle Bern vom 3. Juli—6. September 1964,

Bern 1964.

Ex-voto du Valais, Walliser Votivbilder, Manoir de Martigny du 24 juin au 16 septembre

1973, Martigny 1973.

Votivbilder aus dem Freiburgerland, Ex voto fribourgeois, Ausstellungskatalog, Fribourg
1978.

3 Von den in Basel (Institut für Volkskunde) inventarisierten schweizerischen Votivbildern
beziehen sich rund 6300 Bögen auf die Innerschweiz, davon weit über 2000 auf Krankheiten.



Das medizinhistorische Interesse galt indessen vorwiegend griechischantiken

und altitalischen Weihegaben4. Eine Ausnahme bildet hier das 1978

erschienene Buch von Wilhelm Theopold: Votivmalerei und Medizin5. Die
Zielsetzung der folgenden Arbeit ist derjenigen Theopolds ähnlich, nämlich

anhand von Votivbildern «von der Heilkunst vergangener Zeiten, vom
Vertrauen auf überirdische Hilfe und von der Heilung durch den Glauben

zu erzählen».

Des weiteren möchte ich auf Wesen und Funktion der Votivgaben, vor
allem derjenigen, die sich auf Krankheiten beziehen, eingehen. Diese sind

den Votivbildern inhaltlich zwar gleichwertig, wurden in Publikationen
aber sehr oft vernachlässigt. Aufgrund des umfangreichen Materials
beschränke ich mich auf die Innerschweiz, die votivreichste Gegend der

Schweiz. Diese nimmt grundsätzlich keine Sonderstellung innerhalb des

Votivbrauchtums ein. Ich versuche auf die Besonderheiten der Votivbilder
und -gaben dieser Region einzugehen, erlaube mir jedoch, auf besonders

interessante Votivobjekte der übrigen Schweiz hinzuweisen.

Ausgangspunkt meiner Arbeit war das Votivmaterial am Medizinhistorischen

Institut in Zürich, das von Dr. G.A. Wehrli (1888—1949) gesammelt

wurde und das ich 1979 inventarisierte (vgl. Kp. IV). Als Grundlage
standen mir die Unterlagen aus der Votivaktion des Institutes für Volkskunde

in Basel zur Verfügung, die anlässlich einer gesamtschweizerischen
Bestandesaufnahme in den 40er und anfangs der 50er Jahre unter Leitung
von Dr. Ernst Baumann (1905—1955) aufgenommen wurden, seines frühen

4 Stieda Ludwig, Anatomisches über altitalische Weihegeschenke. In: Anatomische Hefte,
1. Abt., Bd. 16, F. Merkel und R. Bonnet (Hrsg.), (Wiesbaden 1901).

Blind E., Gynäkologische interessante «Ex-voto>». In: Globus 82 (Braunschweig 1902), S.

69-74.

Alexander Gustav, Zur Kenntnis der etruskischen Weihegeschenke. In: Anatomische
Hefte, Bd. 30, F. Merkel und R. Bonnet (Hrsg.), (Wiesbaden 1905).
Holländer Eugen, Plastik und Medizin, Stuttgart 1912.

Meyer-Steineg Theodor, Darstellungen normaler und krankhaft veränderter Körperteile
an antiken Weihegaben. In: Jenaer medizinhistorischer Beiträge, Heft 2 0ena 1912).

von Hovorka Oskar, Altgriechische Heilvotive vom ärztlichen Standpunkte. In: AGM,
Bd. 7 (1914), S. 347-352.
Herzog Rudolf, Die Wunderheilungen von Epidauros, Ein Beitrag zur Geschichte der
Medizin und der Religion Philologus, Supplement—Bd. 22), Leipzig 1931.

5 Theopold Wilhelm, Votivmalerei und Medizin, Kulturgeschichte und Heilkunst im Spiegel

der Votivmalerei, München 1978, S. 11.



nw in-
»Ve» mws«r

0W

Abb. 1 Priester bei schwerkranker Frau, Muttergottes, Medizinhistorische Sammlung Zürich

(aus Seelisberg, Kanton Uri, herstammend), Öl/Holz, 26.7x20 cm, 1825, gemalt von

Martin Obersteg dem Jüngeren.



Todes wegen jedoch nicht fertig aufgearbeitet werden konnten6. Verschiedentlich

wurde zur Aufarbeitung des umfangreichen Materials angeregt,
wobei sich eine Aufteilung des Stoffes nach verschiedenen Sachgebieten
und Regionen aufdrängte7. In den letzten Jahren sind erfreulicherweise
weitere Teilgebiete erarbeitet worden, wie zum Beispiel der Kanton
Nidwalden von Hans von Matt8 oder Teile des Wallis von Klaus Anderegg9.
Die folgende Arbeit soll ein weiterer Baustein in diesem umfassenden

Werk sein.

I. WESEN UND INHALTE DER VOTIVE

1. Votivbilder und -gaben

Unter Exvotos verstehen wir Opfergaben, die von Gläubigen aufgrund
eines Gelübdes Gott oder einem Heiligen dargebracht werden, um Hilfe in
einer Notlage zu erflehen oder für eine bereits gewährte Bitte zu danken.

Die Votation ist eine vielschichtige und im einzelnen schwierig durch-
¦ichaubare geistliche Handlung. Die Gesinnung des Stifters erschöpft sich
dabei nicht in Bitte oder Dank und in der gegenständlichen Bezeugung des

Verlöbnisaktes durch eine Votivgabe oder ein Votivbild (Präsentation)10.
Im Normalfall beabsichtigt der Votant vielmehr, sein AnHegen der Vorsehung

«anheimzustellen»11 und sich in den Schutz Gottes oder des Heiligen
zu begeben (Dedikation)12. Diese wesentliche Idee des Votivbrauchtums
tritt auf Votivbildern und in Mirakelbüchern in den Begriffen «sich» oder

«jemand verloben», «versprechen» oder «verheissen», sowie durch das «Ex

voto» «aus Gelübt») zu Tage13.

6 Baumann Ernst, Die Votiv- und Wallfahrtsaktion der schweizerischen Gesellschaft für
Volkskunde, Freiburg i. Ue. 1941.

Baumann Ernst, Die Bestandesaufnahme der Votivbilder und Votivgaben der Schweiz. In:

SAVk, Bd. 47 (1951), S. 17 ff.
7 Ex voto, Katalog Bern, s. Anm. 2, S. 8.

8 von Matt Hans, Votivkunst in Nidwalden, Stans 1976.
9 Anderegg Klaus, Durch der Heiligen Gnad und Hilf, Schriften der Schweizerischen

Gesellschaft für Volkskunde Bd. 64), Basel 1979.
10 Kriss-Rettenbeck Lenz, Ex Voto, Zeichen Bild und Abbild im christlichen Votivbrauchtum,

Zürich 1972, S. 273 ff.
11 Kriss-Rettenbeck Lenz, Bilder und Zeichen religiösen Volksglaubens, München 1963,

S. 94.
12 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 347 ff.
13 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 11, S. 95.



Zu diesen intimen und persönlichen Momenten tritt eine soziale

Komponente, nämlich die öffentliche Bekanntgabe der erlangten Gnaden
(Promulgation)14. Dieser Akt soll nicht nur dem Ruhm und der Lobpreisung
des Gnadenbildes und der Vermehrung des Ansehens des Wallfahrtsortes
dienen, sondern stellt eine mehr oder weniger deutliche Aufforderung zur
Nachahmung an die Gemeinschaft der Gläubigen dar.

Bei plastisch geformten Exvotos (Votivgaben) wie auf gemalten Votivbildern

kann der Bildsinn unmittelbar einsichtig sein, so, wenn zum Beispiel
an einer Hand eine Wunde eingezeichnet ist oder wenn ein im Bette liegender

Kranker Blut bricht. Der Votationsanlass kann auch zeichenhaft
bekundet werden15. Organe und Körperteile (Arme, Augen, Lungen) sowie

Objekte, die im Zusammenhang mit einer bestimmten Krankheit stehen

(Krücken, Bruchbänder, Fingerlinge), verweisen auf den Ort der Verletzung

oder den Sitz und die Art der Krankheit. Der Zusammenhang
zwischen Votiv und Bildsinn kann aber auch durch traditionelle Übereinkunft
festgelegt sein. Solche konventionelle Zeichen (Kröte, Schlüssel, Pfeil) wurden

teilweise in einem längeren historischen und kulturellen Prozess
entwickelt und sind für ausserhalb des Kommunikationssystems Stehende

nicht verständlich16.

Opfergaben wurden auch als Weihegaben, das heisst als Zeichen der
reinen Zuneigung und Verehrung (flammende Herzen, Kerzen) ohne direkten

Hinweis auf ein Anliegen dargebracht17.

Infolge der Konstanz der künstlerischen Tradition konnte das Votivbild
seine Kompositionsstruktur während Jahrhunderten bewahren. Der voll
ausgebildete Typus weist vier signifikante Elemente auf18:

1. Das Gnadenbild (Kultbild), das Sinnbild der überirdischen Macht, an
welche der Gläubige sich wendet. Meist wurde es durch eine Wolkenbank

oder Strahlenaureole von der Welt des Irdischen geschieden.
2. Der Votant, der sich oder jemand anderen der überirdischen Macht

«verlobte». Normalerweise befindet er sich in Gebetsstellung.
3. Der Votationsgrund, also das Anliegen, welches Anlass zum Gelübde

gab.

14 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 297 ff.
15 op. cit., S. 281.
16

op. cit., S. 282, 284.
17 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 11, S. 105.
18 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 156 ff.



4. Der Inschriftenteil. In der italienischen und französischen Schweiz
beschränkt er sich meist auf das «Ex voto» «aus Gelübt») oder «G.R.»
Grazia Ricevuta). Bilder der deutschen Schweiz sind dagegen oft reich
beschriftet.
Neben dem Idealtypus bestehen Votivbilder, deren Bildaufbau nur aus

zwei oder drei Elementen besteht. Selbst Reduktionen auf ein einziges
Element kommen vor.

2. Geschichte der Votive

Der Brauch, an heiligen Orten und Stätten Opfergaben zu weihen, war
bereits in vorchristlicher Zeit bekannt19. Aus der Bronzezeit stammen

Weihegaben, die in St. Moritz gefunden wurden20. In die Zeit der
römischen Herrschaft zurück reichen die sogenannten Votivbeilchen, die an

verschiedenen Orten der Schweiz geopfert wurden21.

Die Votive im Mittelalter waren im wesentlichen figürlich. Die ältesten

Votivbilder der Schweiz erscheinen Ende des 15. Jahrhunderts im Tessin

(Morbio inferiore) und sind noch geprägt von den Mirakel- und
Stifterbildern22. Im 16. Jahrhundert treffen wir in der katholischen
Schweiz nördlich der Alpen vereinzelt auf Bilder, die eine Mittelstellung
zwischen Mirakel- und Stifterbildern und eigentlichen Votivbildern
einnehmen23.

Als Folge des Konzils von Trient (1545—1563) und der Visitationsreise

von Carlo Borromeo 1570 in der Schweiz erlebte das religiöse Leben und

19 Brauneck Manfred, Religiöse Volkskunst, Köln 1978, S. 84.
20 Curti Notker, Über Votive. In: SVk Jg. 28 (1938), S. 58.
21 Forrer Robert, Die helvetischen und helveto-römischen Votivbeilchen der Schweiz

Schriften des Institutes für Ur- und Frühgeschichte der Schweiz Bd. 5), Basel 1948.
22 Tobler Walter, Votivbilder der Innerschweiz. In: Werk, Jg. 52 (Winterthur 1965), S. 151.

Tobler Walter, Votivbilder in der Schweiz. In: Volkshochschule, Jg. 2 (Zürich 1968),

S. 44.

Creux Rene, Tobler Walter, Volkskunst in der Schweiz, Lausanne 1970, S. 265.

Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, Abb. 57.

Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 11, Abb. 148.

23 de Reynold Gonzague, Ex-voto du XVIme siècle. In: Fribourg artistique à travers les ages,
18 (Fribourg 1907), PI. 10.

Baumann Ernst, Votivbilder von Mariastein. In: Die Glocken von Mariastein (Laufen
1946), S. 4 f.
Pfister-Burkhalter Margarete, Das Votivbild der Reich von Reichenstein in der

Siebenschmerzenkapelle zu Mariastein. In: Mariastein, Jg. 14, Nr. 11/12 (1968), S. 237 ff.

10



das Wallfahrtswesen in der Innerschweiz starken Aufschwung24. Viele

neue Wallfahrtsorte entstanden.

Im Gefolge dieses Aufschwungs wurden die Votivbilder in den ersten

Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts brauchtümlich. Aus dieser Zeit stammen
auch die ältesten erhaltenen Votivbilder der Innerschweiz25.

Als Höhepunkt des Votivwesens kann das 18. Jahrhundert sowie das

erste Viertel des 19. Jahrhunderts betrachtet werden. Im Verlaufe des 19.

Jahrhunderts erlebte der Brauch — wohl als Reaktion zur Aufklärung —

eine zuvor nie erreichte Intensität, ging aber immer stärker auf die ländlichen

Bevölkerungsschichten über26. Während die plastischen Votive praktisch

unverändert blieben, begegnen wir ab 1850 vermehrt Spätformen des

Votivbildes, zum Beispiel treten im Kanton Luzern reine Inschriftentafeln
auf27. Zusammen mit Marmortafeln, Stickereien und Farbdrucken
verdrängten diese das ursprüngliche Votivbild immer mehr28.

Mit Ausnahme von Kerzen, die an heiligen Orten von frommen Pilgern
angezündet werden, trifft man heute in der Innerschweiz nur noch selten

neue Votive.

3. Patronatswesen

Die Popularisierung des Patronatswesens war eine wichtige Voraussetzung

für die Entstehung des Votivbildes29. Der Patron als himmlischer
Fürbitter steht bestimmten Menschen besonders nahe und weist für
bestimmte Anliegen ein besonderes Verständnis auf.

Die Zuteilung der Patronate beruhte vielfach auf Grund besonderer
Vorkommnisse in Leben oder Legende des Heiligen, konnte aber auch auf
Zufälligkeiten wie dem Namen oder gar Missverständnissen beruhen30.

Der einzelne Gläubige fühlte sich zunächst seinem eigenen Namenspatron

verbunden31. Daneben besass jede Gemeinde und Kirche ihren eigenen

Patron und sogar Zünfte und Stände wählten sich ihre eigenen
24 Domann Fritz, der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform der Seelsorge und des

religiösen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert Beiheft Nr. 9 zum Geschichtsfreund),

Stans 1966, S. 453, 523.
25 B 111 (von 1613), B 214 (von 1607), B 5058 (von 1619), von Matt, s. Anm. 8, S. 110 ff.
26 Brauneck, s. Anm. 19, S. 90.
27 MhSZ 443, 444.
28 B 1408, 1656; 841, 1362; 1036 ff, 1364 ff.
29 Kriss-Rettenbeck Lenz, Das Votivbild, München 1958, S. 119.

30 Kerler Dietrich Heinrich, Die Patronate der Heiligen, Ulm 1905.

Brauneck, s. Anm. 19, S. 85.
31 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 204.

11



Schutzpatrone32. In dieser Vielfalt ist es nicht erstaunlich, dass auch für
Krankheiten Heilige, oftmals für dieselbe Krankheit sogar mehrere, zuständig

waren33.

Auf Votivbildern geben die einzelnen Krankenpatrone manchmal
Hinweise, mit welchen Anliegen die Kranken sich «versprochen» hatten.

Eine wichtige Rolle im Patronatswesen spielte der Marienkult. Im Dienste

der Gegenreformation wurde er neu belebt und erzielte einen beispiellosen

Aufschwung34. Zur heiligen Maria konnte der Gläubige in jedem
Anliegen flehen, die Himmelskönigin war seine mächtigste Fürbitterin.

In grossen Wallfahrtsorten mit europäischer Bedeutung, wie Einsiedeln
und Mariastein, wurde sie ebenso verehrt wie in den zahllosen kleinen und
kleinsten Pilgerstätten.

Was in marianischen Gnadenstätten gestiftet wurde, gehört zum
wertvollsten und schönsten, was aus der Votivkunst bekannt ist.

4. Äussere Form und Malerei

Wachs ist mit der Liturgie eng verbunden und spielt im christlichen
Brauchtum eine wichtige Rolle. Wegen seines materiellen Wertes und der

leichten Formbarkeit war es bevorzugtes Material für Votivgaben35.
Darüber hinaus konnte es zu Dekorationszwecken benutzt werden.

Das Wachs konnte als sogenanntes Gewichtsopfer ungeformt geopfert
werden36. Die Mehrheit der heute noch erhaltenen Wachsvotive der
Innerschweiz wurden aber in Werkstätten gegossen, ab und zu mit Gipskern37.

Im Wallis besitzen Wachsvotive manchmal einen Holzkern, meistens wur-

32 Kerler, s. Anm. 30.
33 Pachinger A.M., Über Krankheitspatrone auf Heiligenbildern. In: AGM, Bd. 2 (1909), S.

351 ff.
34 Iserloh Erwin, Glazik Josef, Jedin Hubert (Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, Bd.

4, Freiburg, Basel 1967, S. 592 f.
35 Curti, s. Anm. 20, S. 59.

Bull Reinhard, Das grosse Buch vom Wachs, Geschichte, Kultur, Technik (2 Bände),

München 1977.
36 Müller-Dolder Edmund, Über Votive im Luzernerbiet. In: SVk, Jg. 28 (1938), S. 65.

MhSZ 1969, 1971.
37 MhSZ 1203, 1252, 1979.

12



den sie jedoch von Hand geformt38. In der Ostschweiz pflegte man sie mit
Modeln zu pressen39.

Neben Wachs wurden in der Innerschweiz Holz und Silber
verwendet40. Holzvotive wurden etwa von Dorftischlern voll- oder
halbplastisch hergestellt oder selber geschnitzt. Die teilweise kunstvollen Sil-
bervotive wurden von Silberschmieden getrieben41 (Abb. 2).

Ab 1850 treten Votivgaben aus Papier und Karton auf42. Andere
Materialien wie Gold43 oder Eisen44 fanden in der Schweiz selten Anwendung.

Die alten Innerschweizer Votivbilder wurden mit Vorliebe mit Ölfarbe
auf Holz gemalt. Meist waren es hochformatige Bilder. 40 cm Höhe und 30

cm Breite wurden eher selten überschritten, normalerweise sind die Bilder
wesentlich kleiner. Zeitliche und lokale Eigentümlichkeiten bestehen in
Material, Form und Grösse45. Der Rahmen konnte kunstvoll geschnitzt
oder nur angedeutet sein46. Kolorierte Holzreliefs sowie Hinterglas-
Votivbilder gehören in der Innerschweiz zu den grossen Seltenheiten47.

Neben Ol auf Holz ist Öl auf Leinwand die gebräuchlichste Malart48.

An weiteren Maltechniken begegnen wir vor allem ab zweiter Hälfte des

19. Jahrhunderts Aquarell49 und Tempera50 sowie Bleistift51 und Tinte52.

38 MhSZ 1300,1634, 1635; 1179, 1397, 1415, 1490.

Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 120.
39 MhSZ 1167, 1250, 1460, 1463.
40 Ex voto, Katalog Bern, s. Anm. 2, Nr. 736 (Abb.), 737.

MhSZ 914, 1643, 1240.

von Matt, s. Anm. 8, S. 300 f.

B 5763 ff.
41 Speich Klaus, Schlapfer Hans, Kirchen und Klöster in der Schweiz, Zürich 1978, S. 238.
42 MhSZ 2018-2020, 2031, 2038, 2041.
43 vgl. Abb. 2.
44 Durrer Robert, Bruder Klaus, Bd. 1, Sarnen 1917-1921, S. 477.

B 6766.
45 Fry, s. Anm. 1, S. 144.

Ex-voto du Valais, s. Anm. 2, S. 14.

46 von Matt, s. Anm. 8, S. 115, 157.
47

op. cit., S. 159.

B 476, 6211.
48 von Matt, s. Anm. 8, S. 78 f, 82 f, 154 f.
49

op. cit., S. 98 f, 198 f, 318 f.
50 op. cit., S. 296 f, 312 f, 322 f.
51 MhSZ 393, 2006, 2007.
52 von Matt, s. Anm. 8, S. 314 f.

MhSZ 443, 444.

13



fc
Sfc*0Nw«

V -vrV
Q

âf^^g3
tf --% '*fsi I* ' i a t tf llf s.

h

É AÄ «Avi«! *Iof -
•V

<.??

w «7
os^ «2Ri»*i!

vltó>. 2 Votivgaben am Grabe des hl. Bruder Klaus, Sachsein (Kt. Obwalden).

Als Unterlagen für die Inschriften und Malereien wurden neben Papier
und Karton53 auch Blech54 und Marmor55 verwendet.

Der Kunsthistoriker Josef Zemp beschrieb 1893 die Votivbilder als

«Sprechende Zeugnisse für die Rohheit einer bäurischen, ungeschulten
Dilettantenmalerei»56. Vom Wertmassstab der Hochkunst aus gesehen, mag
diese Aussage nicht unrichtig sein. Das Votivbild ist aber weit davon
entfernt, Selbstzweck zu sein. Es übt eine Funktion aus, nämlich die bildliche
Darstellung des Verlöbnisaktes zwischen dem Menschen in seiner

Hilfsbedürftigkeit und der transzendenten Wirklichkeit57. Der Votant übergibt

53 MhSZ 443, 444.
54 von Matt, s. Anm. 8, S. 92 f.

B 1308, 1994.

55 B 1408,1656.
56 Zemp Josef, Wallfahrtskirchen im Kanton Luzern Festschrift zur 50. Jahresversammlung

des historischen Vereins der fünf Orte), Luzern 1893, S. 39.

57 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 29, S. 142.

14



die Ausführung des Bildes einem Auftragsmaler, der der eigenen Geisteswelt

nahesteht und versucht, diesem religiösen Programm gerecht zu
werden58. Der meist ungebildete Handwerks- oder Gelegenheitsmaler will
nicht künstlerisch tätig sein, sondern in klarer und allgemein verständlicher

Form den Votationsakt zum Ausdruck bringen59. Dabei setzt er das

religiöse Empfinden des Volkes unbekümmert ins Bild um. Nur in
nebensächlichen Teilen des Bildschemas nimmt er Rücksicht auf den Zeitstil.
Nach ihrer Wichtigkeit für Auftraggeber und Maler können einzelne
Elemente übergross dargestellt werden. Verzerrung, mangelnde Perspektive
und Übertreibungen sind dabei Mittel, welche die Eindringlichkeit der

Stimmungen noch verstärken60.

Neben der Intensität ist es aber vielleicht die Schlichtheit und die

Direktheit des Ausdruckes, welche die Faszination des Votivbildes auf den

heutigen Menschen erklärt.

II. VOTIVKUNST UND MEDIZIN IN DER INNERSCHWEIZ

1.Krankenlager

Der Votivmaler versucht, die äusseren Anlässe, die zur Spendung einer
Votivtafel führten, in Wort oder Bild darzustellen. Ist man sich über Wesen

und Art der Krankheit nicht im klaren oder fehlen charakteristische

Krankheitssymptome, wird mittels eines Krankenlagers auf die Krankheit
hingewiesen. Der Kranke selbst liegt dabei bittend oder betend im Bett und
wird manchmal von Angehörigen, vom Priester oder Arzt betreut61

(Abb. 1).

Diese Darstellung eines unbestimmten und für die damalige Zeit oft
wohl auch unbestimmbaren Krankheitszustandes ist der häufigste Vota-
tionsanlass auf innerschweizerischen Votivbildern. Wir begegnen dabei

58 ibid.
59

op. cit., S. 13, 142.
60 von Matt, s. Anm. 8, S. 172 f.

B 482, 5266.
61 MhSZ 451.

B 133, 4413.

15



dem vornehmen Bürger62 in reich geschmückter Krankenstube ebenso wie
dem armen Bauern in armseliger Kammer63.

Der Votivmaler scheut sich nicht, das Krankenlager sogar in die freie
Natur64 oder ins Kircheninnere65 zu verlegen, um die Verbundenheit des

Kranken mit dem Jenseits darzustellen.

Kruzifix, Rosenkranz und Kerze oder Wachsrodel auf dem Tisch neben

dem Bett weisen auf die Ernsthaftigkeit der Lage hin66. Auch Ölgefässe,

Medizinflaschen und chirurgische Instrumente finden wir manchmal darauf

abgebildet67.
Hinweisende Gebärden des Kranken oder Votanten, unter anderem in

Emmetten (Kanton Nidwalden) häufig angewendet, versuchen, Aufschluss
über das Wesen der Krankheit zu geben68. Isolierte Zeichen, wie zum
Beispiel Beine, Augen, können ebenfalls auf die Art der Krankheit
hindeuten69.

Der Gnadenstrahl, der Diesseits und Jenseits durchstösst und den Kranken

trifft, deutet an, dass die Bitte nicht umsonst war70.

Herzen als Votivgaben und als isolierte Zeichen auf Votivtafeln müssen

hingegen in erster Linie als Weihegaben, das heisst als Zeichen der innigen
Liebe und Zuneigung betrachtet werden71. Dass sie mitunter auch bei
organischen Leiden geopfert wurden, zeigt das Mirakelbuch von Allenwinden.

62 von Matt, s. Anm. 8, S. 154 f.

B 155.

63 von Matt, s. Anm. 8, S. 104 f.
64 B 8646, 8711.
65 von Matt, s. Anm. 8, S. 174 f.

B216.
66 von Matt, s. Anm. 8, S. 210 f.

B 4323.
67 MhSZ 451.

B 513, 6258.
68 von Matt, s. Anm. 8, S. 202 f.

B 3081.

MhSZ 447.
69 B 3401.

MhSZ 448.
70 B 1082

B 3367.
71 von Matt, s. Anm. 8, S. 298 f. 307.

MhSZ 1240, 1252, 1914.

16



1lP<Ml
'. 3 Beinbruch, Lorettkapelle Hergiswald, Öl/Leinwand, 70x55 cm, 1684, (Ausschnitt).

Im Jahre 1772 brachte eine Frau Verena Dosenbach ein silbernes Herz hierher,

weil sie von einer Herzkrankheit geheilt wurde72.

Ein Silberherz mit eingetriebenen Herzkranzgefässen in Sachsein (Kanton

Obwalden) weist ebenfalls auf ein körperliches Leiden hin73.

Ähnlich wie bei den Herzen ist bei vielen Votivgaben (menschliche
Figuren74, Wickelkinder75 und «Leitern»76 aus dem Kanton Freiburg) im

72 Henggeler Rudolf, Das Mirakelbuch von Allenwinden. In: Heimatklänge, Wochenbeilage

zu den Zuger Nachrichten, Jg. 26 (Zug 1946), S. 79.
73 vgl. Abb. 2.

74 MhSZ 1197, 1203, 1229, 1326.
75 von Matt, s. Anm. 8, S. 307.

MhSZ 1155, 1158, 1169,1179.
76 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, Abb. 115.

Ex voto, Katalog Bern, s. Anm. 2, Nr. 783.

Perler Othmar, Freiburger Wallfahrtsgebräuche und Weihegeschenke, In: Freiburger
Geschichtsblätter, Bd. 38 (Freiburg 1945), S. 40.

17



Einzelfall nicht entscheidbar, ob sie bei organischen Leiden oder als reine

Weihegaben geopfert wurden.

2. Arzte und Chirurgen

Die Situation der Medizin sowie die ärztliche Versorgung der Bevölkerung

war während Jahrhunderten gekennzeichnet durch die Polarität
zwischen den akademisch gebildeten Ärzten und den vorwiegend handwerklich

geschulten, praktisch tätigen Chirurgen oder Wundärzten.
Die an Universitäten ausgebildeten Ärzte waren in erster Linie theoretisch

gebildet. Sie verordneten Medikamente und Rezepte, aber praktische
manuelle Arbeit war ihnen fremd; vorwiegend behandelten sie innere
Krankheiten77. Diesen studierten Ärzten standen die Chirurgen und Scherer

gegenüber, die vorwiegend praktisch geschult waren und ursprünglich
mit den Badern in enger Beziehung standen78 (Abb. 3). Alle, die die Kunst
der Chirurgie erlernen wollten, um dann operieren, Wunden kurieren und
äussere Krankheiten behandeln zu können, mussten vorerst das Scheren

und Haarschneiden erlernen79. Noch im 18. Jahrhundert waren sie

gezwungen, nach der Lehre bei einem Meister der Chirurgie oder einem Arzt
vier Jahre lang auf Wanderschaft zu gehen, wobei nun ein Jahr davon an

einer Universität verbracht werden musste80.

Neben Arzt und Chirurg kümmerte sich eine ganze Reihe weiterer
Spezialisten um das Wohlergehen der Kranken: Okulisten und Starstecher,

Bruch- und Steinschneider, Bader, Zahnbrecher und nicht zuletzt die

Hebammen81.

Das Verhältnis zwischen Arzt und Chirurg scheint in der Schweiz gut
gewesen zu sein; die Chirurgen anerkannten die Priorität der Ärzte82. Die
Scherer suchten ihren Berufsstand gegenüber ungebildeten Scharlatanen

abzugrenzen und forderten von der Regierung Massnahmen gegen die

77 Wehrli Gustav A., Die Bader, Barbiere und Wundärzte im alten Zürich Mitteilungen
der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich, Bd. 30, Heft 3), Zürich 1927, S. 55.

78 op. cit., S. 47-77.
79

op. cit., S. 49.
80 Studer Mario, Das amtliche Medizinalwesen im alten Luzern unter besonderer

Berücksichtigung der Stadtärzte und ihre Pflichten, Diss. Basel, Stans 1958, S. 84.
81 Wehrli, s. Anm. 77, S. 78 f.
82 Michel Theodor, Bader, Scherer, Chirurgen, Hebammen und Apotheker im alten Luzern

(1300-1798), Diss. Basel, Stans 1931, S. 40.

Wehrli, s. Anm. 77, S. 62.

18



ti44'

Abb. 4 Blutsturz, Maria Hilf, Kapelle Maria Hilf, Stoos (Kt. Schwyz), Öl/Holz
24.7x40 cm, anfangs 18. Jahrhundert.

Kurpfuscherei83. Seit 1596 mussten sich in Luzern einheimische und fremde

Scherer und seit 1675 auch die Ärzte Medizinalprüfungen unterziehen84.

Trotzdem zogen noch bis zum Anfang des 18. Jahrhunderts fahrende
Mediziner durch die Lande und suchten als «Wunderdoktoren» oft zusammen
mit Gauklern und Possenreissern ihr Glück85.

Wie aus Akten und Ratsprotokollen hervorgeht, war dem Unwesen der

fahrenden, aber auch der einheimischen Quacksalber oft nur mit
Schwierigkeiten beizukommen86.

Ärzte erkennen wir auf Votivbildern sehr leicht. Stets sind sie vornehm

gekleidet und tragen nicht selten eine Perücke (Abb. 4). Manchmal stehen

sie pulsfühlend am Krankenbett oder diskutieren mit Kollegen87.
Auf einem Votivbild aus Maria Licht in Truns (Kanton Graubünden)

erkennen wir einen Arzt bei der Harnschau88. Diese war ein wichtiges dia-

83 Wehrli, s. Anm. 77, S. 57.
84 Studer, s. Anm. 80, S. 40, 62.
85 Stichler Carl, Reisende Ärzte, Wunderdoktoren und Medizinalhändler des 17. Jahrhunderts.

In: AGM, Bd. 2 (1909), S. 285—300.
86 Michel, s. Anm. 82, S. 81-93.
87 B 133, 513, 1831, 4413, 7677, 8600.
88 B9311.

19



gnostisches Hilfsmittel. Aus Geruch, Farbe und Sediment zog man
Rückschlüsse auf Ursache und Art der Krankheit.

Zwei Chirurgen sind uns in der Innerschweiz von Votivbildern her mit
Namen bekannt. Der Chirurg und Kirchensigrist Sebastian Kilchmann
kurierte 1762 den Beinbruch seines Bruders innert der Frist eines halben Jahres

und dankte dafür in Ettiswil (Kanton Luzern) mit einer Votivtafel89.

Dem Scherer und Wundarzt Ludwig Keigel aus Luzern wollte offenbar
seine eigene Medizin nicht helfen, als er an einem Schenkel und Knie «gros
Nott erlitten». Er versprach sich deshalb im Jahre 1646 nach Jagdmatt im
Kanton Uri und wurde geheilt90. Keigel scheint ein tüchtiger Mann gewesen

zu sein, denn einige Jahre später wurde er «geschworner Schätzer der

chyrurgischen Zustände» in Luzern91.

Hinweise auf die Ärzteschaft und Medikamente finden wir im
Votivbrauchtum und in der Mirakelbuchliteratur ausserordentlich häufig:

«. kein remedium, noch Arzney helffen wollen ...» anno 160092.

«... ein zimblich Gelt mit den doctoribus unnd Bruchschneydern ver-
than ..» 162593.

«. da keine Medecinen nichts helfen wollen .» 174894.

«Ich Joseph Amstad.. hab eine viijährige Kranckheit ausgestanden,
und ohne Hilf der Medicinen der einheimischen und fremden Doctores.
Da ich aber versprochen eine Andacht und Wohlfahrt. bin ich
augenscheinlich zu der besten Gesundheit gelanget...» 179295.

Nicht nur von der Wirkungslosigkeit der ärztlichen Kunst und Medizin,
sondern sogar von deren Schädlichkeit ist die Rede.

«. sie baten den Doctor, er soll doch etwas dem Kind geben. Sie

gebrauchten das zu 2 mahlen, was ihr Her Doctor geben, allein es verschli-

merte sich nur, darum sie alles auf die Seithen gelegt, und sich eintzig zur
hiesigen Gnadenmutter gewent... und also ohne Mittel und Menschen
Beihilf gänzliche Gesundheit erhalten,. .» 177696.

89 B 5245.

Butler Josef, Das Wunder von Ettiswil, Willisau 1947, S. 110.

90 B 118.

91 Michel, s. Anm. 82, S. 46.
92 Sanavallis oder Gesundenthai: von Alters her genant S. Jost auff d'Blatten, Lucern 1643,

S. 50.
93 op. cit., S. 56.
94 B 421.
95 B 5402.
96 Henggeler, s. Anm. 72, S. 83.

20



«. und mit anwendung viler hilfs-mittel nur schlimmer wurde .»

177897.

Dieter Harmening nimmt an, dass in solchen Formulierungen das

Stilistische und Topische über die unmittelbare Medizin- Und Ärztekritik
dominiert: «indem sie (die Klagen) das Unvermögen der menschlichen Kunst
benennen, sind sie Mittel zum Preis des Wunders»98.

Der Hinweis auf das Versagen der ärztlichen Hilfe lassen aber nicht nur
die Berichte über die wunderbaren Heilungen glanzvoller erscheinen,
sondern unterstreichen ganz allgemein das Primat der Kirche über die Medizin.

Besonders deutlich wird dies auf der Votivtafel des zehnjährigen Peter
Daniel Vögelin, die anno 1636 nach Werthenstein gebracht wurde:

«Maria zu dir wolt ich gern gehn
Kundt aber auf mein Fuss nit stehn,
nichts hilfft der Artzen Medicin
Maria allein ist Helferin ...»".

3. Geburt und Kindbett

Schwangerschaft, Geburt und Kindbett gehörten zu den häufigsten Vo-
tationsanlässen. Viele dieser Votivbilder sind Zeugnisse für die mangelnde
medizinische Versorgung und die hohe Sterblichkeit von Mutter und Kind
in den vergangenen Jahrhunderten.

Die Mütter verlobten sich und ihr Kind im Verlaufe der Schwangerschaft

oder während der Geburt. Das typische Geburts-Votivbild zeigt aber

nicht den Vorgang der Geburt selbst, sondern die im Bette liegende Mutter
mit dem gewickelten Neugeborenen in den Armen oder in der Wiege
(Abb. 5). Oft steht ihr der Vater des Kindes zur Seite100.

Erstaunlich selten begegnen wir auf Innerschweizer Votivtafeln Hebammen,

obwohl bis ins 19. Jahrhundert Geburt und Wochenstube als ihre
Domäne betrachtet werden kann101. Chirurg oder Scherer, die ja nur bei

97 B 3150.
98 Harmening Dieter, Fränkische Mirakelbücher. In: Würzburger Diözesangeschichtsblät-

ter, Bd. 28 (Würzburg 1966), S. 76.
99 «Wunderzeichenbuch», Handschriftliches Mirakelbuch von Werthenstein, o.J.,

Kantonsbibliothek Luzern, S. 83.
100 von Matt, s. Anm. 8, S. 195, 199.

B 4323, 432.
101 Rau Wilhelm, Über die unnatürliche Sterblichkeit der Kinder in ihrem ersten Lebensjah¬

re, Bern 1836, S. 76 f.

21



schwierigen Geburten beigezogen wurden, treffen wir manchmal zusammen

mit dem Priester an. Dann ging es aber um Leben oder Tod102.

Oft ist nicht entscheidbar, ob die Hilfe der Mutter oder dem Kinde oder
beiden zuteil werden soll. Eine hinweisende Gebärde der Mutter gibt uns
manchmal darüber Auskunft. Indem sie auf das Kind weist, empfiehlt sie es

der Gnade des Himmels103.

Auf einer Tafel, die 1830 nach Rigi-Klösterli geopfert wurde, wird der

Dank ausgesprochen für die Rettung der Maria Johanna Wismanin. In
herrlich naiver Weise erzählt der Votivmaler ihre Geschichte. Infolge einer
«Kindbette» war sie in einen «doth nöthlichen Zufall» gefallen und alle

Anwesenden, eingeschlosssen Scherer und Priester, erwarteten jeden Augenblick

ihren Tod. Mitsamt ihrem Bett schwebt sie in der Luft, bereits näher

dem Jenseits als dem Diesseits. Doch der Gnadenstrahl der Madonna erhält
sie am Leben104.

Mitunter macht uns der Inschriftenteil des Votivbildes auf interessante

medizinhistorische oder allgemeinmedizinische Begebenheiten aufmerksam.

Eine Frau aus Morschach (Kanton Schwyz) befand sich anno 1689

anlässlich einer schweren Geburt während 13 Stunden in einem «Kinsch-

stuol», bis sie durch Fürbitte des hl. Franz-Xaver gerettet wurde105.

Die sitzende Geburtsstellung in einem eigens dazu hergerichteten Stuhl

war damals allgemein üblich. Im deutschen Sprachraum wurde sie erst im
19. Jahrhundert durch die liegende Geburt abgelöst106.

Ein Krankenbericht auf einer Tafel, die 1821 nach Rigi-Kaltbad votiert
wurde, macht die Diagnose «Dammriss dritten Grades infolge schwerer
Geburt» sehr wahrscheinlich. Wir wissen nicht, ob später ein Arzt oder
Scherer beigezogen wurde oder ob es zur Spontanheilung kam. Die Frau
selbst schrieb jedoch ihre Heilung der Verlobung einer Wallfahrt zur
Gnadenkapelle im kalten Bad zu107.

102 B 385.

B 4352.
103 B 3082.
104 B 1296.
106 B 1051.
106 Stucky Jean Paul, Der Gebärstuhl Zürcher medizingeschichtliche Abhandlungen,

N.R. Nr. 33), Zürich 1965, S. 16.
107 Bucher Anton M. (Hrsg.), Die Kapelle von Rigi-Kaltbad, Vergangenheit—Gegenwart,

Vitznau 1979, S. 44.

22



Abb. 5 Zwillingsgeburt, hl. Beat, Beatuskapelle Obsee (Kt. Obwalden), Öl/Holz, 15 x 18 cm,
1809.

Nicht immer kamen Mutter und Kind mit dem Leben davon. Ein «häufig

auftretendes Kindbettfieber», an welchem offenbar viele Mütter
starben, war Anlass für die Opferung einer Tafel in die Jagdmattkapelle108.

Traurig verlief auch das Wochenbett der Anna Maria Reinhardt. Ihr
Kind lebte zwar und konnte getauft werden. Sie selber starb aber kurze
Zeit später. Trotzdem stifteten ihre Angehörigen ein Votivbild in die
Wallfahrtskirche St. Andreas in Sarnen109.

Wichtiger aber als das Leben von Mutter und Kind war für den Gläubigen

die Taufe des Kindes, ohne die kein Glied der Gemeinschaft zur ewigen
Seligkeit gelangen konnte. Eine Tafel aus Fischbach (Kanton Luzern) dankt
dem hl. Aper, durch dessen Hilfe viele hundert Kinder zur Taufe

gelangten110.

108 B 197 (Mitte des 19. Jh.)
109 B 3396.
110 B 5277.

23



Sogar totgeborene Kinder brachte man zu Wallfahrtsstätten. Das Volk
war der Meinung, dass sie durch die Fürbitte der Heiligen für kurze Zeit
wieder lebendig würden und dann getauft werden könnten111.

Obwohl die katholische Kirche diese Sitte verbot, erlebte sie in der
Barockzeit einen Aufschwung112. Dass sie in Schattdorf (Kanton Uri), in der

Liebfrauenkapelle (Kanton Zug) und in Rigi-Kaltbad gehandhabt wurde,
wissen wir aus der Votivkunst113. In letzterem Wallfahrtsort ist anno 1748

ein Bild geopfert worden, welches die Taufe eines totgeborenen Kindes
beschreibt114:

«. Und Wunder, da alles versammelte Volk in dem Gebeth war, da

kommt das Kind allgemach zu einer schönen Färb, öffnet ein äuglein,
streckt das Zünglein ein wenig hervor Nach allen disen wahrscheindli-
chen Zeichen hat solches ein allhiesiger Kaplan getauft und nachdem alle

Zeichen vergangen, solches Morgens darauf zu Wäggis begraben worden.»

Vielfältig wie die Nöte und Gefahren während Schwangerschaft, Geburt
und Kindbett sind auch die Votivgaben, welche bei diesen Anlässen gestiftet

wurden.
Im Vordergrund stehen Wickelkinder, die in beinahe allen Wallfahrtsorten

anzutreffen waren115.

Als Besonderheiten der Kantone Nidwalden, Wallis und Graubünden

gelten Schlüssel, die zur Erlangung glücklicher Geburten und bei weiblicher

Unfruchtbarkeit dargebracht wurden116 (Abb. 6). Der Sinngehalt des

Öffnens scheint hier auf den Mutterschoss übertragen worden zu sein117.

Schwerer verständlich sind die Gebärmuttervotive Kröte und Stachelkugel.

Hauptverbreitungsgebiet der Kröte war das katholische Oberdeutschland118.

In der Schweiz wurde sie eher selten geopfert; ausser an einigen

111 Müller Iso, Zur Taufe totgeborener Kinder im Bündnerland. In: SAVk, Bd. 54 (1958),
S. 15 ff.

112 op. cit., S. 16.

113 B 418, 442, 6211.
114 Bucher, s. Anm. 107, S. 42.
115 MhSZ 1158, 1169, 1179.

116 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 120, 292.

Curti, s. Anm. 20, S. 60.

von Matt, s. Anm. 8, S. 307.

MhSZ 1672, 1673, 1959, 1960.
117 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 11, S. 46.
118 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 290.

24



Orten im Kanton Luzern119 ist sie auch in Einsiedeln120 und im Kanton
Freiburg121 nachzuweisen.

Anlass zu ihrer Opferung gaben Frauenkrankheiten aller Art, unter
anderem Gebärmutterleiden, Schwangerschafts- und Geburtsnöte, dann auch

Unfruchtbarkeit und Hysterie122. Die Gebärmutter als Organ hat seit
jeher ganz besonderes Interesse erregt. Wie die Etymologie andeutet, wurde
in ihr die Ursache der Hysterie gesucht123.

Plato stellt den Uterus als ein im Körper herumkriechendes Wesen dar,
und Aretaeus spricht von seinem tierähnlichen Charakter124. Im
Volksglauben wurde die Gebärmutter vollends zum Tier, wie die Inschrift einer

Votivtafel, die früher in Wartensee (Sempach, Kanton Luzern) hing,
zeigt125:

«Die Bärmuotter das bös Thier,
Hed mi ufg' frässa schier.»

Für Rudolf Kriss, der sich eingehend mit den Gebärmuttervotiven
auseinander gesetzt hat, ist die Enstehung des Krötenvotivs aus der Verbindung

dieser Vorstellung mit der Vorstellung der Kröte als Dämonentier,
welchem in besonderem Masse Schwangere und Wöchnerinnen ausgesetzt
sind, hervorgegangen126.

119 Lütolf Alois, Sagen, Bräuche und Legenden aus den fünf Orten Lucern, Uri, Schwyz,
Unterwalden und Zug, Lucern 1865, S. 351.

Curti, s. Anm. 20, S. 60.

Müller-Dolder, s. Anm. 36, S. 67.

B 5693.

Arnet Josef, Alte religiöse Volksgebräuche aus der Innerschweiz. In: SAVk, Bd. 31 (1931),
S. 151.

Steiner Fritz, Wunderzeichen zu Schötz. In: Heimatkunde des Wiggertales, Heft 7 (Reiden

1945), S. 27.
120 Ochsner Jakob, Volkstümliches aus Einsiedeln und Umgebung. In: SAVk, Jg. 8 (1905), S.

300.
121 Perler, s. Anm. 76, S. 40.

Baumann Ernst, Die Bestandesaufnahme der Votivbilder und Votivgaben der Schweiz. In:

SAVk, Bd. 47 (1951), S. 25.
122 Andrée Richard, Votive und Weihegaben des katholischen Volkes in Süddeutschland,

Braunschweig 1904, S. 131.
123 Kluge Friedrich, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin, New York

1975 (21. Aufl.), S. 323.
124 Blind, s. Anm. 4, S. 72.

Kriss Rudolf,Das Gebärmuttervotiv, Augsburg 1929, S. 35 f.
125 Lütolf, s. Anm. 119, S. 351.
126 Kriss, s. Anm. 124, S. 84-86.

25



Ein Votivbild von Rigi-Kaltbad spricht von der «Bärmutter» nicht als

Organ oder Tier, sondern als schwere Krankheit127.
Als zentrales Verbreitungsgebiet des zweiten Gebärmuttervotivs, der

Stachelkugel, kann das Südtirol angesehen werden128. Von dort aus ist sie

in die Schweiz, vor allem ins Bündnerland (Münstertal)129 und in Einzelfällen

sogar bis nach Einsiedeln gelangt130.

Max Höfler und Rudolf Kriss halten die Stachelkugel für die stilisierte

Abbildung des umgestülpten Tragsackes der Kuh, die auf die menschliche
Gebärmutter übertragen wurde131. Als zusätzliches Motiv kommt
vielleicht die bildhafte Assoziation zwischen stechenden Schmerzen im Unterleib

und Stachelkugel hinzu132.

Als drittes Gebärmuttervotiv beschreiben E. Blind und Rudolf Kriss fla-

schenförmige Votive aus südlichen Alpentälern (Val d'Aosta), welche «uteri»

genannt wurden, und das Ursprungsorgan anatomisch genauer abbilden
sollen als Stachelkugel und Kröte133.

Ob die an einigen Orten in der Schweiz nachweisbaren und bis heute

praktisch unbekannt gebliebenen Flaschen- oder Beutelvotive aus Wachs,

Holz und Metall jenen Uterusvotiven entsprechen, wissen wir nicht mit
Sicherheit134 (Abb. 6). Der im Kanton Nidwalden ausgeübte Brauch, diese in
Kombination mit Schlüssel und Wickelkind zu opfern, weist jedoch deutlich

auf den Bereich Schwangerschaft, Geburt, Wochenbett hin135.

Anhand des bis heute bekannten Materials ist es nicht möglich, zu
entscheiden, ob diese Flaschenvotive als stilisierte Endprodukte einer Formen-

127 Bucher, s. Anm. 107, S. 47.
128 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 291.
129 Weber Franz, Seltene Votivgaben. In: BHVk, Jg. 1 (1914), S. 138 f.

B 9179, 9181.
130 Hein Wilhelm, Die Opfer-Bärmutter als Stachelkugel.

In: ZsVerVk, Jg. 10 (1900), S. 422.

Kriss, s. Anm. 124, S. 57.
131 Höfler Max, Deutsches Krankheitsnamenbuch, München 1899, S. 254 (s.u. Igelkalb).

Kriss, s. Anm. 124, S. 74, 88 f.
132 Kriss, s. Anm. 124, S. 89.
133 Blind, s. Anm. 4, S. 73.

Kriss Rudolf, Votive und Weihegaben des italienischen Volkes. In: ZsVerVk, Jg. 40 (1931),

S. 264.
134 B 1550.

MhSZ 1540, 1550, 2047.
135 Weber, s. Anm. 129, S. 139.

26



Abb. 6 Schlüssel, Beutelvotiv, Wickelkind
Schlüssel, Medizinhistorische Sammlung Zürich (aus Stans, Kt. Nidwalden, herstammend),

Wachsguss, 11 cm.

Beutelvotiv, St. A ntoniusskapelle Immenfeld, Schwyz, getriebenes Silberblech.

Wickelkind, Medizinhistorische Sammlung Zürich (aus Altdorf, Kt. Un herstammend),

Wachsrelief, 10 cm.

Schlüssel, Wickelkinder und Beutelvotive wurden von schwangeren Frauen für eine gute
Geburt votiert. Der Sinngehalt des Öffnens überträgt sich beim Schlüssel aufden Mut-
terschoss. Das Beutelvotiv steht im Zusammenhang mit der Gesbärmutter.

27



reihe betrachtet werden können, die auf die etruskischen und altitalischen
«uteri» zurückgehen136.

Litten Frauen an Brustkrankheiten oder nach der Geburt an Milchmangel,

opferten sie Brustvotive137.
Auch Pessare (Mutterringe), früher häufig bei Uterusprolaps verwendet,

wurden als Votivgaben verwendet138. Ein Pessar aus dem Muotathal befindet

sich heute im Medizinhistorischen Museum in Zürich139.

Im Marienheiligtum in Seelisberg (Kanton Uri) hing ein Metallring, den

eine Frau während Jahren trug und der ihr die grössten Schmerzen bereitete140.

Als weitere Votivgaben bei Frauenleiden sind rote Seidenfädenopfer
dargebracht worden141. Bereits im 15. Jahrhundert wurde ein solches am Grabe

des Bruder Klaus von einer kranken Frau gespendet142. Aus neuerer
Zeit ist es in Heilig Blut zu Willisau und in Zell Sursee nachzuweisen143.

Von einer Votantin wurde angegeben, dass der Faden für die Reparatur von
Paramenten verwendet werden sollte144. Dass diese Seidenopfer im
Zusammenhang mit Menstruationsbeschwerden geopfert wurden, wie in
Oberösterreich, ist nicht ausgeschlossen145.

4. Kinderkrankheiten

Früher war es Sitte, Neugeborene und Säuglinge in kunstvoller Weise

von Kopf bis Fuss in Tücher zu wickeln und in der Wiege fest zu verschnüren.

Das Volk glaubte, dass durch festes Einbinden die Glieder eine grössere

Festigkeit erhalten würden und Verkrümmungen verhindert werden

136 Holländer, s. Anm. 4, S. 191-194.
137 Andrée, s. Anm. 122, S. 117.

B 5706.

MhSZ 1296, 1297, 1298, 1301.
138 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 26.
139 MhSZ 1976.
140 Baumgartner Eduard, Maria Sonnenberg, Seelisberg 1948, S. 284.

B 140.

141 Andrée, s. Anm. 122, S. 180.
142 Durrer, s. Anm. 44, S. 477.
143 Zihlmann Josef, Von frommen Gaben an heiligen Orten.

In: Der Hinterländer, Beilage des Willisauer Boten, Jg. 15 (1977), S. 11 f.

MhSZ 1975.
144 Zihlmann, s. Anm. 143, S. 12.

145 Andrée, s. Anm. 122, S. 180.

28



könnten146. Nach diesem Brauch stellte man in der Votivkunst kranke
Kleinkinder dar147.

Diese gemalten oder plastisch geformten Wickelkinder Fäschechind)

waren in allen Wallfahrtsorten zu sehen, und auch heute noch begegnen

wir ihnen dort sehr oft (Abb. 6).

Anlass für die Verlobung von Kleinkindern gab meist Krankheit oder
Tod. Bei der ausserordentlich hohen Kindersterblichkeit148 ist es nicht
verwunderlich, dass Kinderkrankheiten zu den häufigsten Votationsanlässen

überhaupt zählten.
Anhand von Familienvotiven, auf welchen neben den lebenden auch die

toten Familienmitglieder abgebildet und mit einem Totenkreuz bezeichnet

sind, können wir manchmal erahnen, was für Familientragödien sich
abgespielt haben müssen149.

Von einer Familie, die anfangs 18. Jahrhundert nach Gersau (Kanton
Schwyz) pilgerte, blieben von sieben Kindern nur zwei am Leben150, und
eine Familie, die sich nach Perdomat (Kanton Graubünden) verhiess, sind
alle sechs Kinder dahingestorben151.

Ein Kind, das weder reden noch gehen konnte, pilgerte 1860 nach
Werthenstein152 (Abb. 7), und ein Junge, der drei Jahre lang mit dem
«Ungenannten oder Wurm» Panaritium)153 behaftet war, versprach sich 1748

nach Schattdorf (Kanton Uri)154. Beiden ist durch Fürbitte der Heiligen
geholfen worden.

Einige Bilder sprechen von der Gichterkrankheit155. Das waren Krämpfe
und Konvulsionen verschiedener Ursache, die vor allem im frühen

Kindesalter infolge von Ernährungsstörungen und fieberhaften Erkrankungen
auftraten und oft tödlich endeten156.

146 Rau, s. Anm. 101, S. 62.
147 MhSZ 1168, 1169.

von Matt, s. Anm. 8, S. 89.
148 Rau, s. Anm. 101, S. 1-17.
149 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 11, S. 53.
150 B 917.
151 B 9193.
152 B 5716.
153 Höfler, s. Anm. 131, S. 834.
154 B 425.
185 B 449, 3308, 4959.
156 Stoll Otto, Die Erhebungen über «Volksmedizin» in der Schweiz. In: SAVk, Jg. 5 (1901),

S. 183.

Höfler, s. Anm. 131, S. 192.

29



Älteren Kindern drohten zusätzlich Gefahren bei der Mithilfe an der

Arbeit oder auf dem Spielplatz. Auch von diesen Unfällen erzählen
Votivbilder: Von verschluckten Nadeln und Geldstücken157, von Vergiftungen158,

von Unfällen mit Fuhrwerken159, von Stürzen aus dem Fenster160

oder in den Bach161 und von Beinbrüchen162 und Verbrennungen163.
Jede Region kannte ihren besonderen Kinderwallfahrtsort. Im Kanton

Schwyz wurden Einsiedeln und St. Anna Steinerberg besucht, im Kanton
Luzern Werthenstein und im Kanton Uri Seelisberg. In Obwalden flehte

man zum Sarner Jesuskind, im Kanton Zug zum hl. Bischof ohne Namen
und im Kanton Nidwalden zu Maria Rickenbach oder Maria Ridli164.

Kinderkleider als Votivgaben sind als Besonderheiten an verschiedenen

Orten im Kanton Luzern sowie in Cham verwendet worden165. Entweder
wurden sie in der Wallfahrtsstätte aufgehängt oder gesegnet und geweiht
bettlägerigen Kindern nach Hause zurückgesandt166.

5. Augenleiden

«Ein Fraw von Lucern hat (anno 1422) grosse Weetag an den Augen /
dass sie vermeint / sie müste verblinden / da verhiess sie sich gen Blatten zu
S. Josten mit einem Opffer / nemblich mit 2 wachsenen Augen / da wurd
sie gesund.»167.

Diese Augenvotivspende im Wunderverzeichnis von St. Jost auf den

Blatten (Kanton Luzern) gehört zu den ältesten bekannten Votivspenden
der Innerschweiz überhaupt.

157 Henggeler, s. Anm. 72, S. 88.
158 Baumgartner, s. Anm. 140, S. 228.
159 von Matt, s. Anm. 8, S. 91.

B 1532, 1765, 2015.
160 von Matt, s. Anm. 8, S. 313.
161 B 6636.
162 B 3762.
163 B 574.
164 Burgener Laurenz, Die Wallfahrtsorte der katholischen Schweiz, Bd. 1, Ingenbohl 1864.

Henggeler Rudolf, Helvetia Sancta, Heilige Stätten des Schweizerlandes, Einsiedeln 1968.
165 Zihlmann Josef, Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten. In: Heimatkunde des

Wiggertales, Heft 36 (1978), S. 20.

Henggeler, s. Anm. 164, S. 218.
166 Arnet, s. Anm. 119, S. 156.
167 Sanavallis, s. Anm. 92, S. 38.

30



s»

j l\mwwtfiifmikt''« imiMmfimétmlifiiiBfapiiiiits
i v*'*Wf»l»<* ent^ttbmjlif'UKi'iit-immSiitsé kfitutStf

f Jà« «ma Lüfùt,àSêé.st usmré%âÉhéssûUiâ'iMiissii.¦i.l' ci:} ia»l|«tJ'i'« :. I.-.'.. iV>i'iii;<!i.'U.>iiiji.-.-.to„-;,;

llîttt1- ~ " -

/1M>. 7 Verlöbnis eines Kindes, Pietà, ehemals Kloster Werthenstein (Kt. Luzern), Öl/Holz,
38.5x28 cm, 1860.

Plastische geformte Augen oder Augenpaare sowie runde Augäpfel
verweisen wie isoliert stehende Augen auf Votivbildern auf Augenkrankheiten

oder Blindheit168.

Hunderte von solch silbergetriebenen Augen-Exvotos aus dem 18. und
19. Jahrhundert schmücken noch heute die Altäre des berühmten Augen-
wallfahrtsortes in Buttisholz (Kanton Luzern)169. Die dort verehrte hl.
Ottilia (Odilie) wurde um 600 als Tochter eines Adeligen im Elsass geboren.
Weil das Mädchen blind war, verstiess es der Vater. Bei der Taufe geschah
ein Wunder und Ottilia wurde sehend170.

168 MhSZ 393, 448, 1265, 1268, 1272, 1277.
169 Reinle Adolf, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. 4, Basel 1956, S. 190.
170 Wimmer Otto, Handbuch der Namen und Heiligen, 3. Aufl., Innsbruck, Wien 1966,

S. 403.

31



Die Verehrung der hl. Ottilia verbreitete sich vom Elsass her nach
Süddeutschland und der Schweiz171. Als Attribute trägt sie den Äbtissinnenstab

sowie ein Buch, worauf zwei Augen liegen172.

In Morschach (Kanton Schwyz) wurde der hl. Franz Xaver als Augenpatron

verehrt, wie aus den Dutzenden von Augenvotiven und Votivtafeln
hervorgeht173.

Als Wallfahrtsorte wurden — neben anderen — von Augenkranken
Emmetten und Rickenbach (Kanton Nidwalden), Seelisberg (Kanton Uri),
Finstersee bei Menzingen (Kanton Zug) sowie die verschiedenen Ottilien-
heiligtümer aufgesucht174. Wahrscheinlich in Anlehnung an den Namen
Ottilia wurden auch in der Kapelle in Ottenhusen (Kanton Luzern) Augen-
votive geopfert175.

Augen-Wallfahrtsorte stehen häufig in Zusammenhang mit Quellen,
und die Votivbilder und Mirakelbücher können darauf Bezug nehmen176.

In Werthenstein wusch eine Mutter ihrem blinden Kinde im Jahre 1637

zwei Tage nacheinander die Augen, dann konnte es wieder sehen177.

Selten werden im Votivbrauchtum Augenkrankheiten näher beschrieben.

Meist wird nur von Blindheit, seltener vom Star gesprochen178.

Als Ursache einer Blindheit wird ab und zu von Flecken auf den Sternen

Pupillen) oder von Flecken, die die Augen überzogen, gesprochen, was
auf den grauen Star, der als Fleck in der Pupille erscheint, auf Herpes
corneae oder auf Keratitis hinweisen könnte179.

171 Höfer Josef, Rahner Karl (Hrsg.), Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 7, Freiburg
i. Br. 1962, S. 1096.

Stückelberg Ernst A., St. Odilia und elsässische Kulte in der Schweiz. In: Revue
alsacienne illustrée, Bd. 8 (1906), S. 111—117.

172 Wimmer, s. Anni. 170, S. 4C3.
173 B 1041-1239.
174 Burgener, s. Anm. 164.

Henggeler, s. Anm. 164.
175 B 5605-5621.
176 Andrée, s. Anm. 122, S. 118.

177 Puteus aquarum viventium Mariano Werdtenstenius
Das ist / lebendiger Wasserbrunn unser lieben Frawen
In Werdtenstein Gedruckt im Gräfflichen Marckt Embs 1649 (Kantonsbibliothek
Luzern), S. 116 f.

178 B 1130, 1517,

B 5879.
179 Baumgartner, s. Anm. 140, S. 261, 263.

Henggeler, s. Anm. 72, S. 83.

32



Abb. 8 Staroperation, St. Antoniuskapelle Immenfeld, Schwyz, Öl/Leinwand, 59x71 cm, an¬

fangs 18. Jahrhundert (Ausschnitt).

Die während Jahrhunderten wichtigste augenärztliche Operation, der

Starstich, wurde vielfach von fahrenden Starstechern ausgeführt180. Dass

darunter auch tüchtige Leute waren, beweisen zwei Operationen, die an

Landammann Johann Dominik Betschart (1656—1736) aus Schwyz mit
Erfolg durchgeführt wurden181.

Die Inschrift einer Votivtafel, die Betschart als Zeichen des Dankes

anfertigen Hess, beschreibt die näheren Umstände:

180 Wehrli, s. Anm. 77, S. 87-90.
Kölbing Huldrych M., Renaissance der Augenheilkunde 1540—1630, Bern, Stuttgart

1967, S. 125-158.
181 Kündig K., Die Gründungsgeschichte der St. Antoniuskapelle im «Immenfeld» zu

Schwyz. In: Mitteilungen des historischen Vereins des Kantons Schwyz, Heft 50 (Einsiedeln

1953), S. 250 ff.

33



«. Hab dann einmal den Staren Schnitt

am rechten Äug empfangen
durch Antoni höche Vorbitt
die Gsicht daran erlangen.
Zwei Jahr darnach ein gleiches geschach
das linke Auge ward gestochen

von erster Hand aus welschem Land
mein Blindheit ganz gebrochen .»182.

Die offensichtlich lege artis durchgeführte Operation wurde vom Votiv-
maler genauestens wiedergegeben.

Hinter Betschart steht ein Mann und hält dessen Kopf. Der «welsche»

Starstecher sitzt dem Patienten gegenüber und führt die Nadel seitlich zum
Auge, um von daher die Linse zu luxieren (Abb. 8). Damals wurde die Linse

nur aus dem Bereich der Pupille verschoben, wogegen sie später ganz
entfernt wurde183. Erstaunlicherweise galt diese Operation als nahezu

schmerzfrei184.

6. Zähne und Mundhöhle (Abb. 9)

Der Sohn der Frau Francisca Schanin von Menzingen litt anno 1776 an

einem Fistelzahn. Der beigezogene Chirurg versuchte den Zahn zu ziehen,

was aber misslang. In der Folge verschlimmerte sich sein Zustand und wurde

erst besser, als er sich mit einem Gelübde nach Allenwinden (Kanton
Zug) versprach185.

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts waren fahrende Zahnärzte

recht häufig. Von den Behörden erhielten sie jeweils für einige Tage oder

Wochen die Erlaubnis, ihrer Kunst nachzugehen186.

War kein Zahnarzt erreichbar oder fürchtete man sich vor ihm allzusehr,

besuchte man eines der überall zu findenden «Zahnwehchappeli». Die
meist kleinen und abseits der grossen Durchgangsstrassen gelegenen Kapellen

waren oft der hl. Apollonia gewidmet. Die Patronin bei Zahnbeschwerden

starb als Märtyrerin unter dem Kaiser Decius, nachdem ihr in grausa-

182 op. cit., S. 251.

B 1520.
183 Kölbing, s. Anm. 180, S. 126 f.
184 op. cit., S. 130 f.
185 Henggeler, s. Anm. 72, S. 83 f.
186 Wehrli, s. Anm. 77, S. 90.

Michel, s. Anm. 82, S. 96 ff.

34



m

¦r£$
Wf
i «m 41

s

»s'.ft
¦HH

g%
W*. &^...A

*v
Sw«cs

*.-
m

m
B»

' ". ' -*l * p '.' "> Juttl) :n" Vvir1") iUaii) ulj tUtfùrum d'if«
ASA «;st,i

¦ "' '¦'¦'« "¦¦'¦¦Vi ¦ '¦*¦ —«lir^iiüBM
h- .r '

Abb. 9 Krankheit im Mund oder Hals, Muttergottes, ehemals Kapelle Niederrickensbach (Kt.
Nidwalden), Öl/Holz, 30x23 cm, 1839, gemalt von Alois Niderberger.

mer Weise die Zähne ausgeschlagen wurden. Abgebildet wird sie meist mit
einer Zange, mit der ein ausgerissener Zahn gehalten wird187.

Die früher in Zahnwehkapellen zu Dutzenden an Schnüren aufgehängten

natürlichen Zähne, die auf die Schmerzen, die sie verursachten, hinweisen,

sind heute längst verschwunden188. Teilweise wurden sie sogar kunstvoll

in Silber gefasst 189. Aus dem Wallis kennen wir einfache, aus Wachs
geformte Zähne und hölzerne Zahnreihen und Gebisse190.

187 Wimmer, s. Anm. 170, S. 132.
188 MhSZ 1336.
189 B 8663.
190 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 120.

MhSZ 1338.

35



Bei Krankheiten des Mundes und des Rachenraumes wurden mitunter
auch wächserne oder silberne Zungen geopfert191. Ein frühes Zeugnis dieser

Votivgabe finden wir im Kirchenbuch von Sachsein von 1488192:

Eine Frau aus Brienz, die an einem «Bresten» an der Zunge litt, so dass

sie während Wochen nicht mehr reden konnte, verhiess sich mit einer

«wachssynen Zungen» zum Bruder Klaus und wurde geheilt.
Im Kanton Luzern lassen sich an verschiedenen Orten Löffelopfer (und

Gabeln) nachweisen. Es handelt sich dabei um ganz gewöhnliche Ess- oder
Kaffeelöffel193. Durch ihre Funktion und den engen Kontakt mit der

Mundhöhle verweisen sie ebenfalls auf Krankheiten und Beschwerden des

Mund- und Rachenraumes194.

Neben Zahnbeschwerden wurden sie bei Appetitlosigkeit und
Verdauungsstörungen und wie Josef Zihlmann ermitteln konnte, auch bei Stummheit

geopfert195.

7. Andere Krankheiten am Kopf und Hals

Eindeutige Kopfwehvotive sind aus der Innerschweiz — vielleicht mit
Ausnahme eines Johannishauptes in Einsiedeln — nicht bekannt196. Bei der

Häufigkeit, mit der man sich an Wallfahrtsorten wegen Kopfweh verlobte,
ist doch anzunehmen, dass die eine oder andere Votivgabe, die mit dem

menschlichen Haupte in Beziehung steht, wie Köpfe, Kronen und Kränze,

wegen dieser Beschwerden geopfert wurden197.

191 Andrée, s. Anm. 122, S. 120.

B 1550.

192 Durrer, s. Anm. 44, S. 472.
193 Arnet, s. Anm. 119, S. 151, 153 f.

Zihlmann, s. Anm. 143, S. 11.

194 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 288
195 Zihlmann, s. Anm. 143, S. 11.

196 Richter Erwin, Kopfwehvotive. In: OeZVk 54, N.S. 5 (1951), S. 45 ff.

Stückelberg Ernst A., Die Johannishäupter. In: SAVk, Jg. 14 (1910), S. 287 ff.
197 MhSZ 1197, 1198, 1199, 1203.

Arnet, s. Anm. 119, S. 151.

B 8498, 9182.

Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 11, S. 104 f, 108.

Rettenbeck Lenz, Das Kranzvotiv. In: BJVk (1955), S. 93 ff.

36



Votivgaben in Form von Zöpfen oder ausgekämmtem Haar waren in
der Innerschweiz recht häufig, ohne dass man im Einzelfall mit Sicherheit

angeben könnte, aus welchem Anlass sie geopfert wurden198.

Für die Gesundheit ihres Kindes weihte in der klassischen Antike die

griechische Mutter der Hygieia ihr Haupthaar199.
Kriss-Rettenbeck nimmt an, dass Haare neben Taubheit und Schwachsinn

wegen Kopfweh in Wallfahrtsstätten gestiftet wurden200.

Plastisch geformte Ohren und Nasen weisen auf Krankheiten dieser

Organe hin201. Bei Krankheiten der Nase waren vor allem innere Blutungen
gefürchtet, da sie kaum gestillt werden konnten. Auf den Votivbildern werden

Nasenblutungen ähnlich wie der Blutsturz dargestellt. Der Kranke

liegt im Bett und beugt den Kopf über ein Becken, welches das herabströmende

Blut auffängt202.
Eine Frau, die 1809 zum hl. Beat in Obsee (Kanton Obwalden) pilgerte

und auf dem Votivbild auf ihr Ohr weist, wird wohl an einer Ohrenkrankheit

oder Taubheit gelitten haben203.

Ein Votivbild aus Lutherbad (Kanton Luzern) schildert ebenfalls eine

Krankheit am Kopfe204:
«Es hat ein Gewüsser Mann von Lutteren, wegen einer Tödlichen

Krankheit so er an der Stirnen ob einem Aug so Mattery vom Hirny, ist

ausgeloffen, hat ein Gelübt Taffeien Anhäro samt einem Kostbaren Opfer
versprochen, Gott sey Höchster Danck gesagt, dass ich durch die Gnadenreiche

Fürbitt der Allersäligsten und Barmherzigsten Jungfrau Mutter Gottes

Maria zum End, Allhier Im Baad, meine vorige Gesunheit erhalten hab.

1794».

Bei Halskrankheiten suchte das gläubige Volk Schutz beim hl. Blasius,
einem der 14 Nothelfer. Der volkstümliche Heilige wird mit einer oder
zwei brennenden Kerzen und dem Bischofsstab dargestellt. In der Legende

198 MhSZ 1444, 1445, 1446, 1450.

Müller-Dolder, s. Anm. 36, Abb. S. 66, 67.

Baumann Ernst, Die Votivbilder des Kantons Uri. In: «Gotthardpost» (Altdorf Nov.
1944), S. 5,7.

199 Andrée, s. Anm. 122, S. 177.

200 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 358.
201 von Matt, s. Anm. 8, S. 301.

MhSZ 1922.

202 MhSZ 388.
203 B 3081.
204 B 5540.

37



rettete er einen Knaben, dem eine Fischgräte im Hals stecken geblieben

war, vor dem Erstickungstod. Deshalb wird er bei allen möglichen Halsleiden,

wie Halsweh, Husten, Kropf und Bräune (Diphtherie) angerufen205.

Auf einem Votivbild aus Stalden (Kanton Obwalden) hebt er schützend die

Hand über drei Votanten, die ihn wegen engem Atem (=Asthma)
bestürmen206.

Votivgaben, die sich auf den menschlichen Hals beziehen, sind selten. In
Einsiedeln soll ein Mann wegen eines Halsleidens einen silbernen Hammer
und in Seelisberg ein anderer wegen einem «krebsartigen» Übel am Hals
eine silberne Luftröhre geopfert haben207.

8. Tuberkulose und Lungenkrankheiten

Die Tuberkulose in ihrer Vielgestaltigkeit hat die Künstler vieler
Jahrhunderte beschäftigt. 4000jährige ägyptische Darstellungen, die auf
Knochentuberkulose hinweisen, vorkolumbianische Kunstwerke aus
Amerika208 sowie die Darstellungen schwindsüchtiger Frauen209 aus der Zeit
der italienischen Renaissance geben Aufschluss über Alter und Verbreitung
der Tuberkulose.

Den Volkskünstler und Votivmaler hat nun bezeichnenderweise der
dramatische Höhepunkt der Lungentuberkulose, der Blutsturz, besonders

beschäftigt. Der Kranke wird dabei entweder im Bett oder auf einem Stuhl

sitzend, vielfach mit einer Schale, dargestellt210. Selten fehlt die Hilfe seiner

Angehörigen. Hingebungsvoll wird der Tuberkulöse beim Blutbrechen
gestützt, man hält ihm Kopf und Arme und scheint ihm trotz der
augenscheinlichen Bedenklichkeit der Lage Mut zuzusprechen (Abb. 4).

205 Wimmer, s. Anm. 170, S. 158 f.
206 B 3481.
207 Henggeler Rudolf, Die Einsiedler Mirakelbücher (1. Teil). In: Der Geschichtsfreund, Mit¬

teilungen des Historischen Vereins der fünf Orte: Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden
und Zug, Bd. 97 (Stans 1944), S. 170.

Baumgartner, s. Anm. 140, S. 216.
208 Ackerknecht Erwin H., Geschichte und Geographie der wichtigsten Krankheiten, Stutt¬

gart 1963, S.92.
209 Peterich Eckart, Italien Bd. 1, München 1958, S. 578 f.
210 B 307, 1831, 1899.

von Matt, s. Anm. 8, S. 165.

MhSZ 391, 412.

38



Die Mehrzahl solcher Blutstürze dürften sich auf die Lungentuberkulose
beziehen, obwohl an und für sich auch andere Blutungen, wie solche aus
dem Ösophagus oder dem Magen in Frage kämen.

Im Inschriftenteil begegnen wir ausser der Tuberkulose und der
Lungenentzündung nur selten anderen Lungenkrankheiten.

Wahrscheinlich ebenfalls an einer Tuberkulose litt ein Mädchen, das in
der Mitte des letzten Jahrhunderts mit seiner Mutter wegen «Strofflen»
nach Niederrickenbach (Kanton Nidwalden) pilgerte211. Die Lymphdrü-
sentuberkulose, die vielfach zu eiternden Wunden am Hals führte, war zur
damaligen Zeit vor allem bei Kindern recht häufig und wurde vom Volke
«Strofflen»212 genannt, was offenbar eine Verballhornung des Wortes Skro-

phulose darstellt.
Ein eigentliches Patronat für Lungenkrankheiten oder Tuberkulose gab

es sonderbarerweise nicht. Meist flehte man die Heilige Maria um Hilfe an
und besuchte dazu mit Vorliebe abgelegene Wallfahrtsorte. Nach der Zahl
der Abbildungen von Blutstürzen hat vor allem im Riederthal (Kanton
Uri) eine rege diesbezügliche Wallfahrt stattgefunden213.

Um Heilung von der Schwindsucht flehte man auch am Grabe des hl.
Bischofs ohne Namen. Dieser war auf einer Romwallfahrt um das Jahr
1000 in Cham vorbeigekommen und hier an der Schwindsucht
gestorben214.

Die bayerische Barockfrömmigkeit kannte als Votivgabe bei
Lungenkrankheiten die sogenannten «Lungeln». Das sind plastische Darstellungen
der Lungenflügel sowie einiger weiterer innerer Organe215. Solche Gaben
sind in der Schweiz nie brauchtümlich geworden, überhaupt scheinen die

hiesigen Votivkünstler gewisse Hemmungen gegenüber der Darstellung
innerer Organe gehabt zu haben.

Die einzigen mir bekannten Lungendarstellungen im Votivbrauchtum
der Schweiz stammen aus dem Kanton Luzern216. Es handelt sich dabei

durchwegs um in Silber getriebene Arbeiten, die teilweise bis ins 18.

Jahrhundert zurückreichen dürften.

211 B 4862.
212 Schweizerisches Idiotikon, Frauenfeld 1881 ff. Bd. 10, Spalte 19.

213 B 214-411.
214 Henggeler, s. Anm. 164, S. 217 f.
215 Andrée, s. Anm. 122, S. 124 ff.

MhSZ 1316, 1317.
216 Curti, s. Anm. 20, Abb. S. 63.

B 5499.

39



9. Operationen

Josef Anselm Güntensperger aus der Gemeinde Eschenbach (Kanton St.

Gallen) litt an einem Leistenbruch. Im Jahre 1829 Hess er sich von
Bruchschneider Strehle zu Wald im Kanton Zürich operieren. Gleichzeitig
verlobte er sich mit einer Votivtafel nach Einsiedeln. Auf dem Bild sehen wir
den frisch Operierten auf seinem Krankenlager. Um die Operationswunde
ruhig zu stellen, werden Körper und Bein mit Bändern an ein Brett fixiert.
Dank dem Können des Bruchschneiders und dem Gnadenstrahl der Maria
Einsiedeln war der Mann fünf Wochen später wieder gesund217.

Im Wallfahrts- und Votivwesen der Innerschweiz sind Berichte über

Operationen nicht sehr häufig. Das erstaunt eigentlich nicht. Denn wenn
immer möglich, suchte man die schmerzhaften und lebensgefährlichen

Operationen zu umgehen. Zusätzlich fällt in Betracht, dass normalerweise

ja nur geglückte Eingriffe beschrieben wurden.

Dagegen sind Hinweise, dass dieses oder jenes Leiden ohne Schnitt

Operation) abgelaufen ist, recht häufig218.
Bei Unterleibsbeschwerden, die Leute sprachen häufig von «Grimmen

im Lib»219, suchte man Schutz beim hl. Erasmus. Er wurde als Patron der

Seeleute ursprünglich mit einer Schiffswinde dargestellt. Diese wurde später

fälschlicherweise für ein Marterwerkzeug gehalten, mit dem seine
Gedärme aus dem Leib gespult wurden. Als Patron bei Unterleibsleiden, bei

Koliken und Krämpfen wurde er in der Innerschweiz weitherum
verehrt220.

Im Kanton Luzern suchte man bei denselben Leiden auch Hilfe beim hl.
Jost in Blatten. Die Votivbilder und vor allem die Mirakelaufzeichnungen
zeigen, dass während Jahrhunderten immer wieder Bruchleidende
hierherkamen221.

Früher hingen hier auch Bruchbänder222. Mit diesen versuchte man das

Wiederaustreten des Bruches zu verhindern und so die gefürchteten Operationen

zu umgehen. Wurden sie nicht mehr gebraucht, hängte man sie in
Kirchen zum Dank auf. Neben Blatten hingen Bruchbänder auch beim hl.

217 B 1907.
218 B 3073.
219 Höfler, s. Anm. 131, S. 202.
220 Wimmer, s. Anm. 170, S. 204.
221 B 5058-5146.

Sanavallis, s. Anm. 92.
222 Zemp, s. Anm. 56, S. 39.

40



lixmi

IX
wro
jbot

Abb. 10 Operation am Knie, Hl. Kreuz, Wallfahrtskirche Heiligkreuz St. Gallen, Öl/Holz,
34x25.5 cm, 1808.

Erasmus in Ruswil (Kanton Luzern), beim Bruder Klaus in Sachsein und
bei Maria Melchtal (Kanton Obwalden) sowie im Muotathal (Kanton
Schwyz) und in Einsiedeln223. Im Kanton Jura sehen wir solche Bruchbänder

manchmal sogar auf Votivbildern224. Selten dagegen wurden
silbergetriebene Magenvotive geopfert225.

Noch gefährlicher als Bruchoperationen waren Blasensteinoperationen.
Glücklich schätzten sich die Leute, denen die Steine auf natürlichem Wege

fortgingen, wie dem Knaben, der nicht mehr harnen konnte und deshalb

223 Müller-Dolder, s. Anm. 36, S. 67.

B 1246, 3038.

Baumann Ernst, Volkskundliches zur Bruder-Klausen-Verehrung. In: SAVk, Bd.

(1946), S. 296.

Henggeler, s. Anm. 207, S. 171.
224 B 6515, 6526, 6527.
225 B 1239.

43

41



von seinem Vater im Jahre 1588 mit einem Vierling Wachs nach St. Jost
verheissen wurde. Bald darauf gingen zwei grosse Steine von ihm, und er

war gesund226.

Wegen der rasenden Schmerzen, die durch die Blasen- und Nierensteine

hervorgerufen wurden, nannte sie der Volksmund «die reissenden

Steine»227. Im Völkerkunde-Museum in Basel befindet sich ein Naturstein,
der angeblich wegen Steinbeschwerden in Ottenhusen (Kanton Luzern)
votiert wurde und durch seine Grösse auf die Schmerzen, die durch die

«reissenden Steine» hervorgerufen wurden, hinweisen soll228.

Die Menschen des 20. Jahrhunderts können sich kaum mehr Vorstellungen

machen über die Schmerzen, die früher bei Koliken oder Operationen
ausgestanden werden mussten.

Schon früh suchte man durch narkotische Substanzen diese Schmerzen

einzudämmen. Dioskurides empfahl im 1. Jahrhundert nach Christus bei

Operationen einen Alrauntrank und im Mittelalter wurden Schlafschwämme

benutzt, die neben Opium ebenfalls Alraune (Mandragora)
enthielten229. Wegen ihrer unsicheren Wirkung und ihrer Gefährlichkeit

— Erregungs- und Verwirrungszustände, ja der Tod konnten eintreten —

verzichteten die Chirurgen der frühen Neuzeit jedoch lieber auf diese

Mittel.
Die Patienten wurden normalerweise festgebunden oder von starken

Männern festgehalten. Der Mann, der sich im Jahre 1812 im Wallis einer

Operation am Fuss unterziehen musste, scheint dagegen mit Alkohol
betäubt worden sein. Er schläft ruhig, und die umstehenden Männer scheinen

ihn nicht sonderlich stark festhalten zu müssen230.

Mit welchem geheimnissvollen Mittel hingegen das Kind im Jahre 1808

dazugebracht wurde, während der Operation am Knie zu lachen, wissen

wir nicht. Die Eltern werden das sicher der Hilfe des Himmels zugeschrieben

haben231 (Abb. 10).

10. Lähmungen und Gliederkrankheiten (Abb. 11)

Ende des 16. Jahrhunderts lebte in Uznach ein verkrüppeltes junges
Mädchen mit Namen Anna, das unbedingt nach Einsiedeln wallfahren
226 Sanavallis, s. Anm. 92, S. 47 f.
227 Höfler, s. Anm. 131, S. 683.
228 Inv. Nr. A 2041.
229 Kölbing Huldrych M., Über den Operationsschmerz. In: SVk, Jg. 65 (1975), S. 10 f.
230 B 10 270.
231 B 8623.

42



*#

ê

Ûmtrooiuft Wufjw* ft«»^*« wnA< Jttwfc %vhiü Sforna
Attf ?i«tfohutj tiefer Safet txm *i*mjc^w«r»^tìfee«. ^«fttuuie

Abb. 11 Krankenlager (Leiden am Fuss), Muttergottes, Klosterkirche Emsiedeln, Ol/Holz,
22x27 cm, 1840.

wollte. Auf dem Tuggenried begegnete es einem alten Mann mit weissem

Haar. Dieser sprach das Mädchen an, erkundigte sich nach seinem Vorhaben

und schlug ihm dann mit der Hand aufs Knie und Hess es aufstehen.
Als sich Anna nach den ersten zaghaften Gehversuchen umschaute, war
der Mann verschwunden. Seit diesem Tag konnte das Mädchen gehen und

nur ein Mal am Knie erinnerte noch an seine ehemals verkrüppelten
Füsse232.

Mirakelerzählungen und Legenden umranken viele Wallfahrtsgründungen.
Zäh blieben diese Ursprungslegenden im Bewusstsein des Volkes und

beeinflussten noch Jahrhunderte später die Wallfahrtsgebräuche der
Gläubigen. Noch heute pilgern Fussleidende nach Tuggen-Linthport, eingedenk
des Wunders, das hier an der verkrüppelten Anna geschah233.

232 Cysat Renward, Collectanea chronica und denkwürdige Sachen pro chronica lucernensi

et helvetiae, 1. Abt., Bd. 1, Zweiter Teil, Luzern 1969, S. 755 f.
233 Henggeler, s. Anm. 164, S. 162 ff.

43



Mit Ausnahme des hl. Peregrinus in Schwyz234 waren eigentliche

Gliedmassenpatrone in der Innerschweiz nicht bekannt. Aber an kaum einem

Wallfahrtsort fehlten die Arme, Hände, Beine und Füsse und seltener auch

einzelne Finger, die zeichenhaft auf Gliedmassenerkrankungen
hinweisen235. Auch die Mirakelbücher und Votivtafeln erzählen von der Vielfalt

und Häufigkeit dieser Krankheiten, von Gicht und Beinfrass, von
Gliedersucht und Lähmungen236. Eine besondere Anziehungskraft bei diesen

Gebrechen übte Heiligkreuz im Entlebuch (Kanton Luzern) aus, wie die

vielen Votivbilder zeigen237.

An einigen Wallfahrtsorten für Gliederkranke war ein Brauch bekannt,
der uns an die uralten Durchziehriten erinnert, wobei Kranke durch

Öffnungen kriechen oder gezogen werden, um Heilung zu finden238. Mit
derselben Absicht liessen Pilger ihre kranken Gliedmassen in Öffnungen
hinunter, die an Heiligengräbern angebracht waren. Am Mauritiusgrab in
Schötz (Kanton Luzern), am Grabe des hl. Diebold in Ebikon (Kanton
Luzern) und in Tuggen (Kanton Schwyz) waren es Gliederkranke, die diesen

Brauch ausübten, während in St. Jost, Ennetbürgen (Kanton Nidwalden)
Kopf- und Halsleidende Linderung ihrer Beschwerden erhofften239.

Als Zeichen der erhaltenen Gnade liessen Lahme und Gehbehinderte ihre

Krücken und Stöcke am Wallfahrtsort zurück240. In Einsiedeln finden

wir diese heute noch im Kirchenraum aufgehängt. In Seelisberg opferte
1864 ein Kranker sogar sein eigenes «Kännelbein» Röhrenknochen), das

ihm am Arm herausoperiert werden musste241. In einem Mirakelbuch von

235 Ex-voto du Valais, s. Anm. 2, S. 11.

von Matt, s. Anm. 8, S. 301.
236 B 498, 4477, 5416, 5443, 5463.

Henggeler Rudolf, Die Einsiedler Mirakelbücher (2. Teil). In: Der Geschichtsfreund,
Mitteilungen des Historischen Vereins der Fünf Orte, Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden
und Zug, Bd. 98 (Stans 1945), S. 69 ff, 94.

237 B 5383-5498.
238 Bächtold-Stäubli Hanns, Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 2, Berlin,

Leipzig 1929, S. 477 ff.
239 Baumann, s. Anm. 223. S. 280 ff.

Henggeler, s. Anm. 164, S. 163.
240 Henggeler, s. Anm. 164, S. 188.

Baumgartner, s. Anm. 140, S. 211.

B409.
241 Idiotikon, s. Anm. 212, Bd. 4, Spalte 1301.

Baumgartner, s. Anm. 140, S. 258.

44



V'

*b

4

w frato art
iff ft«« »rò mmtm

SZ0
m ;• -.

faA iar»
ttaws

Abb. 12 Apoplexie (Halbseitenlähmung), Muttergottes und Bruder Klaus, ehemals Dorfkapelle
Sarnen (Kt. Obwalden), Öl/Holz, 25 x 17 cm, 1665.

Einsiedeln ist als Opfergabe ein goldenes Schienbein erwähnt, welches mit
so vielen Diamanten besetzt war, wie Knochensplitter aus der Wunde
gingen242. Ab und zu stossen wir auf Votivgaben, welche kranke Gliedmassen

darstellen (verkrüppelte Arme und Beine, eingezeichnete Wunden und
Geschwüre)243.

An verschiedenen Orten der Innerschweiz wurden bei Eissen, offenen
Beinen, Geschwüren und dergleichen Besen oder Ruten geopfert. Offenbar

242 Henggeler, s. Anm. 207, S. 170 f.
243 B 5689.

MhSZ 1437, 1655.

45



ist damit die Absicht verbunden, den Bildsinn des Reinigens auf die Reinigung

der Haut zu übertragen244.
Auf dem Wesemlin (Kanton Luzern) wurde ein Exvoto geopfert, auf

welchem Krampfadern dargestellt sind245. Es erinnert uns an ein Weihere-

lief aus dem 4. Jahrhundert v. Chr. in Athen, welches ebenfalls eine

Krampfader aufweist246.

Im Wallis waren wächserne Röhren als Votivgabe bekannt247. Man
weiss heute nicht mehr, aus welchem Anlass sie geopfert wurden. L. Kriss-
Rettenbeck vermutet, dass sie sich auf den menschlichen Hals beziehen248,

doch dürfte allein schon die Grösse einzelner dieser Objekte (26 x 10 cm)
eher auf Abbildungen der Gliedmassen hinweisen.

Schwieriger als Votivgaben sind Krankheiten auf Votivbildern zu
interpretieren. Die spärlichen und ungenauen Angaben lassen selten eine genaue
Diagnose zu. Eine Ausnahme bildet hier die Apoplexie, im Volksmunde
Schlag oder Schlagfluss genannt. Die charakteristischen Lähmungen hatten
tiefen Eindruck auf die Leute gemacht und sind deshalb auf Votivbildern

genau beschrieben. Ein sehr schönes Bild dieser Art wurde 1665 in der

Dorfkapelle in Sarnen aufgehängt249 (Abb. 12).

Volkskundlich von besonderem Interesse sind Wallfahrtsorte, die gleichzeitig

Heilquellen aufwiesen, wie zum Beispiel Luthernbad, Rigi-Kaltbad
oder Walterswil bei Baar250.

Quellen galten wie Bäume oder Steine von altersher als Orte, an
welchen das Numinose besonders wirksam war, und es erstaunt nicht, dass

Wallfahrtsorte oft an solchen Stellen zu finden sind251.

Das Wasser dieser Örtlichkeiten war zugleich heilig und heilend. Ähnlich

wie mit heiligen Ölen wusch man sich damit die kranken Körperteile
und nahm es abgefüllt in Flaschen mit nach Hause252.

244 Zihlmann Josef, Das Besen- oder Rutenopfer auf der Luzerner Landschaft. In: Heimat¬

kunde des Wiggerthales, Heft 37, 1979.

245 B 5756.
246 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 29, Abb. 101.

247 MhSZ 1536, 1646.

248 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10. S. 120.

249 B 3371.
250 Henggeler, s. Anm. 164, S. 66 f, 68, 216 f.

251 Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, S. 111.

252 Andrée, s. Anm. 122, S. 21-26.

46



Abb. 13 Hundebiss, Heimatmuseum Sarnen, Kt. Obwalden (aus Kapelle Maria vom guten Rat,

Sarnen herstammend), Öl/Holz, 23 x 19 cm, 1787.

11. Unfälle

Die Tafeln, die aus dem Leben und Alltag erzählen, gehören zum Buntesten

und Mannigfaltigsten der Votivkunst. Wände mit Votivbildern
gleichen Bilderbüchern, in welchen das ganze Spektrum des menschlichen
Lebens von den Ängsten und Nöten des Alltags bis zu den Freuden über
wiedererlangte Gesundheit dargestellt sind. Einzelne Votivtafeln schildern

bildbriefartig ganze Abläufe von Ereignissen, andere greifen punktuell den

Höhepunkt des Geschehens heraus.

Die kleinen und grossen Unfälle, die sich täglich ereignen konnten,
gaben immer wieder Anlass, mit den himmlischen Gnadenspendern in
Verbindung zu treten. Zu den häufigsten Unfällen zählen die mit Pferd und

Wagen. Personen stürzten unter die Räder, der Wagen konnte kippen oder

47



Pferde brannten durch253. Oft ist das Missgeschick in solcher Dramatik
festgehalten, dass man sich wundert, dass alles noch gut abgelaufen ist.

Glimpflich verlief der Unfall einer schwangeren Frau aus Langnau (Kanton

Luzern). Ein schwerer mit Eichenholz beladener Wagen kippte und
begrub sie unter sich. Von allen Seiten stürzten Leute herbei, um sie aus der

misslichen Lage zu befreien. Als das endlich gelang, glaubte kaum einer
mehr an ihr Überleben. Aber bereits vier Wochen später konnte sie nach

Gormund (Kanton Luzern) pilgern und Hess, da es ihr besser ging, ihre
Krücken dort zurück. Zur rechten Zeit gebar sie einen gesunden Sohn und
dankte dafür Gott und Maria254.

Die besondere Fürsorge des Bauern galt seinem Haus und Hof. Reissende

Wildbäche konnten über Nacht seine Güter in Steinwüsten
verwandeln255, Feuer256 und Lawinen257 die ganze Familie an den Bettelstab

bringen.
Die Schiffer und Flösser fürchteten sich vor Wetterstürzen und gar manche

Tafel erzählt von glimpflich abgelaufenen Stürmen258. Unwettern und

Überschwemmungen war man ebenso ausgeliefert wie dem Blitz259. Von
ihm konnte man bei der Arbeit, im Haus und sogar in der Kirche getroffen
werden260.

Die Gefahren im Gebirge waren nicht zu unterschätzen. Beim

Heutransport oder Alpaufzug genügte Unachtsamkeit oder ein falscher Schritt
und die schwere Ladung drohte Mensch und Tier in die Tiefe zu reissen261.

253 B 2836, 5260.

MhSZ 405.

von Matt, s. Anm. 8, S. 91, 221.
254 B 5315 (anno 1632).
255 von Matt, s. Anm. 8, S. 273.
256 B 1908.

von Matt, s. Anm. 8, S. 249 ff.
257 B 511, 1834.

Tobler Walter, Das Lawinenunglück im Votivbild. In: SVk, Jg. 56 (1966), S. 65—73.
258 B 1139, 5511.

MhSZ 402.

von Matt, s. Anm. 8, S. 256—267.
259 B 4015.

Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, Abb. 141.
260 B 537, 5053.

von Matt, s. Anm. 8, S. 244—247.
261 von Matt, s. Anm. 8, S. 228—231.

48



k

Abb. 14 Besessene, ehemals Pfarrkirche Gonten (Kt. Appenzell), Öl/Lemwand, 36x26 cm, un¬

datiert (Ausschnitt). Aus dem Munde der Frau fahren Dämonen m Gestalt von geflügelten

Wesen aus.

49



Die Arbeit im Holz war hart und gefährlich. Gar manche Tanne und Buche

stürzte in verkehrter Richtung und verklemmte oder erschlug den

Holzfäller262. Nicht weniger gefährlich war der Holztransport, vor allem
im Winter, wenn Strassen und Wege vereist oder verschneit waren. Die
Zugochsen konnten ausgleiten oder im Reistzug fuhren unerwartet
Baumstämme zu Tal263.

Aber auch die einfacheren und alltäglichen Arbeiten im Bauernhof bargen

Gefahren in sich. Der Ast, auf dem man Obst pflückte, konnte
brechen264, und schnell verletzte man sich mit Sense, Säge oder Beil265.

Auch Unfälle mit Schusswaffen kamen immer wieder vor. Aus Unachtsamkeit

konnte ein Schuss losgehen oder der Schuss im Lauf krepieren266.
Im Jahre 1845 ereignete sich beim Schnapsbrennen eine Explosion. Der

unter Druck stehende Sud wurde dem Bauern ins Gesicht geschleudert.
Der Unfall verlief aber weiter nicht schlimm, denn ohne Verletzungen
dankt der Mann auf demselben Bild im Betstuhl der Gottesmutter267.

Unfälle mit Tieren kamen ebenfalls vor. Ein Stier konnte plötzlich
wütend werden, ein Pferd ausschlagen und in den südlichen Teilen des Landes

lauerten Schlangen im Gras268. Besonders gefürchtet waren wegen der Tollwut

die Hundebisse269 (Abb. 13). Mit allerlei wundersamen Mitteln und
Kuren versuchte man der Vergiftung entgegenzuwirken. Bevor man aber

mit sogenannten Hubertischlüsseln, die in späteren Zeiten nur noch bei

Tieren angewendet werden durften, die Wunden ausbrannte, wandte man
sich besser an die Helfer im Himmel270.

262 B 38, 3147, 3366.

MhSZ 409.
263 B 5539.

von Matt, s. Anm. 8, S.222 f, 238 f.
264 von Matt, s. Anm. 8, S.237.

265 B 1050, 8599.
266 B 1043, 2019.
267 Votivbilder aus dem Freiburgerland, s. Anm. 2, S. 57.

268 von Matt, s. Anm. 8, S. 241.

B 1910, 11 453, 11 612, 11 717, 11 719.

269 B 3382.
270 Ringholz Odilo, St. Huberti Schlüssel in Einsiedeln. In: SAVk, Bd. 22 (1918/1919), S .250.

50



Abb. 15 Geisteskranker, Muttergottes, Kapelle Niederrickenbach (Kt. Nidwalden), Öl/Holz,
23 x 34 cm, undatiert.

12. Wahnsinn und Besessenheit

Jahrtausendelang sahen die Menschen die Krankheit als eine Folge der
Sünde271. Die bereits in der Antike und aus der Heiligen Schrift bekannten

Vorstellungen, dass auch Geister Ursache von Krankheiten sein können,
wurden im 11. Jahrhundert neu belebt. Bis ins 17. Jahrhundert hinein
betrachteten die Ärzte Teufel und Dämonen als mögliche Krankheitsursachen,

und im volkstümlichen Denken sollten diese Ansichten, insbesondere

bei Geisteskrankheiten, auch noch viel später eine Rolle spielen272.

Besessenheit wird in der Votivmalerei oft durch Vögel, die durch den

Mund ein- oder austreten, dargestellt273 (Abb. 14). Daneben findet man

271 von Siebenthal Wolf, Krankheit als Folge der Sünde Heilkunde und Geisteswelt, Bd.

2), Hannover 1950.
272 Vgl. Magnus Hugo, Medicin und Religion in ihren gegenseitigen Beziehungen Ab¬

handlungen zur Geschichte der Medicin, Heft 1), Breslau 1902, S. 43.
273 B 8269.

Kriss-Rettenbeck, s. Anm. 10, Abb. 32, 56.

51



auch Abbildungen von Wahnsinnigen, die angekettet oder ans Bett gefesselt

sind274 (Abb. 15).

Krankheiten und Unannehmlichkeiten konnten in der Vorstellung des

Volkes auch durch Tiere und andere Dinge hervorgerufen werden, welche
durch Teufelskunst und Behexung oder auch durch die natürlichen

Öffnungen in den Menschen gelangten275.

Ein leider ganz verblichenes Votivbild aus der Jagdmattkapelle (Kanton
Uri) beschreibt die Heilung eines solchen Leidens: Frau Barbara Spitz litt
an einer Krankheit, welche ihr durch ein Malefiz Zauber, Hexerei)
verursacht wurde. Nach mehrmaligem Auflegen des Hauptes des hl. Gregorius

ging eine Schlange von ihr, und sie fühlte sich «gleichsam von einer
schweren Bürde entladen»276.

Das Volk suchte Hilfe bei der Gottesmutter, der Besiegerin der Schlange,

dem Inbegriff des Teuflischen und Dämonischen277. Mit wenigen
Ausnahmen wurden alle Exvotos der Innerschweiz, welche sich auf
Geisteskrankheiten, «Verwirrung», «Melankoley»278 und ähnliches beziehen, in
marianischen Pilgerstätten geopfert. Maria Rickenbach279 und Maria
Einsiedeln280 scheinen dabei eine besondere Anziehungskraft ausgeübt zu
haben.

Dem aufmerksamen Betrachter gerade dieser Bilder kann eine
Eigentümlichkeit des Votivbildes nicht entgehen, nämlich das Fehlen von
Hoffnungslosigkeit. Selbst das auswegloseste Schicksal erstarrt nie in der
Resignation. Trotz Bedrohlichkeit, ja Hilflosigkeit und Bedürftigkeit steht

immer klar und deutlich die Zuversicht. Mit erschütternder Eindringlichkeit
bestätigt uns das ein Exvoto aus Rigi-Klösterli (Kanton Schwyz)281:

«Ein Jüngling von Obwalden war 16 volle Jahr verirrt und zuerst so
wütend, dass er seine Muttern und Geschwister schlug und alles, was er be-

274 B 1923.

von Matt. s. Anm.8, S. 184 f, 188 f.
275 Rudolph Ebermut, Rematerialisation oder Psychogenese? Eine Anfrage an die Paraphy-

sik zum Problem der «verschluckten» oder «eingehexten» Tiere. In: BJVk (1978), S. 190 ff.
276 B 120.
277 Kirschbaum Engelbert (Hrsg.), Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2, Rom, Frei¬

burg 1970, S. 342.
278 B 4572.
279 B 4290 ff.
280 B 1880 ff.

Henggeler, s. Anm. 207, S. 265 ff.
281 B 1312.

52



kommen konnte zerriss und einige Jahre an eine Kette angeschlossen werden

musste. Endlich wurde im Jahr 1864 eine Votivtafel und eine Wallfahrt
zur lb. Mutter Gottes auf dem Rigi versprochen, wenn ihm Gott die Gnade

des Verstandes verleihe, dass er noch vor seinem Tode die hl. Sterbsakramente

empfangen könne, was auch wirklich im Jahre 1865 vom 23. auf 24.

Dec. geschah und wo er dann nach wenigen Stunden verschied. Dieses zum
Zeichen des Dankes der Mutter der Gnade auf dem Rigiberg».

13. Epilepsie

Seit dem Altertum ist die Epilepsie als charakteristische Krankheit
bekannt. Die Griechen nannten sie zunächst die «heilige Krankheit»; in der

hippokratischen Schrift «Über die heilige Krankheit» wurde sie jedoch
bereits auf eine Hirnstörung zurückgeführt282.

Die auch heute noch in schweren Fällen nicht leicht unter Kontrolle zu
bringende Krankheit war bis in die neuere Zeit hinein absolut unheilbar. In
früheren Jahrhunderten zogen aber immer wieder fahrende Wunderdoktoren

durch die Lande und gaben an, sie durch allerlei geheimnisvolle Mittel
heilen zu können283.

Als «Weh» oder «fallendes Weh» begegnen wir der Krankheit auf
Votivbildern und in den Mirakelbüchern284. Keines dieser Bilder der
Innerschweiz oder deren Inschriften gibt uns jedoch Anlass anzunehmen, dass in
der Krankheit irgendeine Form von Besessenheit oder ein Werk des Teufels

gesehen worden wäre. Da die Mehrzahl der Heilungen bei Kindern eintrat,
würde der heutige Arzt vom häufig gutartigen Verlauf kindlicher Epilepsien

sprechen. Für den gläubigen Menschen vergangener Jahrhunderte waren

es hingegen wunderbare Krankheitsheilungen.

14. Pest, St. Antoniusfeuer und andere Epidemien

Wie ein roter Faden durchziehen Epidemien und Infektionskrankheiten
die Geschichtsbücher und zeitgenössischen Schriften. Für den in das christliche

Traditionskontinuum hineingeborenen Menschen stellten diese

Krankheiten, insbesondere die Pest, Strafen Gottes dar, und man wusste

282 Grensemann Hermann (Hrsg.), Die hippokratische Schrift «Über die heilige Krankheit»

(- Ars medica, 2. Abt., Bd. 1), Berlin 1968, S. 61, 69.
283 Wehrli, s. Anm. 77, S. 91 f.
284 B 163, 421, 491.

Durrer, s. Anm. 44, S. 475.

53



oft keinen besseren Rat, als sich mit Gott zu versöhnen285. Vor allem suchte

man Schutz bei den Seuchen- und Pestheiligen Sebastian und Rochus.
Rochus befand sich der Legende nach im Jahre 1317 auf einer Romwallfahrt,

als die Pest ausbrach und er sich uneigennützig als Krankenwärter

zur Verfügung stellte und später selber von der Pest befallen wurde286. In
zahlreichen aus der Pestzeit stammenden Kapellen wird er mit einer
Pestbeule am entblössten Oberschenkel dargestellt.

Der hl. Sebastian wurde, wiederum der Legende nach, auf Befehl des

Kaisers Diokletian um seines Glaubens willen mit Pfeilen durchschossen.

Dieses Martyriums wegen wurde er im Spätmittelalter zum ausserordentlich

volkstümlichen Pestheiligen und erhielt als Attribut den Pfeil287. Dieser

galt seit der Antike als Symbol von Tod und Seuchen und wurde als

solches mitunter auch in der Schweiz in Wallfahrtskirchen geopfert, so unter
anderem in Rheinau, Kanton Zürich288 und im Kanton Freiburg289. Im
Kirchenschatz des Klosters Werthenstein befindet sich ein künstlerisch
wertvoller Pfeil aus dem Jahre 1629, der vermutlich anlässlich der damaligen

Pest gestiftet wurde290.

Hinweise auf die Pest sind im Votivbrauchtum der Innerschweiz sonst
sehr selten, da sich lediglich in den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts
Pestzeit und Votivbrauchtum noch überschnitten haben. Ende der 20er

Jahre des 17. Jahrhunderts wütete in der Landschaft des Kantons Luzern
die letzte grössere Pestepidemie der Zentralschweiz291. Ein Gedenkstein

vor der Beinhauskapelle in Sursee erzählt das traurige Kapitel des

Städtchens aus jener Zeit:
«Nach Christi Geburt als da war
sechszehenhundert und 29 Jar,
alhie zu Sursee in der Statt
ein grosser Tod geherschet hat
der Jung und Alt hat hingenommen
vier hundert gleich in einer Sumen ...»

285 von Siebenthal, s. Anm. 271, S. 42 ff.

Magnus, s. Anm. 272, S. 43 f.
286 Wimmer, s. Anm. 170, S. 449.
287 op. cit., S. 460 f.
288 B 8391.
289 B 7159.
290 von Moos Xaver, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. 1, Basel 1946, S. 206.
291 Schnyder Franz, Die Pest und Pestverordnungen im alten Luzern, Diss. Basel, Stans 1932,

S. 117.

54



®

¦

:

Abb. 16 Pestvotivbild ß), Muttergottes und der hl. Georg, Privatbesitz Luzern, (vielleicht aus der

Pfarrkirche Sursee, Kt. Luzern herstammend), Ol/Leinwand, 73 x 65 cm, 1629.

In diesem Jahr stiftete Kaplan G. Staffelbach aus Sursee ein Bild, welches
ihn selbst als Votanten vor der hl. Maria mit Kind und dem hl. Georg
kniend darstellt292.

292 B 5680.

55



Dieses formal dem Stifterbild noch nahestehende Bild könnte sich sehr

wohl auf die damalige Pest bezogen haben, wie Dr. G. Staffelbach, ein später

Verwandter jenes Votanten, 1936 vermutet hat293. Damit dürfte es das

einzige erhaltene Pestvotivbild der Zentralschweiz darstellen (Abb. 16).

Nicht ganz 100 Jahre später wütete im Amte Willisau (Kanton Luzern)
eine ganz andere, für die Befallenen nicht weniger schreckliche Krankheit:
der Ergotismus gangraenosus, im Volksmund «St. Antoniusfeuer» oder
«Kribbelkrankheit» genannt294.

1630 erkannte Tuillier der Ältere, der Leibarzt des Herzogs von Sully,
als Ursache dieser Krankheit den Genuss von mutterkornverseuchtem

Roggen und 1676 veröffentlichte Denis Dodart (1634—1707) diese

Entdeckung295.
Der Luzerner Stadtarzt Karl Niklaus Lang (1670—1741) untersuchte

anfangs des 18. Jahrhunderts diese Krankheit und beschrieb die Folgen der

Vergiftung auf den Menschen: «. / welches den Menschen gleichsam un-
vermerkbar Weiss an seinen eusserlichen Gliedern absonderlich an den Beinen

und Füssen also schädiget und vergiftet / dass sie / / nach und nach

gantz und gar absterben / und entweders an statt der Beinen zu brand-
schwartzen harten und wie Glas sprützigen todtnen Steltzen werden / oder

sonsten auch bissweilen für sich selbsten von dem übrigen annoch gesunden

Leib sich auflösen und letztlich abfallen.»296

Darstellungen von Ergotismuskranken auf Votivbildern sind, wie
überhaupt in der bildenden Kunst, nicht sehr häufig. Wohl mag sich die eine

oder andere Votivgabe oder Abbildung eines verstümmelten oder verbundenen

Gliedes darauf beziehen, doch eindeutig als «heiliges Feuer»
bestimmbar wird eine Krankheitsdarstellung erst, wenn der hl. Antonius der

Grosse oder eines seiner Attribute dazutritt.

293 Staffelbach Georg, Hans Peter Staffelbach, Goldschmied in Sursee und sein Geschlecht,
Luzern 1936, S. 2, 7.

294 Lang Carl Niclaus, Beschreibung dess bis dahin bey uns niemahl erhörten / und zu Zeiten
sehr schädlichen Genuss der Korn-Zapffen bey Heinrich Rennward Wyssing Statt:

Bucht, 1717.

Sidler Franz, Das Mutterkorn in Vergangenheit und Gegenwart. In: Heimatkunde des

Wiggertales, Heft 15, (Buchs, Luzern 1954), S. 5 ff.
295 Ackerknecht, s. Anm. 208, S. 127.

Bauer Veit Harold, Das Antoniusfeuer in Kunst und Medizin, Berlin, Heidelberg 1973,
S. 31, 38 f.

296 Lang, s. Anm. 294, Zuschrift S. 3.

56



Neben seinem bekannteren Patronat als Bauern- und Viehheiliger wurde
dem hl. Antonius schon früh auch dasjenige des Getreidebrandes zugesprochen.

Im 11. Jahrhundert entstand in Frankreich eine Hospitalbruderschaft,

die sich nach dem Namen des Heiligen «Antoniter» nannten und
der Krankheit ihren Namen gab297.

Der Orden nahm sich vornehmlich der Pflege dieser bedauernswerten
Kranken an, und unterhielt dazu in der Schweiz verschiedene Ordenshäuser,

so in Uznach, Basel und Bern298.

Auf einem Votivbild aus Cevico (Kanton Tessin) erkennen wir den hl.
Antonius an seinen Attributen, dem Buch und dem Schwein und dem

Glockenstab, aus welchem ein Feuerbündel züngelt. Links von ihm bitten
drei Votanten, wovon der linke durch eine angesetzte Holzprothese deutlich

als Kribbelkranker erkannt wird299.

Weitere Hinweise auf den Ergotismus finden wir im Umfeld des

Wallfahrtswesens. Das Kirchenbuch von Sachsein schildert einen Kribbelkranken

am Grabe des Bruder Klaus300. Im Kanton Luzern erwies sich der hl.
Jost oder Jodok als wirksamer Helfer in derselben Krankheit301, und nach
der Darstellung armseliger Krüppel auf dem Altarbild von Ettiswil (Kanton

Luzern) scheint bereits die erste hölzerne Kapelle von kribbelkranken
Pilgern aufgesucht worden zu sein302.

Neben diesen beiden, den Menschen des heutigen Jahrhunderts immer
noch stark beeindruckenden Epidemien traten andere weniger charakteristische,

aber oft nicht weniger verheerende Infektionskrankheiten auf. Das

Volk benannte sie meist nach den vorherrschenden Symptomen: «das

Fieber»303, «das hitzige Fieber»304, «der Blutfluss»305 oder «der rote

297 Keller Hiltgart L., Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestalten, Stuttgart
1968, S. 40-42.

298 Bauer, s. Anm. 295, S. 61-70.
Brunner Conrad, Über Medizin und Krankenpflege im Mittelalter in Schweizerischen

Landen, Zürich 1922, S. 141 f.
299 B 10 994.
300 Durrer, s. Anm. 44, S. 473 f.
301 Kerler, s. Anm. 30, S. 142.

Sidler Franz, Birchler Linus «et al», Das Heilig-Blut zu Willisau, Willisau 1940, S. 104.

302 Reinle Adolf, Die Kunstdenkmäler der Kantons Luzern, Bd. 5, Basel 1959, S. 91 f.

Butler Josef, Das Wunder von Ettiswil, Willisau 1947, Abb. S. 64 f, 138.

303 B 3364.
304 Höfler, s. Anm. 131, S. 141, 1. Typhus abdominalis und petechialis. 2. Morbus hungari-

cus.
305 op. cit., S. 160 f u.a. Ruhr.

57



Schaden»306. Der Votivmaler weist durch die Darstellung mehrerer
Krankenlager auf die Ansteckbarkeit einer Krankheit hin und gibt durch Kreuze

an, wer an der Seuche gestorben ist307.

Mitunter beschreibt auch die Inschrift eines Votivbildes den epidemischen

Charakter einer Krankheit, wie diejenige auf einem Bild in der

Jagdmattkapelle in Erstfeld (Kanton Uri). Während die Gemeinde eine «sehr

zahlreiche Bittfahrt nach Jagdmatt» unternimmt, liegt der Pfarrherr im
Krankenbett, umgeben von zwei Ärzten und einem Kapuziner. Die
Ernsthaftigkeit seiner Lage unterstreichen das Totenkreuz und der hinter dem

Krankenbett lauernde Tod mit dem Pfeil in der Hand308.

Im Jahre 1772 begegnen wir im Mirakelbuch von Allenwinden dem
«epidemischen Faulfieber»309. Beat Franz Lang (1713—1792), der Sohn des Karl
Niklaus Lang, untersuchte im selben Jahr auf Geheiss der Luzerner Regierung

diese Krankheit und schrieb eine «Kurze Unterweisung wie die Faul
fieber zu kurieren seyen»310. Zur Therapie empfahl er: «Erbrechen, Laxieren,

Aderlassen und bei Verschlimmerung blasenziehende Pflaster»311.

Möglicherweise hat es sich dabei um einen Typhus abdominalis oder ein
Fleckfieber gehandelt312.

Als Folge der allmählich besser werdenden medizinischen Versorgung
traten seit Beginn der Mitte des letzten Jahrhunderts im Volksmunde präzisere

medizinische Termini auf, doch dürften auch sie nicht immer dem

entsprechen, was die moderne Medizin darunter versteht.

Im Eigental wurde im Jahre 1867 mit einem Votivbild der Dank
ausgesprochen, dass die Stadt Luzern von der Cholera verschont blieb313, und
auf dem Stoos bedankte sich eine Familie, dass alle vier vom Typhus
befallenen Familienangehörigen geheilt und niemand angesteckt wurde314. Da
und dort erinnern an Wallfahrtsorten meist einfach geschriebene Exvotos

an den Schrecken der Grippeepidemie im Jahre 1918315.

306 op. cit., S. 550, Dysenterie, rote Ruhr.
307 B 473.
308 B 133.

309 Henggeler, s. Anm. 72, S. 79.
310 Studer, s. Anm. 80, S. 75.
311 op. cit., S. 76.
312 op. cit., S. 77.
313 B 5244.
314 B 1846.
315 B 801, 843 u.a.

58



ni. SCHLUSS

Für die gläubigen Menschen früherer Zeiten war der Tod kein endgültiges

Scheiden. Krankheit war neben Strafe auch Prüfung und «Mittel zur
Läuterung, Prüfstein für die Festigkeit im Guten und Mittel zur Erwerbung

übernatürlicher Verdienste»316. Dieses Krankheitsverständnis sowie
die Geborgenheit im Glauben erlaubten es ihnen, mit festem Vertrauen
den Grenzsituationen menschlicher Existenz — Krankheit und Tod —

entgegenzusehen. Nicht zuletzt ist es diese anscheinende Unbekümmertheit,
die das Votivbild für den heutigen Menschen so liebenswürdig erscheinen
lässt.

Auf der anderen Seite kann es wohl als Charakteristikum des abendländischen

Menschen angesehen werden, dass er auf individuelle wie allgemeine

Notsituationen mit dem Ziel, diese Situationen zu überwinden, reagiert.
An Reaktionsmöglichkeiten sind ihm dabei je nach Charaktereigenschaften,

Herkunft und Wissen kaum Grenzen gesetzt. Die Bezugnahme
zur transzendenten Wirklichkeit ist dabei eine Möglichkeit, um zur
Überwindung der Krise oder Krankheit beizutragen.

Bei der relativen Hilflosigkeit der damaligen Medizin sowie der
mangelnden medizinischen Versorgung, vor allem auf dem Land, war es für die
Menschen vergangener Jahrhunderte naheliegend, von dieser Möglichkeit
Gebrauch zu machen. Die steigenden Erfolge der Medizin haben jedoch
sicher zum Verschwinden des Votivbrauchtumes beigetragen.

Für die überwiegende Zahl der «wunderbaren Heilungen» wie sie in der
Votiv- und Mirakelliteratur beschrieben werden, lassen sich selbstverständlich

natürliche Erklärungen finden.
Die Heilung von Leiden, die auf Votivbildern mit « Verwirrung, Trübsal

und Angst» umschrieben werden, die früher an heiligen Orten vorgebracht
und heute vom Psychotherapeuten behandelt werden, ebenso wie die
Heilung von anderen Krankheiten, denen ein psychosomatischer Anteil
zugeschrieben wird, sind für den Menschen des 20. Jahrhunderts relativ leicht
verständlich. Die stark emotionellen Spannungen, die durch die hohen

Erwartungen, die Anstrengungen der Wallfahrt, das Fasten und die meditativen

Vorbereitungen im Gebet bedingt sind, können zur Aktivierung der

körpereigenen Heilkräfte beigetragen haben, was dann zur Heilung oder
doch subjektiven Beschwerdefreiheit geführt hat.

316 Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg i. Br. 1937, Bd. 6, S. 230.

59



Und trotzdem bleibt es dem Urteil und der Überzeugung des Einzelnen

überlassen, ob ihm das, was mit dem Begriff Suggestion im weitesten Sinne

umschrieben wird, als Erklärung für alle «Wunderheilungen» genügt, oder
ob er für einzelne Fälle doch das Eingreifen einer höheren Macht annehmen

will.

60



IV. INVENTARISATION DER EXVOTOS
DER MEDIZINHISTORISCHEN SAMMLUNG

DER UNIVERSITÄT ZÜRICH

Die Votivobjekte der Medizinhistorischen Sammlung in Zürich wurden anlässlich der

Inventarisation einzeln fotografiert. Kapitel IV gibt eine Übersicht über dieses Inventar, das in
der Medizinhistorischen Sammlung eingesehen werden kann.

A. Votivbilder

B. Handschriftliche Exvotos/Schrifttafeln/Drucke

C. Votivgaben
1. Menschen

2. Köpfe
3. Wickelkinder
4. Kinder
5. Haare
6. Augen
7. Zähne
8. Zahnreihen
9. Ohren

10. Nasen

11. Zungen
12. Hirnschale
13. Arme
14. Hände
15. Finger
16. Beine

17. Füsse

18. Gliedmassen

19. Brüste
20. Lungen
21. Herzen
22. Torso

23. Schlüssel

24. Kröten
25. Beutel (Flaschen)
26. Unterleib
27. Hoden
28. Niere
29. Embryo
30. Wachsrodel

31. Gewichtswachs¬

opfer
32. Fadenvotiv
33. Pessar

34. Fingerlinge
35. Krücke

D. Votivgaben, deren Inhalte nicht klar ersichtlich sind

E. Devotionalien/Weihegaben
1. Madonnen 4. Kruzifixe
2. Skapuliere 5. Medaillons

3. Christusfiguren 6. Medaille

F. Objekte, deren Verwendung als Votivgaben fraglich ist
1. Tiere (Spielzeugtiere?)
2. Beinkühe (Spielzeugtiere?)

G. Modeln zur Herstellung von Votivgaben

H. Nachbildungen antiker Weihegaben
1. Votivbeilchen
2. Sabazius Votivhände

36. Reiter
37. Tiere

(allgemein)
38. Pferde

39. Kühe

40. Schweine

41. Tierhufe
42. Zitzen
43. Euter
44. Schiff
45. Zwieselkreuz
46. Votivgaben aus

Einsiedeln

7. Vera Imago
8. Zeichnung

3. Tesslen

4. Birkenrinde

3. Menschen

4. Brust

61



I. Besonderes

1. Model zur Herstellung von Gebäck/Zuckerwerk
2. Wachsgüsse aus Modeln für Gebäck/Zuckerwerk

A. Votivbilder
Die Beschreibung der einzelnen Objekte enthält der Reihe nach folgende Punkte:

— Inventar Nr. Medizinhistorische Sammlung Zürich
— Titel und Datierung
— Aufschrift
— Künstler/Schule

— Beschreibung der Votation/Votationsanlass

— Gnadenbild

— Technik

— Höhe und Breite in cm (mit Rahmen)
— Rahmenbeschreibung

— Herkunft
— Baumann Inventar (=B Nr.)
— Bibliographie/Anmerkungen/Sonstiges
Einzelne Punkte können fehlen.

1. 388,19. Jh., Krankenlager (Nasenbluten), Öl/Holz, 32.7 x 44.3, o.R., Mariastein (Kt. So¬

lothurn), B 6917a.

2. 389, 19. Jh., Krankenlager (Blutsturz?), Maria mit Kind, Öl/Karton, 42.5 x 30.8, flacher

Holzrahmen, Mariastein (Kt. Solothurn), B 6917.

3. 390, «Ist durch die Fürbitte Maria gerrettet worden. r.d.B.d.l4.15.2.N.1873», Initialen des

Malers: «H.F.», Blutsturz, Pietà, Bleistift/Aquarell/Papier, 32.5 x 42.8, flacher Holzrahmen,

Mariastein (Kt. Solothurn), B 6916.

4. 391, 19. Jh., «Heil: Maria v. Maria-Stein / hat geholfen!! / Allerheiligste, glorwürdigste,
Jungfrau, gegrüsst seist du Maria! Ich bitte dich, verlasse mich / nimmer, sondern stehe

mir ferner mit deiner mütterlichen Hilfe und Gnade bei. Amen.», Blutsturz,
Bleistift/Aquarell/Papier, 35 x 43, Profilrahmen aus Holz, Mariastein (Kt. Solothurn), B

6918.

5. 392, «Madeleine Rieth Famme de Louis Pardinier» «Kientz le 19 Janvier 1868»,

Krankenlager, Madonna mit Kind/Kruzifix, Aquarell/Papier, 25.5 x 27.1, Holzrahmen,
Mariastein (Kt. Solothurn), B 6919.

6. 393, «Basel den 7. Juni 1891», Augenpaar, Bleistift/Karton, 17.5 x 20.2, Profilrahmen aus

Holz, Mariastein (Kt. Solothurn), B -.

7. 394, «EX VOTO», 19. Jh., «Heilige Maria bitt für Uns! 1891», Aufschrift Rückseite:

«. juin 1867 .», Votant in Orantenstellung, Maria mit Kind, Aquarell/Karton, 19.6 x
12.9, O.R., Mariastein (Kt. Solothurn), B -.

8. 395, «EX VOTO 1868», «Für aller art Kranckheit ü: Noth,/ Bitt Maria den Lieben

Gott.», Krankenlager (Verletzung am Bein), Maria mit Kind, Aquarell/Gouache/Papier,
36.6 x 28.2, Profilrahmen aus Holz, Schallbetten (Kt. Wallis), B 9532, vgl. Ex-voto du

Valais, s. Anm. 2, Nr. 117.

9. 396, «EX VOTO» 1867, «Von Herzen ich dich Griesse, an diesem / schönem Gnaden

Ort, Mein Bitt ich vor / die ausgiesse O Maria hast erhört meine / Wort 1867», Krankenlager

(Verletzung am Bein), Pietà, Aquarell/Gouache/Papier, 33.5 x 26, flacher Holzrah-

62



men verglast, Schallbetten (Kt. Wallis), Marienkapelle Zen Hohen Flühen, Ried Morel

(Kt. Wallis), B 9833, vgl. Ex-voto du Valais, s. Anm. 2, Nr. 116, Anderegg Inventar
Nr. 189-14.10, s. Kap. IV, Anm. 9.

10. 397, «Ex Voto. 1871.», «dessiné et peint par Ferd. Escher / le 14 Mars 1874», Mann und
Frau in Orantenstellung, Maria mit Kind, Mischtechnik/Papier, 23.1 x 19, Profilrahmen
aus Holz, Wickert (Glis, Kt. Wallis), B -, vgl. Ex-voto du Valais, s. Anm. 2, Nr. 34.

11. 398, «EX VOTO 1857», «Ihr hilf ist zu finden in aller Welt / Absonder hier im schönen

Rizigerfeld.», Votantin, Maria mit Kind, Bleistift/Gouache/Papier, 24.4 x 17, flacher

Holzrahmen, Rizigerfeld (Kt. Wallis), B -, Anderegg Inventar Nr. 115—5.5, s. Kap. IV,
Anm. 9, vgl. Ruppen Walter, Die Kunstdenkmäler des Kantons Wallis, Bd. 1, Basel 1976,

S. 380, vgl. Ex-voto du Valais, s. Anm. 2, Nr. 54.

12. 399, «EX VOTO 1782», Krankenlager, Pietà, Öl/Leinwand, 36.2 x 28, Profilrahmen aus

Holz, B 2775.

13. 400, 18. Jh., «Ora pro nobis Sancte Peregrine, / Ut digni efficiamur promissionibus Chri¬

sti.», Hl. Peregrinus mit Krücke und Wunde am Unterschenkel, sich herabneigender
Christus, Öl/Leinwand, 40.3 x 27.7, Holzrahmen (Rundstab), Heiligkreuz-Kapelle
Schwyz B -.

14. 401, «Es Sie Jeder Mankleück zuo Weysen das ein man / 14 wuchen Lang nit hat Megen
us dem haus komen / So ist er durch Fürbidt der Muoder Gottes Maria / widerum
gsundt Wordten. ANO 1655.», Votant, Pietà, Öl/Leinwand, 23.2 x 26.3, Profilrahmen
aus Holz, Unterwalden, B -.

15. 402, «Ignazi Rigger von Gersauw Votirt sich in diser gefahr / mit seinem Schwager Josep

Antoni Nigg, und Jungfrau Anna Maria / Küttel am hl. Wienacht-Abent.A0. 1711.»,

Seenot, Maria Hilf (spiegelverkehrt), Öl/Papier/Holz, 37.5 x 25.5, o.R., Kindlimordkapelle
Gersau (Kt. Schwyz), B 905.

16. 403, «EX VOTO», anfangs 18. Jh., Krankenlager mit Mann und Frau, Maria Hilf,
Öl/Holz, 22.5 x 23.3, o.R., Kanton Schwyz, wahrscheinlich Kindlimordkapelle Gersau,

B908.
17. 404, «EX VOTO, 1715», Krankenlager, Maria Hilf (spiegelverkehrt), Öl/Holz, 24.1 x

25.5, o.R., Kanton Schwyz, wahrscheinlich Kindlimordkapelle Gersau, B 906.

18. 405, «EX VOTO 1783», Unfall mit Wagen, Maria mit Kind, 14 Nothelfer, Hl. Wolfgang,
Öl/Holz, 26.5 x 37, Profilrahmen aus Holz, St. Wolfgang Kapelle, Schüpfheim (Kt.
Luzern), B 5026.

19. 406, «Ano 1827. verlobte ein gemiser / Mann in Schupfen disers Defeli / allhie zuo den

14 nothälfer, und / Bischof Wolfgang, wegen gefar um ein / pfärt zu komen.», Viehverlöbnis,

Hl. Wolfgang, Öl/ Karton, 22 x 20.5, Profilrahmen aus Holz, St. Wolfgang
Kapelle, Schüpfheim (Kt. Luzern), B-, (unter Luzern allgemein eingeordnet), vgl. Tobler

Walter, Votivbilder in der Schweiz. In: Volkshochschule, Jg. 2 (Zürich 1968), S.48.

20. 407, «Vor einiger Zeit nahm eine gewise / Frau von Schüpfheim ihre Zuflucht / zu den

leidenden Seelen im Fegfeuer. / für ihren kranken Bruder, wodurch er / durch die
Fürbitte derselben von Gott die / Gesundheit erhielt. Gott sei Dank. 1865», Votantin, Hl.
Kreuz und Fegefeuer, Öl/Holz, 23.5 x 20, Profilrahmen aus Holz, Heiligkreuz Entlebuch

(Kt. Luzern), B -.

21. 408, «EX VOTO. 1854», Geburt, Maria mit Kind, Aquarell/Papier, 25 x 21.3, flacher

Holzrahmen, Schallbetten (Kt. Wallis), B 632.

63



22. 409, «EX VOTO. 1859.», Unfall beim Holzfällen, Maria mit Kind,
Wasserfarbe/Papier/Holz, 21.5 x 17, o.R., wahrscheinlich Seelisberg (Kt. Uri), B 658.

23. 410, «Ex Voto Joseph Leiner, 1800», Krankenlager, Hl. Jodok, Öl/Holz, 23 x 15, o.R.

Niederbayern B-Neg. Nr. 8539.

24. 411, «Ex Voto 1842», Geburt, Bruder Klaus, Öl/Holz, 22.3 x 15.8, o.R., Sachsein (Kt.
Obwalden), B 3219.

25. 412, «1835», Blutsturz, Maria Hilf (spiegelverkehrt), Öl/Holz, 24 x 16.3, o.R., Kapelle
Gubel (Kt. Zug), B 586.

26. 413, «EX VOTUM 1818», Votantin, Hl. Kreuz, Öl/Holz, 17.3 x 13.5, o.R., Küssnacht

(Kt. Schwyz), wahrscheinlich Grosse Heiland Kapelle, B -.

27. 414, «EX VOTO 1663 Alexander. Mäntz», Votant mit Kreuz auf Kopf, Hl. Blasius,

Öl/Holz, 24.4 x 21.1, Profilrahmen aus Holz, B -.

28. 415, «EX VOTO 1819», Votant, Pietà, Tempera/Leinwand, 24.3 x 20.8, Holzrahmen,

Marienkapelle Zen Hohen Flühen (Kt. Wallis), B -, Anderegg Inventar Nr. 184—14.5,

s. Anm. 9.

29. 416, «EX VOTO. 1872», Krankenlager, Hl. Dreifaltigkeit, Aquarell/Papier, 24 x 19,

Holzrahmen, Schallbetten (Kt. Wallis), B 718.

30. 417, «EX VOTO 1833», Geburt, Maria mit Kind, Öl/Holz, 18.7 x 12.7, o.R., Knirikapel-
le Stans (Kt. Nidwalden), B 581.

31. 418, «EX VOTO 1818», Aufschrift Rückseite: «Maria Zwyzig», krankes Kind, Maria

mit Kind, Aqauarell/Papier/Holz, 20.7 x 14, o.R. wahrscheinlich Seelisberg (Kt. Uri), B

557.

32. 420, «EX VOTO 1830», Votantin, Pietà, Aquarell/Papier/Holz, 22.2 x 18, o.R. Schwyz,
Gewölbe altes Spittel), B -.

33. 421, «EX VOTO Anno 1762», Votantin, 14 Nothelfer/Allerheiligen Öl/Holz, 15.2 x
22, o.R., Schwyz, Gewölbe altes Spittel), B -.

34. 422,«Ex Voto 1860», «Maria Hirlf. / Durch deine Fürbitte, O hl: Maria! / wurde mir von
schwerem Leiden geholfen.», Maria Hilf, ÖL/Holz, Gnadenbild (Druck) aufgeklebt,
14.2 x 18, O.R. Kapelle Gubel (Kt. Zug), B -.

35. 423, «Ex Voto, 1873.», «Durch die Fürbitte der aller=/ seligsten Jungfrau Maria, bin /
ich vor grossem Unglüke be=/wahrt worden.», Maria Hilf, Öl/Holz, 17.2 x 10.2, o.R.,

Kapelle Gubel (Kt. Zug), B -.

36. 424, Aufschrift Rückseite: «Ano 1827 den 10. August.», Hl. Kreuz, Öl/Gewebe/Holz,
22 x 16, o.R. Muotathal (Kt. Schwyz), B 1503.

37. 425, «EX VOTO Anno 1808», zwei Votantinnen, Hl. Kreuz, Öl/Kreidegrund/Holz,
19.5 x 14.5, O.R., Muotathal (Kt. Schwyz), B -.

38. 426, «EX VOTO 1831», Votant, Hl. Kreuz, Aquarell/Kreidegrund/Holz, 14.7 x 11.5,

o.R., Muotathal (Kt. Schwyz), B -.

39. 427, «EX VOTO 1831 (?)», Votant und Votantin, Hl. Kreuz, Aquarell/Kreide¬

grund/Holz, 16.8 x 14, o.R., Muotathal (Kt. Schwyz), B -.
40. 428, «-X- -V-», 19. Jh., «Fur das lame Kind.», Maria mit Kind, Öl/Holz, Gnadenbild

(Druck) aufgeklebt, 11.2 x 17 4, o.R. Seelisberg (Kt. Uri), B -.

41. 429, 1864, «Eine Jungfrau aus der Gemeinde / Sarnen hate schon zwei Jahrelange / ein

grossen Schmerzhaftiges körper= / liehen Übel, verspracht eine Wall= / fahrt; u ein
Vototafel zum seligen br: / Niklaus Vonflüe, durch seine / mächtig« firbütte von der

Krankheit / von Gott gnädig erhört worden / dieses zum Zeichen des Dankes im Jahre /

64



1864.», «Naiver Obwaldner», Bruder Klaus, Öl/Holz, 16.3 x 13.4, o.R., Bruder Klausen
Zelle Ranft (Kt. Obwalden), B -, diverse Bleistiftkritzeleien.

42. 430, 1860, «Ein Man aus der Gemeinde / Schwändi der augenschmerzlich / =e kranck-
heit versprach ein Voto / tafel u eine Wallfahrt zu dem / seligen Niklaus von Flüe durch

/ seine für bütte von Gott gnäd= / =ig erhert worden, im Jahr 1860», Aufschrift Rück-
seite:«Jos. Stutz Bildh. hier am 12. April 1909 aus Solothurn.», «Naiver Obwaldner»,
Votant, Bruder Klaus, Öl/Holz, 19.2 x 12.6, o.R., Bruder Klausen Zelle Ranft (Kt. Obwalden),

B -.

43. 431, 1864, «Ein Man / sperson aus der Gemeinde / Kerns, war mit einem schweren / an-

ligen behaftet, so versprach / er eine Wallfahrt auf Rickenbach / und ein Vototafel zu
Ehren der / göttlichen Mutter Gottes und / so wurde er von Seinem Übel / befreit, dieses

zum Zeichen / des Dankes im Jahre 1864.», «Naiver Obwaldner», Maria mit Kind,
Öl/Holz, 16.9 x 12.5, O.R., Maria Rickenbach (Kt. Nidwalden), B -.

44. 432, 1872, «Ein Man aus der Gemeinde / Kägiswihl hat eine Kranke / Kuh verspracht
hieher / eine Wohlfahrt und eine / Vototafel zum Zeichen / des dankes im Jahre /
1872», «Naiver Obwaldner», Viehverlöbnis, Hl. Wendelin, Öl/Holz, 17.4 x 11.1, o.R.,
Wendelinkapelle Ramersberg (Kt. Obwalden), B 3133.

45. 433, «Ex vooto 1868», Deschwanden-Schule, Maria Sieben Schmerzen, Öl/Holz, 26.8 x
14.6, o.R., Beinhaus Stans (Kt. Nidwalden), B -.

46. 434, 1857, «Eltern aus der Gemeinde Alpnacht, / hatten zwei Söhne, die nicht reden /
konten u viele ärzliche Mittel um= / sonst anwendten. Sie nahmen zu= / flucht zu
der göttlichen Gnadenmutt / =er hieher u versprachen eine Wahl= / fahrt und eine

Vototafel und sie / wurder durch ihre Fürbitte er= / =hört. Dafür sei ihr Lob, Preis /
und Dank, im Jahr 1857,», «Naiver Obwaldner», Eltern und zwei Knaben in Votanten-
stellung, Öl/Holz, 17.7 x 12.7, o.R., Knirikapelle Stans (Kt. Nidwalden), B -.

47. 435, «EX VOTO 1875», Aufschrift Rückseite: «den 14 Winterm[on]at 1875 Alois Gwer¬

der u Teresia Müller Bet für uns u meine Kinder.», krankes Kind, Maria mit Kind,
Öl/Holz, Gnadenbild (Druck) aufgeklebt, 19.2 x 13.6, o.R., wahrscheinlich Seelisberg

(Kt. Uri), B-Neg. Nr. 8541.

48. 436, «EX VOTO», 18. Jh./anfangs 19. Jh., Krankenlager, Pietà, Öl/Leinwand, ca. 31 x
ca. 25, O.R., Kanton Wallis B 2808.

49. 437, «EX VOTO 1770», Ecole concharde, Krankenlager, Hl. Kreuz, Öl/Leinwand, 26.5

x 21, O.R., Heiligkreuzkapelle Reckingen (Kt. Wallis) B 5385.

50. 438, «EX VOTO 1838», Krankenlager, Maria mit Kind, Mischtechnik/Leinwand, 24.5 x
18.5, o.R., Marienkapelle Ritzingen (Kt. Wallis), B 9534, Anderegg Inventar Nr.
114—5.4, s. Anm. 9, vgl. Ruppen Walter, Die Kunstdenkmäler des Kantons Wallis, Bd. 1,

Basel 1976, S. 380.

51. 439, «EX VOTO 1817», Votant in Wald, Maria mit Kind und zwei Putten,
Öl/Leinwand, ca. 22.5 x 24, o.R., B -.

52. 440, «EX VO / TO 1855», zwei kranke Kinder, Maria mit Kind,
Aquarell/Bleistift/Karton, 22.4 x 18, o.R., Seelisberg (Kt. Uri), B 637.

53. 441, «EX VOTO», Mitte 19. Jh., Maximus Neil Krankenlager, Maria Sieben Schmer¬

zen, Aquarell/Karton, 20.6 x 14.2, o.R., Seelisberg (Kt. Uri), B 314.

54. 442, Votantin, Hl. Antonius von Padua, Öl/Holz, Kreuzform, 42.7 x 22.1, o.R., Mün¬

ster (Kt. Wallis), B -.

55. 445, «EX VOTO 1772», Ecole concharde, Augenkrankheit, Pietà und Hl. Katharina,

65



Mischtechnik/Leinwand, 36.5 x 31.9, Profilrahmen aus Holz, Wiler bei Geschinen (Kt.
Wallis), B 4a-10372, Anderegg Inventar Nr. 17-2.13, s. Anm. 9, vgl. Ruppen Walter, Die
Kunstdenkmäler des Kantons Wallis, Bd. 1, Basel 1976, S. 264.

56. 446, «1653», «Ich bekenne das ich mit grosse Schmertzen der güder besonder der hüften /
bin angriffen worden, und da Vil angewente mittel nit helffen wellen / Sonder schier

Lahm worden da hab mit starckem vertrawen, mich alhar wie / auch zum. S.bruder

Clausen verlobt, und ist daruff besser worden, gott und Maria amen.», Votantin, Maria
mit Kind, Bruder Klaus, Öl/Holz, 20.3 x 29.5, Profilrahmen aus Holz, Kanton Nidwalden

evtl. Maria Rickenbach, B -.

57. 447, «EX VOTO 1846», Zahnschmerzen Maria mit Kind, Aquarell/Papier/Karton,
23.5 x 17.5, Kartonrahmen, Seelisberg (Kt. Uri), B 605.

58. 448, «EX VOTO, 1859», Augenpaar, Maria mit Kind, Öl/Holz, 16.5 x 13.8, o.R., Seelis¬

berg (Kt. Uri), B -.

59. 449, «ex Voto 1795», Viehverlöbnis, Hl. Wendelin, Öl/Holz, 19.8 x 15.5, o.R, Wendelin¬

kapelle Ramersberg (Kt. Obwalden), B 3094.

60. 450, «EX VOTE 1782», «Kunt und / Zuo wüsen / das anna glantzman von M= / arbach

Sambt andere So Sey / eingedenckht wegen gewüsne / an Lige Ihre Zuflucht genome /
an dises gnade ort sint also von / got und der heilige anna er / hört worde.», St. Anna
Selbdritt, Öl/Holz, 25.5 x 18.2, Profilrahmen aus Holz, St. Annakapelle Escholzmatt

(Kt. Luzern), B -.

61. 451, «EX VOTO 1825», «Eine Frau die versehet ist wunderbar durch Vorbitt der Mut¬

tergottes gesund worden, Gott sey Dank.», Martin Obersteg der Jüngere, Totenlager,
Maria mit Kind, Öl/Holz, 26.7 x 20, o.R., Seelisberg (Kt. Uri), B 4499.

62. 452, «EX VOTO, Anno 1661.», «Heinricus Waser», Votant, Pietà, Öl/Holz, 27 x 37.4,

Profilrahmen aus Holz, Unterwalden evtl. Maria Rickenbach, B -.

63. 453, «EX VOTO. 1797», Votantin, Christus in der Rast, Öl/Holz, 24.7 x 18.6, o.R.,
Friedberg «Herrgottsruh» bei Augsburg (Deutschland), B -.

64. 545, «EX VOTO 1854 (?)», Krankenlager, Votantin mit Lunge in der Hand, Maria mit
Schwert, Öl/Holz, 19 x 18.5, o.R., wahrscheinlich Niederbayern oder Oberpfalz
(Deutschland), B Neg. Nr. 8542.

65. 1996, «EX VOTO», um 1780, zwei Votanten, Christus am Kreuz, Maria mit Schwert, in
Silber getrieben/Samt, 16.9 x 13.7, Holzrahmen, Herzogspitalkirche München, B -.

66. 2000, «VOTUM», Ende 19. Jh./anfangs 20Jh., Arm, Bleistift/Tinte/Papier/Karton, 18 x
12.5, o.R., Ried Burgispitz (Kt. Wallis?), B -.

67. 2002, Ende 19. Jh./anfangs 20. Jh., Bein, Bleistift/Papier, hinter Glas, 10.5 x 7, Papierrah¬

men aufgeklebt, Glis (Kt. Wallis), B -.

68. 2003, Ende 19. Jh./anfangs 20. Jh., Augen/Kopf Collage/Papier, 17 x 16, o.R., Naters
Maria Hilf (Kt. Wallis), B -.

69. 2004, Ende 19. Jh./anfangs 20. Jh., Lähmung/Gehbeschwerden.Bleistift/Karton, 17 x 10,

o.R., Maria Rickenbach (Kt. Nidwalden), B -.

70. 2005, Ende 19. Jh./anfangs 20. Jh., Auge, Collage/Karton, 7x7, o.R, Ried Burgispitz
(Kt. Wallis?), B -.

71. 2006, Ende 19. Jh./anfangs 20. Jh., Auge, Bleistift/Karton, 9.5 x 12.5, o.R., Ausserberg

(Kt. Wallis), B -.

72. 2007, Ende 19. Jh./anfangs 20. Jh., «Aaus Dankbarkeit.», Auge, Bleistift/Papier, 15 x 11,

O.R., Dallenwil (Kt. Nidwalden), B -.

66



B. Handschriftliche Exvotos/Schrifttafeln/Drucke

Inv. Nr. Grösse Votationsanlass Patronat Herkunft und Besonderes

443 15.5 x 20 Beinschmerzen Mutter Gottes Schüpfheim
AAA 9.6 x 17.3 Krankheit Schüpfheim

1554 8 xll Anliegen Hl. Anna Steinerberg, dat. 1902

1555 11 x 12.5 Herzkrankheit Gottesmutter Altdorf
1556 7.5 x 11 Maria mit Kind Sachsein, Handschrift/

Druck
1998 11 x 8 Maria dat. 1913, Handschrift/

Druck
1999 14.5x11 Maria bei Appenzell, Druck
2001 15 x22 Petrus Canisius gestickte Aufschrift
2008 15 x 11.5 Anliegen Maria Sarnen, Handschrift/

Druck
2009 9 xl2 Maria Druck
2010 9 x 6.5 Bruder Klaus Handschrift

Aus folgenden Orten befinden sich weitere handschriftliche Exvotos in der

Medizinhistorischen Sammlung:

Altdorf 12 Stück Nufenen 1 Stück

Cröt Avers 2 Stück Sachsein 1 Stück
Einsiedeln 1 Stück Sarnen 1 Stück

Engelberg 2 Stück Schüpfheim 4 Stück
Entlebuch 5 Stück Schwyz 1 Stück
Entlebuch Oberhäusern 3 Stück bei Sempach 2 Stück
Escholzmatt 2 Stück Stans 1 Stück

Maria Rickenbach 1 Stück Steinerberg 1 Stück
Maria Zell Sursee 2 Stück Zug 3 Stück

C. Votivgaben

Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

1. Menschen

Holz 1229, 1326 18/15.5 Gstein Aufschrift «E»,
1527 9 Spielzeug

Silberblech 1224, 1225 8/10
Eisen 1327 12.5
Wachs 1144, 1145 11/9 Naters
modelliert 1146, 1148 11.5/11

67



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

1149, 1150 12/11.5

1151, 1908 5/6
1147 11.5 (und 2 Arme und
1154 12 Visperterminen 2 Zähne)

Wachsguss 1216, 1217 6.7/6.8 Votantinnen
1221 18 München Mann
1902 12.5 Mann
1907 7 Stans Votantin (und Kopf,

Arm, Bein)
Wachs- 1214, 1215 10 schwanger Frau,
hergegipsguss stellt mit Model,

Inv. Nr. 1553

1218 11.2 Frau
1219 12 Mann
1903 12 rotes Wachs

Wachshohlguss 1904 22 B Neg. Nr. 8547

1905 11 Mann
Wachsrelief 1213 8.5 Mann

Karton/Papier 1443 13 (und Arm)
2037 50 Ausserberg
2038 18.5 Escholzmatt Aufschrift (und Hand)
2039 30

2040 29.5 Siders Aufschrift
2041 22.5 bei Sempach 2 Drucke aufgenäht
2043 57.5 2 Menschen

Gips 1222, 1223 9.3/11.8 bemalt

Ton 1228 19.5 Athen 1932 Farbspuren

2. Köpfe

Holz
vollplastisch 1196 9.5 Gstein

Holz
halbplastisch 1323 18 Siders Aufschrift: Ex voto

1783 15 Saas Fee bemalt
1901 24 Siders Aufschrift, Datum 1912

Silberblech 1234, 1235 3

Wachs 1184 6.5 Natersberg
modelliert 1185 5.8 Naters

1186, 1187 2.5/3.2 Morel
1188 4.5 Lötschental

1189, 1190 4.2/3

1191, 1192 4/3.2



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

Wachsguss

Wachsgipsguss

Wachshohlguss

Wachsrelief

Karton

1193,1194

1195

1210

1898

1198-1200

1201, 1202

1899

1203

1204-1208
1211

1212

1897

1896

1900

1197

1209

2042

6/7.5
7

5

4

ca. 3.5

3.5/3
4

6

4-7.5

3.5

4

3.5

7

6.2

23

Visperterminen 2 Gesichter

Kopf
Sachsein

Schüpfheim

Linz
Linz
Entlebuch
Oberhäusern
Stans

Altdorf

Siders

bemalt

Mann, rot
Frau, rot

bemalt

2 Köpfe bemalt und
2 weitere Fragmente

3. Wickelkinder

Blech 1181, 1182 12/7.7

1183, 1328 8.8/10.5
Wachs modelliert 1179, 1180 22/17 Lötschental

Wachsguss 1168 5.7 Altdorf
1172 7.5

1177 5.5 Küssnacht

1178 4.5 Engelberg
1895 10 Sursee Maria Zell und Kopf

Wachsgipsguss 1159, 1162 8.5/10.5

1163, 1170 13.5/11.5

1171, 1174 8/11

1894 14 Erstfeld

Wachshohlguss 1158 8.5 Schüpfheim
1173, 1175 10.2/12

1176 8

Wachsrelief 1164 21 rotes Wachs

1165, 1166 15.8/9.2

1167 8.5 Thurgau
1169 10 Altdorf

69



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft

4. Kinder

Wachs modelliert 1152, 1153 3.5/8
1155 9.5 Visperterminen

Wachsguss 1156 6.8

1157, 1160 6/5 Schüpfheim
1161 5

1906 5 Stans

Besonderes

5. Haare

Haarbüschel 1444 30

1446 ca.

1447 23

1449 10.

Haarzopf 1445 30

1448 35

1450 31

Muotathal
Küssnacht

Visperterminen mit Schlaufe

Naters, Maria Hilf
Muotathal

Visperterminen mit Schlaufe

Altdorf mit Schlaufe

6. Augen

Holz 911 9.5 Siders Augapfel mit Wachs

geformt
1272 12.4 Gstein dat. 1912, bemalt,

Aufschrift
1273 6.5 Binn Bleistift
1274 7.2 Siders schwarze Farbe

1275 7 Binn bemalt
1276 7 bemalt
1277 6.8 Turtmann bemalt
1278 8.5 Gstein bemalt

1279, 1785 10.7/11.5 Schallbetten bemalt

1538, 1539 4 Saas Fee

Silberblech 1258, 1260 4.7/5.3
1259 5.8 Aufschrift
1261, 1263 8.3/6.3 Athen
1262, 1280 4/6
1264 7.4 Athen

70



Material Inv. Isir. Masse in cm Herkunft

Wachs modelliert 1265,

1537

1542

1920

1541 2.8/4
2.5

3.5

2.5

Wachsguss 1266, 1267 4.2/4.4
1919 3.5 Sachsein

1921 4.5 Stans

Wachshohlguss 1268

1269

4

4

Stans

Wachsgipsguss 1270

1271

6

5.8

Besonderes

Augen
2 Augen
Auge
bemalt

7. Zähne

Holz 1664 1.8 Saas Fee bemalt

1666 3 Gstein
1667 2.3

Wachs modelliert 1332,

1333

1335

1334 4.7/2.5
23 Zähne auf Schnur

aufgereiht
4 Zähne auf Schnur

1665, 1669 3/2
1668 2 Naters
1670 4 Zähne und Fragmei
1671 2

natürliche Zähne 1336 Schwyz 10 Zähne und Wachs¬

herz an Nagel
1926 2 Küssnacht 3 Zähne aufgereiht
1927 2.5 Schwyz 5 Zähne aufgereiht

8. Zahnreihen

Holz

Wachsgipsguss

Wachshohlguss

1337

1338

1341

1339

1340

5

8

9

8

7

Saas Grund bemalt
bemalt

71



Material Inv. Nr. Masse in s

9. Ohren

Silberblech 1281-1284 7.4-8.7
1285 11.3

Wachsguss 1286, 1287 8.8/4.5
1288 3.5

1922 4

Neapel 1932

Sempach

10. Nase

Silberblech 1289 10.3 Neapel 1932

11. Zungen

Holz 1549 29 Saas Grund
Wachsguss 1548 9.5

12. Hirnschale

Wachs modelliert 1629 15.5 Lötschental Hirnschale

13. Arme

Holz vollplastisch 1419,1639 7/10
1439 19

1640 20

Gstein dat. 1891, Initialen

abgespreizter
Kleinfinger, bemalt

1942 5.5 Saas Fee bemalt, un

1943 10.5 Raron bemalt

1945 14 Raron
1951 6 Gstein
1956 10 bemalt

Holz halbplastisch 1642 40 Küssnacht

1643 28 Küssnacht Aufschrift
1644 26 Raron

Silberblech 1433 7 Erstfeld
Wachs modelliert 1638 14 Holzkern

1663 6 und Zahn

Wachsguss 1420—1423 5-7
1955 5.5 Stans

72



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

Wachsgipsguss 1416 13 Linz rot
1417, 1418 15/10

Wachsrelief 1424, 1426 11/12

1947, 1949 12/10

1427 8.5 Schwurhand

Papier 2011 48.5 Siders

2021 29 Münster
2030 39.5 Gstein

14. Hände

Holz vollplastisch 1438

1440

1641

1944

1946

Holz halbplastisch 915

1435

1436

1437

1630, 1637

1631

1632

1636

1645

Blech 1432

1958

Silberblech 1434

Wachs modelliert 1415

1429

1430

1431

1633,

1635

1948

1634

Wachsgipsguss
Wachsrelief

16

14

24

16

22

20

7

23

25

25.5/21

14

17

18

28

4

26

9

7

4

19

15

22/18
15

12

1950, 1952 11/6.5

1953, 1954 8

1425 8

1428 9

Saas Fee bemalt

Visperterminen bemalt
bei Sempach Hand mit Gelenk, bemalt

dat. 1766, Aufschrift
Raron bemalt

Raron

Gstein dat. 1887, Aufschriften
mit eingezeichneter
Wunde

Küssnacht

Erstfeld
Gstein dat. 1915, Aufschrift

Küssnacht

Münster

Saas Fee

Saas Fee

München

B Neg. Nr. 8548

dat. 1916

mit Holzkern
mit Holzkern
mit Holzkern
Guss Filigran
Verzierung

rotes Wachs, Votivgabe

73



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

Papier/Karton 2012 10 Muotathal
2013 13.5 Gstein Bleistift
2014 15 Finger eingerissen

2015 18.5 Escholzmatt Aufschrift
2016 25 Heiligkreuz

Entlebuch

dat. 1917,

Aufschrift
2017 24 Siders Aufschrift

2018, 2019 23.5/19.5 Niederrickenbach

2020 22 Escholzmatt Bleistift

2022 21 Gstein

2023 21 Aufschrift
Leinwand 2024 19 Raron

15. Finger

Holz 1441 8.5 Saas Fee bemalt

Holzrinde 1442 5

Papier 2044 8.5 Escholzmatt Finger

16. Beine

Holz vollplastisch 912, :1347 21/31

1348, 1355 26.5/11 St. German

1350, 1653 8/14.5 bemalt

1351, 1356 6.5/11.2

1352, 1353 21/16.5 Gstein

1357, 1358 9.5/9

1359, 1360 13.5/16 Gstein

1361, 1362 14.5/16.5 mit Wunden
1363 21 Gstein mit Glasfläschchen

1364, 1935 6.3/6
1651, 1654 26.5/11.5 Gstein

1655, 1660 20 Raron mit Wunden

1657 17.5 St. German
1782 23 Saas Fee bemalt
1931 17.5 Morel bemalt
1933 10.5 Muotathal 2 Beine, bemalt
1936 6.5 Gstein
1938 15 bemalt, mit Gelenk

Holz halbplastisch 914 12.7 Seelisberg

1349, 1354 30/12
1661 25.5 Küssnacht bemalt

74



1662, 1932 29/10 Küssnacht

1781 38 Raron
1930 21.5 Saas Fee bemalt

Silberblech 1342 20.5 VFGA
1343--1346 8-10.5

Wachsmodelliert 1385, 1386 8/12

1387, 1388 16/17
1389--1392 8-12
1393, 1394 5

1396 3

1397, 1398 7/5 Münster
1399, 1400 10/6 Münster
1401, 1402 7/10 Münster
1403, 1404 11/9 Münster
1405, 1406 6/7 Münster
1407, 1408 5/7 Münster
1409. 1410 8/6 Münster
1411, 1413 7/5 Münster
1652, 1656 16/13.5 mit Holzkern
1658, 1929 28/21.5 mit Holzkern
1659 18.5 gelb

Wachsguss 1374, 1377 7/6
1378, 1379 5/4
1380--1382 6—7

1937 8 Morel
Wachsgipsguss 1368, 1370 11/9

1369 13 Linz rot
1371, 1373 7

1383, 1384 9/7
Wachsrelief 1366, 1367 10/14

1372, 1375 8/9
1376 11

Papier/Karton 2025 27.5 St. German Aufschrift
2026 31 mit Kreuz

2028, 2033 43/51 Gstein Aufschrift
2029 58 Entlebuch

Oberhäusern

dat. 1914,

Aufschrift
2031 21.5 Küssnacht Aufschrift
2032 40.5 Visperterminen dat. 1895, Aufschrift
2034 43 Siders dat. 1910, Aufschrift
2035 49 2 Füsse

2036 51 Raron

75



Material

17. Fusse

Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

Holz vollplastisch 1365, 1941 10/7

1940 22

Wachs modelliert 1395 4

1412, 1414 3

Wachshohlguss 1939 5.5

Karton 2027 25.5

Gips 1934 5

bemalt

Küssnacht dat. 1910, Aufschrift

Münster
mit Sandale

Küssnacht Fussohle

hohl

18. Gliedmassen

Wachsröhren

modelliert 1534, 1536 6.5/7.5
1646 26

1957 9

Wachs modelliert 1647 19.5

1648, 1649 16/17.5

Lötschental

Natersberg
mit Wachskern, Knie

mit Holzkern

19. Brüste

Holz 1296 10.5 Saas Grund
1297, 1786 7.5/6 Saas Fee bemalt

1925 7 bemalt, B 9552

Silberblech 1308 12.5 Neapel VFGA
Wachs modelliert 910 10

1293, 1295 7.5/12.5 mit Holzkern
1299, 1302 4.5 Brust
1300 6 Gstein mit Holzkern
1301 5 Naters Maria Hill
1924 10 Lötschental

Wachsguss 1303 ca. 11.5 München rot
Wachsgipsgi1SS 1291

1292

8.5

8

Aufschrift

Papier 1298 5.5 Visp.

20. Lungen

Silberblech 1318 13.5

Wachsguss 1317 21.5 Deutschland/
Österreich

Lungel

76



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

Wachsgipsguss 1316 15.5 Salzburg

Papier/Karton 1309 22 Sierre

1320 9 Gstein
1321 18 Gstein

Lungel
dat. 1912, Aufschrift

Aufschrift

21. Herzen

Holz 1254, 1255

1256

1257

1625, 1784

1626

1627

1913

Silberblech

1241

Wachs modelliert 1243

1244, 1247

Wachsguss 1245, 1246

1248, 1249

1915

Wachsgipsguss

Wachsrelief

Papier

1918

1251

1252

1253

1916

1242

1250

1917

2046

8.7/6.5
7.2

7

19.5/16

17

23

24

1914 10

1236 9

1237, 1238 8.5/7.3
1239 10.5

1240 13

11

6

3.5/5
3/4
2.5/3.3
3

5

6

11.5

9

5

8.5

8.5

5.5

20.5

Saas Fee bemalt

Lohn mit Kreuz
Saas Fee

Siders

Raron
Ried Burgispitz Aufschrift

mit Flamme und Schwert,
Exvoto

Saas Fee bemalt

San Bernardino

Gstein

wahrscheinlich

Kt. Luzern

Binn

mit Beschauzeichen und
Meisterzeichen

(BS in Herz)

bemalt

mit Schlaufe

als Kerze, Exvoto

Erstfeld

Stans

Aufschrift

Thurgau
Sursee Maria Zell
Siders Aufschrift, bemalt

22. Torso

Holz 1310

1650

12.5

13.5

Binn
Saas Fee Rippen angedeutet

77



Material Inv. Nr. Masse m cm Herkunft Besonderes

Silberblech 1304, 1305 6/8 Athen
1306, 1307 9/13.2 Neapel

Wachsgipsguss 1231, 1319 11/12
VFGA

23. Schlüssel

Wachs modelliert 1672 10

Wachsguss 1673 11

1959 11

1960-1962 8-11

24. Kröten

Silberblech 1315 8.3

Wachsguss 1313 12

1314 9

Wachsgipsguss 913 10

1311 15.5

1312 9

Wachshohlguss 1923 8

Stans

Schnur mit
Wachsüberzug

Fragmente

rot
hergestellt mit Model,
Inv. Nr. 1553

hergestellt mit Model,
Inv. Nr. 1553

25. Beutel (Flaschen)

Holz 1550 8.5

Wachs modelliert 1540 2.5

2047 3

26. Unterleib

Wachs modelliert 1928 8

27. Hoden

Wachsgipsguss 1331 7

Wachshohlguss 1628 9

Morel bemalt, Flasche

Naters Maria Hilf 3 Objekte, Beutel

Muotathal Beutel

mit Beinen

mit Penis

78



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besondere.

28. Niere

Wachshohlguss 1322 Sudetenland rot

29. Embryo

Wachsguss 1329 Przibam

(Böhmen)

30. Wachsrodel

modelliert 1966, 1967 2.5/3
1968 6 Engelberg Fragmente

31. Gewichtswachsopfer

1969 13.5

1970 8.5

1971 22

Fadenvotiv

1975 8

Natersberg

Gewichtswachsopfer

Sursee Maria Zell auf Karton aufgewickelt

33. Pessar

1976 8 Muotathal

34. Fingerlinge

Leder 1963, 1965 14.5/8.5

1964 10.5 Fingerling

35. Krücke

Holz 1980 29

79



Material

36. Reiter

Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

Ton 1227 13 Athen Farbspuren

37. Tiere (allgemein)

Wachs modelliert 1474, 1475 14/8

1476-1481 5-8
1482 8 Naterserberg
1483-1486 6.5-9
1487 3

1488 9 Münster
1489 12 Ernen

Wachsguss 1464-1468 3.5-4
Papier 1557 13 Gstein

1558 6

1559 10.5 Niederurnen
mit Jungem

38. Pferde

Silberblech 1457 15

Wachsguss 1453 10.5

Wachsgipsguss 1455 16

Wachsrelief 1456 9

Papier 1560 15

Neapel 1932

39. Kühe

Wachs modelliert 1469,

1473

1472 13.5/11

9

1470 11 Ernen
1490 14 Lötschen

Wachsgipsguss 1454

1458

10

8 Linz
mit Kalb

mit Kalb

Wachsrelief 1459,1461

1460

8.5/8.3
9 Gonten/

1462 8.5

Appenzell

1463 8.5 Thurgau

80



Material Inv. Nr.

40. Schweine

Masse in cm Herkunft Besonderes

Wachs modelliert 1974 5

Wachsgipsguss 1452 10

41. Tierhufe

Holz 1471 15

Wachs 1973 13.5

42. Zitzen

Wachs modelliert 1531 10

1532, 1533 9/5.5
Binn

mit Holzkern, Huf

Zitzen

43. Euter

Wachs modelliert 1535 7

44. Schiff

Silberblech 1561 8

45.Zwieselkreuz

Wachsguss 1230 15 Steiermark

46. Votivgaben aus Einsiedeln

Wachsgüsse 1979 Einsiedeln Herzen, Vorderarme,

Beine, Kinder, Köpfe
Votanten, Auge,
Ohr, Tier

81



D. Votivgaben, deren Inhalte nicht klar ersichtlich sind

Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

Wachs modelliert 1294 6

1972 46 Binntal mit Holzkern
Wachsguss 1330 7 rot

1977 3.5 Sempach

1978 4 Entlebuch,
Oberhäusern

Karton 2045 10.5 Visperterminen Herz

E. Devotionalien/Weihegaben

Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft

1. Madonnen

Besonderes

Gips 1909-1911 5-7 Engelberg bemalt

2. Skapuliere

Stoff/Leder 1982 6.5 Küssnacht Druck, 3 Objekte
1983 5 Küssnacht Druck, 2 Objekte

3. Christusfiguren

Holz 1985 22.5 Naters bemalt

1986 33 Küssnacht bemalt

4. Kruzifixe

Metall 1987 23 Sursee

Maria Zell
Aufschrift,
Pestkreuz

1989 13 Sempach

Pestkapelle

Aufschrift,
Pestkreuz

Holz/Metall 1988 20

1990 7.5/5.5 Küssnacht 2 Kruzifixe
1992 9.5 Sempach,

Pestkapelle
Holz 1991 7 Holzkreuz, bemalt

82



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

5. Medaillons

Gips in
Glaskästchen 1993 5.5 Stans Hl. Josef mit Kind

1994 5 Stans

Beinhaus

Hl. Josef mit Kind,
Glas zerbrochen

6. Medaille

Metall 1995 Zug Aufschriften

7. Vera Imago

Stoff 419 19 x 14.5 bei Appenzell Druck gerahmt,
Aufschrift

8. Zeichnung

Papier/
Holzrahmen 1997 21 x 14.5 Erstfeld Hl. Josef mit Kind und

Christus, Initialen

F. Objekte, deren Verwendung als Votivgaben fraglich ist

Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

1. Tiere (Spielzeugtiere?)

Holz 1491 4.5 Naters

1492, 1493 12/8 Aufschrift «E»

1494, 1509 6.5/6 Aufschrift «A»

1495 7.5

1496, 1498 4.5/3 bemalt

1497, 1499 4/7 mit Glocken, Auf¬

schrift «E»

1500 12.5 bemalt

1501, 1502 15/14 Binn Evolenatypus
1503 8 Wallis Evolenatypus

1504 9 Evolenatypus Auf¬

schrift «KF»

83



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

1505 19 Gstein

1507, 1523

1508, 1511

1510, 1514

12/9.5

11/10
11/6.5

trächtige Tiere

Brandstempel «N»

1512 5 Ornamente Aufschrift
1513 9 Aufschrift «A»
1515 9.5 Ornamente Auf¬

schrift «A»
1516

1517, 1520

8

9/4.5
Brandstempel

1522, 1525 5.5/5

1526, 1528 4.5 Aufschrift «E»

1529, 1530 12/16 Gstein

2. Beinkühe (Spielzeugtiere?)

Knochen 1543 3.5

1544 4

1545-1547 5.5-6.5

Phalanx I
Schaf/Ziege
Phalanx II
Hausrind
Phalanx I
Hausrind

3. Tesslen

Tesslen sind Holzmarken (lat. Tessera Marke), die als Ausweis oder Kontrolle zur Regelung

von Rechten und Leistungen benutzt wurden. Die Verwendung als Votivgaben ist

unwahrscheinlich.

Holz 1506 8.5 Wallis Tessle

dat. 1686, Beschriftungen,
zwei Wappen

1518, 1519 6/5.5 Wallis Beitesslen,

Aufschrift
1521 4.5 Aufschrift
1524 7.5 Wallis Krapfentessle,

Aufschrift

4. Birkenrinde

Aufgerollte Birkenrinden wurden als Kerzen und Fackeln benutzt.
Inventar Nr. 1981, Länge 14.5 cm.

84



G. Modeln zur Herstellung von Votivgaben

Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft

Holz 1551 12.5 x 6

x2.5
1552 11 x 10.5

x5

1553 13.5 x 4.4

x6.5

Salzburg

Besonderes

Gussform für
Wickelkind
Gussform für Kröte

(zweiteilig), dat. um
1800, Aufschrift
Gussform für Kröte,
Herz, schwangere Frau

Auge (zweiteilig)

H. Nachbildungen antiker Weihegaben

Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

1. Votivbeilchen

Bei den Votivbeilchen der Medizinhistorischen Sammlung handelt es sich um Gipsabgüsse

von Weihegaben, die in helveto-römischer Zeit geopfert wurden.

Gips 1676 16

1677 18.5

1678 15.5

1679 12

1680 10.5

1681 6.5

1682 5

1683 4.7

1684 10

1685 8.7

Baden

Oberweningen
Eschenberg bei

Winterthur
Dietikon

Studen

(Petinesca)

Zürich

(Turicum)
Lindberg bei

Oberwinterthur
Windisch
Windisch

Valeyres

sous Ranees

Hammerbeil
Hammerbeil
Hammerbeil

Allmendingertypus
seitlich Dreieck

Allmendingertypus

Allmendingertypus,
Aufschrift «X»

Aufschrift, Dreieck und
Viereck (Stiel)
Stiel mit Ringabschluss
Hammerbeilchen mit
graviertem Stiel

Votivschwert

2. Sabazius Votivhände

Gipsabguss 1674

1675

11.5

11.5

Gr.St.Bernhard
Avenches

85



Material Inv. Nr. Masse in cm Herkunft Besonderes

3. Menschen

Gipsabguss 1232 5.5 etruskisch Frau, bemalt
1233 5 etruskisch Mann, bemalt

4. Brust

Gips 1290 6 etruskisch bemalt
altitalisch

I. Besonderes

Material Inv.Nr. Masse in cm Herkunft

1. Model zur Herstellung von Gebäck/Zuckerwerk

Holz 1984 9.5 x 9

Besonderes

Gussform für Wickelkind
und Baum mit Vögeln

2. Wachsgüsse aus Modeln für Gebäck/Zuckerwerk

1220 12.7

1226 21

1324 20

1325 18.5

1451 10.5

München

München

Frau

Reiter zu Pferd

Soldat, rot
Frau, rot
3 Fische, rot

Abkürzungen

AGM Archiv für Geschichte der Medizin, Leipzig
BHVk Bayerische Hefte für Volkskunde, München

BJVk Bayerisches Jahrbuch für Volkskunde, München
B Nr. Baumann Inventar-Nr., Institut für Volkskunde, Basel

MhSZ Nr. Medizinhistorische Sammlung Zürich, Inventar-Nr. Vgl. Kap. IV unten.
OeZVk Österreichische Zeitschrift für Volkskunde, Wien
SAVk Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Basel

SVk Schweizer Volkskunde, Korrespondenzblatt der Schweizerischen Gesells¬

schaft für Volkskunde, Basel

ZsVerVk Zeitschrift des Vereins für Volkskunde, Berlin

86



Bildnachweis

Medizinhistorisches Institut Universität Zürich: Abb. 1, 6a und 6c

Hans R. Schlapfer, aus Kirchen und Klöster in der Schweiz, Zürich 1978: Abb. 2

Urs Butler Luzern: Abb. 3

K. Wagner Sarnen: Abb. 4, 5, 13, 16

H. Troxler Schwyz: Abb. 6b, 8

Institut für Volkskunde Basel Abb. 7, 9, 12, 14

Karl Künzler St. Gallen: Abb. 10

Kloster Einsiedeln: Abb. 11

Josef Bosch Horw: Abb. 15

87




	Votivbrauchtum und Medizin in der Innerschweiz

