
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 134 (1981)

Artikel: Der Plan eines von Konstanz losgelösten schweizerischen Bistums der
Waldstätte

Autor: Staffelbach, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Plan eines von Konstanz losgelösten
schweizerischen Bistums der Waldstätte

Georg Staffelbach, Luzern

Die Gesamtschweizerische Synode verabschiedete im März 1975 eine
Empfehlung an die Schweizer Bischofskonferenz, eine Neueinteilung der Bistümer der
Schweiz zu prüfen. Dieses Thema kam an der Bischofskonferenz 1980 in
Einsiedeln ausgiebig zur Sprache (siehe Schweizerische Kirchenzeitung, Jahrgang 148,

1980, S. 68 f.) Die Frage einer neuen Bistumseinteilung ist heute aktueller denn je.
leider liegen nur wenige Arbeiten vor, die sich historisch mit der Bistumsfrage
der Innerschweiz befassen. Die hier im Neudruck herausgegebene Arbeit hat unser
Ehrenmitglied Can. Prof. Dr. Georg Staffelbach, Luzern, im Historischen Jahrbuch

der Görresgesellschaft, Jahrgang 72, 1953, S. 280—305, publiziert.
Die Neuherausgabe dieser Arbeit möchte das Interesse an der Innerschweizer

Bistumsfrage wecken und zu weiteren Darstellungen anregen, obwohl die Publikation

in der Zeit der letzten drei Jahrzehnte in manchen Punkten überholt bzw.

ergänzt wurde. In diesem Zusammenhang sei auswahlweise auf die folgenden
Arbeiten hingewiesen:

Gall, Robert: Die Rechtsstellung des Bischofs von Chur als Administrator ehemals

konstanzischer Bistumsteile in der Schweiz. Kirchenrechtlich-historische
Untersuchung des Status quo. Freiburg-Schweiz, 1954. (Diss. Lateran-Universität
Rom.) Vgl. dazu die Rezension von Stirnimann Josef: Der Bischof von Chur
als Administrator ehemals konstanzischer Bistumsgebiete. Ein kirchenrechtlich-
historischer Beitrag zu den ungelösten Bistumsfragen der Schweiz. In Schweizerische

Kirchenzeitung, Jahrgang 124, 1956, S. 645—647, 663—665, 676—678.

Auf der Maur, Josef: Das Einsiedler Bistumsprojekt vom Jahre 1818. In Mit¬
teilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz, Heft 60, 1967.

Pfyl, Othmar: Alois Fuchs. Ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom Liberalis¬

mus zum Radikalismus. 1. Teil. Studien und Wirken im Heimatkanton bis

1828. (Diss. Freiburg-Schweiz.) In Mitteilungen des Historischen Vereins des

Kantons Schwyz, Heft 64, 1971.

Neueinteilung der Bistümer in der Schweiz. Hrsg. vom Schweizerischen Pastoral¬

soziologischen Institut in St. Gallen. St. Gallen, 1980. (Unveröffentlicht.)
Die Redaktion

«Il n'y a rien qui dure que le provisoir.» Mit dieser tiefsinnigen
Wendung begann der Historiker Albert Büchi in Freiburg i. Ue. seine

Vorlesungen über die Entstehungsgeschichte der heutigen schweizeri-

134



sehen Bistümer 1. Er hat damit den Nagel auf den Kopf getroffen,
besonders in Hinsicht auf die Waldstätte und ihr geplantes Bistum.

Unter Bistum Waldstätte verstehen wir den Zusammenschluss der
V alten Orte: Uri, Schwyz, Unterwalden, Luzern und Zug zu einer
Diözese. Es ging im wesentlichen darum, das Kapitel der Waldstätte
oder das erste bischöfliche Kommissariat Luzern vom Bistum Konstanz
kirchlich loszulösen 2. Eine solche Abspaltung lag seit je auf der Hand;
denn die schweizerische Quart hatte einen allzu grossen Umfang.
Zudem bildeten die Urkantone, schon geographisch verbunden durch den

Waldstättersee 3, ein zusammenhängendes Ganzes, politisch eine

denkwürdige Schicksalsgemeinschaft und kirchengeschichtlich das katholische
Zentrum der Schweiz.

Das grösste und wichtigste nicht nur der schweizerischen Quart,
sondern wohl des ganzen Bistums Konstanz war das Luzerner- oder

Waldstätter-Kapitel4, dem schon 1168 der Luzerner Albertus als Dekan
vorstand. Die ältesten Kapitelssatzungen stammen erst aus dem Jahre
1412 s. Demnach wählten die Kapitulare den Kapitelsdekan abwechselnd

aus den vier Ländern am Waldstättersee; Sitz der Kapitularversamm-

1 Mitteilung von Prof. Dr. Emil Spiess. Die Vorlesungen hat auch der Verfasser

(Unterzeichnete) im Winter 1921/22 besucht.
2 Das Bistum Konstanz zählte im 10. Jh. zehn Archidiakonate, von denen vier

auf die Schweiz entfielen: 1. Thurgau, 2. Zürich, 3. Aargau, 4. Burgund, deren

Bestand für das 12. und 13. Jh. sicher bezeugt sind. Siehe A. Werminghoff,
Veriassungsgeschichte der deutschen Kirche im Mittelalter. Leipzig und Berlin

1913, S. 154; /. Ahlhaus, Die Landdekanate des Bistums Konstanz im Mittelalter.

Stuttgart 1929, S. 16 ff. — Vgl. auch W. Schnyder, in der Zeitung
«Vaterland», 1928, Nrn. 273—277 (Sep., Luzern 1937, S. 143 ff.), dessen

Forschungsergebnisse wir berücksichtigen. S. ferner «Beiträge zur Heimatkunde des

Kt. Luzern», I, S. 14. Die Archidiakone hatten grosse Vollmachten, die ihnen

durch das Konzil von Trient beschnitten wurden. Das Bistum Konstanz zerfiel

später in 4 Quarten: Breisgau, Schwaben, Allgäu und die Eidgenossenschaft. Vgl.
A. Nüscheler, Die Gotteshäuser der Schweiz, 2. Heft. Zürich 1873. — Zum

Kapitel der Waldstätte gehörten die Gebiete Luzerns im Umkreis von 3 Stunden,

das Land Uri (mit Ausnahme des Urserentales), das alte Land Schwyz
(Gersau und Vitznau) und Unterwalden, dazu noch Risch im Zugerland.

3 Wozu allerdings Zug nicht strikte gehörte, aber mit seinem See bei Küssnacht
nahe an die übrige Urschweiz heranreicht.

4 /. Schneller, Das ehemalige Luzerner oder Vierwaldstätter-Kapitel und seine

ältesten Briefschaften. Geschichtsfreund (Gfr.) 24, 1869 und A. Nüscheler,

Kanton Luzern, ebd. 44, 1889.
5 Abgedruckt Schneller, S. 59 ff.

135



lungen blieb aber immer Luzern. Bis 1569 kam man dreimal und
seitdem nur mehr einmal jährlich zusammen. Stubenrecht hatte das Kapitel
seit 1492 in Luzern im Zunfthaus zu Schneidern 6. Beisitzer und Räte
des Dekans waren die Sextare von Uri, Schwyz, Ob- und Nidwalden,
wonach diese Länder auch «Sextariate» genannt wurden.

Schon ein Jahrhundert früher, als sich in der Schweiz eine politische
Bewegung nachweisen lässt und der Bund auf dem Rütli geschlossen

wurde, bildete die Geistlichkeit der Orte um den Ländersee herum —
ähnlich anderen mittelalterlichen Ruralkapiteln und doch in Hinsicht
auf die landschaftliche Eigenart des Sees stärker verknüpft — eine
festgefügte, wohlorganisierte Gemeinschaft mit regelmässigen Zusammenkünften:

eben das Waldstätterkapitel. Ohne Zweifel machten diese

engen Beziehungen auch ihren Einfluss auf die damaligen politischen
Verhältnisse geltend, nämlich auf die Bildung des ersten, urältesten
Bundes der Urkantone, dem Luzern bereits 1332 beitrat. Wer anders

kann der Verfasser und der Schreiber des ältesten erhaltenen, lateinisch

geschriebenen Bundesbriefes von anfangs August 1291 sein als ein
innerschweizerischer Geistlicher, der bildungsgemäss allein die Voraussetzung
für die Fixierung besass? Wenn Schiller Pfarrer Rösselmann von
Altdorf in seinem «Teil» (II. Aufzug, 2. Szene) eine solch religiös-politische
Rolle zumutet, so hat er wohl die Situation intuitiv erfasst7.

Ein zweites Dokument. Aus der nicht ganz unberechtigten Notwehr

gegen den durch das Privilegium fori geschützten Landfriedensbrecher

Propst Brun vom Grossmünster in Zürich, in seinem Handel mit dem

Luzerner Schultheissen Peter Gundoldingen, entstand am 7. Oktober
1370 der Pfaffenbrief. Die Proklamation zeigt, wie die Eidgenossen
sich für die eigene Gerichtsbarkeit einsetzten und gegen den
landesfremden Bischof Stellung nahmen 8. Der erste Artikel dieses Vertrages

' Wappen : Gfr. 7, S. 2 a. Vgl. F. Zeiger, Die Wappen der Gesellschaft zu Schneidern

und des Luzerner- oder Waldstätterkapitels in Luzern, in: Schweizer

Archiv für Heraldik 47, 1933, S. 49—54, dazu die Figuren 35 und 37 auf S. 52
und 54: Im roten Feld stehender goldener Kelch, das Symbol der Priesterschaft,
z. B. Hausflur Brandgässli, Luzern, Türsturz.

7 W. Schnyder, in: Acht Studien zur christlichen Altertumswissenschaft und zur
Kirchengeschichte. Luzern 1937, S. 152.

8 /. Schürmann, Studien über den eidg. Pfaffenbrief 1370. Freiburg 1948. —
E. Dürr, Eidgenössische Politik im 14. und 15. Jh. Schweizer Kriegsgeschichte

2, Bern 1933, S. 7—517. Dürr weist S. 102 nach, dass die eidg. Bünde aus

bestimmten Kämpfen und Konfliktssituationen entstanden seien. Das trifft

136



richtet sich betont gegen die unterschiedlichen Dienstleute Österreichs,
sowohl gegen Pfaffen als Laien, gegen Edle und Unedle, die in den
Waldstätten wohnhaft waren und als Fremdlinge angesehen wurden9.
Diese Ablehnung der Landfremden geschah nicht zuletzt zur Sicherung
der Alpenpässe, der wichtigen und unersetzlichen Verbindung Nord-Süd,
eine Sicherung, die auch dem Wohle der Nachbarstaaten diente10. Es
sind ja in jenen Zeiten die Übergriffe der fremden, nicht zuletzt der

geistlichen Gerichte, die immer wieder unliebsame Verwirrungen
hervorriefen. Vor allem wurde die Verbindung von weltlicher und geistlicher

Macht zum Gefahrenherd für jene eigenherrlichen Territorien, die
sich neu bildeten. Diese Situation traf, wie kaum anderswo, im Bistum
Konstanz zu. Daher nahmen die Eidgenossen vom Bischof von Konstanz
kirchliche Strafen gar nicht an.

Die Gefahr der Interessenverschiedenheit erhöhte sich, als sich die
Bischöfe enger als notwendig an Österreich, den Erbfeind der

Eidgenossen, anschlössen11. Die Spannungen wurden dadurch nicht besser,
dass der Bischof das geistliche Gericht 1366 zeitweise nach Zürich, in
eine eidgenössische Stadt, verlegte. Dadurch war wohl das Moment der

grossen Entfernung, aber nicht die Gefahr für die Selbständigkeit und

Unabhängigkeit behoben. In der Innerschweiz entwickelte sich vielmehr
das Bestreben, die Geistlichen, unbeschadet des Privilegium fori, im
Lande selbst abgeurteilt zu wissen. Diese vorreformatorische Tendenz

steigerte sich immer mehr, wie eine Urkunde im Pfarrarchiv Seelisberg

aus der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts näher dartut12. Gegen Ende
des 15. Säkulums wurde das geistliche Gericht nach und nach ganz
aberkannt, indem man sich auf den Pfaffenbrief berief13. Dieser Pfaffenbrief

von 1370 wollte ursprünglich nur den fremden Geistlichen ver-

auch beim Pfaffenbrief zu. Dieses Dokument hat später in religiöser und
politischer Hinsicht eine Rolle gespielt wie der Bundesbrief zur Wahrung der

politischen Freiheit.
' Schürmann, Pfaffenbrief, S. 93.

10 G. Schreiber, Mittelalterliche Alpenpässe, in: Festschrift Galbiati, Mailand

1951. — Schürmann, S. 95.
11 Schürmann, Pfaffenbrief, S. 96.
12 Gfr. 1, 1844, S. 381. — Zs. f. Schweiz. Recht 8, Nr. 85.
13 Abschied Luzern, 16. 2. 1573. Eidg. Abschiede 4, Abt. 2A, 510h. — Abschied

Luzern, 3. März 1573, S. 511/12. Siehe: Amtliche Sammlung der älteren eidg.
Abschiede, hrsg. unter Leitung des eidg. Archivars Josef Karl Krütli, Bd. 4,
Abt. 2: Die eidg. Abschiede aus dem Zeitraum 1556—1586. Bern 1861.

137



bieten, Eidgenossen vor auswärtige Gerichte zu ziehen. Im Ablauf der
Zeitalter wurden aber alle Kleriker diesem Verbot der Anrufung fremder

Gerichte unterstellt, weil die Eidgenossen, was die innere Ordnung
und Sicherheit betraf, nun einmal unabhängig sein wollten 14. So reckte
sich der Freiheitsgedanke.

Sehr ungünstig wirkten sich überdies die fremden Kollaturrechte
in der freien Schweiz aus.

Da entstanden zum Beispiel Schwierigkeiten zu Bruder Klausens Zeit wegen
der Übertragung der Pfarrei Sachsein. Der Bischof von Konstanz besetzte erst
nach langer Vakanz, am 3. Mai 1446 15, diese Pfründe, obwohl das Kollaturrecht
an sich Österreich zustand. Schliesslich, nach der Eroberung des Thurgaus 1461,
wurden Landammann und Rat Lehensherren dieser Pfarrei. Das Bestreben ging
hier und anderswo dahin, auf solchen Posten den einheimischen Klerus und nicht
landfremde Leute zu wissen 16.

1484 beklagten sich Geistliche verschiedener Orte bei der Tagsatzung

wegen des Ansinnens des Bischofs von Konstanz, ihm die Primitien
von allen Pfründen zu überlassen, wozu ihn der Papst bevollmächtigt
hätte. Dieses Ansinnen lehnten die Eidgenossen rundweg ab, was
wiederum als bemerkenswerter vorreformatorischer Zug gewertet werden
darf 17.

Andere Spannungen stellten sich heraus. Unter dem Konstanzer
Bischof Dr. Thomas Berlower (1491—1496) kam es zu heftigen
Auseinandersetzungen zwischen ihm und den schweizerischen Ständen, die
durch einen Schiedsspruch der eidgenössischen Tagsatzung vom 13.

Januar 1493 dahin geschlichtet wurden, dass der Bischof auf die
Verhängung von Kirchenstrafen zu verzichten und die Geistlichkeit als

«subsidium charitativum» — eine abgabenrechtlich bemerkenswerte

Bestimmung — nur so viel zu geben hat, wie es unter Bischof Hermann III.
in Übung gewesen sei1S. An einer Konferenz mit dem Bischof in Stein

14 Schürmann, Pfaffenbrief, S. 115.
,s Gfr. 48, 1893, S. 13.
16 Im gleichen Jahre 1484 bezieht die Tagsatzung in Baden eine Beschwerde des

Bischofs von Konstanz dahin, dass in der Eidgenossenschaft diese Streitfälle
dort gerichtet werden, wo sie örtlich anhängig sind, also an eidgenössischen
Plätzen.

17 Bericht der Diözesan-Abgeordneten an den hohen Regierungsrat des Kantons
Aargau betr. die Amtsenthebung des Hrn. Eugen Lachat, Bischofs von Basel.

Aarau 1873, S. 161 f.
13 B. Fleischlin, Studien und Beiträge zur schweizerischen Kirchengeschichte 2,

Luzern 1902, S. 552 ff.

138



am Rhein kam, unter Beisein der Prälaten und Geistlichen wie des

Propstes Heinrich Vogt und des Leutpriesters Johann Schlosser von
Luzern, am 27. Juli 1493 ein zweiter sogenannter Pfaffenbrief zustande.
Dieser schuf auf dem Gebiete der bischöflichen Jurisdiktion eine neue
Rechtslage, ja er begründete fast schon ein Staatskirchentum, wenn
nunmehr gerichtliche Angelegenheiten vor dem weltlichen Forum
ausgetragen werden sollten. Immerhin hatte man in dieser Verfassungsurkunde

den Bischof als Haupt der Diözese durchaus anerkannt. Bruder
Klaus von Flüe hatte in seiner staatsmännischen Art eben einer
Verständigung vorgearbeitet.

Und doch sprach aus diesem aufschlussreichen «Pfaffenbrief» von
1493 viel mehr der Wunsch nach einer eigenen Diözese als in dem
Schriftstück von 1370. Die engere Bindung zwischen Klerus und
weltlicher Regierung, die heute nach Staatskirchentum aussieht, hatte vor
allem zur Folge, dass unter der tüchtigen Führung von Dekan Johann
Bodler, Leutpriester zu Luzern, Klerus und Regierung dem Eindringen
der protestantischen Reformation Halt boten19. So zeichneten sich
positive Linien ab.

Die katholischen Orte am Vierländersee schlössen sich denn auch,
als Zwingli auftrat, politisch und kirchlich nur enger zusammen. Am
8. April 1524 kamen ja die Waldstätte mit Zug zur Sondertagung in
Beckenried zusammen, und hier beschlossen sie, die falsche Lehre Zwing-
lis auszurotten. Sie traten jedoch in der Folge zu allem noch an eine

innere Reformation in den eigenen Reihen heran. Diese Erneuerung war
ihnen nicht von einem Bischof befohlen, sondern sie wurde von
weltlichen Behörden angeordnet, die die Gefahr erkannten und nun anstelle
des Konstanzer Fürstbischofs zu handeln wussten. In den 1525 ohne

Zutun des Bischofs erlassenen Reformartikeln des «eidgenössischen

Glaubenskonkordates», in denen auch auf alte Verträge und

Bestimmungen, zum Beispiel auf 1370, zurückgegriffen wird, geht es zunächst

um die Weckung religiöser Ideen, die die neugläubige Bewegung von
diesen Gebieten abhalten sollten.

Infolge der durch die religiöse Umwälzung geschaffenen Barriere

Zürich-Thurgau wurde der Verkehr mit Konstanz erst recht beschwerlich
und umständlich. Der Oberhirte oder sein Weihbischof kamen nunmehr

19 Th. Graf, Die Reformation in Luzern, in: Innerschweiz. Jb. für Heimatkunde

7, 1943, S. 29—39, bes. S. 32 ff. — Gfr. 33, 1878, S. 40.

139



selten in die Innerschweiz. So ergab es sich von selbst, dass grössere
Klöster — wie Einsiedeln, Muri, das Stift im Hof zu Luzern — die

Pontifikalien erhielten (mit Ausnahme der Vornahme der Priesterweihe).
Diese Vergünstigungen ergaben sich zum Teil aus der Exemtion, die

gegenüber dem Bischof von Konstanz bestand. Weltliche Gewaltenträger,

wie Landammann Gilg Richmuot, erhielten nach dem zweiten
Kappelerkrieg den Auftrag, daraufhin zu wirken, dass die kirchliche
Stellung Einsiedeins noch gefestigt werde. Dies geschah denn auch am
6. Mai 1533 zu Gunsten des damaligen Abtes Ludwig Blarer20. Nachdem

Bischof Johann V. im Jahre 1537 auf den Konstanzer Bischofssitz

resignierte 21, die Wahl des Nachfolgers aber lange auf sich warten Hess

und der religiöse und sittliche Niedergang der Diözese zu befürchten

war, meldete die eidgenössische Tagsatzung dem Konstanzer Domkapitel
am 12. Juni 1537, dass man sich um eine andere geistliche Obrigkeit
umsehe, wenn der neue Oberhirte nicht bald gewählt werde22. Am
8. Oktober 1537 richteten die Schwyzer und der Abt von Einsiedeln
eine Bittschrift an Papst Paul III., worin sie baten, Einsiedeln solle das

Recht haben, eine eigene Kurie zu errichten, Benefizien zu verleihen,
die niederen Weihen zu erteilen, zu rekonziliieren und konsekrieren,
die heilige Firmung zu spenden, und zwar allen Einwohnern und Untertanen

des Landes Schwyz23. Papst Paul III. gewährte die Bitte am
13. Dezember 1537. In Bezug auf die neuen Privilegien machte er
aufmerksam, dass sie nur gelten sollten, solange die Häresien andauerten 24.

Mit diesem Breve hatte Einsiedeln Vorrechte erhalten, die dem Kloster

mit seinem Territorium fast den Rang eines Bistums zuerkannte.

Die ersten Ansätze zu einem innerschweizerischen Bistum waren damit

gegeben. Die Äbte haben von diesen neuen Rechten in klugem und
beschränktem Masse Gebrauch gemacht. Die vielfachen Klagen aus der

Innerschweiz, der Bischof von Konstanz sei zu weit entfernt und kümmere

sich zu wenig um sie, führten unter Pius IV. (1559—1565) zu

20 R. Tschudi, Das Kloster Einsiedeln unter den Äbten Ludwig II. Blarer und

Joachim Eichhorn 1526—1569. Diss. Freiburg i. Ue. (Beigabe z. 107. Jahresbericht

der Stiftsschule Einsiedeln 1945/46). Einsiedeln 1946.
21 Eidg. Abschiede IV 1, C. 834, 862. — /. Bühler, Der Kanton Zug und das

Bistum Basel. Zürich. Diss. Hochdorf 1946, S. 2.
22 Eidg. Abschiede IV, 1. C. S. 849.
23 Tschudi, Einsiedeln, S. 123.
24 Ähnliche Privilegien erhielten — im Zeitalter anhaltender Verselbständigungen

(Weihbischöfe, Delegationen) — auch andere Stände, so vor allem Luzern.

140



weiteren Verhandlungen. Die Erwägungen, ein neues Bistum zu errichten,

verstärkten sich 2S. Da war es im besonderen Ritter Melchior Lussi,
der seit 1560 energisch an der Verwirklichung dieses Planes arbeitete
und bereits schon einen Kandidaten dafür ausersehen hatte, in der Person

des Don Nicoiao Mugiasca, Bellinzona. Allein Nuntius Volpe hatte
geradezu vernichtende Informationen über diesen Kandidaten
eingezogen, vor allem, was seine Bildung betraf. Diese Bedenken waren auch
dem Kardinal Borromäus vorgetragen worden26. Anderseits machte aber

niemand Opposition gegen die Wahl des theologisch nicht sattelfesten
Marc Sittichs von Hohenems zum Bischof von Konstanz. Ihn verknüpften

verwandtschaftliche Bande sowohl mit dem Papste wie mit dessen

Neffen Kardinal Borromäus. In der Folge hielt er nicht einmal Residenzpflicht.

So waren die eidgenössischen Orte gezwungen, für ihre Äbte
und Pröpste um bischöfliche Fakultäten einzukommen, um die der Nuntius

gern besorgt war 21. Man richtete das Augenmerk wieder mehr auf
das Stift Einsiedeln, das damals in der Person Joachim Eichhorns (1544
—1569) einen hervorragenden Abt besass, der als einziger Schweizer

Prälat das Tridentinische Konzil besuchte 28. Am 20. Februar 1563 konnte

der Vertreter der sieben katholischen Orte in Rom, Johann
Zumbrunnen, mitteilen, er habe beim Papst Verschiedenes erreicht, Schwyz
könne sich freuen, im Abt «schier ein eignen Bischof» zu haben, und

zwar noch in einem vollkommeneren Sinne, als sie sich nur zu begehren

getraut hätten.
Aber der dem Papst Pius IV. und dem Kardinal Borromäus

verwandte Bischof von Konstanz fand einen Weg, um diese Privilegien
aufzuheben, indem er vorgab, dass sie seit dem Trienter Konzil nicht

25 Stiftsarchiv Einsiedeln: A. XL. z.
26 Lussi war 1558—60 Landvogt von Bellenz und hatte dort in jungen Jahren

studiert. Daher wird er diesen Priester gekannt haben. Ob in der Beurteilung
des Letzteren die Invidia clericalis mitspielte, sei dahin gestellt. Jedenfalls
wurde gesagt: er kenne weder Latein, noch Theologie, noch kanonisches Recht.
Über Lussi s. übrigens G. Schreiber, Weltkonzil von Trient. 2 Bde. Freiburg
i. Br. 1951, 1, S. 468 ff.; 2, S. 178 f. Schreibweise besser M. Lussy statt M. Lussi.

27 Tschudi, Einsiedeln, S. 131. — Uri erlangte durch Breve vom 31. Aug. 1561

für die jeweiligen Altdorfer Pfarrer die Vollmacht, im Herrschaftsgebiet Uris
Kirchen, Klöster, Altäre, Friedhöfe zu rekonziliieren, Kelche, geistliche
Gewänder und Glocken zu benedizieren. Die gleiche Befugnis empfing 1562 der

Propst von Luzern.
28 Dazu Schreiber, Weltkonzil 1, S. 467 ff.; 2, S. 178.

141



mehr in Geltung seien29. Ritter Melchior Lussi jedoch gab die Sache

nicht für verloren und beratschlagte mit dem Abt, was er in Rom
vorzubringen hätte. Der Abt betonte, dass er, wenn notwendig, darauf
verzichte, höhere Weihen zu spenden. Aus allem geht hervor, dass man
in der Innerschweiz ein eigenes Bistum wünschte, oder doch wenigstens
die Zuerkennung bischöflicher Gewalt für den Abt von Einsiedeln. Am
9. Januar 1565 hatte dann die eidgenössische Tagsatzung beschlossen,
Rom zu ersuchen, die sieben katholischen Kantone und die Altgläubigen
von Glarus und Appenzell vom Bischof von Konstanz loszulösen und
dafür ein eigenes Bistum auf nationaler Basis aufzustellen30, für das

man einen geeigneten Kandidaten hatte. Gewiss eine bemerkenswerte
Tatsache im Prozess der Verselbständigung der Schweiz. Das Bistum
kam aber trotz aller sachlichen Gründe, die dafür sprachen, nicht
zustande. Der Nepotismus wandte sich dagegen.

Nachdem jedoch Karl Borromäus sich von der Verwahrlosung der

eidgenössischen Quart des Bistums Konstanz überzeugt hatte und
die Reformbeschlüsse von Trient hier durchführen wollte, errichtete er
in Luzern 1597 eine ständige Nuntiatur**. Damit hatte man am
Vierwaldstättersee einen Quasi- oder Titularbischof. Nach der Abberufung
Bonhominis trat allerdings ein fünfjähriges Interregnum ein. Während
dieser Zeit aber reifte in Luzern der Plan, vom Papst einen eigenen

Apostolischen Vikar zu verlangen. Näherhin wünschte man einen von
Konstanz ganz unabhängigen Geistlichen, der, mit bischöflichen Weihen

29 K. Fry, Giov. Ant. Volpe, Nunzius in der Schweiz. Dokumente I. Die erste
Nunziatur 1560—1564. Stans 1946, S. 107; Fry, Doc. I., Nr. 752.

30 Eidg. Abschiede 4, 2. S. 305; Fry, Volpe, S. ioi ff.
3' H. Abt, Die Schweiz und die Nuntiatur, in: Schweizer Zeitfragen. Zürich

1925, Heft 65, S. 17. — Der erste Nuntius war F. G. Bonhomini, Bischof von
Vercelli. Schreiber, Weltkonzil von Trient 2, S. 187. «In der Schweiz hatte
teilweise der Weihbischof von Konstanz, Balthasar Wurer, im Anschluss an die

Firmung und Weihe von Kirchen und Altären visitiert, entschuldigte sich aber

1588 beim Nuntius wegen der Unterlassung regelmässiger Visitation, er sei dazu
nicht berechtigt, was der Nuntius auch anerkannte.» So weigerte sich Unterwalden

1595 gegen altes Herkommen, sich visitieren zu lassen, während zwei Jahre
später der Rat von Luzern samt dem Nuntius die mehrfach begehrten Visitatoren

durch ein eigenes Programm von 19 Punkten unterstützte. Noch 1602
ersuchten die Luzerner den Bischof um Visitation, während sie 1608 die Visitation
mit wenig ersichtlichen Gründen verschieben wollten. Schreiber, 2, S. 188.

142



ausgestattet, die Gewalt besässe, alle Rechte eines episcopus in Bezug
auf kirchliche Amtshandlungen und Jurisdiktion auszuüben 32.

Unter dem dritten Nuntius Paravicini (1587—1591) gelang es, eine

provisorische Übereinkunft betreffs der Jurisdiktionsgewalt von
Konstanz in den V Orten zustande zu bringen, auf Grund derer Luzern
1605 ein bischöflicher Kommissar zugestanden wurde 33. Diese Würde
übergab man jedoch nicht dem Propst, obschon Luzern dies gerne
gesehen hätte, um ihn auf diese Weise in seiner Würde allmählich zu
einem Bischof der Innerschweiz zu erhöhen. Verschiedene Befugnisse
aber, die dem Kommissar zukamen, besassen allerdings zum Teil schon
die Pröpste und Dekane oder gar die Sextare in der luzernischen
Landschaft. Konstanz seinerseits befürchtete dezentralistische Bewegungen.
Die Kommissare jedoch waren nichts anderes, als was Karl Borromäus
für Italien erfunden hatte, nämlich vicarii foranei. Räumlich gesehen,
hatte der Kommissar Gewalt über Luzern und die freien Ämter, dazu

kamen noch Uri, Schwyz und Unterwalden, bis sie 1686 und 1724 ihre
eigenen Kommissare erhielten. Diese Kommissariate waren wieder in
Dekanate eingeteilt. In den Jahren 1773 und 1779 betonte Luzern dem

Bischof von Konstanz gegenüber, dass bei der Errichtung des Luzerner
Kommissariates die Absicht vorhanden gewesen sei, in Luzern eine

kirchliche Zentralstelle und einen religiösen Mittelpunkt der Schweiz

zu schaffen, wo übrigens auch der Nuntius wohne 34.

Man hatte 1605 nicht beabsichtigt, das Kommissariat als bleibende

Institution zu schaffen, sondern «uf ein Zyt zu versuch und jeden Teil
zu der Veränderung oder uf Kündigung jeder Zyt syn hand offen stan35».

Es war ein erstes Provisorium des Bistums Waldstätte, bei dem der

Kommissar die Jurisdiktion ausübte, der Nuntius seinerseits die Ponti-
fikalien vornahm. Die Konstanzer Kurie war über dieses Kommissariat,
wie ein am 15. Januar 1660 nach Luzern gerichteter Brief deutlich

dartut36, nicht gerade erbaut, weil der schweizerische Klerus gegen

32 Luzern wünscht, dass drei Geistliche, ein Kapuziner, ein Jesuit und der Propst
von Luzern oder Münster (Staatsarchiv Luzern, Lib. d. 51) und drei Mitglieder
des Rates den Apostolischen Vikar wählen. Sie wollen auch die Befugnis haben,

ihn ersetzen zu können, falls sein Benehmen zu Beschwerden Anlass gäbe.
33 Dieser war jetzt aber nicht ein Apostolischer Vikar mit Weihen.
34 A. Henggeler, Das bischöfliche Kommissariat Luzern von 1605—1800. Stans

1906, S. 22.
35 Ebd., S. 25.
» Ebd., S. 28.

143



Konstanz eine gewisse Gleichgültigkeit zur Schau trüge, und der Respekt
vor dem dortigen Bischof gleichsam ganz erloschen sei. Der Kommissar

war für das Gebiet seiner Jurisdiktion gleichsam der Generalvikar des

Bischofs 37. Wenn auch unter veränderten Verhältnissen, gilt er als

Mittelperson zwischen Staatsregierung und Diözesanbischof seit dem
Konkordat von 1605, und gemäss der luzernischen Verfassung heute noch
als der «bischöfliche Kommissar38».

In der Tat empfand man in der Innerschweiz die Abgeschlossenheit

von den obersten kirchlichen Behörden in Konstanz immer mehr. Vor
allem wurde das Sakrament der Firmung allzu selten gespendet, so dass

Schwyz durch seinen Landammann bei der Kurie vorstellig wurde, dem

Abte von Einsiedeln dergleichen Gewalten zu übertragen, wie er jene
früher schon besessen habe. Nuntius Varallo, Kardinal geworden, war
eingedenk der Dienste, die ihm die Schwyzer politisch und militärisch
erwiesen hatten. Deshalb legte er dem Papst Paul V. nahe, den Abt
Augustin Hoffmann von Einsiedeln, den er als sehr kirchlich kenne,

zum Bischof zu erheben, was denn auch geschah und wiederum für die

Zeit der Häresie befristet war. Schon hatte der Informationsprozess
begonnen, als Konstanz von der Ernennung des Waldstätter-Bischofs

Wind bekam und durch den Erzbischof von Mainz (auf Ansuchen des

Bischofs von Konstanz) diese in Rom wieder rückgängig machte 39.

In Luzern wurde im Wechsel der Personalien Jost Knab 40 erst Leut-

37 Ebd., i, S. 38. — Gfr. 28, 1873, S. 48 ff. — Der Kommissar hatte die Juris-
dictio disciplinaris in Strafen und Zivilsachen über den Klerus, 2. kirchl.
Administrationsgewalt bezügl. der Besetzung der Pfründen, des Vermögens der Kirche

und der Geistlichen, 3. Ehegerichtsbarkeit. Diese Punkte galten bis zum Ende
des 18. Jh.

38 Die Regierung aber verkehrt faktisch heute immer direkt mit dem Bischof. Der
bischöfl. Kommissar ist seit dem Tode von Kommissar Stiftspropst Segesser

von Luzern weggenommen und dem Stadtpfarrer von Sursee, H. H. Protonotar
Dr. Robert Kopp, übertragen worden. — U. Lampert, Kirche und Staat in der

Schweiz, 2. Freiburg i. Ue.-Leipzig 1939, S. 27.
39 Ms. von R. Henggeler OSB. über die dortige Stiftsgeschichte, ca. 1952, S. 529.

— Akten im Archiv in Einsiedeln, Archiv A. O 19, gedruckt in Documenta
Archivi Einsidlensis, Abt. B, Nr. XXVII, S. 57—71.

40 Geb. 1593, Sohn des Jost Knab und der Margaretha Hanauer aus Baden. 1615

Priesterweihe, 1616 Leutpriester, 1632 zum zweiten Mal Leutpriester von
Luzern, 1634 bischöfl. Kommissar, 1649 erhielt er die Pontificalia, Glocken und
Kelche zu weihen. 1646 Internuntius, 1652 Bischof von Lausanne, am 4. Okt.
1658 gestorben. Vgl. Artikel von G. Staffelbach über Bischof Jost Knab, Vaterland

19. XII. 52.

144



priester, dann Kommissar, dann Propst, 1646 Internuntius. 1652
Bischof, aber nicht Bischof der Waldstätte, sondern von Lausanne41.
Immerhin besass ein Propst von Luzern nun alle Pontifikalien, die Jost
Knab zum Teil schon drei Jahre früher bekommen hatte. Er nahm die

Grundsteinlegung des Kapuzinerklosters in Schüpfheim vor und bene-

dizierte eine Kapelle auf Schwarzenberg, eine andere im Winkel bei

Horw 42. Für das Bistum Waldstätte aber hatte die Stiftung von 4400
Gulden für ein im Zuge der tridentinischen Entwicklung erstrebtes
Priesterseminar Bedeutung 43. Allerdings wurde das Seminar zu seinen

Lebzeiten noch nicht gegründet. Das Geld kam stiftungsgemäss an die

Michaelspfründe 44. So wurde das Bistum Innerschweiz noch nicht
errichtet; man empfand das Provisorium als genügend. Die katholische

Reform schuf sicherlich auf dem Territorium des ehemaligen Kapitels
der Waldstätte unsterbliche Werke. Luzern erwies sich als kulturell
fortschrittlich, während Solothurn ganz zurücktrat. Luzern war in der
Tat der einzige katholische integre Teil des Bistums Konstanz. Es
vollbrachte damals zur Barockzeit zusammen mit den Waldstätten in der
Schweiz eine einzig grosse Leistung, die allerdings durch den zweiten

Villmergerkrieg 1712, die Französische Revolution und die Aufklärung
unterbrochen wurde.

Wie religiös gut diese Reform im Barock unterbaut war, lässt sich aus dem für
das Waldstätter-Kapitel 1673 herausgegebenen (von Prof. J. Zürcher in der Zen-

41 Er hat als solcher auch die Stadt Lausanne 1654 besucht und erreicht, dass

die Schüler einen halben Tag frei bekamen.
42 Quellen: Gfr. 30, 1875, S. 281 f. Ratsbuch fol. 98 (Helvetica, Denkwürdigkeiten

für die 22 Freistaaten der Schweiz. Eidgenossenschaft. Hrsg. v. /. A.
Balthasar. Aarau 1833, 8, S. 119). Jb. f. Schweiz. Gesch. 11, S. 5, 169 ff., 179 ff.,
234 f.; Monatrosen 26, S. 483 ff. 440; Jb. f. Schweiz. Gesch. 18, S. 283. —
Archiv St. Urban. H. Leu, Allg. helvet., eidg. Lexikon. Zürich 1747/65. Zug
1786/95, XI. S. 137. — E. F. von Mülinen, Helv. Sacra II. Bern 1861, S. 46. —
Hist. Kol. St. Michaelis F.I.P. 225. Stiftsarchiv, Nouvelles etrennes fribour-
geoises 1856, S. 116. Taufbuch St. Peter; Jb. St. Peter in Luzern, 19. Dez. —

Es wird von Probst Knab erzählt, dass er zu sagen pflegte, der Bischof von
Lausanne sei beim Propst von Luzern an der Kost. Sicher sprach ein finanzieller
Grund nebst der Tüchtigkeit von Propst Knab dafür, dass Jost Knab Bischof

von Lausanne wurde.
43 Knab war auch ein Förderer der Theol. Fakultät und stiftete zum Unterhalt

eines Professors der Scholastik 4000 Gulden.
44 Der Staat verwaltete das Geld und es wird, nachdem 1928 das Seminar von

1878 nach Solothurn verlegt wurde, dem Stift zurückgegeben werden müssen.

145



tralbibliothek Zürich entdeckten), im Sinn und Geist seines heiligen Patrons Karl
Borromäus abgefasste Pastoralhandbuch des Spaniers C. A. Bassi ersehen. Es

ist dem ganzen Vorstand der 4 Urkantone gewidmet; er wird namentlich erwähnt.
Der Bischof von Konstanz hingegen ist nicht genannt. Herausgeber und Zensor
sind der Leutpriester und Propst von Baden/Schweiz.

Ein anderes noch. Der bekannte Udligenswiler-Handel von 1725 — Pfarrer
an der Matt hatte den Gläubigen das Tanzen an Nachkirchweih verboten, was zu
seiner Absetzung und Verbannung sowie zu langwierigen Verhandlungen mit
dem Konstanzer Bischof führte —, Hess einmal mehr erkennen, wie notwendig
ein in Luzern ansässiger Bischof gewesen wäre. Die Urstände wollten den Streit
durch eine Vermittlung schlichten. Luzern aber verbat sich eine Einmischung
von ihrer Seite. Wir glauben sogar, Balthasars berüchtigtes Büchlein aus dem

Jahre 1768 «De Juribus Helvetiorum ca sacra», in dem sich der Autor zu Unrecht
auf den Pfaffenbrief von 1370 beruft45, wäre nicht geschrieben worden, wenn die
katholische Innerschweiz gesamthaft in einem Bistum Waldstätte ihren Zusam-
menschluss gefunden hätte. Diese Schrift Balthasars sollte bei der Auflösung des

Bistums Konstanz noch einmal eine Rolle spielenu, besonders aber bei der
Badener-Konferenz und der aargauischen Klosteraufhebung von 1841.

Obwohl im 16. Jahrhundert bedeutende Gebiete der Diözese
Konstanz neugläubig wurden, blieben ihre Grenzen bis zu Beginn des 19.

Jahrhunderts dieselben, wie sie Friedrich Barbarossa im Jahre 1155

festgelegt hatte 47. Nun aber wurde 1799 Karl Theodor Dalberg Bischof

von Konstanz und 1802 zugleich auch Metropolit von Mainz, und es

wurden 1803 die linksrheinischen Ufer an Frankreich abgegeben. Die
durch diese Abtretung geschädigten Fürsten sollten nunmehr mit am
rechten Rheinufer gelegenem Land entschädigt werden48. Die
Eidgenossenschaft übernahm ihrerseits auf ihrem Gebiete gelegene
Liegenschaften, Rechte und Benefizien gegen eine entsprechende Entschädigung

an den Markgrafen von Baden. Den Gedanken an eine endgültige
Trennung von Konstanz hegten die Eidgenossen seit dem 17. Jahrhundert

bis zur Helvetischen Verfassung vom Jahre 1798, welche die
föderalistische Eidgenossenschaft zur einen und unteilbaren Republik ver-

45 /. Müller, Der Kanton Zug und das Bistum Basel 1803—1828. Phil. Diss.

Zürich 1946, S. 125 ff.
46 Müller, Zug, S. 137.
47 E. Isele, Die Säkularisation des Bistums Konstanz und die Rekonstruktion des

Bistums Basel. 1933, S. 31. 1801 wurden die linksrheinischen Bistümer von
Deutschland getrennt. Vgl. Anm. 54.

48 25. 2. 1803: Reichsdeputationsbeschluss.

146



band49. Eine Folgeerscheinung war die Idee eines Nationalbistums 50.

Zuerst glaubte man, durch eine schweizerische Erwerbung der alten
Bischofsstadt Konstanz das Problem des Nationalbistums am leichtesten
lösen zu können. Als dieser Versuch scheiterte, galt es vorerst, sich vom
deutschen Bistumsverbande loszureissen, das aus politischen Gründen51.
Nun aber hatte der Bischof von Konstanz den aufgeklärten Wessenberg
zu seinem Generalvikar und damit auch zum Mittelsmann für die
Schweiz gemacht. So wurden die Urstände geradezu gedrängt, eine
totale Loslösung zu beschleunigen 52. Die Mediation überliess es den
einzelnen Kantonen zu handeln; St. Gallen sollte mit Thurgau eine eigene

Diözese, die anderen Stände ein Nationalbistum mit Sitz in Luzern
gründen. Weil Solothurn schon 1805 daran dachte, Residenz des neuen
Bistums zu werden, verstehen wir seine Zurückhaltung in der Bistumsfrage,

bis es endlich selbst Bischofssitz wurde.
Es gab seit 1803 und erst recht seit 1817, da die Frage akut zu werden

begann, viel Hin und Her in der ganzen Angelegenheit. Die
Interessen der einzelnen schweizerischen Diözesanstände, des Nuntius, das

heisst Roms, des Kommissars und der Kurie von Konstanz widersprachen
einander derart, dass man sich zuletzt mit einer provisorischen Lösung
zufrieden geben musste. So wurde Solothurn Residenz des Bischofs.

Die Urstände waren abgetrennt; St. Gallen und Appenzell schieden aus;
das Bistum Basel erstand neu, und ein Luzerner ward am 7. Mai 1828

erster Bischof dieser neu umschriebenen Diözese 53.

Um über das Gewirr der vielen Verhandlungen von damals, deren

mehrere oft im gleichen Jahre stattfanden, einen Überblick zu bekommen,

stellen wir folgende Fragen:

49 Isele, Konstanz, S. loi. Im Streben nach Freiheit forderte man auch Loslösung
in kirchlichen Belangen.

50 A. Büchi weist nach, dass die Eidgenossenschaft faktisch sich auf 9 Bistümer
verteilte, in: Katholische Kirche in der Schweiz. München 1902, S. 1; vgl. ferner
unveröffentlichtes, in alt-Stolzeschem, schwer entzifferbarem Stenographiesystem

abgefasstes Ms. von Prof. Dr. Büchi in Besitz von G. Staffelbach.
51 Isele, Konstanz, S. 200.
52 Müller, Zug, S. 4. — Isele, S. 200.
53 Lampert, Kirche und Staat in der Schweiz, 3, No. 23: Übereinkunft zwischen

dem Heiligen Stuhl und den Regierungen Luzerns, Berns, Solothurns und Zugs
betr. Neuumschreibung des Bistums Basel, 26. 3. 1828. No. 24: Langentaler
Gesamtvertrag der Stände Luzern, Bern, Solothurn, Zug, v. 28. 3. 1828. Nr. 25:
Bulle Papst Leos XIII. Inter praecipua v. 7. 5. 1828 betr. Wiederherstellung der

Reorganisation des Bistums Basel. No. 26: Übereinkunft zwischen dem Apost.

147



1. Warum kam zu jener Zeit das Bistum Waldstätte nicht zustande?

2. Warum wurde Luzern nicht Bischofssitz?
1. Warum kam damals das Bistum der Waldstätte nicht zustande?

Fehlten dafür die Voraussetzungen? An sich waren sie vorhanden. Die
Loslösung von Konstanz war schon 1805 beschlossene Sache. Andererseits

waren die Waldstätte als eine religiöse und kirchenpolitische
Schicksalsgemeinschaft miteinander verbunden. Uri war damals katholischer

Vorort, und das Dekanat Luzern verband die vier Waldstätte
schon vor der Gründung der Eidgenossenschaft miteinander. Diese
Gruppierung sollte zu einem, allerdings kleinerem Bistum vereinigt werden,
was bedingt hätte, dass in der Schweiz mehrere kleine Diözesen entstanden

wären. Diese Lösung wünschte aber das in der Aufklärung befangene

Luzern nicht. Dort sagte man sich zu Unrecht, Rom will kleinere

Bistümer, um mehr Spielraum zu haben, die Rechte der Bischöfe zu
schmälern, um anderseits in die Befugnisse der Regierung einzugreifen
und um dabei den Fanatismus zu erregen 54.

Somit ergeben sich folgende Feststellungen:

a) Es waren vorerst religiöse Gründe, die ein Bistum der Waldstätte
verhinderten. Seitdem Stadtpfarrer Thaddäus Müller in Luzern 1792
bischöflicher Kommissar wurde, bestand Gefahr für die Gründung eines

Staatsbistums; denn er selbst strebte nach Inful und Stab, um den

Ideen eines Balthasars «De juribus ca sacra» Geltung zu verschaffen.

Ihn aber wünschten die Waldstätte gerade deshalb nicht als Bischof ss.

Als Luzern sich nach dem 4. August 1817 gar mit dem protestantischen

Stuhl und der Regierung des Kantons Aargau betr. den Anschluss an das

Bistum Basel (2. 12. 1828). — Der Aargau spielte eine Sonderrolle in der ganzen
Bistumsfrage und ist eigentlich nicht mehr als Stand, sondern als katholische

Synode nur mehr im Bistumsverband vertreten. — No. 27: Anschluss des Standes

Thurgau an die Diözese Basel, 11. 4. 1829. No. 31: Beitrittserklärung Basel

6. 10. 1829.
54 Vgl. H. Dommann, F. B. Meyer von Schauensee, in: Gfr. 81, 1926, S. 188.
55 Franz Bernhard Meyer von Schauensee vermutete mit Recht, dass die Luzerner

Mediationsregierung, die mit Wessenberg gut stand und ihre im Konkordat von
1806 verankerte kirchenpolitische Stellung nicht preisgeben wollte, sich einer

Trennung der schweizerischen Stände von Konstanz nur widersetzten, wenn
Thaddäus Müller Bischof würde. Meyer selbst begrüsste ein schweizerisches

Bistum, wünschte es schon am 27. Juni 1813 und dachte an die Vereinigung der

Stifte Beromünster und Sankt Leodegar zum Domstift. Vgl. Brief vom 14. Febr.

1815 in: Dommann, Meyer von Schauensee, S. 185.

148



Bern wegen des Bistums Basel besprach, wollten die Urstände nichts
mehr von Luzern als Bischofssitz wissen. Damit war schon der Plan
des Bistums der Waldstätte gefährdet, weil in den Waldstätten einzig
Luzern die Voraussetzung dafür in den zwei Kollegiatsstiften besass 56.

b) Es waren somit auch kirchenpolitische Gründe, die das Bistum
Waldstätte verhinderten; denn es blieb den Urständen nur noch
Einsiedeln übrig, wo man mit Ausschluss Luzerns einen Bischofssitz hätte
errichten können, natürlich auf Kosten des Konventes. Hatte 1565
vielleicht Joachim Eichhorn, sicher aber 1608 Augustin Hoffmann die
Erhöhung seiner Abtwürde zur bischöflichen Ehre nicht ungern
gesehen, so lehnte sie 1819 der vorgeschlagene, ja von Rom schon ernannte
und bestätigte Abt Konrad TannerS1 rundweg ab, und zwar schon

beim erstmaligen Abtasten 1812 und dann wieder 1819 und
nachträglich 1820.

Er sah darin den Untergang seines Klosters, was er nie hätte verantworten
können. Die Zeit hat ihm recht gegeben, denn die Situation war nicht mit
derjenigen des Regularbistums Fulda zu vergleichen5S. Auch einsichtige Weltgeistliche

mussten gestehen, dass es für beide Teile nicht wünschenswert sei, einen Abt
die neu zu errichtende Diözese, deren Möglichkeit Abt Konrad zum Beispiel

56 Dommann, Meyer von Schauensee, S. 191. — Vgl. Staatsarchiv Luzern, Fach 9,
Fase. 4; ferner M. Kothing, Die Bistumsverhandlungen der Schweiz.-konstanz.
Diözesanstände von 1803—1862. Schwyz 1833, S. 123 ff.; Zs. f. Schweiz.

Kirchengesch. 1922, S. in ff. (S-A, S. 43 ff.). Luzern gab offen zu, dass es, nachdem

die Frage «der neuen Umschreibung des Bistums Basel» lanciert wurde,
sich diesem Projekt angeschlossen habe, weil es die Verbindung mit den gegen
den Liberalismus eingestellten Waldstätten fürchtete.

57 R. Henggeler, Abt Konrad Tanner von Einsiedeln, S. 86 ff. Sep. Mitteilungen
des Hist. Ver. Schweiz, 33. Heft, 1926. — Abt Konrad stand dem Kloster
Einsiedeln von 1808—1815 vor, geb. 29. 12. 1752 in Arth. Er war ein
Verwandter der beiden Brüder Abt Plazidus Tanner von Engelberg (1851—66)
und Propst Tanner von Luzern (1865—93). An Abt Konrad trat auch die

Frage betr. der Einrichtung eines Seminars für die Waldstätte, die er negativ
bescheiden musste wegen etwaiger Einflussnahme seitens von Konstanz.

58 Die Frage, ob es nicht am besten wäre, Abt Tanner zum Bischof der Waldstätte

zu machen, wurde bereits schon 1812 und nicht erst 1818 aufgegriffen. Der
Abt hatte schon damals vorsorglich im negativen Sinne Stellung genommen.
Vgl. Henggeler, Tanner, S. 92. — Offiziell tauchte erst in einer Zuschrift des

Marchkapitels an die Bistumskommission in Schwyz am 12. 6. 1817 der Plan
auf, die 4 Waldstätte mit Glarus zu einem Bistum zu vereinen. Von Einsiedeln

war damals nicht die Rede; ebd., S. 97.

149



grundsätzlich bezweifelte, von einem Kloster aus leiten zu lassen ". Wir fragen
uns, ob Pfarrer Fassbind von Schwyz, der diesen Plan «Bistum Einsiedeln»
gemeinsam mit dem Rate propagierte, keine Kenntnis davon hatte, dass Abt Tanner
niemals gewillt war, die Bischofswürde anzunehmen. Vielleicht spielte der Schwyzer

Geistliche gar mit dem Gedanken, dass er selbst an dessen Statt als Diözesan-
oberer in Frage käme. Als nämlich nachher von Pfarrer Fassbind als Bischof die
Rede war, da erhob vor allem der Klerus aus Uri den Protest. Von Fassbind wollten

sie merkwürdigerweise noch weniger wissen als vom Abte von Einsiedeln.

An Luzern selbst konnte man sich nicht anschliessen, und eine
andere Kirche als Einsiedeln oder das Stift im Hof zu Luzern kam nicht
in Frage. So war der Plan eines Nationalbistums mit Solothurn als

Bischofssitz gar nicht abwegig. — Die einzelnen Kantone der Urschweiz

gingen ziemlich selbständig vor, das heisst ihre Interessen gingen
auseinander, obwohl sie am 27. Januar 1819 in Gersau beschlossen hatten,
dass die drei Urkantone unbedingt beisammen bleiben und sich eventuell
noch mit Glarus verbinden sollten.

c) Der voreilige Schritt von Schwyz wegen Einsiedeln und die
Fühlungnahme Luzerns mit Bern war ein weiterer Grund zur Verhinderung
der innerschweizerischen Diözese. Der Papst schloss, als 1819 keine

Lösung zustande kam, die Urkantone, wie Abt Konrad riet, provisorisch
an Chur an 60. Als Luzern sich diesem Vorgehen widersetzte und mit
dem protestantischen Bern gemeinsame Sache machte, verband sich

Schwyz im Jahre 1824 endgültig mit Chur. Für die andern Urstände
aber blieb der Zustand provisorisch. Man wollte ihn allerdings zu
verschiedenen Malen in ein Definitivum überführen, was aber bis heute

nicht gelungen ist.

2. Noch merkwürdiger als das NichtZustandekommen der Diözese

Waldstätte ist die Tatsache, dass Luzern damals nicht Bischofssitz wurde.

59 Der Abt erhielt am 23. 5. 1818 von Rom ein Schreiben, dass er durch den

Nuntius vernehmen würde, was der Heilige Vater mit ihm und dem Kloster
vorhabe. Am 4. 6. 1818 wurde ihm ein Schreiben von Rom übermittelt,
wonach der Papst gewillt sei, Einsiedeln zum Bischofssitz zu erheben, den Abt
zum Bischof zu machen, ihm Schwyz und, wenn es sein müsse, noch andere

Gebiete zu unterstellen. Abt und Konvent aber lehnten ab. Henggeler, Tanner,
S. 99. — Am 6. io. 1818 gelangte auch ein Schreiben von 6 Geistlichen, welche

Einsiedeln ablehnten, an den Nuntius. Uri und Unterwalden wollten auch

nichts von Einsiedeln wissen.
40 Henggeler, S. 106. Kothing, Bistumsverhandlungen, und Einsiedeln Archiv,

Acte: 1818 A.Z. 4. Bd.

150



Lag diese Lösung doch nahe, da dieser Ort selbst eine Kollegiatkirche in
der Stadt, eine zweite in Beromünster besass, und da das gleiche Luzern
doch den Nuntius beherbergte und überdies Sitz des Dekanates der
Waldstätte war. Zudem galt Luzern als der katholische Vorort, und
es war überdies die einzige Stadt im Dekanat. Hiezu kommt noch, dass

man es verkehrsgeographisch als die letzte Stadt im Norden Italiens und
als die erste Stadt im Süden Deutschlands ansehen konnte, jene Stadt

nämlich, die sogar Appenzell als den selbstverständlich in Betracht
kommenden Sitz des neuen Bistums annahm, nämlich des National- oder
des Waldstättebistums 61. Es waren jedoch verschiedene Faktoren, die

mithalfen, ein Bistum mit Sitz in Luzern zu verhindern:

a) Ursprünglich war es auch für Luzern ganz selbstverständlich, dass

es als Bischofssitz ausersehen sei und zwar auch dann, wenn ein
Nationalbistum gegründet würde. Aber gerade weil es allzu stark auf das

«Nationale» pochte, wurden die Waldstätte kopfscheu. Als es gar mit
dem protestantischen Bern zusammen konspirierte und in einem neu
umschriebenen Bistum ausgerechnet Basel Sitz des Bischofs werden

wollte, da sagte Uri nein, da legte Unterwalden sein Veto ein, da

trennte sich Schwyz und ging endgültig zu Chur über 62.

b) Besonders verhängnisvoll wirkte sich für Luzern die Abmachung

von 1806 aus, die mit dem Generalvikar Wessenberg getroffen wurde.

61 A. Rechsteiner, Das Verhältnis des Kantons Appenzell I. Rh. zum Bistum Basel.

Diss. Appenzell 1934, S. 123 ff. Am 22. 1. 1813 schrieb Bischof Berger, Appenzell,

an Herrn Dr. med. von Flüe, Landammann des hohen Standes Obwalden

zu Sarnen: «3. Das Kapitel das dermalen im Hof zu Luzern ist, bleibt jederzeit
ein Teil des Kapitels... 6. Der Kanton Luzern sollte ersucht werden, das

Franziskanerkloster zum Seminar zu gebrauchen. Das löbl. Chorherrenstift

dem Bischof eine Residenz zu erteilen, und wie bisher die Stiftskirche als

Domkirche im Dienste zu erhalten.»
62 Dommann, Meyer von Schauensee, S. 185. — Meyer v. Schauensee trat in

Luzern wie alle liberalen Politiker von Anfang an für ein Nationalbistum ein.

— «Die Vervielfältigung der Bistümer auf kleinen Raum würde mir in politischer

und kirchlicher Hinsicht gefährlich und in ökonomischer vielleicht selbst

unausführbar scheinen», schrieb er am 14. 2. 1815 an Usteri. Dieser darauf: «Mit
dieser Antwort hin ich vollkommen einverstanden.» 22. 2. 1815. — Am 29. Nov.
1815 lud die Luz. Regierung die ehemaligen Konstanzer Stände zu einer
Konferenz auf den 10. Jan. 1816 ein. Schultheiss Rüttimann präsidierte, eine

Kommission wurde bestimmt. Meyer v. Schauensee wünschte, dass Bern auch

beitrete, um den «Fanatismus» der Urschweizer zu entkräften. Dommann, S. 187.

151



Danach sollten einem aufgeklärten Staatskirchentum die Wege geebnet und die

Kirchen in protestantischem Sinne vom Staate bevormundet werden. Diese

Überwachung hätte für die Urschweiz nichts anderes bedeutet, als dass der Rat von
Luzern über die ganze Urschweiz zuerst im Religiösen, dann aber auch im Politischen

regierte, dass die Stadt, das heisst die dortige Regierung sich als eine Art
«Demokratie-Fürstbischof» fühlte und in dessen Namen und Auftrag ein
Weihbischof in den Ländern funktionierte. Nicht umsonst wurde Uri damals katholischer

Vorort und wollte unter diesen Umständen von Luzern als bischöflichem
Sitz vorderhand, bis andere Verhältnisse kämen, nichts mehr wissen. Tatsächlich
aber erstrebte Luzern infolge des Konkordates mit Wessenberg (1806) gar keine

Loslösung von Konstanz, weil es dadurch so viele Vorteile erhalten hatte, wie sie

ihm ein innerschweizerischer Bischof nie bieten konnte. Die Klugheit gebot den

Luzernern daher Zurückhaltung in der Frage einer Trennung von Konstanz, weil
sonst Rom leicht hinter ihre Schliche gekommen wäre ".

c) Indessen schaufelte sich aber Luzern das Grab selber, vor allem

mit seiner Lösung der Seminarfrage M. Zu einem Bischofssitz gehörte
nach tridentinischer Vorschrift ein Seminar. Luzern hatte schon seit
der Jesuitenzeit seine theologische Fakultät. Das Kollegium Franz Xaver

zu Luzern ersetzte den Alumnen einigermassen das Seminar.
Dass Wessenberg alsdann ein eigentliches Seminar in Luzern einrichtete und

gar in Einsiedeln einen tüchtigen Regens erbat, ist ein Plus für ihn. Dass aber

Stadtpfarrer Thaddäus Müller 1807 die Seminarleitung übernahm, um sie dann
dem charakterlich nicht sonderlich geeigneten Karmelitermönch Dereser zu
übertragen, konnten die kirchlich gesinnten Urstände nicht gutheissen. Deshalb gaben
sie ihren Zöglingen Weisung, das Seminar von Luzern zu meiden. Missfallen

erregte ausserdem die Tatsache, dass die Seminaristen staatliche Abschlussprüfungen
ablegen mussten, bevor sie zu den Weihen zugelassen wurden. Hier liegt also der

Hauptgrund, dass Luzern nicht Bischofssitz wurde. Die Urkantone schickten dann
ihre Theologen ins Seminar von Einsiedeln zur Ausbildung. Deren Anwesenheit
wurde aber im Konvent nur unter der Bedingung geduldet, dass Konstanz nicht
in die Seminarführung hineinregiere.

d) Wenn Luzern, wie ursprünglich, auch weiterhin als Episkopalsitz
vorgesehen war, um endlich doch vom «Leuchter» gerückt zu werden,

63 Fleischlin, in: Franz Bernh. Göldlin v. Tiefenau, Apostol. Generalvikar und

Stiftspropst zu Beromünster 1762—1819. Eine histor.-biograph. Studie.
Separatabdruck aus den Monatsrosen des Schweiz. Studentenvereins. Stans 1876, 8,

S. 22.
64 Als an dem seit 1807 eröffneten Priesterseminar der rationalistische Exeget

Joh. Ant. Dereser (f 1827, LThK. 3, Sp. 217 f.; Schreiber, Weltkonzil im
Register) wirkte, drängten die Urkantone immer entschiedener auf die Loslösung

von der Diözese Konstanz, während die liberale Mediationsregierung von Luzern
unter Einfluss von Thaddäus Müller und Generalvikar Wessenberg sich dagegen
sträubten.

152



so hat das nicht, wie auch schon behauptet wurde, der schweizerische
Nuntius in Rom hintertrieben65. Die Nuntiaturberichte und die
Korrespondenzen, die das Gegenteil beweisen, sind in der Schweiz
allerdings nicht mehr greifbar. Diese Materialien kamen jüngst von Chur
nach Rom ". Immerhin sah sie J. Bühler bei der Abfassung seiner
Züricher Dissertation über «Zug und dessen Verhältnis zur Bistumsfrage»

(1946) ein, und dieser Autor zeigt, wie Rom die Pläne der

Eidgenossen, sich vom Bistum Konstanz loszulösen und eine eigene Diözese

zu gründen, billigte. Am Tiber hätte man schon der praktischen
Seelsorge wegen gerne gesehen, wenn mehrere Bistümer entstanden wären,
nämlich 1. St. Gallen mit Thurgau, 2. Basel mit Bern, Aargau und

Solothurn, 3. Luzern mit den Waldstätten und Zug. Für ein «Nationalbistum»

hingegen konnte sich der Vatikan nicht begeistern, weil dabei
das «Nationale» im gallikanischen und staatskirchlichen Sinn zu stark
betont wurde. Er konnte niemals ein Staatskirchentum dulden, in dem

protestantische und paritätische Stände an der Bischofswahl ausschlaggebend

mitwirkten. Aber man wäre nicht abgeneigt gewesen — im
Zeichen der sonstigen Konkordatspolitik —, ein gemässigtes
Staatskirchentum zuzulassen, wenn bloss katholische Kantone die Stände der

neuen Diözese ausgemacht hätten.
e) Dass Luzern trotz seiner Prädestination nicht Bischofssitz wurde,

daran ist nicht zuletzt auch die Stadt Solothurn schuld.
Sie machte eine geschickte Politik seit dem Jahre 1805, da der schweizerische

Landammann Glutz-Ruchti, Schultheiss der Stadt, mit ungewöhnlichem Eifer auf
den Trennungsgedanken einging und Solothurn zur Würde des katholischen
Vorortes erheben wollte. Er machte dem Nuntius bestimmte Andeutungen, dass die

Ambassadorenstadt sich um den Bischofssitz interessiere, was jener spontan mit
dem Hinweis ablehnte, die Aarestadt weise denn doch zu wenig Verdienste an

85 Am 20. 1. 1813 beschloss eine Konferenz der Urstände in Gersau, weitere
Schritte zur Lostrennung von Konstanz zu unternehmen und machte davon dem

Nuntius in Luzern Mitteilung, der Verständnis dafür aufbrachte. Weitere
Konferenzen fanden in Luzern und Zürich statt, die aber auf ein schweizerisches

Nationalbistum hinzielten. Bischof Dalberg hatte versprochen, Propst Göldlin
von Tiefenau in Beromünster zum schweizerischen Generalvikar zu ernennen,

getraute sich aber nicht, Wessenberg zu desavouieren.
84 Mitteilung von Prof. Villiger in Luzern und Prof. Iselin in Freiburg. J. Müller

hatte die Akten in Händen und gibt uns überhaupt sehr zuverlässige Angaben
über den ganzen Verlauf der Verhandlungen. Zug spielte dabei keine wesentliche

Rolle. Es schloss sich als kleiner Kanton lieber einem grösseren Bistumsverband

an, damit es mit den Kosten besser wegkäme. Schliesslich wurde es

Schicksalsgenosse von Luzern.

153



Papst und Kirche auf. Luzern selbst ist beim Herrn Landammann vorstellig
geworden, es rechne selbstverständlich damit, Bistumssitz zu werden, was Glutz
wiederum dahin parierte, dass die Sonderinteressen den allgemeinen weichen sollten,

das heisst, Luzern der Stadt Solothurn ".
f) So wurde Luzern nicht Bischofssitz, obwohl es tatsächlich schon

das Bistum «im Sack» zu haben glaubte, als Propst Franz Bernhard
Göldlin von Tiefenau zu Beromünster am 19. Dezember 1813 zum
bischöflichen Vikar mit Jurisdiktion vorgeschlagen und 1814 zum
Generalvikar bestellt war68. Dass er die Pontifikalien nicht erhielt, er,
der doch in jeder Hinsicht bischofsreif war, was Charakter, Mut,
Bildung, Weitblick, kirchliche Gesinnung, Ansehen und Überlegenheit
betraf, ist nicht dem Nuntius, sondern vorab Konstanz zuzuschreiben.

Dabei schalteten sich die radikalen Elemente in Luzern ein. Göldlin bot
eben dem Staatskirchentum die Stirne.

Er holte das Plazet für seine Hirtenbriefe nicht ein; er verbot es auch sonst
dem Staat, sich in rein kirchliche Dinge einzumischen. Er lehnte es ab,
eidgenössische Bettage ohne seine Genehmigung einzuführen und vorzuschreiben, was

man dabei zu beten und zu singen habe. Der damalige Propst von Beromünster
konnte mit seinem Ansehen bei der Wahrung der rein kirchlichen Rechte auf den

Klerus zählen, ja es gelang ihm in kurzer Zeit, selbst früher der Aufklärung
zugewandte Geistliche zu seinen Auffassungen zu bekehren und zu seinen

Mitkämpfern zu machen. So gewann er den Dekan Häfliger von Hochdorf, den

Pfarrer Stalder von Escholzmatt und den Pfarrer Schallbretter in Grossdietwil.

Dass eine aufrechte Persönlichkeit wie Göldlin nicht Bischof werde,
dafür sorgten der abgesetzte Kommissar Thaddäus Müller und der
Generalvikar Wessenberg. Sie hätten beide selbst gerne die Mitra des

nationalen oder innerschweizerischen Bistums getragen. Von diesen bei-

47 Fleischlin, Studien, S. 19 und Anm. 17.
88 Beromünster war als bischöfl. Sitz in Aussicht genommen. Göldlin war als

Kandidat des neuen Bistums designiert. Aber Göldlin bedeutete die Ablehnung
des einseitigen Staatskirchentums. Dalberg erschien damals plötzlich in der
Schweiz und zeigte sich nachgiebig für ein Bistum. Am 19. Dez. einigte man
sich: Dalberg bleibt Bischof für das gesamte Bistum, Wessenberg tritt von der

Administration des schweizerischen Diözesangebietes zurück. Ihn ersetzt Göldlin

als Vicarius episcopalis. Man hätte meinen können, die Bistumsfrage wäre
gelöst gewesen, aber nun kommt das Ränkespiel, besonders von Konstanz aus

geleitet. Konstanz wollte nicht, dass Göldlin Bischof werde und hielt daher
das ausgemachte Versprechen, das vor dem Nuntius in Luzern abgegeben war,
nicht, nämlich Göldlin als Generalvikar anzuerkennen. —¦ Die beiden Aktenstücke

Jucundissima Nos vom 7. Oktober 1814 und Ex plenitudine vom 31.
Dez. 1814 nannten Göldlin als Generalvikar und bestätigten die am 2. Nov.
vollzogene Trennung von Konstanz.

154



den Männern wurde also das Bistum mit Sitz in Luzern hintertrieben.
Sie sagten sich, wenn sie nicht selbst Bischöfe würden, so solle auch

Göldlin von Tiefenau die Pontifikalien nicht besitzen. Es kann sein, dass

der Nuntius das ganze Intrigenspiel zu wenig durchschaute. Hat er doch
in Rom nicht gedrängt, dem bischöflichen Vikar die Pontifikalien zu
verleihen. Allein die Tatsache, dass Rom Göldlin von Tiefenau zum
Generalvikar machte, beweist, dass es nur noch eine Frage der Zeit war,
ihm die Würde des Bischofs zu übertragen. Dies wäre möglich geworden,
sobald sich die Einteilung der neuen Bistümer schärfer abgezeichnet
hätte. Göldlin erhielt sogar einen bischöflichen Provikar in der Person
des Propstes am Ursenstift, Franz Glutz-Ruchti. Als ersten Kanzler aber

wünschte sich Göldlin den späteren Luzerner Stiftspropst und den als

Mitbegründer der germanischen Philologie bekannten Leonz Füg-
listaller 69.

g) Merkwürdig ist es im übrigen, dass Luzern nicht selbst zuerst
die Mitteilung von Rom erhielt, Göldlin sei Generalvikar der
abgetrennten Gebiete der Schweiz geworden. Vielmehr wurde es durch
Uri benachrichtigt, das infolge Luzerns schiefer Kirchenpolitik damals

katholischer Vorort geworden war. St. Gallen und Thurgau sträubten
sich jedoch eine Zeitlang, Göldlin anzuerkennen. Aargau blieb in der

Ablehnung konsequent und hielt scheinbar Konstanz die Treue. So

schieden sich die Kantone.

h) Die weltlichen Politiker der Aufklärung, und zwar auch die der

Mediationszeit, sind nicht weniger daran schuld, dass Luzern diese

Chance, Bischofssitz zu werden, verpasste. Wohl war auf die helvetische

Regierung die Mediation gefolgt. Luzern hatte diese so aufgeklärte
Regierung, die Frucht der Französischen Revolution, gestürzt. Jetzt hätte

man meinen können, dass unter einem Schultheissen Rüttimann, den

Ratsherren Keller und Meyer von Knonau und später unter Amrhyn
und Eduard Pfyffer ein anderer Wind geweht hätte 70. Rüttimann und

69 Ed. Studer, Leonz Füglistaller, 1768—1840, Stiftspropst zu Luzern, in: Zs. f.
Schweiz. Kirchengesch., Beiheft 8, 1951.

70 Hingegen übte Göldlin auf Gasser wie auf Wolf von Rippertschwand und Leu

von Ebersol einen grossen Einfluss aus, was Ursache zu der berühmten
Bauernbewegung im Kanton Luzern wurde. — Eine schlechte Rolle spielten auch

Pfarrer Käslin in Beckenried und Kaplan Wyrsch, vgl. «Städali-Handel». —
Vgl. A. Sigrist, Johann Wolf von Rippertschwand 1952 und Landsgemeinde

vom 26. April 1818.

155



Fischer von Bern antichambrierten in der Tat in Rom, um ihre Staatskirche

und das nationale Bistum durchzusetzen, haben aber nichts
erreicht, als dass die «Türe zu weiteren Verhandlungen nicht zugeschlagen
wurde».

Dass man jemals von dem Gedanken eines Bistums der Waldstätte
abging, in dem die Innerschweiz wenigstens religiös und kulturell ein
harmonisches Ganzes gebildet hätte, dessen eifrigster Verfechter und
stärkster Rückhalt Propst Göldlin von Tiefenau war, ist nach Fleischlin
ein namenloses Verhängnis für die ganze Schweiz geworden71. Dieser
bischöfliche Administrator starb 1819, mitgenommen von den Intrigen
aufgeklärter Staatsmänner und liberaler Geistlicher, gerade damals, als

das Waldstättekapitel tagte und für ein innerschweizerisches Bistum
plädierte. So ging das Kesseltreiben neuerdings los. Rom wollte
vorsorglich und provisorisch die Konstanzer Stände mit Chur verbinden.
Luzern widersetzte sich aber diesem Ansinnen, weil es ja inzwischen
eine Vereinigung mit Basel geplant hatte. Es anerkannte den vom Nuntius

ernannten Kommissar nicht und verzichtete darauf, Bischofssitz zu
werden. Somit verschrieb es sich jenem Projekt, das Solothurn als

Bischofssitz ausersehen hatte.

Mit dem paritätischen Aargau werden nunmehr Beziehungen

aufgenommen. So kam am 1. März 1820 die Langenthaler Konferenz der
Stände Luzern, Bern, Solothurn und Aargau zustande. Eduard Pfyffer,
ein Exponent der radikalen Luzerner Kirchenpolitik, konnte seine Freude

darüber nicht unterdrücken, dass Luzern damals als Bischofssitz
ausschied. Er schrieb am 14. März 1820 an J. A. Balthasar: «Es werden
bei 20 000 Fr. alljährlich erspart, die an diesen unnützen Menschen
verwendet werden mussten, und wir sinken nicht zu einem elenden
Pfaffennest herab, wie sonst unser Los gewesen wäre.. Wir haben wahrlich

am Nuntius genug.» Mit diesen Feststellungen dürfte die Frage

gelöst sein, wer letztlich das auf der Hand liegende Projekt eines

Bistums der Waldstätte mit Sitz in Luzern zu hintertreiben wusste. Noch

ein anderes: Am 28. und 29. März erweiterten die Standesvertreter von
Luzern, Bern, Solothurn und Zug den Vertrag von 1820 zum Langenthaler

Geheimvertrag, der die Bestimmungen des Konkordates einseitig

interpretierte, ja ergänzte und in der Folge viele kirchenpolitische
Streitigkeiten hervorrief.

71 Studien, S. 296.

156



Inzwischen gingen die Urkantone eigene Wege. Der Bischof von Chur
zeigte sich geneigt, Schwyz in seinen Sprengel aufzunehmen, was von
der dortigen Geistlichkeit begrüsst wurde (1821). Ein Jahr darauf
erschien der Bischof von Chur persönlich an einer Konferenz in Altdorf.
Der dort besorgte Konkordatsentwurf wurde Rom unterbreitet, aber
noch nicht sofort genehmigt. 1823 wurde St. Gallen mit Chur
vereinigt und blieb ein Doppelbistum bis 1836. Schwyz schloss sich, nachdem

die Verhandlungen mit den übrigen Urständen nicht zum Ziel
geführt hatten, ebenfalls endgültig diesem Bistum an (3. August 1824).
Diese Verbindung ist aber nicht so zu werten, dass Schwyz später eine

Vereinigung der Waldstätte zu einem Bistum abgelehnt hätte.
Anton Salzmann, Propst von Luzern, wurde 1824 bischöflicher

Kommissar für die neuen Diözesanstände und Provikar. 1824 und 1826
fanden neue Konferenzen der Stände statt, wobei besonders der Aargau

wegen der Wahl der Domherren Schwierigkeiten machte und sich volle
Handlungsfreiheit vorbehielt. Am 12. März 1827 wurde ein Bistums-
Konkordat vereinbart, das der grosse Aargauer Rat nicht ratifizierte,
weil es u. a. nicht vorsah, dass der Bischof vor den Ständen den Eid
ablegen müsse und sich an das landesherrliche Plazet zu halten habe,
und weil es das ausschliessliche Wahlrecht der Domherren ablehnte.
Schliesslich versuchte man ohne den Aargau zum Ziel zu kommen,
indem man ein neues Konkordat verlangte. Am 17. März 1827 traten
also die Kantone Luzern, Bern, Solothurn und Zug zusammen. Mit dem

Internuntius Gizzi wurde 1828 am 6. März das Konkordat unterzeichnet.

Das neue Bistum erhielt seine Bestätigung durch die Circumskrip-
tionsbulle Leos XII. vom 7. Mai 1828, und die Gründung wurde am
13. Juli in Solothurn feierlich verkündet.

Noch im gleichen Jahre schloss sich der Aargau und im folgenden Jahre der

Thurgau und Basel für seine katholischen Untertanen im Birseck an. Seit der

Trennung beider Basel ist nurmehr Baselland Bistumsglied; die Stadt ist
Administrationsgebiet. 1841 delegierte der Bischof von Chur den Ordinarius von Basel

mit der Betreuung der wenigen Katholiken im protestantischen Gebiet Schaffhausens

und 1858 mit derjenigen in der katholischen Pfarrei Ramsen. Anstrengungen,
dass sich wenigstens die Katholiken des Kantons offiziell dem Bistum anschlössen,

haben so wenig zum Ziele geführt wie ähnliche Bestrebungen im Kanton Zürich
bezüglich des Bistums Chur.

So zeichneten sich vorläufige Lösungen ab, was kirchenpolitische
Erörterungen dartun. Unter Siegwart-Müller entwarf der Diözesanrat

von Uri (1844—46) im Einverständnis mit Schwyz und Luzern einen

157



Organisationsplan zu einem Fünfwaldstätte-Bistum, das infolge des

Sonderbundskrieges jedoch nicht mehr verwirklicht werden konnte. 1847
wurde dann das Kapitel Waldstätte aufgehoben und das Inventar an die

beteiligten Kantone proportional verteilt.
Am 4. November 1861 lebte der Gedanke eines Bistums der Waldstätte

wieder neu auf. Damals kündete F. Niklaus Florentini, Bischof

von Chur, das Provisorium, das an sich nicht heilsam sei. Er beantragte
bei den Urständen, sich entweder definitiv an Chur anzuschliessen oder
die Trennung von Chur zu vollziehen. Es zeigte sich, dass in den Ur-
kantonen wie in Luzern, die Stimmung eher dahin ging, das Bistum
Waldstätte zu errichten, vielleicht im Sinne eines General- oder
Apostolischen Vikariates. Dagegen bestand keine Neigung, einen engern
Anschluss an Chur zu suchen.

So schrieben die «Katholischen Schweizerblätter» 1861, S. 791: «Dieser
Gedanke findet auch im Kanton Luzern seine warme Sympathie, wir möchten

sagen, allerorts unter den katholisch Gesinnten. Die Übereinstimmung ist nicht
auffallend, wenn man die Verhältnisse näher ins Auge fasst. Sie fusst nicht in
zufälliger Abneigung gegen die beiden Kurien von Solothurn und Chur, die
gegenwärtig von so ausgezeichneten Kräften verwaltet werden. Die Gründe sind von
wesentlicher Natur und so umfangreich, dass wir sie hier wohl nicht förmlich
abhandeln können. Es wäre eine Denkschrift nötig.»

Dass der Gedanke an ein Bistum der Waldstätte damals nicht eingeschlafen

war, beweist das Lindersche Legat von 1863, wonach bei einer Trennung der

V Orte Uri, Schwyz, Unterwalden, Luzern und Zug die Hälfte des dem Bischof
von Basel vermachten Legates diesen Ständen zukommen soll, also immerhin
200 000 Franken nach damaliger Währung ". Falls das Bistum Waldstätte je zu-

72 /. Duret, Das Lindersche Legat und dessen bischöfliche Verwaltung. — Eine
Schmachschrift gegen erhobene amtliche und ausscramtliche Anklagen, Luzern,
Gebr. Räber, 1877; S. 17 schreibt Duret: «Der vertrauliche Charakter des

Legates der Frl. Linder und die Pflicht der Diskretion des bischöflichen
Ordinariates ergeben sich speziell aus den Umständen, dass Frl. (Emilie) Linder sei.

in ihrem Vermächtnis ausdrücklich Rücksicht nahm, dass ein gemeinsames
Bistum der inneren Kantone die katholischen Interessen der Schweiz wesentlich

fördern musste und eine Ablösung der Kantone Luzern und Zug vom
Bistum Basel, wie auch der Urkantone von Chur zum Zweck der Gründung
jenes gemeinsamen Bistums sehr wünschbar wäre. Da bei der Annahme dieser
Eventualität Frl. Linder ein besonderes Vertrauen zu diesem Waldstätterbistum
hegte, weil es aus lauter katholischen Kantonen bestände, so dachte sie immerhin

die volle Hälfte ihres Stiftungsfonds zuzuwenden.» Abs. 2 des Testamentes
lautet: «Sollte die Diözese Basel geteilt und aus den Kantonen Luzern, Schwyz,
Unterwalden, Uri und Zug ein eigenes Bistum errichtet werden, so ist obige
Summe zwischen dem Bistum Basel und dem neu errichteten zu teilen.»

158



Stande käme, mussten also die Bistumsstände heute noch die Hälfte des Legates
ausbezahlen. Propst Duret, der über das Lindersche Legat schreibt, war noch im
Jahre 1877 für die Gründung des Bistums der Waldstätte gemäss dem Wunsche
der Frl. Emilie Linder.

Dass das neuumschriebene Bistum mit Sitz in Solothurn Schwierigkeiten

begegnete, das zeigen die Vorgänge in den Siebzigerjahren. In
jener Zeit wurde Bischof Eugenius Lachat, den die Berner seinerzeit
als ihren Landsmann aus dem Jura vorgeschlagen hatten, von den Diö-
zesanständen wider alles Recht im Januar 1873 abgesetzt73, nachdem

man schon 1870 das 1856 konkordatsmässig zugestandene Seminar
aufgehoben 74 und ihm das Lindersche Legat streitig gemacht hatte. Wir
fragen: Wo fand damals der Bischof Aufnahme und wer anerkannte
ihn noch? Das besorgten das inzwischen (1871) konservativ gewordene
Luzern und ebenso Zug. In Altishofen, dem Stammschloss der Pfyffer,
residierte er seit 1873. In Luzern, in der Pfyfferschen Liegenschaft am

Zinggentor, war es ihm 1878 vergönnt, ein Seminar zu eröffnen und im
Jahre 1883 begann er, auf dem Terrain des Stiftes St. Leodegar im Hof
zu Luzern ein eigenes Seminar zu bauen.

Als dann, im Zusammenhang mit der am 17. Horner 1873
ausgesprochenen Exilierung des Genfer Bischofs Mermillod 75 auch der päpstliche

Geschäftsträger (Nuntius) vom Bundesrat die Pässe zugestellt be-

73 O. Dossenbach, Meine Stellung als Abgeordneter des Standes Zug an der

Diözesankonferenz des Bistums Basel. Zug 1870. — /. Schmidlin, Friedrich
Xaver Odo Fiala, Bischof von Basel. Solothurn 1890, S. 111 ff.

74 Aktenmässige Beleuchtung der bistumbaslerischen Seminarfrage, besonders an
die Kantonsbehörden, die Geistlichkeit und das Volk der Kantone Luzern und
Solothurn gerichtet. Solothurn 1870; Ph. A. Segesser, Rechtsgeschichte 4,
Luzern 1858, S. 551: Theologische Fakultät. Vgl. dazu maschinengeschriebenes
Ms. der alten Bürgerbibliothek in der Zentralbibliothek Luzern: Das Priesterseminar

der Diözese Basel 1828—1928: 1. Vorgeschichte der Gründung (1828
bis 1859); Eröffnung, Bestand und Aufhebung (1859—1870). 2. Das freie
bischöfliche Seminar von Solothurn (1870—76), das Diözesan-Seminar in
Luzern § 1. im Pfyfferschen Hause 1878—83. § 2 das jetzige, S. 43; Ankauf der
Hallerschen Liegenschaft in Solothurn: Steinbrugg. § 44. Im Jahre 1928 neues
Seminar in Solothurn eröffnet. (Verfasst vermutlich von Regens Joh. Müller.)

75 Mermillod wurde wie Lachat Erzbischof, später Kardinal. Über Mermillod
s. K. Wick, Vaterland v. 22. 2. 1952.

159



kam (im Februar 1874)76, war Luzern ein katholischer Vorort ohne

geistige Führung, ohne Nuntiatur, ohne Bischof, ohne Dekanat der
Waldstätte. Dieser Zustand brachte der Leuchtenstadt eine Zeit kulturellen

Niederganges. Nunmehr nahm Freiburg i. Ue., das wenigstens
Bischofssitz war, die geistige Führung in die Hand. Es wurde
Universitätsstadt, während Luzern trotz seiner unter dem Dreigestirn der
Sailer-Schüler Gügler, Geiger und Widmer 77 einst so berühmten Fakultät

bloss noch ein Seminar besass. Diese Lehranstalt vermag —
obschon sie 1933 von Rom aus wieder als Fakultät anerkannt wurde —
sich nicht völlig durchzusetzen, solange die Urkantone nicht mit Luzern
und Zug zu einem Bistum zusammengeschlossen werden, und solange
die aus jenen Bezirken stammenden Alumnen nicht an der Luzerner
theologischen Bildungsstätte studieren. Nachdem Solothurn endlich unter

Bischof Ambühl 1928 das konkordatsmässige Seminar in der Haller-
schen Liegenschaft, auf Schloss Steinbrugg in Solothurn, zugestanden
bekam oder es doch wenigstens eröffnete, und nachdem der Ordinanden-
kurs von Luzern nach Solothurn verlegt wurde, könnten an sich Luzern
und Zug leichter abgetrennt werden, um sich mit den Urständen Uri,
Schwyz und Unterwalden zu einem Bistum Waldstätte zusammenzufinden.

Wie es schon oft vorgesehen war, käme der Bischof an das Stift
St. Leodegar oder an die Jesuitenkirche in Luzern, wo die Möglichkeiten

für einen Sitz vorhanden wären. Den Urständen würden daraus

kaum grössere Kosten erwachsen als durch den jetzigen provisorischen
Anschluss an Chur, steht doch der Anteil des Konstanzer Diözesan-

78 H. Abt, Nuntiatur, S. 24. Dazu Schweizerisches Bundesrecht. Staats- und ver-
waltungsrechtl. Praxis des Bundesrates und der Bundesversammlung seit 1903.
Als Fortsetzung des Werkes v. L. R. von Salis im Auftrag des schweiz. Bundesrates

bearbeitet von W. Burckhardt. Frauenfeld 1930, 2, S. 252. Der letzte Nuntius,

Msgr. Joh. Bapt. Agrozzi (1868—1874) — vielleicht war es auch einer
seiner Vorgänger (seit 1847 bloss päpstl. Geschäftsträger) —, soll sich auf den

eisigen Höhen des Gotthard bei seinem Abschied im Horner 1874 nochmals

umgekehrt und ausgerufen haben: «Vale Helvetia cum usibus et abusibus tuis!» Zu
den Abusibus gehört selbstverständlich auch,, dass der Bund (Art. 50) die neue

Umschreibung der Bistümer zu bestätigen hat und dass zum anderen so vieles
bis heute provisorisch blieb. — Die Schweiz erhielt nach dem ersten Weltkrieg
im Jahre 1920 wieder einen Nuntius, der zu den einzelnen Ständen geschickt
wurde. Das geschah zu einer Zeit, da der Kardinal in England wieder hoffähig
war, und da die Jesuiten in Deutschland wieder erlaubt waren.

77 Über J. M. Sailer, A. Gügler und J. Widmer vgl. £. Spiess, Bischof Sailer und
die Aufklärung, in: Schweiz. Rundschau 62, 1952, H. 10.

160



fonds, ebenso die Hälfte des Linderschen Legates zur Verfügung, und
besoldet doch der Staat die Professoren an der theologischen Fakultät
von Luzern 78.

Kulturell sind die Stände, die zum Bistum der Waldstätte zu rechnen

sind, bloss noch durch den V-örtigen Verein, eine geschichtsfor-
schende Organisation, verbunden, die in jener Zeit erwuchs, als durch
die Bundesverfassung und durch den Ausgang des Sonderbundskrieges
vorläufig keine Hoffnung mehr bestand, in absehbarer Zeit ein Bistum
der Waldstätte aufzurichten 79.

Aber in der heutigen Zeit genügt dieser lose Zusammenhang durch
den V-örtigen Verein nicht mehr, um so mehr, als viele eben doch nicht
mehr geschichtlich denken. Die kulturelle Trennung hingegen fühlt man
in der sonst räumlichen Verbundenheit. Da werden zum Beispiel die

vom Kanton Luzern in katholischem Geiste geführten kantonalen
Lehranstalten wie die Realschule mit ihren technischen und merkantilen
Fächern von Schülern der katholischen Nachbarlande nicht besucht.

Ein katholisches Technikum für die Innerschweiz kam bis heute nicht
zustande — dies zumeist aus dem Grunde, dass die Geistlichen und die
Lehrkräfte einander nicht kennen und sich gegenseitig nicht beraten
können. Einen wirklich katholischen Geist strahlen nur die den

Klöstern der Urschweiz angeschlossenen Kollegien aus. Die luzernischen

Lehranstalten aber, ausgenommen die Theologische Fakultät und die

Kirchenmusikschuie, büssen immer mehr die weiter ausgreifende
Wirkung ein, wenn die Urstände nicht mit den Städten Luzern und Zug zu
einem Bistum zusammengeschlossen werden. Seitdem auch die künftigen
Geistlichen der beiden Städtekantone immer mehr die neutralen
Kantonsschulen als die innerschweizerischen Kollegien besuchen, die

Luzerner und Zuger im ersten und vierten Jahr Theologie die Fakultät in
Luzern frequentieren, während die den Länderkantonen entstammenden

Theologiestudenten in das Seminar von Chur eintreten und die dem

Bistum Basel zugehörigen überdies den Ordinandenkurs in Solothurn

absolvieren, wird die Entfremdung unter dem Klerus des alten Kapitels

78 Das Wahlrecht hinsichtlich der geistlichen Professoren der Fakultät und der

Kantonsschule steht laut Konkordat vom Jahre 1926 auf Grund eines

Dreiervorschlages der Regierung zu. Ebenso in Bezug auf die Sitze der Chorherren, die,

wenn das Bistum Waldstätte gegründet werden könnte, auch mit Domherren
der Urschweiz besetzt würden.

79 Schnyder, Studien; Über das Bistum der Waldstätte, S. 143 ff.

161



der Waldstätte immer grösser. Diese Zersplitterung wirkt sich keineswegs

zum Vorteil für die Zukunft der katholischen Innerschweiz aus.
Die Theologische Fakultät und die Kirchenmusikschuie in Luzern werden

erst dann ihre wahre Bedeutung und ihren Einfluss geltend machen

können, wenn die Innerschweiz in einem Bistum vereinigt ist80.
Wenn ein Sprichwort heisst: «Äntlebuecher und Länder gänd e guete

Kalander», so bedeutet das: Luzern zusammen mit den Waldstätten und
Zug ergäbe in sinnvoller Weise ein abgerundetes Bistum, das Bistum,
das von jeher erstrebt wurde, aber nie zur Wirklichkeit geworden ist
und doch von vielen ersehnt wird. So stellt Stiftspropst W. Schnyder
am Schluss seiner Abhandlung über dieses Thema folgende Frage: «ob

nicht die Bedürfnisse einer kommenden Zeit, trotz dem heute noch die
Freiheit der Kirche beschränkenden Bistumsartikel der Bundesverfassung
(Art. 50), zur Auflösung der übergrossen Diözesen und zum abermaligen
kirchlichen Zusammenschluss der Innerschweiz, vielleicht zu einem

eigenen Bistum mit Sitz in Luzern führen werden?»
Soviel über die immer wieder unternommenen Versuche und

Ansätze, ein Bistum der Waldstätte zu schaffen. Sie greifen über
Jahrhunderte und berühren die politische und kirchenpolitische Geschichte
sowohl der Schweiz als auch der Konstanzer Diözese, des räumlich gröss-

ten deutschen Fürstbistums. Ebenso treten die italienischen Einwirkungen

heraus, die Zusammenhänge mit Mailand und Rom. Die
Reformationsgeschichte, die tridentinische Erneuerung, das Zeitalter der
Aufklärung und die Lösungsversuche des oft unschlüssigen und zwiespältigen
19. Jahrhunderts werden dabei in vielen Einzelheiten aufgedeckt. Auch

Zufälligkeiten machten sich bemerkenswert geltend. Überdies kristallisierten

sich die Anfänge und Zielsetzungen des Staatskirchentums her-

80 Man fürchtete andrerseits, die mehr mit Protestanten durchsetzten Gebiete

hätten zu wenig Priesternachwuchs, wenn die Urschweiz abgetrennt würde. —
Übrigens würde Solothurn mit Bern, Basel und dem Aargau ein schönes Bistum
bilden, in dem genug Klerus vorhanden wäre, besonders aus dem kathol. Gebiet
des Aargau. Heute gibt es auch in den protestantischen Städten noch viel
Priesternachwuchs, während er auf dem Lande merklich zurückgeht. Ähnlich in
Deutschland. — St. Gallen sollte, wie man bemerkt hat, mit Thurgau, Schaffhausen

und Appenzell verbunden werden. Appenzell ist z. B. auch nur
provisorisch mit St. Gallen verbunden, ebenso Schaffhausen mit Basel.

Im Bistumsarchiv zu Solothurn finden sich heute auch die Konstanzer
Visitationsberichte seit 1597 und die Korrespondenzen des Kommissariates Luzern
mit dem Bistum Konstanz, die noch nicht bearbeitet wurden.

162



aus, dem aber eine grössere Gestaltung versagt blieb. Kaum irgendwo
im deutschen Sprachgebiet setzte sich das Problem der neuzeitlichen

Bistumsgründung aus so vielen Faktoren zusammen, die ein
Mitbestimmungsrecht oder doch eine namhafte Einflussnahme beanspruchten,

ohne immer entsprechende Wirkungen auszulösen.

163


	Der Plan eines von Konstanz losgelösten schweizerischen Bistums der Waldstätte

