Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 129-130 (1976-1977)

Artikel: Volkskundliches Uber die Beinhauser der Innerschweiz
Autor: Odermatt-Burgi, Regula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Volkskundliches iiber die Beinhiuser
der Innerschweiz *

von Regula Odermatt-Biirgi, Stans

Zu Beginn gleich eine Entschuldigung oder Absicherung, wie Sie
wollen: eigentlich bin ich Kunsthistoriker, nicht Volkskundler. Was
ich Thnen also heute erzihle, stellt nur ein Randgebiet meiner Un-
- tersuchungen iiber die Innerschweizer Beinhiuser dar, ein Randge-
biet, das ich im iibrigen noch nicht systematisch aufgearbeitet habe.
Wenn ich mich dennoch zu diesem Thema entschloss, so nur, weil
es mir in diesem Saal unmdglich ist, Dias zu zeigen, und ein Vor-
trag iiber Architektur, Totentinze und andere Vanitasdarstellungen
ohne Bildmaterial wire fiir Zuhorer und Vortragenden undankbar.
Als zweites muss ich Sie warnen: das Thema ist makaber, und einige
Dinge mogen IThnen sogar pietitlos erscheinen. Heute wird der Ge-
danke an den Tod verdringt, die Sterbenden in die Spitiler, die
Toten in’ die Leichenhduser abgeschoben. Auch frither hat man den
Tod und die Toten gefiirchtet und mit Abwehrmassnahmen reagiert,
doch war der Tod ein notwendiger, vertrauter Bestandteil des Le-
bens, dem man zum Teil unzimperlich praktisch, zum Teil mit ma-
gisch-religiosen Vorkehrungen begegnete, die uns heute fremd er-
scheinen mdgen.

Ich werde im folgenden einige der Griinde aufzihlen, die. zum
Bau der Beinhiuser gefiihrt haben, und ich werde versuchen, vor
allem die volkskundlichen und kulturgeschlchthchen Aspekte dieser
Griinde ein wenig herauszuarbeiten.

Um das Beinhaus in seiner funktionalen, sakralen und magisch-
religidsen Bedeutung zu wiirdigen, miissen wir kurz und sehr sum-
marisch einen Blick auf den mittelalterlichen Friedhof werfen, der
ein ungeheuer lebendiger und vielschichtiger Organismus war. Als
Begriindung fiir den Bau von Beinhdusern wird immer wieder der

* Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung des Historischen Vereins der V
Orte auf der Klewenalp am 4. 9. 1976.

183



Platzmangel auf den Kirchhéfen genannt. Ein jiidisches Gesetz, je-
doch auch die Konzilien von Auxerre und Micon im 6. Jahrhun-
dert, ferner das Lex Salica, die Kapitularien des Bonifacius, Karls
des Grossen und Ludwig des Frommen im 8. und 9. Jahrhundert
verboten, zwei Tote iibereinander ins gleiche Grab zu legen'. Nur
relativ wenige alte Mutterkirchen besassen und behiiteten als wich-
tige Einnahmequelle das Begribnisrecht. Die Friedhéfe waren bis
zum Spitmittelalter um die Kirchen herum angelegt, also meistens
innerhalb der Siedlung, was eine nennenswerte Vergrosserung aus-
schloss. Auch konnte der vorhandene Platz nicht optimal ausge-
niitzt werden, da die Grabstitten nach hierarchischen Prinzipien
angeordnet waren, d. h. gesonderte Plitze wurden beansprucht fiir
die Toten der Mutter- und der verschiedenen Filialkirchen, fiir be-
stimmte Geschlechter, Bruderschaftsmitglieder, Stinde, fiir Kinder,
Wochnerinnen, Dienstboten, etc. Selbst der ungeweihte Teil des
Friedhofs musste recht gross sein, wenn man so zusammenzihlt, wer
alles nach Johannes Beleths und Wilhelm Durandus’ bedeutenden,
seit dem 12., beziehungsweise 13. Jahrhundert immer neu aufgeleg-
ten Werken «Rationale Divinorum Officiorum» ausgeschlossen war:
die Juden und anderen Nichtchristen, die ungetauften Kinder, die
Selbstmdrder; alle bei einem schweren Vergehen — d. h. Raub, Ehe-
bruch oder heidnischen Spielen — Getdteten; alle, die bei einem
Aufstand oder Angriff unbussfertig sterben, ausser sie seien fiir eine
gerechte Sache gefallen; jeder, der auf der Riickkehr aus einem Bor-
dell getdtet wird oder plétzlich stirbt : nach Beleth «ex prostibulo
rediens, vel ex alio loco ubi fornicatus sit», nach Durandus «si

! Perles, J.: Leichenfeierlichkeiten im nachbiblischen Judentum. In: Frankels
Monatsschr. f. Gesch. und Wiss. d. Judentums. Breslau, 10, (1861), S. 391—393.
Binterim, J. A.: Pragmatische Geschichte der deutschen National-, Provinzial-
und vorziigl. Didcesanconcilien vom 4. Jh. bis auf das Concilium v. Trient.
Bd. 2, Trient, 1836, S. 143 (Bonifaz).

Baluzius, St.: Capitularia Regum Francorum. T. I, Paris, 1677, S. 293, 318
(Lex Salica), S. 153 (Childrich), S. 957 (Karl d. Grofle, Ludwig d. Fromme).
Hardouin, J.: Acta Conciliorum et Epistolae Decretales, ac Constitutiones
Summorum Pontificum. T. III, Paris, 1714, Sp. 445 (Auxerre §78), Sp. 464
(Mécon 585).

Monumenta Germaniae Historica. Legum Sectio III: Concilia, T. I, Conciliae
aevi Merowingici. Hannover, 1893, S. 171 (Micon §85).

184



aliquis rediens de lupanari vel de alico loco, ubi fornicatus sit» 2.
Sie sehen, obwohl meine Beinhiuser in unmittelbarer Nihe der Kir-
che auf sakralem Boden stehen, musste ich meinen lateinischen Wort-
schatz hdufig nach einer recht profanen Seite hin erweitern. |

Auch zahlreiche Vorschriften weisen auf profane und heidnische
Aspekte hin. Im Zusammenhang mit dem Beinhausbau wird seit
den Synoden von Miinster und Kéln, 1279 und 1280, fast stereotyp
wiederholt, die Kirchhtéfe seien zu schliessen und die Gebeine an
einem geschiitzten Ort zu deponieren, damit die Schweine und an-
dere streunende Tiere sie nicht verschleppen konnten 3. Recht oft
findet man das Verbot, auf den Gribern die Wische zu bleichen.
Wohl weniger mit Sport, als mit Uberresten heidnischer Totenbriu-
che hat der Luzerner Ratsbeschluss zwischen 1310 und 1313, die
Peterskapelle betreffend, zu tun: «Der rat ist ouch uber ein komen,
das nieman sol im dem kilchof ze Kapelle keiglon, noch walon, noch
stechen, noch turnieren, noch schieszen, noch den stein stoszen bi
einer march silbers» 4. Im Zusammenhang mit dem Ursprung der
Totentdnze bin ich auf die Notiz gestossen, dass auf den Friedhdfen
unanstindige Lieder, Spiele und Tinze stattfanden. Dadurch mehr
fasziniert, ich gestehe es, als durch fromme Lieder, habe ich denn
in einem Anflug von unnétigem Fleiss die Konzils- und Synodals-
beschliisse unter diesem Gesichtspunkt durchgeackert und zwischen
dem 6. und dem 14. Jahrhundert iiber ein Dutzend Verbote gefun-

? Johannes Beleth: Rationale Divinorum Officiorum. Antwerpen, 1562, S. 343.
Durandus, W.: Rationale Divinorum Officiorum. Adjectum fuit praeteres aliud
Diuinorum officiorum Rationale ab Ioanne Beletho, Antwerpen, 1614, S. 23—
23V.

3 Mansi, J. D.: Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio. T. XXIV,
Venedig, 1780, S. 320 (Miinster), S. 357 (Kéln).

Binterim, A. J.: o. c., Bd. 5, Mainz, 1843, S. 295 (K&ln).

4 Zehnder, L.: Volkskundliches in der ilteren schweizerischen Chronistik. Basel,
Schweiz. Gesellsch. f. Volkskunde, 1976, S. 331—332 (Mit Lit. angaben).

v. Liebenau, Th.: Das alte Luzern. Topogr.-kulturgeschichtl.-geschildert. Lu-
zern, 1881, S. 127. . ,
Pfyffer, K.: Der Kanton Luzern, hist.-georgr.-stat. geschildert. (Gemilde der
Schweiz, Bd. 3). St. Gallen, Bern, 1858, S. 343.

Wackernagel, H. G.: Die Freiheitskimpfe der alten Schweiz in volkskund-
licher Beleuchtung. In: SAV, 46, (1949/50), S. 72—73.

Schweiz. Idiotikon, Bd. 2, Frauenfeld, 1885, Sp. 1029.



den, auf dem Kirchhof «cantica obscina et turpea» oder «inhonesti
ludi, qui ad lasciviam invitent»> aufzufiihren 5. Zu meiner Enttiu-
schung fehlten nihere Angaben, worin nun eigentlich die Obsz6ni-
tit bestand. Doch mag die Tatsache, daf} sich auch in der Inner-
schweiz die Tanzlauben in der Regel in unmittelbarer Nihe des Fried-
‘hofes befanden, letztlich mit diesen alten, heidnischen Briuchen in
Verbindung stehen.

Daneben lassen sich politische, rechtliche und soziale Aspekte
nachweisen. Auf dem Friedhof, hiufig vor einem bestimmten Kir-
chenportal, tagte das Gericht, wurden Ehen eingesegnet, die Exor-
zismen der Taufe gesprochen, das Vieh ausgesegnet, die grossen Buf}-
predigten gehalten, zu Kreuzziigen und Wallfahrten aufgerufen, es
fanden Bahrproben, Gottesurteile, Erbteilungen am Dreissigsten statt,
etc. Obwohl bei uns eigentliche kirchliche Wehranlagen fehlen, gal-
ten Kldster, Kirchen, Beinhiuser und Friedhofe als sakrosant und als
Asylstatten. Zur Illustration sei ein Fall herausgegriffen, der das Bein-
haus von Freienbach betrifft und zeigt, dafl im spiten 18. Jahrhun-
dert der Asylgedanke zwar im Abnehmen begriffen war, jedoch noch
halbwegs respektiert wurde. 1752 floh nimlich ein Dieb, verfolgt von
Volk, Vogt und Seckelmeister ins Beinhaus. Der Kaplan pochte auf
das Asylrecht, das Volk lockte jedoch den Dieb aus dem Beinhaus

5 Auswahl:
Cosacchi, St.: Makabertanz. Der Totentanz in Kunst, Poesie und Brauchtum
des Mittelalters. Meisenheim, 1965, S. 350—51, 353.
Zehnder, L.: 0. ¢c., S. 611—12.
Tanz auf den Kirchhéfen. In: SV, 13, (1923), S. 25.
Hardouin, J.: o. c., T. I1I, Paris, 1714, Sp. 445 (Auxerre 578), Sp. 950 (Chilon-
nais 639—s54); T. IV, Sp. 1016 (Mainz 813); T. VI, Sp. 1090 (Essonne 1287),
Sp. 1230 (Bessin um 1300).
Monumenta Germaniae Historica. Legum Sectio III, Concilia, T. I, Conciliae
aevi Merowingici, 1893, S. 180 (Auxerre §73—60c3), S. 211—12 (Chilonnais
639—54); Legum Sectio III, Concilia, T. II, Conciliae aevi Karolini, P. I—II,
1908, S. 272, 304, (Mainz 813), S. §81 (Rom 826); Legum Sectio II, Capitu-
laria Regum Francorum, T. I, P. I, 1881, S. 229 (Pippin, Karl d. Grofle).
Mansi, J. D.: o. c., T. XXII, 1778, S. 730 (incerti loci, um 1200); T. XXIII,
1779, S. 32 (Trier 1227); T. XXIV, 1780, S. 903—o4, (Liittich 1287), S. 1190
(Wiirzburg 1298); T. XXV, 1782, S. 32 (Konstanz 1300), S. 264—65 (Trier
1310). etc.

186



heraus, verschlof} die Tiire, mifhandelte ihn und lief} ihn ohne Nah-
rung dem Wetter ausgesetzt, bis er sich freiwillig ergab é. '

Lokal-politische und wirtschaftliche Bedeutung hat — zum Teil
heute noch — die Zeit «na Chiles», wenn die Minner nach dem
Hauptgottesdienst in Gruppen zusammenstehen. Zum Schutz vor der
Witterung errichtete man vielerorts auf dem Friedhof oder an der
Mauer die sogenannten «Bdgen», eine Holzkonstruktion, die unse-
ren alten Briicken gleicht; erhalten ist jener von Morschach. Jedoch
konnte durchaus auch das Vorzeichen des Beinhauses die Funktion
~des Bogens iibernehmen. So wird etwa aus Hasle berichtet, daf} sich
die Minner unter dem Beinhausvordach trafen, um Neuigkeiten aus-
zutauschen, Geschifte abzuwickeln und sich vom Brieftriger die Post
geben zu lassen 7.

Sieht man unsere Jahrzeitbticher durch, wird einem bewusst, dass
sich der grosste Teil der sozialen Aktivititen auf dem Friedhof ab-
spielte: an Beerdigungen, Dreissigsten, Jahrzeiten, Fronfasten, Sams-
tagen, etc. wurden Almosen, Brot, Kise, Wein verteilt 8, und das
Beinhaus war oft Schauplatz dieser Spenden. Ich greife willkiirlich
zwei Beispiele heraus. In Stans enthilt das Pflichtenbiichlein des
Sigrists im Urbar von 1761 unter Punkt 14: «es soll der, so nit wuch-
ner, am Freytag das Speng Brodt selbsten abholen undt im Bein-
hauss ausstheilen undt den Rosenkrantz abbeten» ?, oder im Jahr-
zeitbuch von Biirglen, mit der Schrift aus dem 16. Jahrhundert, un-
ter dem 2. November: «Item ein kilchmeyer sol versechen, das all-
wegen uff aller Seelen-tag umb zechen schillig brott Im kerckher

¢ Bindschedler, R. G.: Kirchliches Asylrecht (Immunitas ecclesiarum localis) und
geistl. Freistitten in der Schweiz vor der Reformation. Diss. Ziirich, 1906,
5, 4 L.
Hiippi, A.: Kunst und Kult der Grabstitten. Olten, 1968, S. go.

7 Aregger, J. E.: Das Beinhaus in Hasle. In: Bl. f. Heimatkunde aus dem Entle-
buch, 5, (1932), S. 116.

8 Koren, H.: Die Spende. Graz, 1954.
Heim, W.: Die «Spende» in der Urschweiz. In: SAV, 62, (1966), S. 29—48.
Caminada, Ch.: Biindner Friedhofe, Ziirich, 1918, S. r14—124.
Curti, N.: Totenspenden. In: SAV, 14, (1910), 79—97.
Curti, N.: Die Butterlampe. In: SAV, 14, (1911), S. 227—233.

® Odermatt, A.: Geschichte der Pfarrkirche Stans. (Manuskr. Kantonsbibl.
Nidw.). 1882. S. 638.

187



Armen Liithen werde ussgetheilt» 1°. Die Verbindung von Beinhaus
und Brotspenden wird durch die Architektur etlicher unserer mit-
telalterlichen, zweistdckigen Beinhiuser untermauert — Pfeffikon,
Roémerswil, Hochdorf—, deren Untergeschoss zur Aufbewahrung
der Gebeine, das Obergeschoss aber als Zehntscheune diente. Neben
rein praktischen Griinden mogen symbolische mitgespielt haben. Es
fehlt hier die Zeit, auf die global verbreitete Verquickung von To-
ten- und Fruchtbarkeitskult einzugehen, die im christlichen Bereich
durch Zeugnisse aus dem Neuen Testament untermauert wird. Fiir
die Innerschweiz interessant ist jedoch einerseits die formale Ahn-
lichkeit dieser Beinhduser mit den gotischen, zweigeschossigen Stein-
speichern, wie einige im Kanton Luzern erhalten sind, andererseits
die Wechselbezichung von Sakralem und Profanem in beiden Ge-
biudetypen: wihrend also im geweihten Beinhaus Korn gelagert
wurde, existierte im Kanton Luzern auch der Brauch, an Samstagen
und Fronfasten in Speichern und Backdfen Armenseelenlichtlein an-
zuziinden 1. Ahnliches wird aus dem Schichental berichtet. Es han-
delte sich wohl urspriinglich um Opfergaben, jedoch sind die Erkla-
rungen erwihnenswert: die hungrigen Armenseelen lecken das Oel
aus den Schilchen, oder sie beschmieren ihre Brandwunden damit.
Caminada schreibt von Korntrogen in den biindnerischen Beinhiu-
sern, aus denen an bestimmten Tagen den Armen Getreide als Saat-
gut verteilt wurde. Ob der fiir das Beinhaus von Emmetten iiber-
lieferte Steintrog, der einige Schidel enthielt, die von den Besuchern
mit Weihwasser besprengt wurden, ehemals ebenfalls ein Korntrog
war, lasst sich nicht mehr feststellen 2. Es konnte sich jedoch auch,
wie ehemals im Beinhaus von Buochs, um einen gemauerten Behil-
ter gehandelt haben, in dem die Gebeine der unbedeutenden, namen-
losen Toten ruhten, wihrend sich die Képfe der bekannteren Biirger
stolz auf einem Gestell, mit Namen versehen, prisentierten 3,

19 Jahrzeitbuch der Kirche in Biirglen, Kt. Uri, sammt Urkundensammlung, diese
Pfarrei betreffend. In: Gfd. 20, (1864), S. 77.

" Arnet, J.: Alte religiose Volksbriuche aus der Innerschweiz. In: SAV, 31,
(1931), S. 157—158.

12 Rahn, J. R.: Zur Geschichte des Totentanzes. In: Gfd. 36, (1881), S. 227.

13 Riitimeyer, L. und His, W.: Cranaia helvetia. Samml. schweiz. Schidelfor-
men. Basel, Genf, 1864, S. 2—3,

188



Man muss sich zudem bewusst sein, dass Kirche, Beinhaus und
Oelberg nicht die einzigen Gebiude innerhalb der Friedhofmauern
waren. Dazu kamen die Sakristei, Zehntscheunen, das Sigristenhaus,
Ofters die Bibliothek, der Stall fiir das Antoniusschwein, Unter-
kiinfte fiir die Sondersiechen ¥ — in Sarnen etwa wurde 1684 das
Beinhaus repariert und die Hiuschen der Sondersiechen auf dem
Friedhof neu gedeckt, '* —, ferner Behausungen fiir Beginen oder
fiir einen Waldbruder — in Einsiedeln zum Beispiel wurde das Bein-
haus in der 2. Hilfte des 17. Jahrhunderts um einen Anbau erwei-
tert, der dem sogenannten «Rockhans» als Klause diente 16,

Doch nun zur eigentlichen Funktion der Beinhiuser, dem Auxf-
bewahren der menschlichen Uberreste. Es muss sich dabei nicht un-
bedingt um Knochen handeln. Allen, die eine Vorliebe fiir Maka-
beres haben, empfehle ich als Delikatesse die Kapuzinergruft von
Palermo. Der Boden dieser Stadt wirkt mumifizierend, nicht zer-
setzend, so dass in dieser beriihmten Gruft Mumien, meist Adelige
und hohe Geistliche, in Nischen liegen, bekleidete Mumien auch
friedlich, wie im Gesprich vertieft, den Winden entlang aufgereiht
sind. Im Beinhaus beim Hospiz des Grossen St. Bernhard stehen
vertrocknete Leichen in Monchskutten, hier wohl, weil der Winter
lang und der Boden hart ist. Gezwungen durch Schneemassen und
Lawinengefahr, sah man sich in abgelegenen Héfen im ganzen Al-
pengebiet veranlasst — Zeugnisse habe ich namentlich fiir die Kan-
tone Graubiinden und Uri und fiir das Berner Oberland gefunden —,
die Toten bis zum Friihjahr im Schnee zu kiihlen oder auf dem
Estrich zu trocknen. Daran kniipft sich die praktisch einleuchtende
Geschichte, man habe mit dem toten Grossvater die Fiichse «ge-
beizt», oder man habe im Friihling auf dem Estrich den Sack mit
den Apfelschnitzen mit jenem der Leiche verwechselt und den fal-
schen auf den Friedhof getragen 7.

14 Schweizer, J.: Kirchhof und Friedhof. Darstellung der Hauptthemen europii-
scher Begribnisstitten. Diss. Univ. Basel. Linz, 1956, S. 40—48.

5 Niderberger, F.: Religiose Sitten und Sagen aus Unterwalden. Sarnen, 1910,
S. 388.

16 Birchler, L.: Kdm. Schwyz, Bd. 1, 1927, S. 217.

7 Geiger, P.: Leichen im Schnee. In: SV, 14, (1924), S. 42.
Miiller, J.: Ortsneckereien aus Uri. In: SV, 14, (1924), S. 7.
Caminada, Ch.: o. ¢., S. 187.

189



Ublicherweise birgt das Beinhaus jedoch Knochen. Im Idealfall
dauerte die Grabesruhe so lange, bis die Verwesung abgeschlossen
war. Haufig jedoch musste der Totengriber die Gebeine zuerst rei-
nigen, aber leider fliessen die Angaben dariiber recht spirlich. Das
Dorfbiichlein von Altdorf etwa berichtet 1705, dass man «wegen
dem grossen gestankh undt unrath, so under den Dodtengebeynen
aldorten sich befindt. .. bald kein Andacht mehr im underen Beyn-
hauss» verrichten konnte. Der Totengriber wird angehalten, die
«Dodtengebeyner», wie dies andernorts geschehe, vor der Deponie-
rung im Beinhaus zu waschen 8, In Sins — ich habe am Rande das
ganze Archidiakonat Aargau in meine Untersuchung einbezogen —
in Sins ersetzte 1666 ein Neubau das Beinhaus von 1520, weil das
alte «in die erde vertieft, nider und also ungesund, dass es zuo dem
ofteren den liithen under der h. miss darin iibel und weh worden
und wigen bosen geschmacks gar geschwunden» 12. Schriftliche Be-
richte iiber den Vorgang des Reinigens habe ich bis jetzt nicht ge-
funden. Eine Eintragung von 1597 im Kirchenrechnungsbuch von
Altdorf scheint darauf hinzudeuten, dass die Knochen nicht nur
gewaschen, sondern auch ausgesotten wurden: «Dem Haffner uss
bevelch miner Hrn geben umb das ehr den beinéffen, under dem
beinhuff, dazwiischent die straf, hinweggethan — 2 sch» 20, Die Sitte
des Auskochens, «More Teutonico», war im Mittelalter bei Teilbe-
stattungen {iiblich, um zu ermoglichen, dass wenigstens die Skelette
der auf Kreuzziigen und Wallfahrten verstorbenen Adeligen in die
Heimat oder an einen geweihten Ort transportiert werden konnten.
Papst Bonifaz VIII. verbot in einer Bulle 1299—1300 diesen Brauch.
Auch wurde zu Beginn des 14. Jahrhunderts durch Entfernung der
Eingeweide und durch Einwickeln in eine Art Wachstuch eine Kon-
servierungsmoglichkeit fiir den Leichentransport gefunden. Dies ist
fiir die Kunstgeschichte insofern von Bedeutung, als in den Toten-
tinzen fast nie Skelette, sondern mumifizierte Tote mit Bauch-

18 Miiller, C. F.: Das Dorfbiichlein des Fleckens Altdorf von 1684. (Einleitung).
In: Hist. Neujahrsbl. (d. Kant. Uri), 1953/54, S. 34.

? Germann, G.: Kdm. Aargau, Bd. 5, 1957, S. 485 (Rodel der Liebfrauenbruder-
schaft, PfA Sins).

2 (Kirchenrechnungsbuch v. Altdorf, 1596—1652, unpag.). PfA Altdorf.

21 Stiiber, K.: Commendatio Animae. Sterben im Mittelalter. Diss. Masch.schr.
Ziirich, 1972, S. 143—148.

190



schnitt — hiufig mit sich dekorativ ringelndem Gewiirm — dar-
gestellt sind. Trotz Verbot des Papstes blieben Teilbestattungen bei
gewissen Dynastien im Sinne einer Reliquienverehrung bis ins 20.
Jahrhundert iiblich. Wer sich fiir die einzelnen Beispiele samt Quel-
lentexten interessiert, dem empfehle ich Karl Stiibers Dissertation
«Commendatio Animae» 21, Als kochende Hausfrau war ich vor-
wiegend auf die Zutaten neugierig, doch werden nur Salz und
Wein erwihnt. Zur Illustration zwei Beispiele: Ludwig IX., der
Heilige, starb 1270 auf einem Kreuzzug vor Tunis, wurde zerlegt
und in Wasser und Wein abgekocht; Friedrich I., Barbarossa, da-
gegen, gestorben 1190 auf einem Kreuzzug, wurde zuerst mit Salz
eingerieben, «sale diligenter confricatum», dann abgekocht, «carnem
ejus coxerunt». — In diesen Abschnitt gehort eigentlich die Ge-
schichte der Viktoria Oelgass. Thr Mann, ein Tiroler namens Josef
Duxer, arbeitete in Stans als Maurer, kimpfte auf Seite der Nid-
waldner gegen die Franzosen, fiel bei Ennetmoos und wurde auf
dem Schlachtfeld begraben. Viktoria aber litt unter dem Gedanken,
dass thr Mann in ungeweihter Erde ruhte, am 25. Wintermonat 18or1,
also 3 Jahre spiter, grub sie die Uberreste aus, sammelte sie in einen
Sack, sduberte und wusch sie zu Hause sorgfiltig und trug die Ge-
beine unter heissen Trinen ins Beinhaus von Stans. Johann Peter
Hebel hat iibrigens die Begebenheit in der Erzihlung «Seltene Lie-
be» aufgegriffen, jedoch meiner Meinung nach arg verwissert. Denn
nach ihm gribt die Gattin die Leiche aus und legt sie vor die Kir-
‘chentiire, wihrend die richtige Viktoria die Fleischresten abge-
schabt und die Knochen siuberlich geputzt hat 22,

In der Innerschweiz deponierte der Totengriber ohne weitere
Zeremonien die Uberreste im Beinhaus. Bei den Juden jedoch und
in einigen Dorfern im Elsass und in Lothringen kannte man den
Brauch, bei der feierlichen Zweitbestattung in der Beingruft noch-
mals alle Verwandte und Trauergiste zu versammeln, nochmals

22 Gut, F. J.: Der Uberfall in Nidwalden im Jahre 1798 in seinen Ursachen und
Folgen. Stans, 1862, Anhang, S. 5.
Die Duxerin. In: Nidw. Kalender, 1861, (unpag.).
Kleines Feuilleton: Seltene Liebe. In: Nidw. Volksbl., 1945, Nr. 29.
“Hebel, J. P.: Erzihlungen und Betrachtungen des rheinischen Hausfreundes.
(aus dem Jahr 1819). (Werke, Bd. 2). 2. Aufl. Ziirich, 1958, S. 492—494.

191



Trauerreden zu halten und die letzten, endgiiltigen Abschiedsworte
und -gebete zu sprechen 2. |

Die Art und Weise der Aufschichtung der Gebeine hingt von
den Todesvorstellungen der jeweiligen Epoche ab und bedingt auch
gewisse Details der Beinhausarchitektur. Wie Funde zeigen, hat man
urspriinglich die menschlichen Uberreste in Massengruben geborgen,
diese wahrscheinlich erst um die Jahrtausendwende zu eigentlichen
Griiften ausgebaut und Kapellen dariiber errichtet. Einige der dlte-
sten erhaltenen Beinhiuser besitzen ginzlich unterirdisch angelegte
Untergeschosse ohne Tiiren, so dass die Gebeine willkiirlich durch
eine Offnung im Kapellenboden heruntergeworfen werden mussten.
Der anfinglich durch die Cluniazenser geforderte Armenseelenkult,
dann aber vor allem die sich im Spitmittelalter breitmachenden
politischen, sozialen und wirtschaftlichen Verunsicherungen und
Verinderungen, die riesigen Pestepidemien und die in diesem Klima
schonste Bliiten treibende Vanitasliteratur verursachten, dass man
die Gebeine als geeignetes «Memento-mori» schitzen lernte. Die
Griifte wurden betretbar. Es entstanden auch viele eingeschossige
Beinhiduser, die sich durch eine fensterlose Wand oder einen grésse-
ren fensterlosen Wandteil auszeichnen. Davor standen die soge-
nannten «Totengatter» oder «Totenkratten», rotgestrichene Holz-
abschrankungen — wie sie heute noch in Steinen erhalten sind —,
welche die grosse, anonyme Masse von Gebeinen als gewaltiges
Zeugnis allgemeiner menschlicher Verginglichkeit enthielten: «Hie
richt got nach dem rechten / Die heren ligen bi den knechten / Nun
merket hie by / Welcher her oder knecht gewesen si», wie eine der
beliebtesten Beinhausinschriften heisst 2. An der den Totenkratten

2 Perles, J.: 0. c., S. 391—392.
Bour, R. S.: Die Beinhduser Lothringens. In: Jb der Gesellsch. f. lothr. Ge-
schichte und Altertumskunde, 17, (1905), S. 39.
Blind, E.: Die Schidelformen im Schorbacher Beinhaus. In: Beitr. zur Anthro-
pologie Elsafl-Lothringens, 3, (1902), S. 69. '

24 Beim zit. Text handelt es sich um die Inschrift am Beinhaus des ehem. Klein-
basler (Klingenthaler) Totentanzes. Beispiel in der Innerschweiz:
Inschrift an der Renaissance-Ballustrade im Beinhaus von Altdorf.
Maurer, F.: Kdm. Basel-Stadt, Bd. 2, 1961, S. 107, Abb. 121.
Andee-Eysn, M.: Volkskundliches aus dem bayrisch-Osterreichischen Alpen-
raum. (Schidelkultus im Alpengebiet). Braunschweig, 1910, S. 1§3—155.
Schreiber, W. L.: Handbuch der Holz- und Metallschnitte des 15. Jh. (Neudr.
d. Ausg. 1927). Bd. 4, Stuttgart, 1969, Nr. 1894.

192



gegeniiberliegenden Wand befand sich in der Regel ein grosses, oft
rundbogiges Fenster, das «Seelenfenster», das den Voriibergehenden
den Blick auf die Gebeine freigab, in der Innerschweiz zum Bei-
spiel in Sarnen, Hasle, Sempach-Kirchbiihl, Steinen, Attinghausen.
Die hochste architektonische Ausformung dieser Tendenz finden
wir an den Beinhiusern von St. Michael und ehemals St. Oswald in
Zug, ferner in Steinhausen und Hochdorf, wo die ganze Wand gegen
den Kirchhof hin optisch durch Arkaden aufgeldst ist und den An-
blick der Totenkratten dem Friedhofbesucher férmlich aufzwang.
Im 16. Jahrhundert lisst sich eine Anderung der Todesikonographie
feststellen. Vor allem die nordische Kunst der Renaissance und des
Manierismus hilt den Tod fiir darstellungswiirdig und zwar in poin-
tierten oder erotischen Gegeniiberstellungen: ein Gerippe vor einem
Schidel iiber den Tod meditierend, oder «Tod und Midchen»,
«Tod und Liebespaar», etc.25. Seit Holbeins Totentanzholzschnit-
ten wird der kollektive mittelalterliche Todesreigen durch ein be-
wusst personlich erlebtes Todesschicksal ersetzt26. Das 17. Jahr-
hundert, geprigt durch den j3ojihrigen Krieg, Hungersnote, Un-
ruhen, religiose Erneuerungsbewegungen, Pest, Hexenwahn, bringt
eine neue Flut von Vanitasliteratur und -darstellungen. In der In-
nerschweiz tragen die barocken Beinhduser der individuell gewor-
denen Beziehung zum Tod Rechnung. Sie nihern sich zwar archi-
tektonisch dem allgemeinen Kapellentypus, ersetzen jedoch als Neue-
rung die Totenkratten mit ihren Unmassen an anonymen Gebeinen
durch flache Wandnischen — zu sehen etwa in den Beinhdusern
von Wolfenschiessen, Wassen, Biirglen, Neuheim oder in den ba-
rockisierten Bauten von Rickenbach und Silenen. Diese Nischen
enthalten nur noch relativ wenige, einzeln ausgestellte und hiufig
beschriftete Schidel. Daneben existieren wahre Wunderwerke ba-
rocker Knochendekorationen. Falls Sie sich einmal fiir teures Geld
im Siindenpfuhl Roms, der Via Veneto, ergehen wollen und einer
hedonistischen Untermauerung nicht abgeneigt sind, empfehle ich

35 Vgl. Darstellungen v. Hans Baldung Grien, Niklaus Manuel Deutsch, Urs
Graf, Hans Sebald Beham, Barthel Beham, etc. ,
Gerippe vor Schidel meditierend, vgl.: Andreas Vesalius, Fabrica, 1543, Abb.
in: Weber, F. P.: Des Todes Bild. Bearb. v. E. Holldnder. Berlin, 1923.

26 Rosenfeld, H.: Der mittelalterliche Totentanz. Entstehung — Entwicklung —
Bedeutung. 2. verb. Aufl. Kéln, Graz, 1968, S. 283 ff.

193



diesbeziiglich die Kapuzinergruft an eben dieser Strasse: Skelette
in Kapuzinerkutten stehen in tiefen Nischen aus Gebeinen, zier-
liche Rosetten, Ghirlanden und Leuchter aus Rippen und Schulter-
blattern ziehen sich von Wand zu Wand, und das niedliche Gerippe
einer Principessa Barberini schwebt in einem Deckenspiegel aus
Riickenwirbeln. Ahnliche Meisterwerke finden wir in Chiavenna
und im bShmischen Sedletz. Sie fehlen leider in der Innerschweiz.
Nur das Beinhaus von Wolhusen, gebaut 1661, in dessen sehr qua-
litdtvollen Totentanz iibrigens echte Schidel eingesetzt und dessen
Tiirrahmen mit je drei Totenkopfen verziert sind, besass ehemals
Krinze aus Gebeinen, die sich um die Fenster wanden 27.

Zur Entwicklung und Verbreitung der Beinhduser hat der Reli-
quienkult das seine beigetragen. Das Konzil von Trient schreibt aus-
driicklich vor, nicht nur die Gebeine der Heiligen, sondern auch
jene aller in Christus Gestorbenen zu verehren 28, Die bretonischen
Beinhduser gleichen denn auch spitgotischen Reliquienschreinen
und heissen «reliquaires». In der Innerschweiz wurden vor allem
die Schidel verdienstvoller Minner durch einen besonderen Stand-
ort ausgezeichnet, so zum Beispiel die Képfe der Obwaldner Land-
amminner Melchior Halter und Peter Enz in zwei Nischen am
Chorbogen des Beinhauses ihrer Heimatgemeinde Giswil oder der
durchlocherte Schidel des im Kampf gegen die Franzosen 1798
gefallenen Schiitzen Christen im Beinhaus von Wolfenschiessen 22,
Uberhaupt ist mir aufgefallen, dass selbst Protestanten, welche im
allgemeinen den Heiligen- und Reliquienkult als finstere Auswiichse

27 Zimmermann, N.: Heimatkunde von Wolhusen. Willisau, 1929, S. 129.

28 Denzinger, H.: Enchiridion Symbolorum Definitionum et Declarationum de

rebus fidei et morum (...) et quod funditus retractavit, auxit notuli ornavit
A. Schonmetzer. Freiburg, Rom, 196533, S. 419.
Concilii Tridentini actorum. Pars sexta complectens acta post sessionem sextam
(XXII) usque ad finem concilii. Colligit, edidit, illustravit St. Ehses. (Con-
cilium Tridentinum Diariorum, Actorum, Epistularum, Tractatuum. Nova col-
lectio, T. IX). Freiburg, 1924, S. 1078.

2 Kiichler, A.: Geschichte von Sachseln. In: Gfd. 54, (1899), S. 271.

Durrer, R.: Kdm. Unterwalden Unverind. Nachdr. d. Ausg. 1899—1928.
1971, S. 319.

Gut, F. J.: 0. c., Anhang, S. 65—66.

Der Nidwaldner K. J. Christen im Jahre 1798. In: Nidw. Kalender, 1865,

(unpag.).

194



des Papsttums und — in der Aufklirung besonders — die Bein-
hiuser mit ihren Knochenresten als unisthetisch und unhygienisch
verurteilten, Verstindnis fiir diese Phinomene aufbrachten, sobald
es sich um Helden handelte. Johann Heinrich Meyer schreibt in
einer Ziircher Handschrift mit einem Unterton von Bewunderung,
~ wie mir scheint, dass im Beinhaus von Stans auch der zerstiickelte
Schidel der Maria Anna Rengger ausgestellt sei3°. Ich habe sie in
Guts «Uberfall» unter den 1798 gefallenen Frauen von Oberdorf
gefunden. Sie war «eine achttigige Kindsbetterin, wurde iiberfallen
und furchtbar gemartet, weil sie sich fiir thre Ehre wehrte. Wangen
und Briiste wurden ihr abgeschnitten und, nachdem sie mit Sibel-
stichen tddtlich verwundet worden, zuletzt erschossen» 3. Ausge-
sprochene Heldenverehrung kommt auch im Gedicht Albert Ri-
chards «L’Ossuaire de Stanz», Genf, 1842, zum Ausdruck. Der
Autor meditiert mit vielen «hélas» und Seufzern angesichts der
«ach so bleichen Knochen» der Gefallenen von 1798 iiber die wenig
ruhmvolle Lage der damaligen Schweiz im allgemeinen und iiber
die Heldentat der Nidwaldner im besonderen.

Doch zuriick zur Deponierung der Gebeine im Beinhaus. Bei den
Juden und in einigen Gebieten Lothringens bestand der Brauch,
jedes Gerippe vor der Uberfithrung sorgfiltig in leinene Ticher zu
wickeln, oder mit Bindern zusammenzuschniiren, ja in einigen
lothringischen Dorfern mussten diese Tiicher alljahrlich am Aller-
seelentag erneuert werden. Im iibrigen. Frankreich findet man auch
Drahtnetzchen, in der Bretagne kleine, beschriftete Steinkistchen.
Als Begriindung heisst es, man wolle dem geliebten Toten einen
Rest von Individualitit bewahren 32, Die gleiche Absicht, Wahrung
der Individualitit, hat im bayrisch-osterreichisch-schweizerischen
Alpenraum dazu gefiihrt, die Schidel mit Namen, oft auch mit Le-
bensdaten, kunstvollen Verzierungen, Spriichen, besonderen Kenn-
zeichen fiir verschiedene Stinde — etwa griine Krinzchen fiir

30 Meyer, J. H.: Underwalden im Herbstmonat 1798. (Manuskr. ZB Ziirich).
8 §7

31 Gut, F. J.: 0. c,, Anhang, S. 17.

32 Bour, R. S.: 0. c, S. 39—41.

33 Andree-Eysn, M.: 0. ¢, S. 147—1535.
Mitt. d. k. k. Central-Commission, NF, 12, (1886), S. XXI.
Totenschidel mit Inschriften. In: SV, 14, (1925). S. 20.

195



Jungfrauen und Jiinglinge, schwarze Kippchen fiir Geistliche —
zu versehen 3. Die Beinhduser von Stans und Wolfenschiessen ber-
gen heute noch einige Schidel mit Namen; der Brauch ist aber auch
schriftlich fiir Buochs, Einsiedeln, Seelisberg und andere Gemein-
den des Kantons Uri belegt. In Disentis hat man die Totenkdpfe
durch Hausmarken, in Emmetten durch Binder und andere Zeichen
kenntlich gemacht34. Neben der Wahrung der Individualitit
scheint mir — gerade bei den Leintiichern und Drahtnetzchen —
noch eine andere Idee durchzuschimmern, nimlich die Hoffnung,
beim Posaunenklang am Jiingsten Tag die Knochen rasch und schén
sortiert vorzufinden. Den einzigen Hinweis habe ich im Tirol ge-
funden, wo es heisst, man miisse die ausgefallenen Zihne auf dem
Friedhof oder im Beinhaus deponieren, damit man sie bei der Auf-
erstehung gleich wieder einsetzen kann, als wiirde die Vorstellung
eines zahnlosen Mundes den Glanz der Ewigkeit schmilern 3.

Neben dem Auferstebhungsgedanken als Zentrum der christlichen
Heilslehre spielte bei der Verbreitung des Beinhauses der Armen-
seelenkult eine wichtige Rolle, der im Fegfeuerdogma des Konzils
von Florenz 1439 seine endgiiltige Bestitigung fand. Stark war
das Bewusstsein der gegenseitigen Verantwortung der streitenden
Kirche auf dieser Welt, der leidenden im Fegfeuer und der trium-
phierenden im Himmel. Die Lebenden waren verpflichtet, fiir die
Toten Almosen zu spenden, Gebete und gute Werke zu verrichten
und Messen lesen zu lassen. Ja gerade eine der sieben Messfriichte
garantierte, dafl die Armeseele fiir die Dauer des Gottesdienstes
die Feuersqual nicht spiire36. Die Innerschweizer Jahrzeitbiicher
halten zahllose Mef3stiftungen in die Beinhduser fest, und der Be-
such des Beinhauses zu einem kurzen Gebet, besonders sonntags
«na Chiles», war vielerorts iiblich. Um eine regelmissige Armen-
seelenandacht zu sichern, stellte man ein sogenanntes «Seelmeitli»
an — Belege habe ich fiir Engelberg und Rickenbach gefunden —,

34 Ritimeyer, L. und His, W.: o. c., S. 2—3.
Lemb, F. J.: Die Bestattung der Toten. Darmstadt, 1887, S. 77.
Wettstein, E.: Zur Anthropologie und Ethnographie des Kreises Disentis.
(Aus dem Anthr. Inst. d. Univ. Zirich). Ziirich, 1902, S. 7.

35 Baldinger, M.: Aberglaube und Volksmedizin in der Zahnheilkunde. In: SAV,
35, (1936), S. 49.

3¢ Franz, F.: Die Messe im deutschen Mittelalter. Freiburg, 1902, S. 36—7a2.

196



meist eine arme Person, die fiir ein kleines Entgelt im Beinhaus zu
bestimmten Zeiten Rosenkrinze beten musste 37. Interessant ist auch
der Brauch der Vaterunserschniire, der fiir den Kanton Graubiinden
tiberliefert ist. Am 1. Tag der Osterfastenzeit betet man ein Vater-
unser und macht einen Knopf in eine Schnur, am 2. Tag zwei Vater-
unser fiir den nichsten Knoten und so fort, bis man am letzten Tag
40 Vaterunser fiir den letzten Knopf gebetet hat. Darauf wird die
Schnur im Beinhaus an einem Schidel befestigt 38 Der Gottesdienst
beschrinkte sich frither nicht wie heute auf den Chor der Kirche,
sondern schloss den ganzen heiligen Bezirk ein, die Grabstitten
und das Beinhaus. Die Jahrzeits- und Bruderschaftsbiicher der In-
nerschweiz berichten denn auch iiberaus haufig von Prozessionen,
die segnend und bannend iiber die Griber ins Beinhaus zogen, mit
Kreuz und unter Liuten des Glockleins, «cum cruce et pulsata cam-
pana minore» 39, die Antiphon «de beata» oder die Psalmen «de pro-
fundis», «miserere», «libera me» singend 4°. Ublicherweise fanden
die Umginge an bestimmten Tagen statt, an Allerheiligen, den Qua-
tembern, an Samstagen, Familien- und Schlachtjahrzeiten, Bruder-

37 Hunkeler, L.: Die Friedhofkapelle. (Die Engelberger Talkapellen, H. 1, Fort-
setzung d. Samml. «Schriften zur Heimatkunde v. Engelberg). SA aus «Titlis-
Griisse». Engelberg, 1941, S. 8—o. '

Estermann, M.: Geschichte der Pfarrei Rickenbach. (Heimatkunde des Kan-
tons Luzern, Bd. 4). Luzern, 1882, S. 32—33.

3 Curti, N.: Volksbrauch und Volksfrommigkeit im katholischen Klrchenjahr
(Volkstum der Schweiz, Bd. 7). Basel, 1947, S. 46, Abb. 11.

3 Neues Jahr-Zeit und Kirchen-Buch der Pfarrkirchen S. S. Apostel: Petri und
Pauli zu Urseren an der Math, aufgesetzt und geschrieben im Jahr-Christi 1696.
(Vorrede: neue Jahrzeitordnung v. 1692, Kap. «De Visitatione sepultura in
anniversarijs»). PfA Andermatt.

40 Auswahl: _
(Kirchenbuch v. Unterschichen, ohne Titel, Wahrscheml 1. Hilfte 19. Jh,,
unpag.). PfA Unterschichen.

Wallimann-Huber, J.: Die Geschichte der Pfarrei St. Stephan Beromunster

Nach dem v. Pfarrer Dormann hinterlassenen Manuskr. Beromiinster, 1959,
S. z2%:

Henggeler, R.: Die kirchlichen Bruderschaften und Ziinfte der Innerschweiz.
Einsiedeln, 1955, S. 101. .
Graf, C.: Geschichte der Pfarrgemeinde Weggm (Heimatkunde des Kantons
Luzern, Bd. 7). Luzern, 1900, S. 59.

‘Schneller, J.: Einiges iiber die #ltesten und idlteren Verhdltnisse der Pfarrei
Weggis. In: Gfd. 11, (1855). S. 135.

197



schaftsfesten, etc. In den lateinischen Texten steht fiir diese Bein-
hausbesuche der Ausdruck «visitatio», so u. a. im Jahrzeitbuch von
Attinghausen zum Schlachtjahrzeit am 10000 Rittertag «et cele-
brata anniversarum omnium dominorum Helvetiorum ac visitatio
ossorium cum cruce» 4, Der Begriff taucht ausnahmsweise in deut-
schen Texten auf, so zum Beispiel hilt Widmers Diurnale von 1590
fest, dafl der Pfarrer von Eich am Schlachtjahrzeittag in Sempach
Kirchbiihl Messe lesen soll: «Ein Herr von Eich haltet zuo Chilpel
mef}, visitiert im Beinhus, den ouch der erschlagenen vil doselbsten
begraben liegen» 42, Meistens wird der Ausdruck jedoch verdeutscht
in «wisen», «wysen», «wiisen», und es hat an dieser Stelle gar keinen
Sinn, aus den zahlreichen Beispielen, da der Geistliche «auf den
greberen und im Beinhus wysen» soll, einzelne herauszugreifen. Ein
architektonisches Detail einiger unserer Beinhduser steht mit diesen
Prozessionen im Zusammenhang, nimlich die Doppeltiirigkeit. Das
kultische Hinein und Hinaus spielte seit jeher in christlichen Riten
eine wichtige Rolle, und noch heute sicht man zum Teil in Bayern
«de Profundis-Prozessionen» durch die eine Beinhaustiire hinein
und die andere hinaus ziehen 43. In diese Kategorie gehoren in der
Innerschweiz jene Bauten, bei denen 2 oder 3 Tiren auf den Fried-
hof hinaus fithren, so Zug, Steinhausen, Sarnen, Menzingen, Baar,
Oberigeri, Schwyz, Kiissnacht, Einsiedeln, Steinen, Neuheim.

Die Armenseelen ihrerseits gelten als michtige Fiirbitter und
Wohltiter. In Einsiedeln bestand noch im 19. Jahrhundert der
Brauch, Bitten und Wiinsche auf Zettel zu schreiben und diese im
Beinhaus zwischen die Schidel hineinzuschieben, ganz im Vertrau-
en, dafl sich die Toten nun der Sache annehmen wiirden 44, Ein
armer, arbeitsloser Nidwaldner soll einst getriumt haben, auf der
Blumatt am Stanserhorn sei in der Feuergrube der Alphiitte ein
Schatz verborgen. Trotz Winterszeit und Gefahren machte er sich
auf den Weg, fand aber an der betreffenden Stelle nur einen Toten-

41 (Jahrzeitbuch v. Attinghausen, begonnen 1501). PfA Attinghausen.

42 Bolsterli, J,+ Urkundliche Geschichte der Pfarrei Sempach als solcher bis auf
unsere Tage. In: Gfd. 15, (1859), S. 84—84, Anm. .

43 RDK, Bd. 2, (1948), Sp, 210—211.
Beinhduser. In: Deutsche Gaue, 29, (1928), S. 198—199.
Friedhof-Forschung. In: Deutsche Gaue, 26, (1925), S. r1o—111.

44 Lemb, F. J.: 0. ¢, S. 77. '

198



kopf. Unwillig wollte er ihn in die Asche zuriickwerfen, dachte
dann aber, dass er ihn an einen geweihten Ort bringen konnte. Er
trug ithn ins Beinhaus von Stans, stellte ithn zu den andern Schideln
und gab ithm das Weihwasser. Da begann der Totenkopf zu glitzern,
und als der Mann niher hinschaute, war es ein Klumpen Gold.
Es soll eine Armeseele gewesen sein, die durch die fromme Hand-
lung erlést wurde und die Tat vergolten hat 45. Wir nihern uns mit
dieser Sage der Legende der Dankbaren Toten, die aus der mittel-
alterlichen Exempelliteratur stammt, in zahlreichen lokalen Varian-
ten vorkommt, und hiufig seit dem Spitmittelalter in bayrischen und
schweizerischen Beinhiusern dargestellt ist, so im 16. Jahrhundert
in den Beinhdusern von Muttenz, Baar, St. Michael in Zug und aus
dem Beginn des 18. Jahrhunderts in der Fassung des Jesuiten Pexen-
felder im Beinhaus von Unterschichen 4. Es wird geschildert, dass
ein Edelmann nie am Friedhof vorbeiging, ohne fiir die Armen-
seelen zu beten. Eines Tages, auf der Flucht vor neidischen Ver-
folgern, gelangte er zu einem Kirchhof und kniete, seiner Gewohn-
heit gemiss, trotz Bedringnis, vor dem Seelfenster des Beinhauses
nieder, und siehe, aus den Gribern, aus dem Beinhaus stiirmten
bewaffnete Gerippe hervor, um ihren Wohltiter zu verteidigen. Die
Innerschweizer Volkssage andert iibrigens das Thema auf sympathi-
sche Weise ab. Auf dem nichtlichen Kiltgang zu seinem Midchen
im Grofiteil betete ein Giswiler aus dem Kleinteil stets auf dem
Friedhof fiir die Armenseelen, die ihn dann eines Nachts gegen

45 Liitolf, A.: Sagen, Briuche und Legenden aus den fiinf Orten Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwalden und Zug. Nachdr. d. Ausg. Luzern, 1862. (Volkskundl.
Quellen. Neudr. europ. Texte und Untersuchuxigen, IV.: Sagen). Hildesheim,
New York, 1976. S. 68.

Niderberger, F.: Sagen, Mirchen und Gebriuche aus Unterwalden. 1. Teil:
(Sagen). Sarnen, 1909, S. 82.

46 Halm, Ph. M.: Altbayrische Totendarstellungen. In: Miinchner Jb d. bildenden
Kunst, 4, (1909), S. 143 ff.

Hahnloser, H. R.: Chorfenster und Altire des Berner Miinsters. Bern, 1950,
S. 39 ff. Taf. VII, VIIIL.

Rotzler, W.: Die Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten. Winter-
thur, 1961, S. 235—238.

Styger, P.: Die Sage von dankbaren Toten im Beinhaus St. Mlchael In: Zuge-
risches Neujahrsbl., 1931, S. 35 ff.

Odermatt, R.: Ein barockes Gesamtkunstwerk. (Beinhaus v. Unterschichen).
In: Vtl., 1974, Nr. 136.

199



eifersiichtige Rivalen beschiitzten 47. Ahnliches berichten Kyd und
Liitolf iiber Ingenbohl, wo die Armenseelen den Kilter sogar gegen
die Anschlige des Pfarrers verteidigten. Ein Bursche verrichtete auf
seinem Kiltgang auf dem Friedhof stets ein Gebet fiir die «scham-
roten Armenseelen» und zog dann jauchzend weiter, sehr zum Arger
des Pfarrers. Ich kann nicht beurteilen, ob dem Pfarrer die nicht-
lichen Kiltginge oder das nichtliche Jauchzen ein Dorn im Auge
war, auf jeden Fall befahl er dem Sigrist, dem Ruhestorer im Bein-
haus aufzulauern, doch der Kilter erschien in Begleitung von zwei
Minnern, und der Sigrist wagte nicht, ihm etwas anzutun. Er nahm
daher am folgenden Abend vier Mann Verstirkung mit, dem Bur-
schen aber folgten sechs Manner mit roten Strichen am Hals. Der
Sigrist riickte am dritten Abend mit acht Minnern aus, der Kilter
aber war von einer grossen Schar umgeben, die in den Hinden ihre
abgeschlagenen Kopfe trugen. Entsetzt liess der Pfarrer den Bur-
schen rufen, der aber nichts von allem wusste und erklirte, er habe
stets fiir die Seelenruhe der Hingerichteten gebetet 48,

Die Hingerichteten mit ihren «schamroten Armenseelen», die
ungetauften Kinder, die Kinder unter 7 Jahren, die Selbstmorder
nehmen eine besondere Stellung ein. Thr Leichenfett gilt als speziell
geeignet zur Herstellung von Salben fiir volksmedizinische und
magische Zwecke. Global werden auch die Finger von Hingerich-
teten und Kindern zur Diebesmagie verwendet: sie machen den
Einbrecher unsichtbar, sie lassen die Hausbewohner in einen toten-
ahnlichen Schlaf sinken, sie 6ffnen Tiiren 4. Da die Hingerichteten

47 Niderberger, F.: o. c., 2. Teil (Sagen), Sarnen, 1910, S. 10.

48 Liitolf, A.: 0. c., S. 146—147.

49 Auswahl:
Hwb d. dt. A., Bd. 2, (1929/30), Sp. 230—239 («Dieb»);-Bd. 4, (1931/32),
Sp. 43—s53 («Hingerichteter»), Sp. 1336—38 («Kind»); Bd. 7, (1935/36), Sp.
1633 («Selbstmorder»).
Frazer, J. G.: Der goldene Zweig. Eine Studie iiber Magie und Religion. Darm-
stadt, 1968, S. 42—44.
Heinemann, F.: Henker und Scharfrichter als Volks- und Viehirzte seit Aus-
gang des Mittelalters. In: SAV, 4, (1900), S. 2.
Hellwig, A.: Die Beziehung zwischen Aberglauben und Strafrecht. In: SAV
10, (1996), S. 33—34.
Buck, M. R.: Medicinischer Volksglauben und Volksaberglauben aus Schwaben.
Ravensburg, 1865, S. 44, 46.

200



vorzeitig sterben mussten, wird angenommen, dass sie noch einige
Zeit zum Wandeln verdammt sind, und ihre «schamroten Seelen»
erweisen sich fiir Gebete als besonders dankbar. Ihre Grabstitten,
in der Innerschweiz gekennzeichnet durch ein sogenanntes «Elends-
‘kreuz», waren daher gesucht, Zentren lokaler Wallfahrten, gefihr-
lich und segensreich in einem. Berithmt war der ungeweihte Fried-
hof bei der Luzerner Sentikirche, wo die Hingerichteten und die
Dirnen der Stadt unter Kostenbeteiligung des Staates bestattet wur-
den 5°, Hier stand ein Beinhaus mit einem Elendskreuz und einem
stindig brennenden Licht, und selbst nach Abbruch des Beinhauses
lebte die Wallfahrt zum Elendskreuz der «schamroten Armenseelen»
auf dem Sentifriedhof weiter. Eine Unmasse von Votiven hingen
hier: Besen gegen Geschwiire, Loffel gegen Zahnweh, Ruten gegen
Ungeziefer, wichserne Kroten gegen Mutterkrankheiten, holzerne
und wichserne Glieder und die «Spangeli-Chrinzli» nun gliicklich
verheirateter Jungfrauen. Nach den erhaltenen Bitthelgen zu beur-
teilen, waren es die sozial niederen Schichten, Dienstmadchen und
arme Schlucker, die Zuflucht bei den «Schamroten» suchten. Es
heisst da u. a. «Betid um Himmels willen fiir meinen armen Vater,
sonst kommt er ins Zuchthaus», oder «Ich habe einen furchtbar
strengen Dienst. Die Madame mag mir kein Essen gonnen. Betet
fiir mich, dafl ichs aushalte bis zur hl. Lichtmef}», oder «Ich bitte
die schmerzhafte Mutter Maria, dafl sie mir moge beistehn, das
hindelssiichtig Weib von mir zu nehmen», oder «Oh Ihr lieben,
guten armen Seelen, ich komme hier her, um fiir euch zu beten und

Liitolf, A.: 0. c., S. 234, §554.
Messikommer, H.: Aus alter Zeit. Sitten und Gebriuche im Ziircherischen
Oberland. Ziirich, 1909, S. 175.
Rochholz, E. L.: Deutscher Glaube und Brauch im Spiegel heidnischer Vor-
zeit. Bd. 1: Deutscher Unsterblichkeitsglaube. Berlin, 1867, S. 241.
Wauttke, A.: Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart. 3. Bearb. v. E. H.
Meyer. Unverind. Nachdr. d. Ausg. 1900. Leipzig, 1970, S. 132—141, 146,
271, 307, 317—319, 355, 408—413. .
Zahler, H.: Die Krankheit im Volksglauben des Simmenthals. SA aus dem
XVI. Jahresber. d. geogr. Gesellsch. v. Bern. )Arbeiten aus d. geogr. Inst.
d. Univ. Bern. H. IV.). Bern, 1898, S. 24, 33.

50 v. Liebenau, Th.: o. c.,, 1881, S. 16.
Zelger, F.: Erinnerung an den alten Friedhof ob der Hofkirche. Luzern, 1927,
S. 2.

201



Ohl zu opfern, damit das Lumpenzeug, wo ich bin, mir nichts leides
tun, mir nichts schaden und nichts nehmen kann und ich zu besseren
Leuten kommen kann» 5!, Votive werden bei Gnadenbildern oder
-stitten erwihnt, so bei der Pietd im untern Beinhaus von Altdorf,
bei der Pietd im Kerchel von Schwyz, beim Grab von Bruder Klaus
in Sachseln, etc. Uberraschend hiufig findet man Berichte iiber
Besen- und Rutenvotive, so trugen Kinder oft Besen gegen Eissen
und Geschwiire ins Beinhaus von Grofldietwil, oder man brachte
Birken- und Binsenbesen ins Beinhaus von Wolhusen im Glauben,
dafl Ausschlige verschwinden wiirden, sobald jemand darmt die
Kapelle wische 52,

Neben dem Moment der Ebrfurcht vor den Toten — schon 1161
lie} ein Mann namens Manso «intuitu pietatis» ein Beinhaus bau-
en 53 — wird die Schutzfunktion betont, Schutz nicht nur vor Wet-
ter, streunenden Schweinen und Hunden, sondern auch vor bésen
Geistern und Diamonen. Hinweise entdeckt man wiederholt seit
dem 12. Jahrhundert — etwa bei Sicard von Cremona, Johannes
Beleth, Wilhelm Durandus, Peter Venerabilis — im Zusammenhang
mit dem Weihwasser, das man nicht nur ins Grab sprengen soll,
um die Siinden des Verstorbenen abzuwaschen, sondern auch, um
zu verhindern, dafl die Dimonen den Korper an sich reissen 54,
Ebenso unentbehrlich wie Weihwasserbecken waren Lichter im Bein-

51 Arnet, J.:0.c., S. 151—152.

52 Liitolf, A.: 0. c., S. 367.
Zimmermann, N.: 0. c,, S. 314.

53 Du Cange, D.: Glossarium Mediae et Infimae Latinitatis. Ed. nova aucta
pluribus verbis aliorum scriptorum. Bd. 2, Niort, 1883, S. 176—177.

54 Auswahl:
Joh. Beleth: o. c., S. 355—356.
Durandus, W.: 0. c., S. 95v—096v, 456.
PL, Bd. 213, S. 428 (Sicard v. Cremona).
PL, Bd. 189, S. 861—862 (Peter Venerabilis). ’
Didascalia et Constitutiones Apostolorum. Edidit F. X. Funk. Bd. 1. Pader-
born, 1905, S. §33.
Franz, A.: Die kirchlichen Benediktionen des Mittelalters. Bd. 1. Freiburg,
1909, S. 120—121.
Kraus, F. X. (Hrg.): Real-Encyclopidie der christlichen Altertumer Bd. 2,
Freiburg, 1886, S. 976—979.
Stiiber, K.: 0. ¢., S. 112—113.
Hwb d. dt. A., Bd. 5, (1932/33), Sp. 1055—56; Bd. 9, (1938/41), Sp. 287—288.

202



haus, sei es nun in Form von Ollimpchen, Ampeln, Kerzen, Schalen-
steinen oder steinernen Totenleuchten, von denen wir in der Inner-
schweiz schone Beispiele besitzen, namlich aus dem 16. Jahrhundert
zwel im Beinhaus von Stans und eines im Beinhaus von St. Michael
in Zug, ferner je ein gotisierendes aus dem 18. und aus dem 2o0.
Jahrhundert in den Beinhdusern von Sempach-Kirchbiihl und von
Schwyz 55. Neben christlichem ‘Gedankengut — Hoffnung auf die
Erlangung des Ewigen Lichtes in Christus — spielen magische Vor-
stellungen mit: das Licht soll die Toten wirmen, das Ol sie nihren
und ihre Brandwunden salben; es brennt, damit die Armenseelen
besser sehen konnen, es verkiirzt ihre Leidenszeit, es vertreibt und
bannt bose Geister 56. Fast ebenso hiufig wie Mefistiftungen ver-
merken unsere Jahrzeitbiicher Vergabungen an das Licht im Bein-
haus, das vor allem am Samstag, dem Tag der Grabesruhe des
Herrn und der Toten, an Quatembern, den vier Geisterwochen des
Kirchenjahres, und an Jahrzeiten brennen soll. Zum Teil sind diese
Lichtstiftungen Sithneakte fiir begangene Morde; denn das von den

85 Auswahl:
Viollet-le-Duc, E.: Dictionnaire raisonné de I’architecture frangaise du Xle
au XVTe siecle, T. 6. Paris, 1875, p. 154—161 («lanterne des morts»).
Hula, F.: Die Totenleuchten und Bildstdcke Osterreichs. Wien, 1948.
Reinhardt, H.: Totenleuchten. In: SV, 30, (1940), S. 66—69.
Reinhardt, H.: Von Minaretten, Siulenheiligen und Totenleuchten In: SAYV,
39, (1941/42), S. 40—62.
Birchler, L.: Kdm. Zug, Bd. 2, 1957, S. 123.
Birchler, L.: Kdm. Schwyz, Bd. 2, 1930, S. 407.
Durrer, R.: Kdm. Unterwalden, 1971, S. §18—821.
Reinle, A.: Kdm. Luzern, Bd. 4, 1956, S. 386.
Schneller, J.: Die Totenleuchte oder Armenseelen-Lampe in dem der hl. Anna
geweihten Beinhaus bei St. Michael in Zug. In: Gfd., 30, (1875). S. 277—281.
Caminada, Ch.: o. c., S. 121—124.
Curti, N.: Die Butterlampe. In: SAV, 15, (1911), S. 227—233.

Eberle, A.: Volkskundliches aus Flums. In: SAV, 34, (1936), S. 243.
Weifl, A. M.: Volkskundliche Splitter aus dem Kanton Wallis. In: SV, 12,

(1922), S. 36.
Hwb d. dt. A,, Bd. 8, (1936/37), Sp. 1085 («Totenlicht»).
Hula, Franz: Mittelalterliche Kultmale. Die Totenleuchten Europas. Karner,
Schalensteine und Friedhofsoculus. Wien, x97o.

% Hwb d. dt. A, Bd 55 (1932/33), Sp. 1055—56 («Leiche»), 1112—13 («Leichen-
wache»)
Hwb d. dt. A, Bd. 8, (1936/37) Sp. 1085 («Totenlicht»).

203



Gerichten verordnete Wer- oder Manngeld war ja nur ein materiel-
ler Ersatz fiir die Angehorigen, fiir das Seelenheil des Toten jedoch,
der vielleicht nicht im Stande der Gnade gestorben, also ein mdg-
licher Wiederginger und Ruheloser war, musste der Mérder oder
seine Familie geistige Siihneleistungen vollbringen, bestehend aus
Wallfahrten, Seelgerithen oder Lichtern. So erfolgte zum Beispiel
1475 eine Lichtstiftung fiir einen von Hans Grepper erstochenen
Priester ins Beinhaus St. Leonhard bei der Luzerner Hofkirche. 1559
hielt der Rat von Luzern eine Frauenwirtin, die eine ihrer Dirnen
getotet hatte, an, ins Sentibeinhaus ein Licht zu stiften 57.

Neben dem Schutz vor bosen Geistern sollte das Beinhaus als
geweihte, sakrosante Stitte den Gebeinen auch Schutz vor Dieb-
stahl bieten, iibte aber gerade im Gegenteil eine gewisse Anziehung
auf Heilpraktiker und Hexen aus. Berichte iiber die Riumung von
Beinhdusern in protestantischen Gebieten betonen hiufig, dies ge-
schehe nicht nur, weil die Aufbewahrung der Knochen verbunden
mit dem Armenseelenkult eine Unsitte des Papsttums darstelle, son-
dern auch, laut einer Darmstitter Predigt: «Es ist aber dief} erfolgt,
dafl man solche Totengebeine zur Zauberey, zu Zahnwehtumb zu
stillen und unzehlig vielen anderen verbottenen Dingen gebraucht
hat» %8, Analogiezauber mit Zihnen von Toten ist global verbreitet,
und immer wieder findet man in Volksmedizinbiichern Vorschriften,
man solle zum Schutz gegen Zahnweh in den 3 hl. Namen einen
Zahn im Beinhaus aus einem Kiefer ausbrechen und ihn im Sack
oder an einer Schnur um den Hals tragen — belegt in der Inner-
schweiz durch Miiller fiir Gurtnellen —, oder man soll nachts um
12 Uhr einen Zahn aus dem Beinhaus holen und ihn gegen den
kranken Zahn reiben, man soll auch Totenfinger und Knochen
stehlen und darauf beissen. Gegen Zahnweh nehme man ferner einen
Totenzahn und eine Bohne, bohre ein Loch in die Bohne, lege eine
lebendige Laus hinein, vermache das Loch mit Wachs und trage
Bohne und Zahn in einem Tiichlein um den Hals. Ein um Mitter-
nacht im Beinhaus gestohlener und in der Hosentasche getragener

57 Niischeler, A.: Die Gotteshiuser der Schweiz, Dekanat Luzern I. In: Gfd.
44, (1889), S. 44. (Hofkirche).
v. Liebenau, Th.: o. c., 1881, S. 315 (Hofkirche), S. 16 (Sentibeinhaus).

58 Diehl, W.: Zur Geschichte der Beinhduser. In: Hessische Chronik, 29, (1942),
H. 2, S. 45.

204



Zahn bewahrte im Tirol beim Losen vor dem Kriegsdienst. Beliebt
war auch das Riuchern mit pulverisierten Totenzihnen, es half
bei gegen den eigenen Willen eingefldsster Liebe, ferner gegen Zau-
berei, Hexerei, Trunkenheit. Ein verhexter Mensch wird entzaubert,
wenn er gleichzeitig einen Specht isst, sich mit einem pulverisierten
Totenzahn rauchert und mit Rabengalle beschmiert. Auch die ver-
lorene Manneskraft kann man zuriickerhalten, wenn man die Ge-
schlechtsteile mit pulverisierten Totenzihnen rduchert®®. Von den
Fingern und Knochen der Hingerichteten und Kinder fiir Diebes-
magie war schon die Rede. Auf dem Friedhof oder im Beinhaus
gestohlene, pulverisierte Menschenknochen und Hirnschalen werden
oft als Zusatz zu Waffensalben genannt. Sie eignen sich auch, laut
einer Basler Handschrift, «Wunden und Geschwir» zu heilen oder
«wenn eine Frau Zeit zu viel hat». Hirnschalenpulver mit verschie-
denen Pflanzen in Maienbliimliwasser eingenommen, hilft gegen
Gicht. Eine Meilener Handschrift aus dem Jahr 1880 empfiehlt:
«Vor die fallende Sucht Nimm von der Nachgeburt einer Frau, und
von eines Menschen Totenbeinen auf dem Kirchhof, davon gib dem
Patienten 3. Messerspiz voll ein». Andernorts soll man gegen die
Fallsucht Hirnschale schaben und das Pulver einige Morgen hinter-
einander einnehmen; ist der Patient ein Mann, muss es der Schidel
eines Weibes sein und umgekehrt. Im Wallis werden Totengebeine
in Schafmilch geschabt gegen den «Chlapf» getrunken. Um Blut zu
stillen, «Nim Mumia 1 quintli Totenbein 1 quintli stos zu Bulfer
Truks mit kaltem Wasser in die Wunden es Hilft gar bald». In
Deutschland wird fiir Wildzauber angeraten: stehle einen Toten-
kopf, tue Erde hinein, stecke Bohnen in diese Erde, tue alles an einen
Ort, wo die Bohnen wachsen, nimm hernach einen Bohnenstengel,
stecke ithn auf den Hut, und alles Wild wird dir Schuss halten.
Bettbrunzer, heisst es so schon, sollen nachts 12 Uhr im Beinhaus

5% Auswahl:
Baldinger, M.: 0. c., S. 29, 30—32, 68—69.
Wauttke, A.: 0. c., S. 135, 350—352, 454.
Zahler, H.: 0. c., S. 114.
Wettstein, E.: 0. ¢, S. 174.
Caminada, Ch.: o. ¢., S. 97. ‘
Miiller, J.: Volksmedizinisches aus dem Kanton Uri. In: SV, 11, (1921), S. 47.
Buck, M. R.: 0. ¢., S. 47, 64, 63, 56.

2053



einen Totenkopf holen, diesen in ihren Strohsack stossen, und von
Stunde an werden sie nicht mehr ins Bett wissern ¢°. In Osterreich
schrieb man die Lotterienummern auf einen Schidel im Beinhaus,
in der Tschechoslowakei an die Beinhaustiire, um einen Treffer zu
sichern ¢1. Moos, das im Beinhaus auf den Schideln wichst, hilft
auf die Backe gebunden gegen Zahnweh, in die Nase gestopft
gegen Nasenbluten. Die protestantischen Orte, die keine Beinhduser
mehr besassen, waren bei der Beschaffung des Materials arg be-
nachteiligt, doch war man bereit, gewisse Anstrengungen auf sich
zu nehmen, wie eine Handschrift aus dem schaffhausischen Unter-
hallau bezeugt: «Nim das miss (Moos) von doten schidel dass findt
man in doten hiiser in den Cartolischen orten... bren es zu bul-
fer ... oder trag es im hosensakh zur Plut stellung» €2.

Wenn Gebeine zu Heilzwecken aus Friedhof und Beinhaus ge-
stohlen wurden, so verwundert es nicht, dafl auch die Hexen, die
global zu Schadenzauber neigen, sich hier eindeckten. Schon Bertold
von Regensburg warnt davor, Feuer aus Menschenknochen zu ma-
gischen Zwecken anzuziinden 63, und seit den ersten Beschreibungen
von Hexensabbaths zu Beginn des 14. Jahrhunderts werden bei
Schilderungen dieser Zusammenkiinfte fast immer Feuer aus Men-
schenknochen erwdhnt. In Hexenprozessen tauchen wiederholt An-
klagen wegen Grabschindungen zur Gewinnung von Leichenfett
und wegen Delikten mit Menschengebeinen auf. Einerseits erklirt

¢ Baldinger, M.: 0. c., S. 68—69.
Buck, M. R.: 0. ¢, S. 55, 61.
Mbckli-v. Seggen, M.: Neue Funde zur Volksmedizin in der Schweiz. In: SV,
60, (1970), S. 30—31.
Liitolf, A.: 0. c., S. 554.
Wettstein, E.: o. c., S. 172.
Wuttke, A.: 0. c., S. 135, 349—350, 353, 356, 367, 408—415, 417, 428.
Hoffmann-Krayer, E.: Allerhand Weihnachtsglauben aus der Schweiz. In:
SV, 6, (1916), S. 93.
Hwb. d. dt. A, Bd. 5, (1932/33), Sp. 12—13 («Knochen»).

é1 Andree-Eysn, M.: o. ¢, S. 150—151.

62 Mockli-v. Seggen, M.: o. c., S. 31.
Baldinger, M.: o. c., S. 69.
Buck, M. R.: 0. c.,, S. 55—356.

63 Schonbach, A. E.: Studien zur Geschichte der altdeutschen Predigt. 2. Stiick:
Zeugnisse Bertolds v. Regensburg zur Volkskunde. In: Sitzungsber. d. kaiserl.
Akad. d. Wiss. in Wien, phil.-hist. KI., Bd. 142. (1900), S. 25.

206



sich die Ahnlichkeit der Aussagen aus der stets gleichbleibenden
Fragepraxis nach dem «Malleus Maleficarum» der Dominikaner
Krimer und Sprenger oder dem «Formicarius» des Schweizer Theo-
logen Nider, beide Werke hiufig zusammengebunden und seit dem
15. Jahrhundert wiederholt neu aufgelegt. Andererseits muss gesagt
werden, dafl Grabschindungen tatsichlich vorkamen, besonders an
Kindergribern. Ich habe, was die Innerschweizer Hexenprozesse
betrifft, die Gerichtsprotokolle und Turmbiicher nicht im Original
durchgelesen, sondern nur Sekundirliteratur — Schacher, von Lie-
benau, Dettling, Odermatt, etc. — beriicksichtigt é4. Die Haupt-
akzente scheinen auf der Verfilhrung durch den Teufel zu liegen,
auf den Zusammenkiinften bei lokalen Hexensteinen oder auf der
«Prattdld Wiesd» und auf dem angerichteten Schaden. Beinhiduser
werden nur ausnahmsweise erwihnt. So brachte der Nachtwichter
von Schwyz als belastenden Punkt gegen die arme Rosa Locher vor,
die noch 1753 unter der Folter starb, er sei ihr um 2 Uhr morgens
in der Nihe des Kerchels begegnet ¢5. In der 2. Hilfte des 16. Jahr-
hunderts befahl die sogenannte «Seelmutter von Kiissnacht» dem
Vater einer Margaretha Haller, der sic wegen eines Anliegens be-
fragte, zuerst einen «Hauptziidelen» im Beinhaus von Beromiinster
zu holen. Er tat dies, bekam aber Angst und brachte den Schidel
zuriick ¢, Uberhaupt scheinen Minner, wenn sie schwarze Magie in
Anspruch nehmen, oft auf halbem Weg feig zu werden. Ludwig
Widmer etwa weigerte sich plétzlich, mit der Lisibach, einer Freun-
din der «Seelmutter von Kiissnacht», im Beinhaus von Adligenswil
ein Licht anzuziinden und dazu die frevelhaften Worte zu sprechen:
«die lieben Seelen diirffend keins Liechts, sy gsehend niitzid, denn

¢4 Schacher, J.: Das Hexenwesen im Kanton Luzern nach den Prozessen von
Luzern und Sursee 1400—1675. Luzern, 1949. ' -
Dettling, A.: Die schwyzerischen Hexenprozesse. In: Mitt. d. Hist. Ver. d.
Kant. Schwyz, 15, (1905), S. 1—125. '
v. Liebenau, Th.: Die Seelmutter von Kiissnacht und der starke Bopfart. Ein
Beitr. zur Gesch. d. Hexenwesens. (SA aus «Kath. Schweizerbl.»), 1899.
Odermatt, A.: Das Hexenwesen in Nidwalden vom Jahre 1584 bis 1684.
(Manuskr. Kantonsbibl. Nidw.) 1870.

65 Dettling, A.: 0. c., S. 87.

6 Dettling, A.: 0. c., S. 21. ;
v. Liebenau, Th.: o. c., 1899, S. 392.

207



sie keine augen habend» ¢7. 1695 gestand Katharina Zahner aus
Uznach, damals zum Stand Schwyz gehtrend: «Es habe Ihnen der
Teuffel Ein Bulffer gegeben, zu welchem sie darnach herdt, ihr s. v.
Vrin, Teuffelskoth undt das Fleisch von unschuldtigen Kindtlenen
genommen, alles undter Einandteren in Einem Hiffelin geriiehrt,
mitt grausammem Fluochen, sagendt, das in allen Teufflen nammen
alles, was mitt dissem Salb bestrichen werde, verdorben, zue grundt
gehn undt keinem Menschen mehr zue nutzen kommen solle. Zue
solchem Endte habe sie 3 dergleichen Kindter zue Eschenbach zue
hindterst uff dem Frytthoff, wo solche Kindter vergraben werdten,
usgegraben. Thr Bulffer aber machen sie wie das Salb, usert das
man an stath des Kindlinfleisch us dem Beinhaus Bein nemme und
darundter thue, undt an stath Erdten Sandt. Dissers Salb undt
Bulffer habe sie allzeit gebraucht, wan sie Liith oldt Vieh habe
schedtigen wollen» €8, Ich gestehe, dass ich, wenn ich etwas in mei-
nem Morser zerstosse — etwa Knoblauch, Basilikum und Pinien-
kernen zu einer Spaghettisauce «al pesto» — mir eingedenk der
Zahnerin ausmale, was fiir wundervoll bose Salben man bei der
gleichen Tatigkeit zubereiten kénnte. Beim korrupten Zustand die-
ser Welt liessen sich die meisten Zutaten noch beschaffen, nur mit
dem Teufel hat es seine Schwierigkeiten — Teufel sind ja fast
ebenso rar geworden wie Hingerichtete. Immerhin kann ich Thnen
verraten, dass es sich beim Teufelskoth nicht um imaginire Exkre-
mente, sondern um ein iibelriechendes Harz, «assa foetida», han-
delt, das allerdings meistens als hexenbannendes Mittel Verwendung
fand ¢.

Was die Kindergriber betrifft, findet man in der Innerschweiz
wiederholt Schutzvorschriften, so zum Beispiel im Visitationsbe-
richt von 1632 fiir Escholzmatt: «Sepultura parvulorum melius
munienda et lampadaris ligneum in coemeterio mutandum» 7°. Falls
die Lage der Kindergriber angegeben wird, was selten geschieht,

7 v. Liebenau, Th.: o. c., 1899, S. 405.

¢ Dettling, A.: 0.c., S. 114.

¢ Hwb. d. dt. A, Bd. 8, (1936/37), Sp. 747—748 («Teufelsdreck»).
Zahler, H.: o. c., S. 70.
Wuttke, A.: o. c., S. 286.

7 Visitatio Decanatus Surseenensis, instituta anno 1632. In: Gfd. 23, (1868),
S. 33

208



so handelt es sich meistens um die unmittelbare Umgebung des Bein-
hauses, ohne daf} ein Grund dafiir genannt wiirde 7. Wahrscheinlich
sollte die geweihte Kapelle schiitzend, aber auch segnend und ban-
nend wirken; denn trotz ihrer Reinheit und Engelhaftigkeit haben
die Kinder «ihre Zeit» nicht abgelebt, vor allem Pubertierende
sind als Wiederginger gefiirchtet, und tote Jungfrauen miissen an
Kreuzwegen tanzen 72 Eine zhnlich ambivalente Haltung finden
wir bekanntlich den verstorbenen Wochnerinnen gegeniiber. Man
zieht ithnen die Schuhe an, damit sie zuriickkommen konnen, um
ihr Kind zu pflegen, zugleich aber fiirchtet man sie, da sie jemanden
aus der Familie «nachzehren» konnten, und sie sind durch Dimonen
besonders gefihrdet, weil sie vor der Aussegnung starben. Sie wur-
den in der Regel unter der Dachtraufe der Kirche bestattet, damit
das niedertropfelnde, geheiligte Regenwasser sie zugleich schiitzt,
bannt und aussegnet 73. Wihrend sich in den protestantischen Gebie-
ten der Schweiz die Griber der ungetauften Kinder aus dem glei-

" Auswahl:

Bossardt, F.: Alt Sursee. Fithrer durch die hist. Bauten. 1925, S. 68.
Steiner, F.: Die Kirchenrechnung der Pfarrkirche Buttisholz in den Jahren

1609—1741. In: Heimatkunde des Wiggertales, 23, (1963), S. 20.

2 Sarasin, F.: Die Anschauung der Vélker iiber Ehe und Junggesellentum. In:
SAV, 33, (1934), S. 121.
Wuttke, A.: 0. ¢, S. 471 (Aargau).
Hwb. d. dt. A, Bd. 5, (1932/33), Sp. 1008—1012, («ledig»).

2 Auswahl:
Hwb. d. dt. A., Bd. 9, (1938/41), Sp. 693—716. («Wochnerin»)
Liitolf, A.: 0. ¢c., S. 551—552.
Totenschuhe. (Fragen, Antworten). In: SV, s, (1915), S. 46, 86, 93.
Miiller, A.: Aus dem Volksmund und Volksglauben des Kantons Basel-Land.
In: SAV, 12, (1908), S. 154.
Rehli, J.: Tod und Sterben im Vorderprittigau. In: SAV, 36, (1937/38),
S. 159—160. ‘
Hakios, A.: Zum Volksglauben um die Wende des 17. Jh. In: SAV, 50, (1954),
S. 37—38.
Schweizer, J.: 0. c., S. 8.
Zahler, H.: o. c., S. 29.
Wuttke, A.: 0. c., S. 378, 245, 468.

209 -



chen Grund unter der Dachtraufe der Kirche befanden 74, galten
die Ungetauften in den katholischen Regionen als Nichtchristen
und kamen auf den ungeweihten Teil des Friedhofes, nach Nider-
berger in Nid- und Obwalden in eine kleine, gemauerte Gruft in
einer Ecke?. In Romoos habe ich zwischen Friedhofmauer und
Beinhauschor unauffillig eingebaut eine gemauerte Kiste mit einer
kleinen Tiire und einem neuen Markenschloss gefunden, die durch-
aus allfillig vorhandene Hexeninstinkte wecken konnte. Der Fried-
hofgirtner hat mir erklirt, dass hier die Friihgeburten hineinka-
men 75, Es scheint, dass die Bevolkerung manchmal aus Mitleid oder
vielleicht aus andern, magischen Griinden das harte kirchliche Ge-
bot missachtete. Im Pfarrarchiv von Andermatt stiess ich im Visita-
tionsbericht von 1881 auf die Notiz, «dass in der Mitte des Bein-
hauses bisher allen kirchlichen und sanitirischen Vorschriften zu-
wider, die Friihgeburten und die ungetauften Kinder begraben wur-
den. Der Bischof verbietet diesen Miflbrauch und verfiigt, daff die-
selben im nicht geweihten Teil des Friedhofs begraben werden sol-
len». Ein dhnlicher Brauch, nimlich die Bestattung der vor der Aus-
segnung ihrer Miitter gestorbenen Kinder im Beinhausboden, lasst
sich im Kanton Graubiinden nachweisen 7. Andermatt gehdrte auch
als einzige Region der Innerschweiz nicht zum Bistum Konstanz,
sondern zum Bistum Chur.

Liebenau berichtet, dafl die Sarner Beinhausglocke, der Maria
geweiht und gestiftet von der Schiffergesellschaft «Verg-Vahr», wie
andere Beinhausglocken zugleich Wetterglocke war77. Moglicher-
weise besteht jedoch nicht eine besondere Beziehung zwischen Un-
wetter und Beinhaus, sondern eher zwischen Unwetter und der klein-
sten Glocke des Gelduts. Auf jeden Fall vertreiben Glocken die Di-

74 Volkskundliches aus Jeremias Gotthelf: Leiden und Freuden eines Schulmei-
sters, 1838, Bd. 2, S. 169. In: SAV, 19, (1915), S. 39.
Hopf, W.: Aberglauben im Kanton Bern vor go Jahren. In: SAV, 21, (1917),
S. 50, §6—57.
Keller-Ris, J.: Kulturgeschichtliches aus Felben bei Frauenfeld. In SAV, 23,
(1920/21), S. 184.

75 Niderberger, F.: o. c., 1910 (Briuche), S. 353.
Liitolf, A.: 0. c., S. 77—380, s551.

76 Schweizer, J.: 0. c., S. 58. 7

77 y. Liebenau, Th.: Zwei Wetterglocken in Sarnen. In: ASA, 11, (1865), S. 67.

210



monen, und von etlichen Innerschweizer Beinhausglocken ist iiber-
liefert, daf sie gegen Gewitter und Hagel, deren Ursache Hexen
waren, geldutet wurden. So soll eine Hexe aus dem bernischen Gon-
diswil den luzernischen Grofldietwilern — typisch wohl fiir die
konfessionellen Spannungen — Hagel geschickt haben. Auf den Rat
eines frommen Mannes lieB man eine Beinhausglocke gieflen und
ldutete sie gegen das Hagelwetter, worauf die Hexe klagte: «Wenn
das Beinhausgloggli ldutet, die vier Ferli von Ebersecken schreien
und die grofle Mohr von Willisau rochelt, kann ich nichts ma-
chen» 78, Nach dem Handbuch des deutschen Aberglaubens bezeich-
nen Schwein, Mohr und Firli Gewitterwolken und Sturmwinde 77,
jedoch scheint man in der Innerschweiz die abwehrenden Glocken
damit benannt zu haben; so war etwa die Wetterglocke von Giswil
dem Antonius geweiht, und die Hexe war machtlos, «wenn’s St.
Antoni Firli briiled hed». Als die Wetterglocke der bedrohten
Kapelle von Riedertal bei Biirglen liutete, rief die Hexe zornig:
«Ds Johanns Sywli gysset wider, ds isch nytt z’mache» 8. In Wol-
fenschieflen wollte eine Hexe einen Felsbrocken aufs Dorf herunter-
wilzen, um Zerstorungen, Ribenen, Streit und Fluchen hervorzu-
rufen. Der Sigrist aber liutete rechtzeitig mit dem Beinhausglock-
lein, das besonders geweiht war gegen Hexen, Unholde, Ungewitter,
alle Machinationen der Hoélle und des Pfiirtiifels. Die raffinierte
Hexe hatte einen Guntel, d. h. einen Eisenkeil mit einem Ring, in
den Felsen geschlagen und daran ein Seil befestigt, um so den un-
heilvollen Lauf des Steines lenken zu konnen. Als nun die Beinhaus-
glocke liautete, wurde der stiirzende Felsen im Tobel eingeklemmt,
die Hexe riss mit Leibeskriften am Seil, jedoch der Guntel [ste
sich, sie fiel zu Boden und verlor ihre Zauberkraft 8.

Zum Schluss noch einige Worte zu jenen innerschweizerischen
Beinhiusern, die doppeltiirige Durchgangskapellen sind, eigentliche

78 Liitolf, A.: o. c., S. 20§—206.
Miiller, K.: Luzerner Sagen. (Luzern: Geschichte und Kultur, Reihe 3, Bd. 1).
Luzern, 1942, S. 130.

79 Hwb. d. dt. A., Bd. 7, (1935/36), Sp. 1471—1472 («Schwein»).

8 Niderberger, F.: 0. c., 2. Teil. (Sagen). Sarnen, 1910, S. 149—150.
Biirglen. Gedenkbuch. Jubiliumsfeier in Biirglen 857—1957. Biirglen, 1957.
S. 250. ’

® Liitolf, A.: 0. c., S. 219—220.

211



Torhduser zum Friedhof, durch die der offizielle Kirchweg fiihrt,
namlich Rickenbach, Wolhusen, Giswil, Muotathal, Wolfenschiefen,
ehemals Root, Groflwangen, Weggis, Sachseln, Lachen, Buochs, Em-
metten, Hergiswil. In Hasle, Buttisholz und Pfaffnau bildet das
Beinhausvorzeichen das Tor zum Friedhof. Primir soll der Kirchen-
besucher auf seinem Weg zum Gottesdienst mit der, Schidelwand
konfrontiert, an die eigene Verginglichkeit, an die Eitelkeit aller
irdischen Dinge erinnert, auf die ewigen Werte der Kirche hinge-
wiesen und zum Gebet fiir die Armenseelen aufgerufen werden.
Ich kann an dieser Stelle nicht auf die besondere rechtliche und
magisch-religiose Bedeutung von Toren, Grenzen, Schwellen und
Dachtraufen eingehen 8. Dem Friedhofstor, dem kritischen Grenz-
- punkt zwischen sakralem und profanem Bereich, kommt eine spe-
zielle Stellung zu. In England sind die Leichentore, die «lychgates»,
zum Teil eigentliche Durchgangskapellen mit einem Kreuz und
einem «lychstone», auf dem der Sarg niedergestellt wurde 3. Bis
zum 2. Vatikanum war es allgemein iiblich, den Trauerzug beim
Friedhofstor nochmals anzuhalten und die Leiche auszusegnen. Die
Exorzismen sollten die den Zug begleitenden Dimonen zuriick-
weisen, jedoch auch dem Toten den Riickweg erschweren. Wie wir
wiederholt gesehen haben, hat nicht nur Ehrfurcht, sondern auch
Furcht das Verhalten gegeniiber den Toten bestimmt. Gleich beim
Todeseintritt wurden zahlreiche Abwehrmassnahmen ergriffen. Ich
erinnere an den Abtransport der Leiche durch ein Fenster, durch
ein bestimmtes Leichentor, in Italien «porta del morto» genannt,
das nachher wieder vermauert wird, unter einer beweglichen Schwel-
le hindurch, damit der zuriickkehrende, gefihrliche Tote verwirrt
und ratlos vor der veridnderten Situation stehen bleibt. In der Bre-
tagne trug man die Leiche stellenweise durch fliefendes Wasser,
damit der Wiederginger die Spur verliert. Schon Durandus befiehlt
im 13. Jahrhundert, den Sarg auf dem Weg zum Friedhof mehr-

82 Hwb. d. dt. A., Bd. 3, (1930/31), 1137—1157 («Grenze, Rain»),
Hwb. d. dt. A., Bd. 2, (1929/30), Sp. 125—129 («Dachtraufe»), Sp. 544—550
(«Ecke»).
Hwb. d. dt. A., Bd. 7, (1935/36), Sp. 1509—43 («Schwelle»)
Hwb. d. dt. A., Bd. 8, (1936/37), Sp. 1185—1209 («Tiir»).
Hwb. d. dt. A., Bd. 9, (1938/41), Sp. 991—1003 d. Nachtrags («Zaun»).
8 Schweizer, J.: 0. c., S. 67.

212



mals niederzustellen. Solche Halte befinden sich hiufig beir Mar-
kungsgrenzen, Kreuzwegen, Briicken, Bildstocken, etc.®. In ganz
Europa hat ihre Bezeichnung mit «ausruhen» zu tun: «in via pausa-
tur» bei Durandus, «pocivalo», rasten, in Jugoslawien, «zer Rastu
der Totu» im Walserdorf Rimella, «Grubstein», von ruhen, in
Deutschland, «Lychleu», von leuen, ruhen, im Kanton Bern, «Lich-
ghirmi», von ghirmen, ausruhen, in den Kantonen Uri, Nid- und
Obwalden #. Die Erklirungen fiir die Totenrasten differieren: man
will den Toten nicht durch eine allzu grosse Eile beleidigen; man
will ihm Zeit lassen, Abschied von seiner Heimstitte zu nehmen,
darum trigt man ihn, den Kopf gegen sein Haus gewandt, bis zur
Totenraste, dann wird der Sarg gedreht, damit er zum Kirchhof,
seiner neuen und letzten Heimat, sieht. In Bayern und Osterreich
sind die Totenrasten zum Teil durch doppeltirige Durchgangs-
kapellen gekennzeichnet, die den oben erwdhnten Beinhdusern glei-
chen 8, Die Leiche wurde niedergestellt und ausgesegnet, damit die
bosen Geister, die auflerhalb der Kapelle wieder Macht haben, sich
nicht mehr an den Toten heranwagen. Das Drehen des Sarges weist
jedoch auch hier darauf hin, dafl es dem Toten schwindeln sollte,
damit er, bei einer allfilligen Riickkehr, wohl den Eingang, aber
nicht mehr den Ausgang durch die 2. Tiire findet. Unsere doppel-
tirige Beinhduser sind also Friedhofstor und letzte «Lichghirmi»
in einem.

8 Hwb. d. dt. A, Bd. 5, (1932/33), Sp. 1133—35 («Leichenzug»).
Hwb. d. dt. A, Bd. 3, (1930/31), Sp. 1150 («Grenze, Rain»).
Wuttke, A., 0. c., S. 464 ff.
Durandus, W.: o. c., S. 457.
8 Schmalz, K. L.: Von der Lychleu im Amt Konolfingen (Bern). In: SAV, 49,
(1953), S. 1—135. _
Gavazzi, M.: Totenraststeine. In: SAV, 55, (1959), S. 37—46.
Harsch, (): Totenrasten. In: Deutsche Gaue, 33, (1932), S. 92.
Zinsli, P.: Wort und Flurnamen als Zeugen fiir die volkstiimliche Lage
Deutschbiindens. In: SAV, 55, (1959), S. 73
Niderberger, F.: o. c., 1910, S. §07.
Odermatt, F.: Liichghirmi. In: Heimatland. Illustr. Monatsbeil. d. Vtl., Nr. 11,
(1947), S. 86—87.
Schweiz. Idiotikon, Bd. 2, (1885), Sp. 1609.
86 Friedhof-Forschung. In: Deutsche Gaue, 26, (1925), S. 1113 3%, (1934), S. 44.

213%



Ich hoffe, mit diesen Ausfiihrungen zeigen zu konnen, dafl die
Beinhduser nicht nur aus rein praktischen Griinden gebaut wurden,
sondern dafl sich an dieser Stitte die verschiedensten Gedanken und
Funktionen durchdrangen, Heidnisches und Christliches, Glaube
und Aberglaube, Kult und Magie, Ehrfurcht und Furcht, Aufer-
stehungshoffnung, Reliquienverehrung und Armenseelenkult.

Abkiirzungen:

ASA Anzeiger fiir schweiz. Altertumskunde
Gfd. Der Geschichtsfreund

Hwb. d. dt. A. Handworterbuch des deutschen Aberglaubens
Jb. Jahrbuch

Kdm. Die Kunstdenkmiler der Schweiz

PfA Pfarrarchiv

PL . Patrologia Latina

RDK Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte
SAV Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde
1% Schweizer Volkskunde

Vil. Vaterland

214



	Volkskundliches über die Beinhäuser der Innerschweiz

