
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 129-130 (1976-1977)

Artikel: Volkskundliches über die Beinhäuser der Innerschweiz

Autor: Odermatt-Bürgi, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volkskundliches über die Beinhäuser
der Innerschweiz *

von Regula Odermatt-Bürgi, Stans

Zu Beginn gleich eine Entschuldigung oder Absicherung, wie Sie

wollen: eigentlich bin ich Kunsthistoriker, nicht Volkskundler. Was
ich Ihnen also heute erzähle, stellt nur ein Randgebiet meiner
Untersuchungen über die Innerschweizer Beinhäuser dar, ein Randgebiet,

das ich im übrigen noch nicht systematisch aufgearbeitet habe.
Wenn ich mich dennoch zu diesem Thema entschloss, so nur, weil
es mir in diesem Saal unmöglich ist, Dias zu zeigen, und ein Vortrag

über Architektur, Totentänze und andere Vanitasdarstellungen
ohne Bildmaterial wäre für Zuhörer und Vortragenden undankbar.
Als zweites muss ich Sie warnen: das Thema ist makaber, und einige
Dinge mögen Ihnen sogar pietätlos erscheinen. Heute wird der
Gedanke an den Tod verdrängt, die Sterbenden in die Spitäler, die
Toten in die Leichenhäuser abgeschoben. Auch früher hat man den
Tod und die Toten gefürchtet und mit Abwehrmassnahmen reagiert,
doch war der Tod ein notwendiger, vertrauter Bestandteil des

Lebens, dem man zum Teil unzimperlich praktisch, zum Teil mit
magisch-religiösen Vorkehrungen begegnete, die uns heute fremd
erscheinen mögen.

Ich werde im folgenden einige der Gründe aufzählen, die zum
Bau der Beinhäuser geführt haben, und ich werde versuchen, vor
allem die volkskundlichen und kulturgeschichtlichen Aspekte dieser
Gründe ein wenig herauszuarbeiten.

Um das Beinhaus in seiner funktionalen, sakralen und
magischreligiösen Bedeutung zu würdigen, müssen wir kurz und sehr
summarisch einen Blick auf den mittelalterlichen Friedhof werfen, der
ein ungeheuer lebendiger und vielschichtiger Organismus war. Als
Begründung für den Bau von Beinhäusern wird immer wieder der

* Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung des Historischen Vereins der V
Orte auf der Klewenalp am 4. 9. 1976.

183



Platzmangel auf den Kirchhöfen genannt. Ein jüdisches Gesetz,
jedoch auch die Konzilien von Auxerre und Macon im 6. Jahrhundert,

ferner das Lex Salica, die Kapitularien des Bonifacius, Karls
des Grossen und Ludwig des Frommen im 8. und 9. Jahrhundert
verboten, zwei Tote übereinander ins gleiche Grab zu legen 1. Nur
relativ wenige alte Mutterkirchen besassen und behüteten als wichtige

Einnahmequelle das Begräbnisrecht. Die Friedhöfe waren bis

zum Spätmittelalter um die Kirchen herum angelegt, also meistens

innerhalb der Siedlung, was eine nennenswerte Vergrösserung aus-
schloss. Auch konnte der vorhandene Platz nicht optimal ausgenützt

werden, da die Grabstätten nach hierarchischen Prinzipien
angeordnet waren, d. h. gesonderte Plätze wurden beansprucht für
die Toten der Mutter- und der verschiedenen Filialkirchen, für
bestimmte Geschlechter, Bruderschaftsmitglieder, Stände, für Kinder,
Wöchnerinnen, Dienstboten, etc. Selbst der ungeweihte Teil des

Friedhofs musste recht gross sein, wenn man so zusammenzählt, wer
alles nach Johannes Beleths und Wilhelm Durandus' bedeutenden,
seit dem 12., beziehungsweise 13. Jahrhundert immer neu aufgelegten

Werken «Rationale Divinorum Officiorum» ausgeschlossen war:
die Juden und anderen Nichtchristen, die ungetauften Kinder, die
Selbstmörder; alle bei einem schweren Vergehen — d. h. Raub,
Ehebruch oder heidnischen Spielen — Getöteten; alle, die bei einem
Aufstand oder Angriff unbussfertig sterben, ausser sie seien für eine

gerechte Sache gefallen; jeder, der auf der Rückkehr aus einem Bordell

getötet wird oder plötzlich stirbt : nach Beleth «ex prostibulo
rediens, vel ex alio loco ubi fornicatus sit», nach Durandus «si

1 Perles, J.: Leichenfeierlichkeiten im nachbiblischen Judentum. In: Frankeis
Monatsschr. f. Gesch. und Wiss. d. Judentums. Breslau, io, (1861), S. 391—393.
Binterim, J. A.: Pragmatische Geschichte der deutschen National-, Provinzial-
und vorzügl. Diöcesanconcilien vom 4. Jh. bis auf das Concilium v. Trient.
Bd. 2, Trient, 1836, S. 143 (Bonifaz).
Baluzius, St.: Capitularia Regum Francorum. T. I, Paris, 1677, S. 293, 318

(Lex Salica), S. 153 (Childrich), S. 957 (Karl d. Große, Ludwig d. Fromme).
Hardouin, J.: Acta Conciliorum et Epistolae Decretales, ac Constitutiones
Summorum Pontificum. T. III, Paris, 1714, Sp. 445 (Auxerre 578), Sp. 464

(Macon 585).
Monumenta Germaniae Historica. Legum Sectio III: Concilia, T. I, Conciliae
aevi Merowingici. Hannover, 1893, S- 171 (Macon 585).

184



aliquis rediens de lupanari vel de alico loco, ubi fornicatus sit» 2.

Sie sehen, obwohl meine Beinhäuser in unmittelbarer Nähe der Kirche

auf sakralem Boden stehen, musste ich meinen lateinischen
Wortschatz häufig nach einer recht profanen Seite hin erweitern.

Auch zahlreiche Vorschriften weisen auf profane und heidnische

Aspekte hin. Im Zusammenhang mit dem Beinhausbau wird seit
den Synoden von Münster und Köln, 1279 und 1280, fast stereotyp
wiederholt, die Kirchhöfe seien zu schliessen und die Gebeine an
einem geschützten Ort zu deponieren, damit die Schweine und
andere streunende Tiere sie nicht verschleppen könnten3. Recht oft
findet man das Verbot, auf den Gräbern die Wäsche zu bleichen.
Wohl weniger mit Sport, als mit Überresten heidnischer Totenbräuche

hat der Luzerner Ratsbeschluss zwischen 1310 und 1315, die

Peterskapelle betreffend, zu tun: «Der rat ist ouch über ein komen,
das nieman sol im dem kilchof ze Kapelle keiglon, noch walon, noch
stechen, noch turnieren, noch schieszen, noch den stein stoszen bi
einer march silbers» 4. Im Zusammenhang mit dem Ursprung der
Totentänze bin ich auf die Notiz gestossen, dass auf den Friedhöfen
unanständige Lieder, Spiele und Tänze stattfanden. Dadurch mehr
fasziniert, ich gestehe es, als durch fromme Lieder, habe ich denn
in einem Anflug von unnötigem Fleiss die Konzils- und
Synodaisbeschlüsse unter diesem Gesichtspunkt durchgeackert und zwischen
dem 6. und dem 14. Jahrhundert über ein Dutzend Verbote gefun-

2 Johannes Beleth: Rationale Divinorum Officiorum. Antwerpen, 1562, S. 343.
Durandus, W.: Rationale Divinorum Officiorum. Adjectum fuit praeteres aliud
Diuinorum officiorum Rationale ab Ioanne Beletho, Antwerpen, 1614, S. 23—
23V.

3 Mansi, J. D.: Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio. T. XXIV,
Venedig, 1780, S. 320 (Münster), S. 357 (Köln).
Binterim, A. J.: o. c, Bd. 5, Mainz, 1843, S. 295 (Köln).

4 Zehnder, L.: Volkskundliches in der älteren schweizerischen Chronistik. Basel,

Schweiz. Gesellsch. f. Volkskunde, 1976, S. 331—332 (Mit Lit. angaben).

v. Liebenau, Th.: Das alte Luzern. Topogr.-kulturgeschichtl.-geschildert.
Luzern, 1881, S. 127.

Pfyffer, K.: Der Kanton Luzern, hist.-georgr.-stat. geschildert. (Gemälde der

Schweiz, Bd. 3). St. Gallen, Bern, 1858, S. 343.
Wackernagel, H. G.: Die Freiheitskämpfe der alten Schweiz in volkskundlicher

Beleuchtung. In: SAV, 46, (1949/50), S. 72—73.
Schweiz. Idiotikon, Bd. 2, Frauenfeld, 1885, Sp. 1029.

185



den, auf dem Kirchhof «cantica obscina et turpea» oder «inhonesti
ludi, qui ad lasciviam invitent» aufzuführen 5. Zu meiner Enttäuschung

fehlten nähere Angaben, worin nun eigentlich die Obszönität

bestand. Doch mag die Tatsache, daß sich auch in der
Innerschweiz die Tanzlauben in der Regel in unmittelbarer Nähe des Friedhofes

befanden, letztlich mit diesen alten, heidnischen Bräuchen in
Verbindung stehen.

Daneben lassen sich politische, rechtliche und soziale Aspekte
nachweisen. Auf dem Friedhof, häufig vor einem bestimmten
Kirchenportal, tagte das Gericht, wurden Ehen eingesegnet, die
Exorzismen der Taufe gesprochen, das Vieh ausgesegnet, die grossen
Bußpredigten gehalten, zu Kreuzzügen und Wallfahrten aufgerufen, es

fanden Bahrproben, Gottesurteile, Erbteilungen am Dreissigsten statt,
etc. Obwohl bei uns eigentliche kirchliche Wehranlagen fehlen, galten

Klöster, Kirchen, Beinhäuser und Friedhöfe als sakrosant und als

Asylstätten. Zur Illustration sei ein Fall herausgegriffen, der das Beinhaus

von Freienbach betrifft und zeigt, daß im späten 18. Jahrhundert

der Asylgedanke zwar im Abnehmen begriffen war, jedoch noch
halbwegs respektiert wurde. 1752 floh nämlich ein Dieb, verfolgt von
Volk, Vogt und Seckelmeister ins Beinhaus. Der Kaplan pochte auf
das Asylrecht, das Volk lockte jedoch den Dieb aus dem Beinhaus

5 Auswahl:
Cosacchi, St.: Makabertanz. Der Totentanz in Kunst, Poesie und Brauchtum
des Mittelalters. Meisenheim, 1965, S. 350—51, 353.
Zehnder, L.: o. c, S. 611—12.
Tanz auf den Kirchhöfen. In: SV, 13, (1923), S. 25.
Hardouin, J.: o. c, T. III, Paris, 1714, Sp. 445 (Auxerre 578), Sp. 950 (Châlon-
nais 639—54); T. IV, Sp. 1016 (Mainz 813); T. VI, Sp. 1090 (Essonne 1287),

Sp. 1230 (Bessin um 1300).
Monumenta Germaniae Historica. Legum Sectio III, Concilia, T. I, Conciliae
aevi Merowingici, 1893, S. 180 (Auxerre 573—603), S. 211—12 (Châlonnais
639—54); Legum Sectio III, Concilia, T. II, Conciliae aevi Karolini, P. I—II,
1908, S. 272, 304, (Mainz 813), S. 581 (Rom 826); Legum Sectio II, Capitu-
laria Regum Francorum, T. I, P. I, 1881, S. 229 (Pippin, Karl d. Große).
Mansi, J. D.: o. c, T. XXII, 1778, S. 730 (incerti loci, um 1200); T. XXIII,
1779, S. 32 (Trier 1227); T. XXIV, 1780, S. 903—04, (Lüttich 1287), S. 1190
(Würzburg 1298); T. XXV, 1782, S. 32 (Konstanz 1300), S. 264—65 (Trier
1310). etc.

186



heraus, verschloß die Türe, mißhandelte ihn und ließ ihn ohne Nahrung

dem Wetter ausgesetzt, bis er sich freiwillig ergab 6.

Lokal-politische und wirtschaftliche Bedeutung hat — zum Teil
heute noch — die Zeit «na Chiles», wenn die Männer nach dem

Hauptgottesdienst in Gruppen zusammenstehen. Zum Schutz vor der

Witterung errichtete man vielerorts auf dem Friedhof oder an der
Mauer die sogenannten «Bögen», eine Holzkonstruktion, die unseren

alten Brücken gleicht; erhalten ist jener von Morschach. Jedoch
konnte durchaus auch das Vorzeichen des Beinhauses die Funktion
des Bogens übernehmen. So wird etwa aus Hasle berichtet, daß sich
die Männer unter dem Beinhausvordach trafen, um Neuigkeiten
auszutauschen, Geschäfte abzuwickeln und sich vom Briefträger die Post
geben zu lassen 7.

Sieht man unsere Jahrzeitbücher durch, wird einem bewusst, dass

sich der grösste Teil der sozialen Aktivitäten auf dem Friedhof
abspielte: an Beerdigungen, Dreissigsten, Jahrzeiten, Fronfasten,
Samstagen, etc. wurden Almosen, Brot, Käse, Wein verteilt8, und das

Beinhaus war oft Schauplatz dieser Spenden. Ich greife willkürlich
zwei Beispiele heraus. In Stans enthält das Pflichtenbüchlein des

Sigrists im Urbar von 1761 unter Punkt 14: «es soll der, so nit wuch-

ner, am Freytag das Speng Brodt selbsten abholen undt im Bein-
hauss ausstheilen undt den Rosenkrantz abbeten» 9, oder im
Jahrzeitbuch von Bürglen, mit der Schrift aus dem 16. Jahrhundert, unter

dem 2. November: «Item ein kilchmeyer sol versechen, das

allwegen uff aller Seelen-tag umb zechen schillig brott Im kerckher

6 Bindschedler, R. G.: Kirchliches Asylrecht (Immunitas ecclesiarum localis) und

geistl. Freistätten in der Schweiz vor der Reformation. Diss. Zürich, 1906,

S. 41.
Hüppi, A.: Kunst und Kult der Grabstätten. Ölten, 1968, S. 90.

7 Aregger, J. E.: Das Beinhaus in Hasle. In: Bl. f. Heimatkunde aus dem Entlebuch,

5, (1932), S. 116.
8 Koren, H.: Die Spende. Graz, 1954.

Heim, W.: Die «Spende» in der Urschweiz. In: SAV, 62, (1966), S. 29—48.
Caminada, Ch.: Bündner Friedhöfe, Zürich, 1918, S. 114—124.
Curti, N.: Totenspenden. In: SAV, 14, (1910), 79—97.
Curti, N.: Die Butterlampe. In: SAV, 15, (1911), S. 227—233.

9 Odermatt, A.: Geschichte der Pfarrkirche Stans. (Manuskr. Kantonsbibl.

Nidw.). 1882. S. 638.

187



Armen Lüthen werde ussgetheilt» 10. Die Verbindung von Beinhaus
und Brotspenden wird durch die Architektur etlicher unserer
mittelalterlichen, zweistöckigen Beinhäuser untermauert — Pfeffikon,
Römerswil, Hochdorf—, deren Untergeschoss zur Aufbewahrung
der Gebeine, das Obergeschoss aber als Zehntscheune diente. Neben
rein praktischen Gründen mögen symbolische mitgespielt haben. Es

fehlt hier die Zeit, auf die global verbreitete Verquickung von
Toten- und Fruchtbarkeitskult einzugehen, die im christlichen Bereich
durch Zeugnisse aus dem Neuen Testament untermauert wird. Für
die Innerschweiz interessant ist jedoch einerseits die formale
Ähnlichkeit dieser Beinhäuser mit den gotischen, zweigeschossigen
Steinspeichern, wie einige im Kanton Luzern erhalten sind, andererseits
die Wechselbeziehung von Sakralem und Profanem in beiden

Gebäudetypen: während also im geweihten Beinhaus Korn gelagert
wurde, existierte im Kanton Luzern auch der Brauch, an Samstagen
und Fronfasten in Speichern und Backöfen Armenseelenlichtlein
anzuzünden11. Ähnliches wird aus dem Schächental berichtet. Es
handelte sich wohl ursprünglich um Opfergaben, jedoch sind die

Erklärungen erwähnenswert: die hungrigen Armenseelen lecken das Oel

aus den Schälchen, oder sie beschmieren ihre Brandwunden damit.
Caminada schreibt von Korntrögen in den bündnerischen Beinhäusern,

aus denen an bestimmten Tagen den Armen Getreide als Saatgut

verteilt wurde. Ob der für das Beinhaus von Emmetten
überlieferte Steintrog, der einige Schädel enthielt, die von den Besuchern

mit Weihwasser besprengt wurden, ehemals ebenfalls ein Korntrog
war, lässt sich nicht mehr feststellen 12. Es könnte sich jedoch auch,
wie ehemals im Beinhaus von Buochs, um einen gemauerten Behälter

gehandelt haben, in dem die Gebeine der unbedeutenden, namenlosen

Toten ruhten, während sich die Köpfe der bekannteren Bürger
stolz auf einem Gestell, mit Namen versehen, präsentierten 13.

,0 Jahrzeitbuch der Kirche in Bürglen, Kt. Uri, sammt Urkundensammlung, diese

Pfarrei betreffend. In: Gfd. 20, (1864), S. 77.
11 Arnet, J.: Alte religiöse Volksbräuche aus der Innerschweiz. In: SAV, 31,

(1931), S. 157—158.
12 Rahn, J. R.: Zur Geschichte des Totentanzes. In: Gfd. 36, (1881), S. 227.
1<* Rütimeyer, L. und His, W.: Cranaia helvetia. Samml. schweiz. Schädelformen.

Basel, Genf, 1864, S. 2—3.

188



Man muss sich zudem bewusst sein, dass Kirche, Beinhaus und
Oelberg nicht die einzigen Gebäude innerhalb der Friedhofmauern
waren. Dazu kamen die Sakristei, Zehntscheunen, das Sigristenhaus,
öfters die Bibliothek, der Stall für das Antoniusschwein, Unterkünfte

für die Sondersiechen14 — in Sarnen etwa wurde 1684 das

Beinhaus repariert und die Häuschen der Sondersiechen auf dem
Friedhof neu gedeckt,15 —, ferner Behausungen für Beginen oder
für einen Waldbruder — in Einsiedeln zum Beispiel wurde das Beinhaus

in der 2. Hälfte des 17. Jahrhunderts um einen Anbau erweitert,

der dem sogenannten «Rockhans» als Klause diente 16.

Doch nun zur eigentlichen Funktion der Beinhäuser, dem
Aufbewahren der menschlichen Überreste. Es muss sich dabei nicht
unbedingt um Knochen handeln. Allen, die eine Vorliebe für Makaberes

haben, empfehle ich als Delikatesse die Kapuzinergruft von
Palermo. Der Boden dieser Stadt wirkt mumifizierend, nicht
zersetzend, so dass in dieser berühmten Gruft Mumien, meist Adelige
und hohe Geistliche, in Nischen liegen, bekleidete Mumien auch

friedlich, wie im Gespräch vertieft, den Wänden entlang aufgereiht
sind. Im Beinhaus beim Hospiz des Grossen St. Bernhard stehen

vertrocknete Leichen in Mönchskutten, hier wohl, weil der Winter
lang und der Boden hart ist. Gezwungen durch Schneemassen und

Lawinengefahr, sah man sich in abgelegenen Höfen im ganzen
Alpengebiet veranlasst — Zeugnisse habe ich namentlich für die Kantone

Graubünden und Uri und für das Berner Oberland gefunden —,
die Toten bis zum Frühjahr im Schnee zu kühlen oder auf dem

Estrich zu trocknen. Daran knüpft sich die praktisch einleuchtende

Geschichte, man habe mit dem toten Grossvater die Füchse

«gebeizt», oder man habe im Frühling auf dem Estrich den Sack mit
den Apfelschnitzen mit jenem der Leiche verwechselt und den
falschen auf den Friedhof getragen 17.

14 Schweizer, J.: Kirchhof und Friedhof. Darstellung der Hauptthemen europäischer

Begräbnisstätten. Diss. Univ. Basel. Linz, 1956, S. 40—48.
15 Niderberger, F.: Religiöse Sitten und Sagen aus Unterwalden. Sarnen, 1910,

S. 388.
16 Birchler, L.: Kdm. Schwyz, Bd. 1, 1927, S. 217.
17 Geiger, P.: Leichen im Schnee. In: SV, 14, (1924), S. 42.

Müller, J.: Ortsneckereien aus Uri. In: SV, 14, (1924), S. 7.
Caminada, Ch.: o. c, S. 187.

189



Üblicherweise birgt das Beinhaus jedoch Knochen. Im Idealfall
dauerte die Grabesruhe so lange, bis die Verwesung abgeschlossen

war. Häufig jedoch musste der Totengräber die Gebeine zuerst
reinigen, aber leider fliessen die Angaben darüber recht spärlich. Das
Dorfbüchlein von Altdorf etwa berichtet 1705, dass man «wegen
dem grossen gestankh undt unrath, so under den Dodtengebeynen
aldorten sich befindt... bald kein Andacht mehr im underen Beyn-
hauss» verrichten könnte. Der Totengräber wird angehalten, die

«Dodtengebeyner», wie dies andernorts geschehe, vor der Deponierung

im Beinhaus zu waschen 18. In Sins — ich habe am Rande das

ganze Archidiakonat Aargau in meine Untersuchung einbezogen —
in Sins ersetzte 1666 ein Neubau das Beinhaus von 1520, weil das

alte «in die erde vertieft, nider und also ungesund, dass es zuo dem

öfteren den lüthen under der h. mäss darin übel und weh worden
und wägen bösen geschmacks gar geschwunden» 19. Schriftliche
Berichte über den Vorgang des Reinigens habe ich bis jetzt nicht
gefunden. Eine Eintragung von 1597 im Kirchenrechnungsbuch von
Altdorf scheint darauf hinzudeuten, dass die Knochen nicht nur
gewaschen, sondern auch ausgesotten wurden: «Dem Haffner uss

bevelch miner Hrn geben umb das ehr den beinöffen, under dem

beinhuß, dazwüschent die straß, hinweggethan — 2 sch» 20. Die Sitte
des Auskochens, «More Teutonico», war im Mittelalter bei

Teilbestattungen üblich, um zu ermöglichen, dass wenigstens die Skelette
der auf Kreuzzügen und Wallfahrten verstorbenen Adeligen in die
Heimat oder an einen geweihten Ort transportiert werden konnten.
Papst Bonifaz VIII. verbot in einer Bulle 1299—1300 diesen Brauch.
Auch wurde zu Beginn des 14. Jahrhunderts durch Entfernung der

Eingeweide und durch Einwickeln in eine Art Wachstuch eine

Konservierungsmöglichkeit für den Leichentransport gefunden. Dies ist
für die Kunstgeschichte insofern von Bedeutung, als in den Totentänzen

fast nie Skelette, sondern mumifizierte Tote mit Bauch-

18 Müller, C. F.: Das Dorfbüchlein des Fleckens Altdorf von 1684. (Einleitung).
In: Hist. Neujahrsbl. (d. Kant. Uri), 1953/54, S. 34.

" Germann, G.: Kdm. Aargau, Bd. 5, 1957, S. 485 (Rodel der Liebfrauenbruderschaft,

PfA Sins).
20 (Kirchenrechnungsbuch v. Altdorf, 1596—1652, unpag.). PfA Altdorf.
21 Stüber, K.: Commendatio Animae. Sterben im Mittelalter. Diss. Masch.schr.

Zürich, 1972, S. 143—148.

190



schnitt — häufig mit sich dekorativ ringelndem Gewürm —
dargestellt sind. Trotz Verbot des Papstes blieben Teilbestattungen bei

gewissen Dynastien im Sinne einer Reliquienverehrung bis ins 20.

Jahrhundert üblich. Wer sich für die einzelnen Beispiele samt
Quellentexten interessiert, dem empfehle ich Karl Stübers Dissertation
«Commendatio Animae» 21. Als kochende Hausfrau war ich
vorwiegend auf die Zutaten neugierig, doch werden nur Salz und
Wein erwähnt. Zur Illustration zwei Beispiele: Ludwig IX., der

Heilige, starb 1270 auf einem Kreuzzug vor Tunis, wurde zerlegt
und in Wasser und Wein abgekocht; Friedrich L, Barbarossa,

dagegen, gestorben 1190 auf einem Kreuzzug, wurde zuerst mit Salz

eingerieben, «sale diligenter confricatum», dann abgekocht, «carnem
ejus coxerunt». — In diesen Abschnitt gehört eigentlich die
Geschichte der Viktoria Oelgass. Ihr Mann, ein Tiroler namens Josef
Duxer, arbeitete in Stans als Maurer, kämpfte auf Seite der
Nidwaldner gegen die Franzosen, fiel bei Ennetmoos und wurde auf
dem Schlachtfeld begraben. Viktoria aber litt unter dem Gedanken,
dass ihr Mann in ungeweihter Erde ruhte, am 25. Wintermonat 1801,
also 3 Jahre später, grub sie die Überreste aus, sammelte sie in einen
Sack, säuberte und wusch sie zu Hause sorgfältig und trug die
Gebeine unter heissen Tränen ins Beinhaus von Stans. Johann Peter
Hebel hat übrigens die Begebenheit in der Erzählung «Seltene Liebe»

aufgegriffen, jedoch meiner Meinung nach arg verwässert. Denn
nach ihm gräbt die Gattin die Leiche aus und legt sie vor die
Kirchentüre, während die richtige Viktoria die Fleischresten
abgeschabt und die Knochen säuberlich geputzt hat22.

In der Innerschweiz deponierte der Totengräber ohne weitere
Zeremonien die Überreste im Beinhaus. Bei den Juden jedoch und
in einigen Dörfern im Elsass und in Lothringen kannte man den

Brauch, bei der feierlichen Zweitbestattung in der Beingruft nochmals

alle Verwandte und Trauergäste zu versammeln, nochmals

22 Gut, F. J.: Der Überfall in Nidwalden im Jahre 1798 in seinen Ursachen und

Folgen. Stans, 1862, Anhang, S. 5.

Die Duxerin. In: Nidw. Kalender, 1861, (unpag.).
Kleines Feuilleton: Seltene Liebe. In: Nidw. Volksbl., 1945, Nr. 29.

Hebel, J. P.: Erzählungen und Betrachtungen des rheinischen Hausfreundes,

(aus dem Jahr 1819). (Werke, Bd. 2). 2. Aufl. Zürich, 1958, S. 492—494.

191



Trauerreden zu halten und die letzten, endgültigen Abschiedsworte
und -gebete zu sprechen 23.

Die Art und Weise der Aufschichtung der Gebeine hängt von
den Todesvorstellungen der jeweiligen Epoche ab und bedingt auch

gewisse Details der Beinhausarchitektur. Wie Funde zeigen, hat man
ursprünglich die menschlichen Überreste in Massengruben geborgen,
diese wahrscheinlich erst um die Jahrtausendwende zu eigentlichen
Grüften ausgebaut und Kapellen darüber errichtet. Einige der ältesten

erhaltenen Beinhäuser besitzen gänzlich unterirdisch angelegte
Untergeschosse ohne Türen, so dass die Gebeine willkürlich durch
eine Öffnung im Kapellenboden heruntergeworfen werden mussten.
Der anfänglich durch die Cluniazenser geförderte Armenseelenkult,
dann aber vor allem die sich im Spätmittelalter breitmachenden
politischen, sozialen und wirtschaftlichen Verunsicherungen und
Veränderungen, die riesigen Pestepidemien und die in diesem Klima
schönste Blüten treibende Vanitasliteratur verursachten, dass man
die Gebeine als geeignetes «Memento-mori» schätzen lernte. Die
Grüfte wurden betretbar. Es entstanden auch viele eingeschossige
Beinhäuser, die sich durch eine fensterlose Wand oder einen grösseren

fensterlosen Wandteil auszeichnen. Davor standen die
sogenannten «Totengatter» oder «Totenkratten», rotgestrichene
Holzabschrankungen — wie sie heute noch in Steinen erhalten sind —,
welche die grosse, anonyme Masse von Gebeinen als gewaltiges
Zeugnis allgemeiner menschlicher Vergänglichkeit enthielten: «Hie
rieht got nach dem rechten / Die heren ligen bi den knechten / Nun
merket hie by / Welcher her oder knecht gewesen si», wie eine der
beliebtesten Beinhausinschriften heisst24. An der den Totenkratten

^3 Perles, J.: o. c, S. 391—392.
Bour, R. S.: Die Beinhäuser Lothringens. In: Jb der Gesellsch. f. lothr.
Geschichte und Altertumskunde, 17, (1905), S. 39.

Blind, E.: Die Schädelformen im Schorbacher Beinhaus. In: Beitr. zur Anthropologie

Elsaß-Lothringens, 3, (1902), S. 69.
24 Beim zit. Text handelt es sich um die Inschrift am Beinhaus des ehem. Klein-

basler (Klingenthaler) Totentanzes. Beispiel in der Innerschweiz:
Inschrift an der Renaissance-Ballustrade im Beinhaus von Altdorf.
Maurer, F.: Kdm. Basel-Stadt, Bd. 2, 1961, S. 107, Abb. 121.

Andee-Eysn, M.: Volkskundliches aus dem bayrisch-österreichischen Alpenraum.

(Schädelkultus im Alpengebiet). Braunschweig, 1910, S. 153—155.
Schreiber, W. L.: Handbuch der Holz- und Metallschnitte des 15. Jh. (Neudr.
d. Ausg. 1927). Bd. 4, Stuttgart, 1969, Nr. 1894.

192



gegenüberliegenden Wand befand sich in der Regel ein grosses, oft
rundbogiges Fenster, das «Seelenfenster», das den Vorübergehenden
den Blick auf die Gebeine freigab, in der Innerschweiz zum
Beispiel in Sarnen, Hasle, Sempach-Kirchbühl, Steinen, Attinghausen.
Die höchste architektonische Ausformung dieser Tendenz finden
wir an den Beinhäusern von St. Michael und ehemals St. Oswald in
Zug, ferner in Steinhausen und Hochdorf, wo die ganze Wand gegen
den Kirchhof hin optisch durch Arkaden aufgelöst ist und den
Anblick der Totenkratten dem Friedhofbesucher förmlich aufzwang.
Im 16. Jahrhundert lässt sich eine Änderung der Todesikonographie
feststellen. Vor allem die nordische Kunst der Renaissance und des

Manierismus hält den Tod für darstellungswürdig und zwar in
pointierten oder erotischen Gegenüberstellungen: ein Gerippe vor einem
Schädel über den Tod meditierend, oder «Tod und Mädchen»,
«Tod und Liebespaar», etc.2S. Seit Holbeins Totentanzholzschnitten

wird der kollektive mittelalterliche Todesreigen durch ein be-

wusst persönlich erlebtes Todesschicksal ersetzt26. Das 17.
Jahrhundert, geprägt durch den 30jährigen Krieg, Hungersnöte,
Unruhen, religiöse Erneuerungsbewegungen, Pest, Hexenwahn, bringt
eine neue Flut von Vanitasliteratur und -darstellungen. In der
Innerschweiz tragen die barocken Beinhäuser der individuell gewordenen

Beziehung zum Tod Rechnung. Sie nähern sich zwar
architektonisch dem allgemeinen Kapellentypus, ersetzen jedoch als Neuerung

die Totenkratten mit ihren Unmassen an anonymen Gebeinen
durch flache Wandnischen — zu sehen etwa in den Beinhäusern

von Wolfenschiessen, Wassen, Bürglen, Neuheim oder in den ba-
rockisierten Bauten von Rickenbach und Silenen. Diese Nischen
enthalten nur noch relativ wenige, einzeln ausgestellte und häufig
beschriftete Schädel. Daneben existieren wahre Wunderwerke
barocker Knochendekorationen. Falls Sie sich einmal für teures Geld
im Sündenpfuhl Roms, der Via Veneto, ergehen wollen und einer
hedonistischen Untermauerung nicht abgeneigt sind, empfehle ich

25 Vgl. Darstellungen v. Hans Baidung Grien, Niklaus Manuel Deutsch, Urs

Graf, Hans Sebald Beham, Barthel Beham, etc.

Gerippe vor Schädel meditierend, vgl.: Andreas Vesalius, Fabrica, 1543, Abb.

in: Weber, F. P.: Des Todes Bild. Bearb. v. E. Holländer. Berlin, 1923.
24 Rosenfeld, H.: Der mittelalterliche Totentanz. Entstehung — Entwicklung —

Bedeutung. 2. verb. Aufl. Köln, Graz, 1968, S. 283 ff.

193



diesbezüglich die Kapuzinergruft an eben dieser Strasse: Skelette
in Kapuzinerkutten stehen in tiefen Nischen aus Gebeinen,
zierliche Rosetten, Ghirlanden und Leuchter aus Rippen und Schulterblättern

ziehen sich von Wand zu Wand, und das niedliche Gerippe
einer Principessa Barberini schwebt in einem Deckenspiegel aus
Rückenwirbeln. Ähnliche Meisterwerke finden wir in Chiavenna
und im böhmischen Sedletz. Sie fehlen leider in der Innerschweiz.
Nur das Beinhaus von Wolhusen, gebaut 1661, in dessen sehr
qualitätvollen Totentanz übrigens echte Schädel eingesetzt und dessen

Türrahmen mit je drei Totenköpfen verziert sind, besass ehemals
Kränze aus Gebeinen, die sich um die Fenster wanden 27.

Zur Entwicklung und Verbreitung der Beinhäuser hat der
Reliquienkult das seine beigetragen. Das Konzil von Trient schreibt
ausdrücklich vor, nicht nur die Gebeine der Heiligen, sondern auch

jene aller in Christus Gestorbenen zu verehren 28. Die bretonischen
Beinhäuser gleichen denn auch spätgotischen Reliquienschreinen
und heissen «reliquaires». In der Innerschweiz wurden vor allem
die Schädel verdienstvoller Männer durch einen besonderen Standort

ausgezeichnet, so zum Beispiel die Köpfe der Obwaldner
Landammänner Melchior Halter und Peter Enz in zwei Nischen am
Chorbogen des Beinhauses ihrer Heimatgemeinde Giswil oder der
durchlöcherte Schädel des im Kampf gegen die Franzosen 1798
gefallenen Schützen Christen im Beinhaus von Wolfenschiessen2'.
Überhaupt ist mir aufgefallen, dass selbst Protestanten, welche im
allgemeinen den Heiligen- und Reliquienkult als finstere Auswüchse

27 Zimmermann, N.: Heimatkunde von Wolhusen. Willisau, 1929, S. 129.
28 Denzinger, H.: Enchiridion Symbolorum Definitionum et Declarationum de

rebus fidei et morum et quod funditus retractavit, auxit notuli ornavit
A. Schönmetzer. Freiburg, Rom, 196533, S. 419.
Concilii Tridentini actorum. Pars sexta complectens acta post sessionem sextam

(XXII) usque ad finem concilii. Colligit, edidit, illustravit St. Ehses.

(Concilium Tridentinum Diariorum, Actorum, Epistularum, Tractatuum. Nova col-

lectio, T. IX). Freiburg, 1924, S. 1078.
2' Küchler, A.: Geschichte von Sachsein. In: Gfd. 54, (1899), S. 271.

Durrer, R.: Kdm. Unterwalden. Unveränd. Nachdr. d. Ausg. 1899—1928.

1971, S. 319.
Gut, F. J.: o. c, Anhang, S. 65—66.
Der Nidwaldner K. J. Christen im Jahre 1798. In: Nidw. Kalender, 1865,

(unpag.).

194



des Papsttums und — in der Aufklärung besonders — die
Beinhäuser mit ihren Knochenresten als unästhetisch und unhygienisch
verurteilten, Verständnis für diese Phänomene aufbrachten, sobald

es sich um Helden handelte. Johann Heinrich Meyer schreibt in
einer Zürcher Handschrift mit einem Unterton von Bewunderung,
wie mir scheint, dass im Beinhaus von Stans auch der zerstückelte
Schädel der Maria Anna Rengger ausgestellt sei 30. Ich habe sie in
Guts «Überfall» unter den 1798 gefallenen Frauen von Oberdorf
gefunden. Sie war «eine achttägige Kindsbetterin, wurde überfallen
und furchtbar gemattet, weil sie sich für ihre Ehre wehrte. Wangen
und Brüste wurden ihr abgeschnitten und, nachdem sie mit
Säbelstichen tödtlich verwundet worden, zuletzt erschossen» 31.

Ausgesprochene Heldenverehrung kommt auch im Gedicht Albert
Richards «L'Ossuaire de Stanz», Genf, 1842, zum Ausdruck. Der
Autor meditiert mit vielen «hélas» und Seufzern angesichts der
«ach so bleichen Knochen» der Gefallenen von 1798 über die wenig
ruhmvolle Lage der damaligen Schweiz im allgemeinen und über
die Heldentat der Nidwaldner im besonderen.

Doch zurück zur Deponierung der Gebeine im Beinhaus. Bei den

Juden und in einigen Gebieten Lothringens bestand der Brauch,
jedes Gerippe vor der Überführung sorgfältig in leinene Tücher zu
wickeln, oder mit Bändern zusammenzuschnüren, ja in einigen
lothringischen Dörfern mussten diese Tücher alljährlich am
Allerseelentag erneuert werden. Im übrigen Frankreich findet man auch

Drahtnetzchen, in der Bretagne kleine, beschriftete Steinkistchen.
Als Begründung heisst es, man wolle dem geliebten Toten einen
Rest von Individualität bewahren 32. Die gleiche Absicht, Wahrung
der Individualität, hat im bayrisch-österreichisch-schweizerischen
Alpenraum dazu geführt, die Schädel mit Namen, oft auch mit
Lebensdaten, kunstvollen Verzierungen, Sprüchen, besonderen
Kennzeichen für verschiedene Stände — etwa grüne Kränzchen für

30 Meyer, J. H.: Underwalden im Herbstmonat 1798. (Manuskr. ZB Zürich).
S. 57-

31 Gut, F. J.: o. c, Anhang, S. 17.
32 Bour, R. S.: o. c, S. 39—41.
33 Andree-Eysn, M.: o. c, S. 147—155.

Mitt. d. k. k. Central-Commission, NF, 12, (1886), S. XXI.
Totenschädel mit Inschriften. In: SV, 15, (1925). S. 20.

195



Jungfrauen und Jünglinge, schwarze Käppchen für Geistliche —
zu versehen 33. Die Beinhäuser von Stans und Wolfenschiessen bergen

heute noch einige Schädel mit Namen; der Brauch ist aber auch

schriftlich für Buochs, Einsiedeln, Seelisberg und andere Gemeinden

des Kantons Uri belegt. In Disentis hat man die Totenköpfe
durch Hausmarken, in Emmetten durch Bänder und andere Zeichen
kenntlich gemacht34. Neben der Wahrung der Individualität
scheint mir — gerade bei den Leintüchern und Drahtnetzchen —
noch eine andere Idee durchzuschimmern, nämlich die Hoffnung,
beim Posaunenklang am Jüngsten Tag die Knochen rasch und schön

sortiert vorzufinden. Den einzigen Hinweis habe ich im Tirol
gefunden, wo es heisst, man müsse die ausgefallenen Zähne auf dem
Friedhof oder im Beinhaus deponieren, damit man sie bei der
Auferstehung gleich wieder einsetzen kann, als würde die Vorstellung
eines zahnlosen Mundes den Glanz der Ewigkeit schmälern 3S.

Neben dem Auferstehungsgedanken als Zentrum der christlichen
Heilslehre spielte bei der Verbreitung des Beinhauses der
Armenseelenkult eine wichtige Rolle, der im Fegfeuerdogma des Konzils
von Florenz 1439 seine endgültige Bestätigung fand. Stark war
das Bewusstsein der gegenseitigen Verantwortung der streitenden
Kirche auf dieser Welt, der leidenden im Fegfeuer und der
triumphierenden im Himmel. Die Lebenden waren verpflichtet, für die
Toten Almosen zu spenden, Gebete und gute Werke zu verrichten
und Messen lesen zu lassen. Ja gerade eine der sieben Messfrüchte
garantierte, daß die Armeseele für die Dauer des Gottesdienstes
die Feuersqual nicht spüre36. Die Innerschweizer Jahrzeitbücher
halten zahllose Meßstiftungen in die Beinhäuser fest, und der
Besuch des Beinhauses zu einem kurzen Gebet, besonders sonntags
«na Chiles», war vielerorts üblich. Um eine regelmässige
Armenseelenandacht zu sichern, stellte man ein sogenanntes «Seelmeitli»

an — Belege habe ich für Engelberg und Rickenbach gefunden —,

34 Rütimeyer, L. und His, W.: o. c, S. 2—3.
Lemb, F. J.: Die Bestattung der Toten. Darmstadt, 1887, S. 77.
Wettstein, E.: Zur Anthropologie und Ethnographie des Kreises Disentis.

(Aus dem Anthr. Inst. d. Univ. Zürich). Zürich, 1902, S. 7.
35 Baidinger, M.: Aberglaube und Volksmedizin in der Zahnheilkunde. In: SAV,

35. (1936), S. 49.
34 Franz, F.: Die Messe im deutschen Mittelalter. Freiburg, 1902, S. 36—72.

196



meist eine arme Person, die für ein kleines Entgelt im Beinhaus zu
bestimmten Zeiten Rosenkränze beten musste 37. Interessant ist auch

der Brauch der Vaterunserschnüre, der für den Kanton Graubünden
überliefert ist. Am i. Tag der Osterfastenzeit betet man ein Vaterunser

und macht einen Knopf in eine Schnur, am 2. Tag zwei Vaterunser

für den nächsten Knoten und so fort, bis man am letzten Tag

40 Vaterunser für den letzten Knopf gebetet hat. Darauf wird die
Schnur im Beinhaus an einem Schädel befestigt38. Der Gottesdienst
beschränkte sich früher nicht wie heute auf den Chor der Kirche,
sondern schloss den ganzen heiligen Bezirk ein, die Grabstätten
und das Beinhaus. Die Jahrzeits- und Bruderschaftsbücher der
Innerschweiz berichten denn auch überaus häufig von Prozessionen,
die segnend und bannend über die Gräber ins Beinhaus zogen, mit
Kreuz und unter Läuten des Glöckleins, «cum cruce et pulsata
campana minore» 3S>, die Antiphon «de beata» oder die Psalmen «de

profundis», «miserere», «libera me» singend40. Üblicherweise fanden
die Umgänge an bestimmten Tagen statt, an Allerheiligen, den Qua-
tembern, an Samstagen, Familien- und Schlachtjahrzeiten, Bruder-

37 Hunkeler, L.: Die Friedhofkapelle. (Die Engelberger Talkapellen, H. 1, Fort¬

setzung d. Samml. «Schriften zur Heimatkunde v. Engelberg). SA aus «Titlis-
Grüsse». Engelberg, 1941, S. 8—9.
Estermann, M.: Geschichte der Pfarrei Rickenbach. (Heimatkunde des Kantons

Luzern, Bd. 4). Luzern, 1882, S. 32—33.
38 Curti, N.: Volksbrauch und Volksfrömmigkeit im katholischen Kirchenjahr.

(Volkstum der Schweiz, Bd. 7). Basel, 1947, S. 46, Abb. 11.
39 Neues Jahr-Zeit und Kirchen-Buch der Pfarrkirchen S. S. Apostel: Petri und

Pauli zu Urseren an der Math, aufgesetzt und geschrieben im Jahr-Christi 1696.

(Vorrede: neue Jahrzeitordnung v. 1692, Kap. «De Visitatione sepultura in
anniversaries»). PfA Andermatt.

40 Auswahl:
(Kirchenbuch v. Unterschächen, ohne Titel, wahrscheinl. 1. Hälfte 19. Jh.,

unpag.). PfA Unterschächen.

Wallimann-Huber, J.: Die Geschichte der Pfarrei St. Stephan Beromünster.
Nach dem v. Pfarrer Dormann hinterlassenen Manuskr. Beromünster, 1959,
S. 225.
Henggeler, R.: Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte der Innerschweiz.
Einsiedeln, 1955, S. 101.

Graf, C: Geschichte der Pfarrgemeinde Weggis. (Heimatkunde des Kantons
Luzern, Bd. 7). Luzern, 1900, S. 59.
Schneller, J.: Einiges über die ältesten und älteren Verhältnisse der Pfarrei
Weggis. In: Gfd. 11, (1855). S. 135.

197



schaftsfesten, etc. In den lateinischen Texten steht für diese
Beinhausbesuche der Ausdruck «visitatio», so u. a. im Jahrzeitbuch von
Attinghausen zum Schlachtjahrzeit am io ooo Rittertag «et
celebrata anniversarum omnium dominorum Helvetiorum ac visitatio
ossorium cum cruce» 41. Der Begriff taucht ausnahmsweise in
deutschen Texten auf, so zum Beispiel hält Widmers Diurnale von 1590
fest, daß der Pfarrer von Eich am Schlachtjahrzeittag in Sempach
Kirchbühl Messe lesen soll: «Ein Herr von Eich haltet zuo Chilpel
meß, visitiert im Beinhus, den ouch der erschlagenen vil doselbsten

begraben liegen» 42. Meistens wird der Ausdruck jedoch verdeutscht
in «wisen», «wysen», «wüsen», und es hat an dieser Stelle gar keinen

Sinn, aus den zahlreichen Beispielen, da der Geistliche «auf den

greberen und im Beinhus wysen» soll, einzelne herauszugreifen. Ein
architektonisches Detail einiger unserer Beinhäuser steht mit diesen

Prozessionen im Zusammenhang, nämlich die Doppeltürigkeit. Das
kultische Hinein und Hinaus spielte seit jeher in christlichen Riten
eine wichtige Rolle, und noch heute sieht man zum Teil in Bayern
«de Profundis-Prozessionen» durch die eine Beinhaustüre hinein
und die andere hinaus ziehen 43. In diese Kategorie gehören in der
Innerschweiz jene Bauten, bei denen 2 oder 3 Türen auf den Friedhof

hinaus führen, so Zug, Steinhausen, Sarnen, Menzingen, Baar,
Oberägeri, Schwyz, Küssnacht, Einsiedeln, Steinen, Neuheim.

Die Armenseelen ihrerseits gelten als mächtige Fürbitter und
Wohltäter. In Einsiedeln bestand noch im 19. Jahrhundert der
Brauch, Bitten und Wünsche auf Zettel zu schreiben und diese im
Beinhaus zwischen die Schädel hineinzuschieben, ganz im Vertrauen,

daß sich die Toten nun der Sache annehmen würden44. Ein
armer, arbeitsloser Nidwaldner soll einst geträumt haben, auf der
Blumatt am Stanserhorn sei in der Feuergrube der Alphütte ein
Schatz verborgen. Trotz Winterszeit und Gefahren machte er sich
auf den Weg, fand aber an der betreffenden Stelle nur einen Toten-

41 (Jahrzeitbuch v. Attinghausen, begonnen 1501). PfA Attinghausen.
42 Bölsterli, J,: Urkundliche Geschichte der Pfarrei Sempach als solcher bis auf

unsere Tage. In: Gfd. 15, (1859), S. 84—84, Anm. 5.
43 RDK, Bd. 2, (1948), Sp, 210—211.

Beinhäuser. In: Deutsche Gaue, 29, (1928), S. 198—199.
Friedhof-Forschung. In: Deutsche Gaue, 26, (1925), S. 110—m.

44 Lemb, F. J. : o. c, S. 77.

198



köpf. Unwillig wollte er ihn in die Asche zurückwerfen, dachte
dann aber, dass er ihn an einen geweihten Ort bringen könnte. Er
trug ihn ins Beinhaus von Stans, stellte ihn zu den andern Schädeln
und gab ihm das Weihwasser. Da begann der Totenkopf zu glitzern,
und als der Mann näher hinschaute, war es ein Klumpen Gold.
Es soll eine Armeseele gewesen sein, die durch die fromme Handlung

erlöst wurde und die Tat vergolten hat4S. Wir nähern uns mit
dieser Sage der Legende der Dankbaren Toten, die aus der
mittelalterlichen Exempelliteratur stammt, in zahlreichen lokalen Varianten

vorkommt, und häufig seit dem Spätmittelalter in bayrischen und
schweizerischen Beinhäusern dargestellt ist, so im 16. Jahrhundert
in den Beinhäusern von Muttenz, Baar, St. Michael in Zug und aus
dem Beginn des 18. Jahrhunderts in der Fassung des Jesuiten Pexen-
feider im Beinhaus von Unterschächen 46. Es wird geschildert, dass

ein Edelmann nie am Friedhof vorbeiging, ohne für die Armenseelen

zu beten. Eines Tages, auf der Flucht vor neidischen
Verfolgern, gelangte er zu einem Kirchhof und kniete, seiner Gewohnheit

gemäss, trotz Bedrängnis, vor dem Seelfenster des Beinhauses

nieder, und siehe, aus den Gräbern, aus dem Beinhaus stürmten
bewaffnete Gerippe hervor, um ihren Wohltäter zu verteidigen. Die
Innerschweizer Volkssage ändert übrigens das Thema auf sympathische

Weise ab. Auf dem nächtlichen Kiltgang zu seinem Mädchen
im Großteil betete ein Giswiler aus dem Kleinteil stets auf dem
Friedhof für die Armenseelen, die ihn dann eines Nachts gegen

45 Lütolf, A.: Sagen, Bräuche und Legenden aus den fünf Orten Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwalden und Zug. Nachdr. d. Ausg. Luzern, 1862. (Volkskundl.
Quellen. Neudr. europ. Texte und Untersuchungen, IV.: Sagen). Hildesheim,
New York, 1976. S. 68.

Niderberger, F.: Sagen, Märchen und Gebräuche aus Unterwalden. 1. Teil:
(Sagen). Sarnen, 1909, S. 82.

46 Halm, Ph. M.: Altbayrische Totendarstellungen. In: Münchner Jb d. bildenden

Kunst, 4, (1909), S. 143 ff.
Hahnloser, H. R.: Chorfenster und Altäre des Berner Münsters. Bern, 1950,
S. 39 ff. Taf. VII, Vili.
Rotzler, W.: Die Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten. Winterthur,

1961, S. 235—238.
Styger, P.: Die Sage von dankbaren Toten im Beinhaus St. Michael. In:
Zugerisches Neujahrsbl., 1931, S. 35 ff.
Odermatt, R.: Ein barockes Gesamtkunstwerk. (Beinhaus v. Unterschächen).
In: Vtl., 1974, Nr. 136.

199



eifersüchtige Rivalen beschützten47. Ähnliches berichten Kyd und
Lütolf über Ingenbohl, wo die Armenseelen den Kilter sogar gegen
die Anschläge des Pfarrers verteidigten. Ein Bursche verrichtete auf
seinem Kiltgang auf dem Friedhof stets ein Gebet für die «schamroten

Armenseelen» und zog dann jauchzend weiter, sehr zum Ärger
des Pfarrers. Ich kann nicht beurteilen, ob dem Pfarrer die nächtlichen

Kiltgänge oder das nächtliche Jauchzen ein Dorn im Auge

war, auf jeden Fall befahl er dem Sigrist, dem Ruhestörer im Beinhaus

aufzulauern, doch der Kilter erschien in Begleitung von zwei
Männern, und der Sigrist wagte nicht, ihm etwas anzutun. Er nahm
daher am folgenden Abend vier Mann Verstärkung mit, dem
Burschen aber folgten sechs Männer mit roten Strichen am Hals. Der
Sigrist rückte am dritten Abend mit acht Männern aus, der Kilter
aber war von einer grossen Schar umgeben, die in den Händen ihre
abgeschlagenen Köpfe trugen. Entsetzt liess der Pfarrer den
Burschen rufen, der aber nichts von allem wusste und erklärte, er habe

stets für die Seelenruhe der Hingerichteten gebetet48.
Die Hingerichteten mit ihren «schamroten Armenseelen», die

ungetauften Kinder, die Kinder unter 7 Jahren, die Selbstmörder
nehmen eine besondere Stellung ein. Ihr Leichenfett gilt als speziell
geeignet zur Herstellung von Salben für volksmedizinische und
magische Zwecke. Global werden auch die Finger von Hingerichteten

und Kindern zur Diebesmagie verwendet: sie machen den
Einbrecher unsichtbar, sie lassen die Hausbewohner in einen
totenähnlichen Schlaf sinken, sie öffnen Türen 49. Da die Hingerichteten

47 Niderberger, F.: o. c, 2. Teil (Sagen), Sarnen, 1910, S. 10.
48 Lütolf, A.: o. c, S. 146—147.
49 Auswahl:

Hwb d. dt. A., Bd. 2, (1929/30), Sp. 230—239 («Dieb») ;¦ Bd. 4, (1931/32),

Sp. 43—53 («Hingerichteter»), Sp. 1336—38 («Kind»); Bd. 7, (1935/36), Sp.

1633 («Selbstmörder»).
Frazer, J. G. : Der goldene Zweig. Eine Studie über Magie und Religion. Darmstadt,

1968, S. 42—44.
Heinemann, F.: Henker und Scharfrichter als Volks- und Viehärzte seit

Ausgang des Mittelalters. In: SAV, 4, (1900), S. 2.

Heilwig, A.: Die Beziehung zwischen Aberglauben und Strafrecht. In: SAV,
10, (1906), S. 33—34-
Buck, M. R.: Medicinischer Volksglauben und Volksaberglauben aus Schwaben.

Ravensburg, 1865, S. 44, 46.



vorzeitig sterben mussten, wird angenommen, dass sie noch einige
Zeit zum Wandeln verdammt sind, und ihre «schamroten Seelen»

erweisen sich für Gebete als besonders dankbar. Ihre Grabstätten,
in der Innerschweiz gekennzeichnet durch ein sogenanntes «Elendskreuz»,

waren daher gesucht, Zentren lokaler Wallfahrten, gefährlich

und segensreich in einem. Berühmt war der ungeweihte Friedhof

bei der Luzerner Sentikirche, wo die Hingerichteten und die
Dirnen der Stadt unter Kostenbeteiligung des Staates bestattet wurden

so. Hier stand ein Beinhaus mit einem Elendskreuz und einem

ständig brennenden Licht, und selbst nach Abbruch des Beinhauses
lebte die Wallfahrt zum Elendskreuz der «schamroten Armenseelen»
auf dem Sentifriedhof weiter. Eine Unmasse von Votiven hingen
hier: Besen gegen Geschwüre, Löffel gegen Zahnweh, Ruten gegen
Ungeziefer, wächserne Kröten gegen Mutterkrankheiten, hölzerne
und wächserne Glieder und die «Spängeli-Chränzli» nun glücklich
verheirateter Jungfrauen. Nach den erhaltenen Bitthelgen zu
beurteilen, waren es die sozial niederen Schichten, Dienstmädchen und
arme Schlucker, die Zuflucht bei den «Schamroten» suchten. Es

heisst da u. a. «Betid um Himmels willen für meinen armen Vater,
sonst kommt er ins Zuchthaus», oder «Ich habe einen furchtbar
strengen Dienst. Die Madame mag mir kein Essen gönnen. Betet
für mich, daß ichs aushalte bis zur hl. Lichtmeß», oder «Ich bitte
die schmerzhafte Mutter Maria, daß sie mir möge beistehn, das

händelssüchtig Weib von mir zu nehmen», oder «Oh Ihr lieben,

guten armen Seelen, ich komme hier her, um für euch zu beten und

Lütolf, A.: o. c, S. 234, 554.
Messikommer, H.: Aus alter Zeit. Sitten und Gebräuche im Zürcherischen
Oberland. Zürich, 1909, S. 175.
Rochholz, E. L.: Deutscher Glaube und Brauch im Spiegel heidnischer Vorzeit.

Bd. 1: Deutscher Unsterblichkeitsglaube. Berlin, 1867, S. 241.
Wuttke, A.: Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart. 3. Bearb. v. E. H.
Meyer. Unveränd. Nachdr. d. Ausg. 1900. Leipzig, 1970, S. 132—141, 146,

271. 3% 317—319» 355. 408—413-
Zahler, H.: Die Krankheit im Volksglauben des Simmenthals. SA aus dem

XVI. Jahresber. d. geogr. Gesellsch. v. Bern. )Arbeiten aus d. geogr. Inst,
d. Univ. Bern. H. IV.). Bern, 1898, S. 24, 33.

50 v. Liebenau, Th.: o. c, 1881, S. 16.

Zeiger, F.: Erinnerung an den alten Friedhof ob der Hofkirche. Luzern, 1927,
S. 2.



Ohi zu opfern, damit das Lumpenzeug, wo ich bin, mir nichts leides

tun, mir nichts schaden und nichts nehmen kann und ich zu besseren
Leuten kommen kann» 51. Votive werden bei Gnadenbildern oder
-Stätten erwähnt, so bei der Pietà im untern Beinhaus von Altdorf,
bei der Pietà im Kerchel von Schwyz, beim Grab von Bruder Klaus
in Sachsein, etc. Überraschend häufig findet man Berichte über
Besen- und Rutenvotive, so trugen Kinder oft Besen gegen Eissen
und Geschwüre ins Beinhaus von Großdietwil, oder man brachte
Birken- und Binsenbesen ins Beinhaus von Wolhusen im Glauben,
daß Ausschläge verschwinden würden, sobald jemand damit die
Kapelle wische S2.

Neben dem Moment der Ehrfurcht vor den Toten — schon 1161

ließ ein Mann namens Manso «intuitu pietatis» ein Beinhaus bauen

S3 — wird die Schutzfunktion betont, Schutz nicht nur vor Wetter,

streunenden Schweinen und Hunden, sondern auch vor bösen

Geistern und Dämonen. Hinweise entdeckt man wiederholt seit
dem 12. Jahrhundert — etwa bei Sicard von Cremona, Johannes
Beleth, Wilhelm Durandus, Peter Venerabilis — im Zusammenhang
mit dem Weihwasser, das man nicht nur ins Grab sprengen soll,
um die Sünden des Verstorbenen abzuwaschen, sondern auch, um
zu verhindern, daß die Dämonen den Körper an sich reissenS4.
Ebenso unentbehrlich wie Weihwasserbecken waren Lichter im Bein-

51 Arnet, J.: o. c, S. 151—152.
52 Lütolf, A.: o. c, S. 367.

Zimmermann, N.: o. c, S. 314.
53 Du Cange, D.: Glossarium Mediae et Infimae Latinitatis. Ed. nova aucta

pluribus verbis aliorum scriptorum. Bd. 2, Niort, 1883, S. 176—177.
54 Auswahl:

Joh. Beleth: o. c, S. 355—356.
Durandus, W.: o. c, S. 95V—96V, 456.

PL, Bd. 213, S. 428 (Sicard v. Cremona).
PL, Bd. 189, S. 861—862 (Peter Venerabilis).
Didascalia et Constitutiones Apostolorum. Edidit F. X. Funk. Bd. 1. Paderborn,

1905, S. 533.
Franz, A.: Die kirchlichen Benediktionen des Mittelalters. Bd. 1. Freiburg,

1909, S. 120—121.
Kraus, F. X. (Hrg.): Real-Encyclopädie der christlichen Altertümer. Bd. 2,

Freiburg, 1886, S. 976—979.
Stüber, K.: o. c, S. 112—113.
Hwb d. dt. A., Bd. 5, (1932/33), Sp. 1055—56; Bd. 9, (1938/41), Sp. 287—288.

202



haus, sei es nun in Form von öllämpchen, Ampeln, Kerzen, Schalensteinen

oder steinernen Totenleuchten, von denen wir in der
Innerschweiz schöne Beispiele besitzen, nämlich aus dem 16. Jahrhundert
zwei im Beinhaus von Stans und eines im Beinhaus von St. Michael
in Zug, ferner je ein gotisierendes aus dem 18. und aus dem 20.
Jahrhundert in den Beinhäusern von Sempach-Kirchbühl und von
Schwyz ss. Neben christlichem Gedankengut — Hoffnung auf die

Erlangung des Ewigen Lichtes in Christus — spielen magische
Vorstellungen mit: das Licht soll die Toten wärmen, das öl sie nähren
und ihre Brandwunden salben; es brennt, damit die Armenseelen
besser sehen können, es verkürzt ihre Leidenszeit, es vertreibt und
bannt böse Geister56. Fast ebenso häufig wie Meßstiftungen
vermerken unsere Jahrzeitbücher Vergabungen an das Licht im Beinhaus,

das vor allem am Samstag, dem Tag der Grabesruhe des

Herrn und der Toten, an Quatembern, den vier Geisterwochen des

Kirchenjahres, und an Jahrzeiten brennen soll. Zum Teil sind diese

Lichtstiftungen Sühneakte für begangene Morde; denn das von den

55 Auswahl:
Viollet-le-Duc, E.: Dictionnaire raisonné de l'architecture française du Xle
au XVIe siècle, T. 6. Paris, 1875, p. 154—161 («lanterne des morts»).
Hula, F.: Die Totenleuchten und Bildstöcke Österreichs. Wien, 1948.

Reinhardt, H.: Totenleuchten. In: SV, 30, (1940), S. 66—69.
Reinhardt, H.: Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten. In: SAV,
39. (1941/42), S. 40—62.
Birchler, L.: Kdm. Zug, Bd. 2, 1957, S. 123.
Birchler, L.: Kdm. Schwyz, Bd. 2, 1930, S. 407.
Durrer, R.: Kdm. Unterwalden, 1971, S. 818—821.
Reinle, A.: Kdm. Luzern, Bd. 4, 1956, S. 386.
Schneller, J.: Die Totenleuchte oder Armenseelen-Lampe in dem der hl. Anna
geweihten Beinhaus bei St. Michael in Zug. In: Gfd., 30, (1875). S. 277—281.
Caminada, Ch.: o. c, S. 121—124.
Curti, N.: Die Butterlampe. In: SAV, 15, (1911), S. 227—233.
Eberle, A.: Volkskundliches aus Flums. In: SAV, 34, (1936), S. 243.
Weiß, A. M.: Volkskundliche Splitter aus dem Kanton Wallis. In: SV, 12,

(1922), S. 36.
Hwb d. dt. A., Bd. 8, (1936/37), Sp. 1085 («Totenlicht»).
Hula, Franz: Mittelalterliche Kultmale. Die Totenleuchten Europas. Karner,
Schalensteine und Friedhofsoculus. Wien, 1970.

56 Hwb d. dt. A., Bd. 5, (1932/33), Sp. 1055—56 («Leiche»), 1112—13 («Leichenwache»)

Hwb d. dt. A., Bd. 8, (1936/37), Sp. 1085 («Totenlicht»).

203



Gerichten verordnete Wer- oder Manngeld war ja nur ein materieller

Ersatz für die Angehörigen, für das Seelenheil des Toten jedoch,
der vielleicht nicht im Stande der Gnade gestorben, also ein
möglicher Wiedergänger und Ruheloser war, musste der Mörder oder
seine Familie geistige Sühneleistungen vollbringen, bestehend aus

Wallfahrten, Seelgeräthen oder Lichtern. So erfolgte zum Beispiel

1475 eine Lichtstiftung für einen von Hans Grepper erstochenen

Priester ins Beinhaus St. Leonhard bei der Luzerner Hofkirche. 1559
hielt der Rat von Luzern eine Frauenwirtin, die eine ihrer Dirnen
getötet hatte, an, ins Sentibeinhaus ein Licht zu stiften 57.

Neben dem Schutz vor bösen Geistern sollte das Beinhaus als

geweihte, sakrosante Stätte den Gebeinen auch Schutz vor Diebstahl

bieten, übte aber gerade im Gegenteil eine gewisse Anziehung
auf Heilpraktiker und Hexen aus. Berichte über die Räumung von
Beinhäusern in protestantischen Gebieten betonen häufig, dies
geschehe nicht nur, weil die Aufbewahrung der Knochen verbunden
mit dem Armenseelenkult eine Unsitte des Papsttums darstelle,
sondern auch, laut einer Darmstätter Predigt: «Es ist aber dieß erfolgt,
daß man solche Totengebeine zur Zauberey, zu Zahnwehtumb zu
stillen und unzehlig vielen anderen verbottenen Dingen gebraucht
hat» 58. Analogiezauber mit Zähnen von Toten ist global verbreitet,
und immer wieder findet man in Volksmedizinbüchern Vorschriften,
man solle zum Schutz gegen Zahnweh in den 3 hl. Namen einen
Zahn im Beinhaus aus einem Kiefer ausbrechen und ihn im Sack
oder an einer Schnur um den Hals tragen — belegt in der
Innerschweiz durch Müller für Gurtnellen —, oder man soll nachts um
12 Uhr einen Zahn aus dem Beinhaus holen und ihn gegen den
kranken Zahn reiben, man soll auch Totenfinger und Knochen
stehlen und darauf beissen. Gegen Zahnweh nehme man ferner einen
Totenzahn und eine Bohne, bohre ein Loch in die Bohne, lege eine

lebendige Laus hinein, vermache das Loch mit Wachs und trage
Bohne und Zahn in einem Tüchlein um den Hals. Ein um Mitternacht

im Beinhaus gestohlener und in der Hosentasche getragener

57 Nüscheler, A.: Die Gotteshäuser der Schweiz, Dekanat Luzern I. In: Gfd.

44, (1889), S. 44. (Hofkirche).
v. Liebenau, Th.: o. c, 1881, S. 315 (Hofkirche), S. 16 (Sentibeinhaus).

58 Diehl, W.: Zur Geschichte der Beinhäuser. In: Hessische Chronik, 29, (1942),
H. 2, S. 45.

204



Zahn bewahrte im Tirol beim Losen vor dem Kriegsdienst. Beliebt

war auch das Räuchern mit pulverisierten Totenzähnen, es half
bei gegen den eigenen Willen eingeflösster Liebe, ferner gegen
Zauberei, Hexerei, Trunkenheit. Ein verhexter Mensch wird entzaubert,
wenn er gleichzeitig einen Specht isst, sich mit einem pulverisierten
Totenzahn räuchert und mit Rabengalle beschmiert. Auch die
verlorene Manneskraft kann man zurückerhalten, wenn man die
Geschlechtsteile mit pulverisierten Totenzähnen räuchert59. Von den

Fingern und Knochen der Hingerichteten und Kinder für Diebesmagie

war schon die Rede. Auf dem Friedhof oder im Beinhaus

gestohlene, pulverisierte Menschenknochen und Hirnschalen werden
oft als Zusatz zu Waffensalben genannt. Sie eignen sich auch, laut
einer Basler Handschrift, «Wunden und Geschwär» zu heilen oder

«wenn eine Frau Zeit zu viel hat». Hirnschalenpulver mit verschiedenen

Pflanzen in Maienblümliwasser eingenommen, hilft gegen
Gicht. Eine Meilener Handschrift aus dem Jahr 1880 empfiehlt:
«Vor die fallende Sucht Nimm von der Nachgeburt einer Frau, und

von eines Menschen Totenbeinen auf dem Kirchhof, davon gib dem
Patienten 3. Messerspiz voll ein». Andernorts soll man gegen die
Fallsucht Hirnschale schaben und das Pulver einige Morgen
hintereinander einnehmen; ist der Patient ein Mann, muss es der Schädel
eines Weibes sein und umgekehrt. Im Wallis werden Totengebeine
in Schafmilch geschabt gegen den «Chlapf» getrunken. Um Blut zu
stillen, «Nim Mumia 1 quintli Totenbein 1 quintli stos zu Bulfer
Truks mit kaltem Wasser in die Wunden es Hilft gar bald». In
Deutschland wird für Wildzauber angeraten: stehle einen Totenkopf,

tue Erde hinein, stecke Bohnen in diese Erde, tue alles an einen

Ort, wo die Bohnen wachsen, nimm hernach einen Bohnenstengel,
stecke ihn auf den Hut, und alles Wild wird dir Schuss halten.
Bettbrunzer, heisst es so schön, sollen nachts 12 Uhr im Beinhaus

59 Auswahl:
Baldinger, M.: o. c, S. 29, 30—32, 68—6<).

Wuttke, A.: o. c, S. 135, 350—352, 454.
Zahler, H.: o. c, S. 114.
Wettstein, E.: o. c, S. 174.
Caminada, Ch.: o. c, S. 97.
Müller, J.: Volksmedizinisches aus dem Kanton Uri. In: SV, 11, (1921), S. 47.
Buck, M. R.: o. c, S. 47, 64, 65, 56.

205



einen Totenkopf holen, diesen in ihren Strohsack stossen, und von
Stunde an werden sie nicht mehr ins Bett wässern60. In Österreich
schrieb man die Lotterienummern auf einen Schädel im Beinhaus,
in der Tschechoslowakei an die Beinhaustüre, um einen Treffer zu
sichern61. Moos, das im Beinhaus auf den Schädeln wächst, hilft
auf die Backe gebunden gegen Zahnweh, in die Nase gestopft

gegen Nasenbluten. Die protestantischen Orte, die keine Beinhäuser
mehr besassen, waren bei der Beschaffung des Materials arg
benachteiligt, doch war man bereit, gewisse Anstrengungen auf sich

zu nehmen, wie eine Handschrift aus dem schaffhausischen Unter-
hallau bezeugt: «Nim das miss (Moos) von doten schädel dass findt
man in doten hüser in den Cartolischen orten... bren es zu
bulfer... oder trag es im hosensakh zur Plut Stellung» 62.

Wenn Gebeine zu Heilzwecken aus Friedhof und Beinhaus
gestohlen wurden, so verwundert es nicht, daß auch die Hexen, die

global zu Schadenzauber neigen, sich hier eindeckten. Schon Bertold
von Regensburg warnt davor, Feuer aus Menschenknochen zu
magischen Zwecken anzuzünden 63, und seit den ersten Beschreibungen
von Hexensabbaths zu Beginn des 14. Jahrhunderts werden bei

Schilderungen dieser Zusammenkünfte fast immer Feuer aus
Menschenknochen erwähnt. In Hexenprozessen tauchen wiederholt
Anklagen wegen Grabschändungen zur Gewinnung von Leichenfett
und wegen Delikten mit Menschengebeinen auf. Einerseits erklärt

40 Baidinger, M.: o. c, S. 68—69.
Buck, M. R.: o. c, S. 55, 61.
Möckli-v. Seggen, M.: Neue Funde zur Volksmedizin in der Schweiz. In: SV,
60, (1970), S. 30—31.
Lütolf, A.: o. c, S. 554.
Wettstein, E.: o. c, S. 172.
Wuttke, A.: o. c, S. 135, 349—350, 353, 356, 367, 408—415, 417, 428.
Hoffmann-Krayer, E.: Allerhand Weihnachtsglauben aus der Schweiz. In:
SV, 6, (1916), S. 93.
Hwb. d. dt. A., Bd. 5, (1932/33), Sp. 12—13 («Knochen»).

61 Andree-Eysn, M.: o. c, S. 150—151.
42 Möckli-v. Seggen, M.: o. c, S. 31.

Baidinger, M.: o. c, S. 6$.
Buck, M. R.: o. c, S. 55—56.

43 Schönbach, A. E.: Studien zur Geschichte der altdeutschen Predigt. 2. Stück:
Zeugnisse Bertolds v. Regensburg zur Volkskunde. In: Sitzungsber. d. kaiserl.
Akad. d. Wiss. in Wien, phil.-hist. Kl., Bd. 142. (1900), S. 25.

206



sich die Ähnlichkeit der Aussagen aus der stets gleichbleibenden
Fragepraxis nach dem «Malleus Maleficarum» der Dominikaner
Krämer und Sprenger oder dem «Formicarius» des Schweizer Theologen

Nider, beide Werke häufig zusammengebunden und seit dem

15. Jahrhundert wiederholt neu aufgelegt. Andererseits muss gesagt
werden, daß Grabschändungen tatsächlich vorkamen, besonders an

Kindergräbern. Ich habe, was die Innerschweizer Hexenprozesse
betrifft, die Gerichtsprotokolle und Turmbücher nicht im Original
durchgelesen, sondern nur Sekundärliteratur — Schacher, von
Liebenau, Dettling, Odermatt, etc. — berücksichtigt64. Die
Hauptakzente scheinen auf der Verführung durch den Teufel zu liegen,
auf den Zusammenkünften bei lokalen Hexensteinen oder auf der
«Prattälä Wiesä» und auf dem angerichteten Schaden. Beinhäuser
werden nur ausnahmsweise erwähnt. So brachte der Nachtwächter
von Schwyz als belastenden Punkt gegen die arme Rosa Locher vor,
die noch 1753 unter der Folter starb, er sei ihr um 2 Uhr morgens
in der Nähe des Kerchels begegnet6S. In der 2. Hälfte des 16.
Jahrhunderts befahl die sogenannte «Seelmutter von Küssnacht» dem

Vater einer Margaretha Haller, der sie wegen eines Anliegens
befragte, zuerst einen «Hauptzüdelen» im Beinhaus von Beromünster
zu holen. Er tat dies, bekam aber Angst und brachte den Schädel
zurück 66. Überhaupt scheinen Männer, wenn sie schwarze Magie in
Anspruch nehmen, oft auf halbem Weg feig zu werden. Ludwig
Widmer etwa weigerte sich plötzlich, mit der Lisibach, einer Freundin

der «Seelmutter von Küssnacht», im Beinhaus von Adligenswil
ein Licht anzuzünden und dazu die frevelhaften Worte zu sprechen:
«die lieben Seelen dürffend keins Liechts, sy gsehend nützid, denn

44 Schacher, J.: Das Hexenwesen im Kanton Luzern nach den Prozessen von
Luzern und Sursee 1400—1675. Luzern, 1949.
Dettling, A.: Die schwyzerischen Hexenprozesse. In: Mitt. d. Hist. Ver. d.

Kant. Schwyz, 15, (1905), S. i—125.
v. Liebenau, Th.: Die Seelmutter von Küssnacht und der starke Bopfart. Ein
Beitr. zur Gesch. d. Hexenwesens. (SA aus «Kath. Schweizerbl.»), 1899.

Odermatt, A.: Das Hexenwesen in Nidwalden vom Jahre 1584 bis 1684.

(Manuskr. Kantonsbibl. Nidw.) 1870.
45 Dettling, A.: o. c, S. 87.
44 Dettling, A.: o. c, S. 21.

v. Liebenau, Th.: o. c, 1899, S. 392.

207



sie keine äugen habend»67. 1695 gestand Katharina Zahner aus

Uznach, damals zum Stand Schwyz gehörend: «Es habe Ihnen der
Teuffei Ein Bulffer gegeben, zu welchem sie darnach herdt, ihr s. v.
Vrin, Teuffelskoth undt das Fleisch von unschuldtigen Kindtlenen

genommen, alles undter Einandteren in Einem Häffelin gerüehrt,
mitt grausammem Fluochen, sagendt, das in allen Teufflen nammen
alles, was mitt dissem Salb bestrichen werde, verdorben, zue grundt
gehn undt keinem Menschen mehr zue nutzen kommen solle. Zue
solchem Endte habe sie 3 dergleichen Kindter zue Eschenbach zue
hindterst uff dem Frytthoff, wo solche Kindter vergraben werdten,
usgegraben. Ihr Bulffer aber machen sie wie das Salb, usert das

man an stath des Kindlinfleisch us dem Beinhaus Bein nemme und
darundter thue, undt an stath Erdten Sandt. Dissers Salb undt
Bulffer habe sie allzeit gebraucht, wan sie Lüth oldt Vieh habe

schedtigen wollen» 68. Ich gestehe, dass ich, wenn ich etwas in meinem

Mörser zerstosse — etwa Knoblauch, Basilikum und Pinienkernen

zu einer Spaghettisauce «al pesto» — mir eingedenk der
Zahnerin ausmale, was für wundervoll böse Salben man bei der
gleichen Tätigkeit zubereiten könnte. Beim korrupten Zustand dieser

Welt Hessen sich die meisten Zutaten noch beschaffen, nur mit
dem Teufel hat es seine Schwierigkeiten — Teufel sind ja fast
ebenso rar geworden wie Hingerichtete. Immerhin kann ich Ihnen

verraten, dass es sich beim Teufelskoth nicht um imaginäre Exkremente,

sondern um ein übelriechendes Harz, «assa foetida», handelt,

das allerdings meistens als hexenbannendes Mittel Verwendung
fand 69.

Was die Kindergräber betrifft, findet man in der Innerschweiz
wiederholt Schutzvorschriften, so zum Beispiel im Visitationsbericht

von 1632 für Escholzmatt: «Sepultura parvulorum melius
munienda et lampadaris ligneum in coemeterio mutandum» 70. Falls
die Lage der Kindergräber angegeben wird, was selten geschieht,

47 v. Liebenau, Th.: o. c, 1899, S. 405.
48 Dettling, A.: o. c, S. 114.
49 Hwb. d. dt. A., Bd. 8, (1936/37), Sp. 747—748 («Teufelsdreck»).

Zahler, H.: o. c, S. 70.
Wuttke, A.: o. c, S. 286.

70 Visitatio Decanatus Surseenensis, instituta anno 1632. In: Gfd. 23, (1868),
S. 52.

208



so handelt es sich meistens um die unmittelbare Umgebung des

Beinhauses, ohne daß ein Grund dafür genannt würde 71. Wahrscheinlich
sollte die geweihte Kapelle schützend, aber auch segnend und
bannend wirken; denn trotz ihrer Reinheit und Engelhaftigkeit haben
die Kinder «ihre Zeit» nicht abgelebt, vor allem Pubertierende
sind als Wiedergänger gefürchtet, und tote Jungfrauen müssen an

Kreuzwegen tanzen72. Eine ähnlich ambivalente Haltung finden
wir bekanntlich den verstorbenen Wöchnerinnen gegenüber. Man
zieht ihnen die Schuhe an, damit sie zurückkommen können, um
ihr Kind zu pflegen, zugleich aber fürchtet man sie, da sie jemanden
aus der Familie «nachzehren» könnten, und sie sind durch Dämonen
besonders gefährdet, weil sie vor der Aussegnung starben. Sie wurden

in der Regel unter der Dachtraufe der Kirche bestattet, damit
das niedertröpfelnde, geheiligte Regenwasser sie zugleich schützt,
bannt und aussegnet73. Während sich in den protestantischen Gebieten

der Schweiz die Gräber der ungetauften Kinder aus dem glei-

71 Auswahl:
Bossardt, F.: Alt Sursee. Führer durch die hist. Bauten. 1925, S. 68.
Steiner, F.: Die Kirchenrechnung der Pfarrkirche Buttisholz in den Jahren
1609—1741. In: Heimatkunde des Wiggertales, 23, (1963), S. 20.

72 Sarasin, F.: Die Anschauung der Völker über Ehe und Junggesellentum. In:
SAV. 33. (I934). S. 121.

Wuttke, A.: o. c, S. 471 (Aargau).
Hwb. d. dt. A., Bd. 5, (1932/33), Sp. 1008—1012, («ledig»).

73 Auswahl:
Hwb. d. dt. A., Bd. 9, (1938/41), Sp. 693—716. («Wöchnerin»)
Lütolf, A.: o. c, S. 551—552.
Totenschuhe. (Fragen, Antworten). In: SV, 5, (1915), S. 46, 86, 93.
Müller, A.: Aus dem Volksmund und Volksglauben des Kantons Basel-Land.

In: SAV, 12, (1908), S. 154.
Rehli, J.: Tod und Sterben im Vorderprättigau. In: SAV, 36, (1937/38),
S. 159—160.
Hakios, A.: Zum Volksglauben um die Wende des 17. Jh. In: SAV, 50, (1954),
S. 37-38.
Schweizer, J.: o. c, S. 58.
Zahler, H.: o. c, S. 29.
Wuttke, A.: o. c, S. 378, 245, 468.

209



chen Grund unter der Dachtraufe der Kirche befanden74, galten
die Ungetauften in den katholischen Regionen als Nichtchristen
und kamen auf den ungeweihten Teil des Friedhofes, nach Niderberger

in Nid- und Obwalden in eine kleine, gemauerte Gruft in
einer Ecke7S. In Romoos habe ich zwischen Friedhofmauer und
Beinhauschor unauffällig eingebaut eine gemauerte Kiste mit einer
kleinen Türe und einem neuen Markenschloss gefunden, die durchaus

allfällig vorhandene Hexeninstinkte wecken könnte. Der
Friedhofgärtner hat mir erklärt, dass hier die Frühgeburten hineinkämen

7S. Es scheint, dass die Bevölkerung manchmal aus Mitleid oder
vielleicht aus andern, magischen Gründen das harte kirchliche Gebot

missachtete. Im Pfarrarchiv von Andermatt stiess ich im
Visitationsbericht von 1881 auf die Notiz, «dass in der Mitte des
Beinhauses bisher allen kirchlichen und sanitärischen Vorschriften
zuwider, die Frühgeburten und die ungetauften Kinder begraben wurden.

Der Bischof verbietet diesen Mißbrauch und verfügt, daß
dieselben im nicht geweihten Teil des Friedhofs begraben werden
sollen». Ein ähnlicher Brauch, nämlich die Bestattung der vor der
Aussegnung ihrer Mütter gestorbenen Kinder im Beinhausboden, lässt
sich im Kanton Graubünden nachweisen 76. Andermatt gehörte auch
als einzige Region der Innerschweiz nicht zum Bistum Konstanz,
sondern zum Bistum Chur.

Liebenau berichtet, daß die Sarner Beinhausglocke, der Maria
geweiht und gestiftet von der Schiffergesellschaft «Verg-Vahr», wie
andere Beinhausglocken zugleich Wetterglocke war77. Möglicherweise

besteht jedoch nicht eine besondere Beziehung zwischen
Unwetter und Beinhaus, sondern eher zwischen Unwetter und der kleinsten

Glocke des Geläuts. Auf jeden Fall vertreiben Glocken die Dä-

74 Volkskundliches aus Jeremias Gotthelf: Leiden und Freuden eines Schulmeisters,

1838, Bd. 2, S. 169. In: SAV, 19, (1915), S. 39.

Hopf, W.: Aberglauben im Kanton Bern vor 90 Jahren. In: SAV, 21, (1917),
S. 50, 56—57-
Keller-Ris, J.: Kulturgeschichtliches aus Felben bei Frauenfeld. In SAV, 23,
(1920/21), S. 184.

75 Niderberger, F.: o. c, 1910 (Bräuche), S. 353.
Lütolf, A.: o. c, S. 77—80, 551.

74 Schweizer, J.: o. c, S. 58.
77 v. Liebenau, Th.: Zwei Wetterglocken in Sarnen. In: ASA, 11, (1865), S. 67.



monen, und von etlichen Innerschweizer Beinhausglocken ist
überliefert, daß sie gegen Gewitter und Hagel, deren Ursache Hexen

waren, geläutet wurden. So soll eine Hexe aus dem bernischen
Gondiswil den luzernischen Großdietwilern — typisch wohl für die
konfessionellen Spannungen — Hagel geschickt haben. Auf den Rat
eines frommen Mannes ließ man eine Beinhausglocke gießen und
läutete sie gegen das Hagelwetter, worauf die Hexe klagte: «Wenn
das Beinhausglöggli läutet, die vier Ferii von Ebersecken schreien
und die große Mohr von Willisau röchelt, kann ich nichts
machen» 78. Nach dem Handbuch des deutschen Aberglaubens bezeichnen

Schwein, Mohr und Färli Gewitterwolken und Sturmwinde79,
jedoch scheint man in der Innerschweiz die abwehrenden Glocken
damit benannt zu haben; so war etwa die Wetterglocke von Giswil
dem Antonius geweiht, und die Hexe war machtlos, «wenn's St.

Antoni Färli briäled hed». Als die Wetterglocke der bedrohten

Kapelle von Riedertal bei Bürglen läutete, rief die Hexe zornig:
«Ds Johanns Sywli gysset wider, äs isch nytt z'mache» 80. In
Wolfenschießen wollte eine Hexe einen Felsbrocken aufs Dorf herunterwälzen,

um Zerstörungen, Ribenen, Streit und Fluchen hervorzurufen.

Der Sigrist aber läutete rechtzeitig mit dem Beinhausglöck-
lein, das besonders geweiht war gegen Hexen, Unholde, Ungewitter,
alle Machinationen der Hölle und des Pfürtüfels. Die raffinierte
Hexe hatte einen Guntel, d. h. einen Eisenkeil mit einem Ring, in
den Felsen geschlagen und daran ein Seil befestigt, um so den
unheilvollen Lauf des Steines lenken zu können. Als nun die Beinhausglocke

läutete, wurde der stürzende Felsen im Tobel eingeklemmt,
die Hexe riss mit Leibeskräften am Seil, jedoch der Guntel löste

sich, sie fiel zu Boden und verlor ihre Zauberkraft81.
Zum Schluss noch einige Worte zu jenen innerschweizerischen

Beinhäusern, die doppeltürige Durchgangskapellen sind, eigentliche

78 Lütolf, A.: o. c, S. 205—206.
Müller, K.: Luzerner Sagen. (Luzern: Geschichte und Kultur, Reihe 3, Bd. 1).

Luzern, 1942, S. 130.
79 Hwb. d. dt. A., Bd. 7, (1935/36), Sp. 1471—1472 («Schwein»).
80 Niderberger, F.: o. c, 2. Teil. (Sagen). Sarnen, 1910, S. 149—150.

Bürglen. Gedenkbuch. Jubiläumsfeier in Bürglen 857—1957. Bürglen, 1957.
S. 250.

81 Lütolf, A.: o. c, S. 219—220.

211



Torhäuser zum Friedhof, durch die der offizielle Kirchweg führt,
nämlich Rickenbach, Wolhusen, Giswil, Muotathal, Wolfenschießen,
ehemals Root, Großwangen, Weggis, Sachsein, Lachen, Buochs,
Emmetten, Hergiswil. In Hasle, Buttisholz und Pfaffnau bildet das

Beinhausvorzeichen das Tor zum Friedhof. Primär soll der Kirchenbesucher

auf seinem Weg zum Gottesdienst mit der, Schädelwand
konfrontiert, an die eigene Vergänglichkeit, an die Eitelkeit aller
irdischen Dinge erinnert, auf die ewigen Werte der Kirche
hingewiesen und zum Gebet für die Armenseelen aufgerufen werden.
Ich kann an dieser Stelle nicht auf die besondere rechtliche und
magisch-religiöse Bedeutung von Toren, Grenzen, Schwellen und
Dachtraufen eingehen 82. Dem Friedhofstor, dem kritischen Grenzpunkt

zwischen sakralem und profanem Bereich, kommt eine
spezielle Stellung zu. In England sind die Leichentore, die «lychgates»,
zum Teil eigentliche Durchgangskapellen mit einem Kreuz und
einem «lychstone», auf dem der Sarg niedergestellt wurde83. Bis

zum 2. Vatikanum war es allgemein üblich, den Trauerzug beim
Friedhofstor nochmals anzuhalten und die Leiche auszusegnen. Die
Exorzismen sollten die den Zug begleitenden Dämonen zurückweisen,

jedoch auch dem Toten den Rückweg erschweren. Wie wir
wiederholt gesehen haben, hat nicht nur Ehrfurcht, sondern auch
Furcht das Verhalten gegenüber den Toten bestimmt. Gleich beim
Todeseintritt wurden zahlreiche Abwehrmassnahmen ergriffen. Ich
erinnere an den Abtransport der Leiche durch ein Fenster, durch
ein bestimmtes Leichentor, in Italien «porta del morto» genannt,
das nachher wieder vermauert wird, unter einer beweglichen Schwelle

hindurch, damit der zurückkehrende, gefährliche Tote verwirrt
und ratlos vor der veränderten Situation stehen bleibt. In der
Bretagne trug man die Leiche stellenweise durch fließendes Wasser,
damit der Wiedergänger die Spur verliert. Schon Durandus befiehlt
im 13. Jahrhundert, den Sarg auf dem Weg zum Friedhof mehr-

82 Hwb. d. dt. A., Bd. 3, (1930/31), 1137—1157 («Grenze, Rain»),
Hwb. d. dt. A., Bd. 2, (1929/30), Sp. 125—129 («Dachtraufe»), Sp. 544—550
(«Ecke»).
Hwb. d. dt. A., Bd. 7, (1935/36), Sp. 1509—43 («Schwelle»)
Hwb. d. dt. A., Bd. 8, (1936/37), Sp. 1185—1209 («Tür»).
Hwb. d. dt. A., Bd. 9, (1938/41), Sp. 991—1003 d. Nachtrags («Zaun»).

83 Schweizer, J.: o. c, S. 67.

212



mais niederzustellen. Solche Halte befinden sich häufig bei

Markungsgrenzen, Kreuzwegen, Brücken, Bildstöcken, etc.84. In ganz
Europa hat ihre Bezeichnung mit «ausruhen» zu tun: «in via pausa-
tur» bei Durandus, «pocivalo», rasten, in Jugoslawien, «zer Rastu
der Totu» im Walserdorf Rimella, «Grubstein», von ruhen, in
Deutschland, «Lychleu», von leuen, ruhen, im Kanton Bern, «Lich-
ghirmi», von ghirmen, ausruhen, in den Kantonen Uri, Nid- und
Obwalden85. Die Erklärungen für die Totenrasten differieren: man
will den Toten nicht durch eine allzu grosse Eile beleidigen; man
will ihm Zeit lassen, Abschied von seiner Heimstätte zu nehmen,
darum trägt man ihn, den Kopf gegen sein Haus gewandt, bis zur
Totenraste, dann wird der Sarg gedreht, damit er zum Kirchhof,
seiner neuen und letzten Heimat, sieht. In Bayern und Österreich
sind die Totenrasten zum Teil durch doppeltürige Durchgangskapellen

gekennzeichnet, die den oben erwähnten Beinhäusern
gleichen 86. Die Leiche wurde niedergestellt und ausgesegnet, damit die
bösen Geister, die außerhalb der Kapelle wieder Macht haben, sich

nicht mehr an den Toten heranwagen. Das Drehen des Sarges weist
jedoch auch hier darauf hin, daß es dem Toten schwindeln sollte,
damit er, bei einer allfälligen Rückkehr, wohl den Eingang, aber
nicht mehr den Ausgang durch die 2. Türe findet. Unsere doppeltürige

Beinhäuser sind also Friedhofstor und letzte «Lichghirmi»
in einem.

84 Hwb. d. dt. A., Bd. 5, (1932/33), Sp. 1133—35 («Leichenzug»).
Hwb. d. dt. A., Bd. 3, (1930/31), Sp. 1150 («Grenze, Rain»).
Wuttke, A., o. c, S. 464 ff.
Durandus, W.: o. c, S. 457.

85 Schmalz, K. L.: Von der Lychleu im Amt Konolfingen (Bern). In: SAV, 49,
(1953), S. 1—15.
Gavazzi, M.: Totenraststeine. In: SAV, 55, (1959), S. 37—46.
Harsch, (): Totenrasten. In: Deutsche Gaue, 33, (1932), S. 92.
Zinsli, P.: Wort und Flurnamen als Zeugen für die volkstümliche Lage
Deutschbündens. In: SAV, 55, (1959), S. 73.
Niderberger, F.: o. c, 1910, S. 507.
Odermatt, F.: Liichghirmi. In: Heimatland. Illustr. Monatsbeil. d. Vtl., Nr. 11,

(1947), S. 86-87.
Schweiz. Idiotikon, Bd. 2, (1885), Sp. 1609.

84 Friedhof-Forschung. In: Deutsche Gaue, 26, (1925), S. in; 35, (1934), S. 44.

213



Ich hoffe, mit diesen Ausführungen zeigen zu können, daß die
Beinhäuser nicht nur aus rein praktischen Gründen gebaut wurden,
sondern daß sich an dieser Stätte die verschiedensten Gedanken und
Funktionen durchdrangen, Heidnisches und Christliches, Glaube
und Aberglaube, Kult und Magie, Ehrfurcht und Furcht,
Auferstehungshoffnung, Reliquienverehrung und Armenseelenkult.

Abkürzungen:

ASA Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde
Gfd. Der Geschichtsfreund
Hwb. d. dt. A. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens
Jb. Jahrbuch
Kdm. Die Kunstdenkmäler der Schweiz
PfA Pfarrarchiv
PL Patrologia Latina
RDK Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte
SAV Schweizerisches Archiv für Volkskunde
SV Schweizer Volkskunde
Vtl. Vaterland

214


	Volkskundliches über die Beinhäuser der Innerschweiz

