
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 122 (1969)

Artikel: Die politischen Kämpfe um Staat und Kirche in Briefen der
Regeneration. Teil I, Von und an Gall Jakob Baumgartner und Edurad
Pfyffer

Autor: Spiess, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die politischen Kämpfe um Staat und Kirche
in Briefen der Regeneration

Dr. Emil Spiess

Unter diesem Titel wird eine Edition von Briefen zusammengefaßt,

die von St. Gallens bedeutendstem Staatsmann Gall Jakob
Baumgartner geschrieben oder an ihn gerichtet wurden. Diese

Briefsammlung hat sich als beiläufige Frucht meiner 14-jährigen Arbeit
um das Lebenswerk des Philosophen und Politikers I. P. V. Troxler
ergeben. Baumgartner schätzte sehr hoch die geistigen Qualitäten
des luzernischen Feuerkopfes, wenn er auch mit dessen politischen
Attacken nicht immer einverstanden war. Immerhin hat er sehr

rasch, nachdem sein Bundesverfassungsentwurf zu Grabe getragen
war, sich für Troxlers Verfassungsrat entschieden. Das war der

Grund, weshalb ich an Baumgartners Nachlaß heranzukommen
suchte. Die Zahl der in den Bibliotheken Luzern, St. Gallen und
Aarau liegenden Baumgartner-Briefe ist im Vergleich zum gewaltigen

Umfang seiner Korrespondenz sehr klein. Der handschriftliche
Nachlaß des St. Galler Politikers war von seinem Sohne, dem

berühmten, schriftstellerisch außerordentlich fruchtbaren Jesuiten
Alexander Baumgartner nach Valkenburg in Holland genommen worden.

Langwierige Schwierigkeiten waren zu überwinden, bis die

große Masse Dokumente für die Schweiz freigegeben wurde und im
kath. Akademikerhaus in Zürich eine Heimstätte fand. Sobald ich
Nachricht von dessen glücklicher Ankunft erhielt, verfügte ich mich

dorthin, erlebte aber zunächst eine nicht geringe Enttäuschung. Ähnlich

wie beim Nachlaß von Siegwart-Müller in Altdorf war die
Korrespondenz der liberalen Schaffensperiode nicht mehr vorhanden,
mit einer einzigen, allerdings kostbaren Ausnahme: dem umfangreichen

Briefwechsel Baumgartners mit dem Zürcher Bürgermeister
Johann Jakob Heß aus den Jahren 1831—1839. Die Edition dieses

259



Briefwechsels ist im Druck und wird in zwei Bänden der «Mitteilungen

zur vaterländischen Geschichte» (hrsg. vom Historischen Verein
des Kts. St. Gallen) herausgegeben. Neben den 500 Heß-Baumgartner-
Briefen fanden sich auch 82 andere, an den st. gallischen Staatsmann
gerichteten Briefe aus den Jahren 1833 und 1834, u.a. von Eduard
und Kasimir Pfyffer, Stephan Gutzwiller, dem Vorkämpfer von
Basellandschaft, dem radikalen Geistlichen und Kirchenpolitiker J.
A. Sebastian Federer, dem liberalen Theologen Christoph Fuchs, dem

eidgenössischen Staatsschreiber David August Gonzenbach, den
Staatsmännern Amanz Dürholz von Solothurn und Ignaz Eduard
Dorer von Baden, den st. gallischen Politikern Landammann Dr.
Johannes Stadler, Dr. Johannn Baptist Weder und Daniel
Steinmann, dem Churer Politiker Eblin, dem Generalvikar Aemilian
Haffner und vielen andern. Ein großer Teil dieser Briefe betrifft
die Aufhebung des Doppelbistums Chur-St. Gallen und die Badener-
Konferenz. Sie bieten tiefe Einblicke in die radikale Kirchenpolitik
der Regenerationszeit und werfen neues Licht auf die Ursachen und
die treibenden Beweggründe der Badenerkirchenkonferenz. Jedenfalls

wird durch die Briefe Eduard Pfyffers der klare und eindeutige

Beweis gegeben, daß Baumgartners selbstherrliche Aufhebung
des Doppelbistums Chur-St. Gallen der unmittelbare Anlaß jenes

josefinischen Conciliabulums in Baden gewesen ist. Weil Baumgartner

in seinen in der konservativen Lebenszeit abgefaßten geschichtlichen

Werken seine kämpferische Extratour radikaler Kirchenpolitik

mit auffallender Kürze abgetan hat, füllen diese Briefe eine

empfindliche Lücke. Sie gehören jedoch in einen größeren
Zusammenhang noch unveröffentlichter Briefe.

Daher verbinde ich mit den Briefen, deren Originale sich im
Archiv des kath. Akademikerhauses in Zürich befinden, die Publikation

anderer unveröffentlichter Briefe, die in Luzern, St. Gallen und
Aarau vorhanden sind. Die ganze Briefsammlung vermittelt ein
anschauliches Bild von der tiefgehenden Krise des Staatenbundes und
den schweren Wehen, die der Geburt des schweizerischen Bundesstaates

vorausgegangen sind. Da wird berichtet von den harten
Auseinandersetzungen um die Bundesrevision, von der Basler
Kantonstrennung, von den Schwyzer Wirren 1831/33 und 1838, von der

Neuenburger Krise, von der Polenaffäre und den Flüchtlingshändeln,

besonders aber von den kirchenpolitischen Kämpfen. Die

260



staatskirchlichen Vorstösse der liberalen Kantone des Siebnerkonkordates

hatten eine dreifache Ursache: i. das Staatskirchentum der
alten Eidgenossenschaft in der Zeit des Absolutismus und der
Aufklärung (vgl. Th. Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche in
der Schweiz, S. 240/55), 2. die Auflösung des Bistums Konstanz und
3. die Aufhebung des Klosters St. Gallen. Ein großer Teil der
vorliegenden Briefsammlung zeigt sehr eindrücklich, wie der Untergang
des altehrwürdigen Stifts in seinen kirchenpolitischen Auswirkungen
den stärksten staatskirchlichen Vorstoß in der Schweiz des 19.
Jahrhunderts veranlaßt hat.

Die Katholiken, welche beim Untergang der alten Eidgenossenschaft

das Gebiet des heutigen Kantons St. Gallen bewohnten,
unterstanden drei kirchlichen Oberbehörden: dem fürstäbtisch-st.
gallischen Offizialat, dem Bistum Konstanz und dem Bistum Chur. Das

erstere hatte im sog. Fürstenland, dem Gebiet von Rorschach bis

Wil, sodann in der Grafschaft Toggenburg, sowie in jenen rheinta-
lischen Gemeinden, die der niederen Gerichtsbarkeit der Fürstabtei
unterstellt waren, die geistliche Jurisdiktion, die nur durch seltene

Ausnahmefälle beschränkt war. Die Bezirke Gaster, Sargans, sowie
die Gemeinden Garns und Rüthi im Werdenberg im Rheintal gehörten

als Teile der alten Provinz Rhätien zum Bistum Chur. Nur das

geschlossene Gebiet des heutigen Seebezirks (am Zürchersee) und die
beiden rheintalischen Gemeinden Thal und Widnau unterstanden
der Jurisdiktion von Konstanz. Nach der Aufhebung des Klosters
im Jahre 1803 und der am 24. August 1807 durch die Konstanzer
Kurie erfolgten neuen Einteilung der Priesterkapitel der ehemals

fürstäbtlichen und konstanzischen Dekanate war am 24. Dez. 1807
Pfarrer Josef Anton Blattmann in Bernhardzeil als bischöflich-
konstanzischer Kommissar bestellt worden.

Als die Ordnung der Mediation zusammenkrachte, schien auch der

neugegründete Kanton St. Gallen aus den Fugen zu gehen. Die
südlichen Gebiete suchten Anschluß bei Graubünden oder Schwyz. Weil
auch die Stadt St. Gallen eine bevorrechtete Stellung erstrebte,
bemühte sich das darob in Sorge geratene katholische Volk der
protestantischen Stadt durch Wiederherstellung des Stifts ein politisches
Gegengewicht entgegen zu stellen1. In dieser Absicht gab Peter Aloys

1 Gschwend Fridolin, Die Errichtung des Bistums St. Gallen, Freiburg 1909, S. 68.



Falk2 anonym die Schrift heraus: «Das Stift St. Gallen in dem neu
erstandenen Kanton St. Gallen». Die hoffnungsvollen Aussichten
scheiterten an der Forderung des letzten Abtes Pankraz Vorster, die
fürstliche Landeshoheit wieder zu erhalten3.

Unter Mitwirkung der Gesandten der allierten Großmächte wurde
eine neue Verfassung des Kts. St. Gallen ausgearbeitet, die am 31.
Aug. 1814 ohne jede Einflußnahme des Volkes vom Großen Rat
genehmigt wurde. Der zweite Artikel dieser Verfassung brachte eine

Neuerung. Er bestimmte: «Jede Religionspartei besorgt gesondert
unter der höhern Aufsicht und Sanktion des Standes ihre religiösen,
matrimoniellen und klösterlichen Verwaltungs- und Erziehungsangelegenheiten.

Das Gesetz wird diese Aufsicht bestimmen und die
Fälle für die Sanktion festsetzen» 4. Auf Grund dieses Artikels wurde
am 3. April 1816 das erste konfessionelle Gesetz des Kts. St. Gallen

erlassen, wonach jeder Religionsteil sich seine Organisation selber

gab. Am 21. Juni 1816 wurde die Organisation des katholischen
Konfessionsteiles festgelegt. «Darnach hatte das katholische
Großratskollegium frei aus allen katholischen Kantonsbürgern einen
Administrationsrat von 15 Mitgliedern als vollziehendes Organ zu wählen.

Dieser Behörde wurde alles übertragen, was die Gesetzgebung
den Konfessionen zur Besorgung überließ, namentlich aber die Kol-
laturen, die Verwaltung der Klöster, der Kirchen- und Schulgüter,
des katholischen Zentralfonds, der aus der Klosterliquidation
erwachsen war, sowie das katholische Erziehungswesen» s.

Die längst verlangte Loslösung der schweizerischen Gebiete vom
Bistum Konstanz erfolgte überraschend, als Rom die Diözese
aufhob, weil die Kapitularen die Erhebung Wessenbergs zum Bischof

von Konstanz durchsetzen wollten. Da der Diözese Chur durch

pästliche Breven vom 7. September 1808 und vom 27. Januar 1816

das ganze Landgebiet von Tirol und Vorarlberg entrissen wurde,
suchte man aus der konstanzischen Liquidation Ersatz zu erhalten.

Weil die Bezirke Gaster und Sargans, sowie die Gemeinde Gams in

2 Bürger von Wil (1767—1851). Nach Gschwend gehörte er «zweifellos zu den

edelsten Gestalten st. gallischer Geschichte.» Nebst vielen andern Aemtern war
er von 1808—1851 beständig Mitglied der Regierung.

3 Gschwend 71, Meier Alfred, Abt Pankraz Vorster, Freiburg 1954, S. 389/90.
4 Gschwend 72.
5 Gschwend 73.

262



Werdenberg und Rüthi in Rheintal von jeher der Jurisdiktion von
Chur unterstanden, hoffte man auch durch die st. gallischen Stifts-
fonde «Ersatz für die erlittenen Verluste zu erhalten».

Mit Schreiben vom 28. März 1815 trat Johann Plazidus Caderas,
der Präsident des Corpus Catholicum von Graubünden an Müller-
Friedberg, den tonangebenden Mann St. Gallens heran, um
Unterhandlungen für einen Anschluß an das Bistum Chur in die Wege zu
leiten. Andere Bistumspläne durchkreuzten zunächst diese Bemühungen.

Durch das Breve Inter tot et tantas vom 12. Juni 1816 zeigte
sich Rom bereit, unter der Bedingung der Wiederherstellung des Klosters

ein st. gallisches Abtbistum zu errichten. Anderseits aber
erstrebten die für ihre staatskirchlichen Sonderinteressen besorgten
Diözesanstände des ehemaligen Bistums Konstanz unter der Führung

Luzerns ein Nationalbistum. Wie später noch oft, hat der
Föderalismus diesen Plan vereitelt.

Das katholische Großratskollegium beschloß am 18. Juni 1817
an Papst Pius VII. die Bitte um Unterhandlungen zur Errichtung
eines Bistums zu stellen. Der Große Rat sanktionierte diesen
Beschluß unter der Bedingung, daß das Kloster St. Gallen nicht
wiederhergestellt werde. Während Regierungsrat Falk schon damals
den Gedanken eines eigenen Bistums vertrat, erstrebten Müller-Friedberg

und Regierungsrat Dominik Gmür6 eine Verbindung mit Chur.
Müller-Friedberg, der Gründer des Kantons St. Gallen war dabei

von dem ihn stets verfolgenden Gedanken geleitet, die Wiederherstellung

des Klosters zu verhindern. Beim Plan eines eigenen Bistums
ergab sich eine Schwierigkeit wegen der zum Bistum Chur gehörenden

st. gallischen Gebiete. Weil das Bistum Chur auf Forderung
Österreichs sich die Amputation von Tirol gefallen lassen mußte,
sollte es nach dem Willen Roms vor weiteren Abtrennungen
bewahrt bleiben. Diese leidige Territorialpolitik war die Ursache eines

verhängnisvollen Kompromisses, der übereilt und mit unglaublich

4 Gmür Dominik von Schanis (1767—1835), 1798 Abgeordneter des Kts. Linth
im helvet. Großen Rat. 1802 Landammann des Freistaates Gaster. 1803
Mitglied des st. gallischen Gr. Rates und Regierungsrat bis 1833. Kath.
Administrationsrat liberal-konservativer Richtung. Gegner der Wiederherstellung der
Abtei St. Gallen, aber Befürworter des Doppelbistums. Im Verfassungsrat
1830/31 trat er für die Beibehaltung der konfessionellen Trennung des Kan-

263



flüchtiger Vorbereitung mit der Gründung des Doppelbistums Chur-
St. Gallen besiegelt wurde durch die Bulle Ecclesias quae antiquitate
vom 2. Juli 1823.

«Als Vermittlung verschiedener entgegenstehender Interessen und
Meinungen entstanden, hat das Doppelbistum Chur-St. Gallen, wie
jedes Kompromißwerk, von Anfang an niemanden voll befriedigt» 7.

Sogar die beiden Kontrahenten, Bischof Karl Rudolf und der
Administrationsrat waren 1830 so zerfallen, daß letzterer im kath.
Großratskollegium vom 14. Juni 1830 den Antrag stellte, «bei
schicklich findender Zeit dahin zu wirken, daß das Bistum St. Gallen,
auch im Haupte von dem zu Chur getrennt, auf Vakantwerden des

bischöflichen Sitzes einen eigenen Bischof erhalte»8. Bei der
überstürzten und allzu einseitig politisch ausgeheckten Bistumsgründung
hatte man es vollständig außer acht gelassen, den Klerus der nicht-
churerischen Teile St. Gallens über den Plan des Doppelbistums zu
orientieren. «Als die Dekane der sechs Kapitel 1821 bei Bekanntwerden

des ersten administrationsrätlichen Entwurfes petitioniert
hatten, man möchte sie als Hirten zweiten Ranges bei der Neuregelung

der Bistums-Verhältnisse nicht unbeachtet lassen, hatte der
Administrationsrat dies als Einmischung angesehen, als unannehmbar
bezeichnet und die Eingabe überhaupt unbeantwortet ad acta
gelegt» 9. Dazu hatte der Geist der Aufklärung sich weithin unter dem

Klerus verbreitet. Man hat im allgemeinen allzu simplifizierend
behauptet, daß der Geist des konstanzischen Generalvikars Wessenberg

in dem nichtchurerischen Klerus gespukt habe. Dabei muß

Stiftsbibliothekar Müller zugeben, daß wir «über den Bildungsgang
des damaligen St. Galler Klerus und über die geistigen Strömungen,
die ihn durchfluteten», keine Nachrichten besitzen.

Daß nicht erst die Juli-Revolution, sondern die Mißstimmung im
nichtchurerischen Klerus zu kirchlichen Spannungen führten, beweist

der Vortrag des bischöflichen Kommissars Johann Nepomuk Bräg-

ger «über den Gehalt der Konferenzen, wie sie gegenwärtig im
Bistum üblich sind». Er sprach darin den Gedanken einer direkten

7 Müller Joseph, Die Stellung des Kapitels Uznach zu den kirchenpolitischen
Fragen der Jahre 1830—1833. 78. Neujahrsblatt für die st. gallische Jugend.

Hrsg. vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen, 1838, S. 7.
8 Gschwend, 181.
9 Müller, 7, Gschwend, in.

264



Verbindung der st. gallischen Priesterkapitel unter sich aus, der den
Widerspruch der bischöflichen Kurie herausforderte. Der spätere
Bischof Karl Johann Greith hat das Doppelbistum «einen großen
Unglückgedanken» genannt10. «Dieses Urteil hat Greith vor allem
mit der zu kärglichen Bistums-Dotierung begründet. Sie habe den

bejahrten, an frühere autoritäre Verhältnisse gewöhnten Fürstbischof
Karl Rudolf Graf von Buol-Schauenstein genötigt, zur Leitung der

st. gallischen Diözese auf ehemalige Patres des Klosters zu greifen,
weil diese bei ihrer von der Kantonsregierung ausgeworfenen Pension,

sich mit einer unbedeutenden Zulage begnügen konnten» 11.

Darum hatte der Bischof Karl Rudolf an die Spitze des st. gallischen
Bistums als seinen Stellvertreter den ehemaligen Konventualen P.
Aemilian Haffner12 zum Generalvikar bestellt. «Bei seiner
Amtsübernahme 1825 hatte Haffner sein 70. Altersjahr angetreten. Zu
dessen Diözesanleitung hat Greith bemerkt, daß sie ausschließlich
auf ihm allein gelegen und ihm trotz seines vorgerückten Alters bei
den ausgedehnten Geschäften fast alle Unterstützung abgegangen
sei»13. Er hat sich in keiner Weise an sein Amt geklammert und
wiederholt um Entlassung gebeten, die ihm merkwürdigerweise nicht
gewährt wurde.

Die Mißstimmung im st. gallischen Klerus mußte sich verstärken,
weil erst im Jahre 1830, also sieben Jahre nach Gründung des

Doppelbistums, die Wahl des st. gallischen Domkapitels erfolgte, die
zudem manche Hoffnungen enttäuscht und den «Ehrgeiz vieler beleidigt»

hat14. «Man wird es ganz allgemein als einen Wahlfehler
ansehen dürfen, daß die drei Dekanate Sargans, Gaster und Uznach

unter den Domkapitularen keinen Vertreter erhalten hatten»13.
Unterdessen war im Gefolge der französischen Julirevolution die st.

gallische Verfassungsbewegung in Fluß gekommen. Am 29. Novem-

10 «Allgemeine Grundzüge der Entwicklung und Reform der Kirche» St. Gallen

1834, S. 53—55-
11 Müller, 10, Greith ebda.
12 Von Reutte in Tirol (1756—1847), Profeß in St. Gallen 1776, Professor der

Theologie 1783, letzter Offizial des Stiftes 1799. 1825—1833 Generalvikar,
1830 Domdekan. Er starb im Kloster St. Scholastika bei Rorschach.

" Müller, 10, Greith, 55.
14 Greith ebda.
15 Müller, 10.

265



ber 1830 hatte das Generalvikariat die Dekanate aufgefordert, durch
Konferenzen ihre Wünsche, Vorschläge und Beschwerden einzureichen,

«damit anläßlich der Verfassungsrevision die geistliche
Oberbehörde gegebenenfalls davon Gebrauch machen könne»16. Am 14.
Dezember 1830 versammelte Dekan Röthlin die obere Regiunkel des

Kapitels Uznach zu einer Beratung in Schmerikon. Hier wurde
beschlossen, das Generalvikariat möge aus allen Kapiteln Dekane oder
sonstige Delegierte zusammenrufen, damit man Wünsche, Bitten und
Beschwerden vorbringen könnte. Die früher eingegebenen Wünsche
seien meistens unbeantwortet geblieben. Schroffer und abweisender

war der Beschluß der Rapperswiler Regiunkel. Sie wolle zu anderer
Zeit zusammentreten, um ihre Begehren einzugeben17. Der Sekretär
dieser Regiunkel, Professor Helbling, war am 22. Dezember 1830

von der Kreisversammlung Rapperswil in den Verfassungsrat
gewählt worden. Als erster katholischer Geistlicher saß er in einem st.

gallischen Parlamente18. Er hat gleich in den ersten Sitzungen des

Verfassungsrates den Grund angegeben, warum die Rapperswiler
Geistlichen auf das Zirkular des Generalvikars nicht eintreten wollten.

Der Bischof Karl Rudolf war in seinem Schreiben für die
Beibehaltung der konfessionellen Artikel eingetreten. Am 9. Februar

1831 stellte Helbling den Antrag auf Aufhebung der konfessionellen

Selbständigkeit und wollte Kirche und Schule ausschließlich dem

Staate unterstellen. Unter dem bestimmenden Einfluß Helblings
richteten die Geistlichen der Regiunkel Rapperswil eine Petition an
das katholische Großratskollegium, daß ein katholischer Erziehungsrat,

ein Kirchenrat und ein Oekonomierat zu bilden seien, die
ausschließlich dem Großen Rate unterstellt und nur letzterem
verantwortlich seien. Nachdem der Antrag Helblings auf Aufhebung der

konfessionellen Sönderung durchgefallen war, erwies sich diese

Petition als perfid ausgedachter Rückenschuß gegen die konfessionelle

Selbständigkeit, die durch den neuen Verfassungsartikel 22 gesichert

u Müller, 11.
17 Müller ebda.
18 Helbling (1802—1873) von Jona. Pfarrverweser in Rieden, Professor der

Lateinschule in Rapperswil. Kam wie sein Freund Christoph Fuchs in Konflikt
mit dem Bischof, gab das Priestertum auf und trat in den Staatsdienst.

Verfassungsrat 1830/31, Großrat und Regierungsrat 1833—1835 und 1851—59.
Über seine Bildung als Schüler Troxlers vgl. Spieß, a. a. O. S. 231 f.

266



schien. Das Generalvikariat konnte auf die Forderung der Rapperswiler

nicht eingehen. Sein Schreiben vom 5. August 1831 wurde mit
einer scharfen, von Helbling verfaßten Erklärung, zurückgewiesen.
Am r. August reichte Bischof Karl Rudolf dem katholischen
Großratskollegium den Vorschlag zum Abschluß eines Konkordates ein,
der am 24. August allen acht Dekanaten zugestellt wurde. In einer

Versammlung in Schmerikon lehnte das Uznacher Kapitel die
Vorschläge des Bischofs ab. «Diese Kapitelsversammlung vom 15.
September 1831 war es, welche den nachfolgenden direkten Konflikt
mit der bischöflichen Oberbehörde einleitete»19. Mit 26 gegen 1 Stimme

wurde beschlossen, daß man vom Bischof vorerst die für das

Konkordat geeigneten Gegenstände bezeichnet wissen und für deren

Beratung eine Diözesansynode verlangen wolle. Man bestimmte
eine Fünfer-Kommission und forderte die andern Kapitel auf, gleichfalls

Delegierte zu wählen, die unter dem Vorsitz des Dekans des

Landkapitels St. Gallen, Dominik Schmid in St. Fiden zusammenkommen

sollten, um die Eingabe des Kapitels Uznach oder eine

gleichsinnige der Kurie zu übermitteln. Bis zu einer solchen
Zusammenkunft wolle man der Kurie keine Mitteilungen zukommen lassen.

Da Bischof Karl Rudolf in Graubünden weilte, ersuchte der
Generalvikar Haffner am 26. September um Verhaltungsmaßregeln in
der verzwickten Lage. Als am 5. Oktober noch kein Bescheid

eingegangen war, sandte er den Hofkaplan a Porta nach Chur, der den

Bischof nach St. Gallen zu bemühen vermochte. Das bischöfliche
Verbot der angesagten Zusammenkunft aber kam zu spät. «Am 11.

Oktober 1831 versammelten sich 20 Delegierte aus 7 Kapiteln —
Sargans war nicht vertreten — im Pfarrhause Brüggen zur Beratung;
den Vorsitz führte Dekan Schmid, als Sekretär aber fungierte
Professor Helbling. Diese Ehrung des jüngsten, nicht einmal mit einem

Seelsorgsamte bekleideten Mitgliedes, zusammen mit der Tatsache,
daß das Kapitel Uznach den vierten Teil der Totalabordnung stellte

zeigt, wie stark Uznach an der Konferenz den Ton angab.

Man konnte zwar im Falle, daß die Synode zugestanden werde, nicht
umhin, die Art und Weise der Abhaltung dem Bischof zu überlassen»20.

Es wurde ein Ausschuß aus den Vorständen der Kapitel St.

" Müller, 14.
20 Müller, 15.

267



Gallen, Goßau und Untertoggenburg bestimmt, der mit dem Bischof
unterhandeln sollte. «Präsident und Sekretär bereinigten darnach am

13. Oktober das Protokoll und setzen die Schreiben an Bischof und
Generalvikar auf, die in durchaus geziemender Form die Bitte um
die Diözesansynode vortrugen und den Wunsch ausdrückten, darüber
hinaus dem Dreier-Ausschuß eine Audienz zu gewähren» 21. In einem
Privatschreiben an den Generalvikar hat auch Dekan Mirer von
Sargans, der spätere Bischof, den Wunsch ausgesprochen, daß der
Bischof «je bälder, je lieber einen Ausschuß aller Kapitel zu sich

einladen» und aus jedem Kapitel einen oder zwei selbst bestimmen
und ebenso viele von den Kapiteln wählen lassen möge. Am 24.
Oktober entschloß sich der Bischof durch den Generalvikar allen
Kapitelsdekanen auf die Eingabe des Präsidenten der Konferenz von
Brüggen Antwort zu geben. Er habe mit Zufriedenheit das Schreiben

gelesen und werde den Dekanen seine Meinung mündlich eröffnen,

aber man möge ihn gegenwärtig nicht drängen. «Weniger die

Verschiebung, als daß die Antwort nicht an die Beauftragten der
Zusammenkunft in Brüggen, sondern an alle Dekane gerichtet worden

war, veranlaßte wiederum das Kapitel Uznach als Reklamant
voranzugehen. Bereits am 3. November beschloß es, der in Brüggen
gewählte Dreier-Ausschuß solle auf eine amtliche Zusage des

Bischofs für die bestimmt terminierte Synode drängen. Röthlin sollte
auch dem Generalvikar zurückantworten, in dieser Angelegenheit
könne und wolle er künftig nicht allein, sondern nur im Verein mit
dem Kapitel, das Kapitel selbst aber nur mit den übrigen Kapiteln
unter dem in Brüggen gewählten Komitee handeln»22.

Durch Vermittlung des Regens und geistlichen Rats Johann
Nepomuk Zürcher23 gab der Bischof am 16. November 1831 Antwort
auf diese zweite Eingabe der Dreier-Kommission der Konferenz von
Brüggen. «Im ersten Teile klärte er treffend den kirchlichen Begriff
von Konkordat dahin ab, daß in der Diözesanverwaltung es allein
das Recht des Bischofs sei, Konkordate mit den Staatsbehörden ab-

21 Müller, 15.
22 Müller ebda.
23 von Menzingen (1780—1844), Prof. in Rapperswil u. St. Gallen, Pfarrer in

Gauen und Mörschwil, Pfarrer an der Kathedrale in St. Gallen 1832, Regens
des Priesterseminars, Erziehungsrat und Schulinspektor, 1833 Bistumsverweser
und apostolischer Vikar, 1835 Pfarrer in Wil.

268



zuschließen. Er konnte sich dabei darauf berufen, selbst die
konstanzischen Konkordate aus neuester Zeit lieferten nirgends Belege

dafür, daß hiezu der Diözesanklerus zu einer Synode versammelt
worden sei. Damit wolle er aber, so fuhr Karl Rudolf im zweiten
Teile des Handschreibens fort, nicht erklärt haben, daß er von einer

Synode nichts wissen wolle. Er werde gegenteils seine Geistlichkeit
in einer Diözesansynode versammeln, um mit ihr die Bistumsbedürfnisse

zu beraten und die geeigneten Mittel festzusetzen. Der
Zeitpunkt dafür werde gegeben sein, sobald einmal die politischen
Bewegungen ihren Haltpunkt gefunden hätten und öffentliche Ruhe
eingekehrt sei»24. Um sein Wort baldiger Einberufung einer Synode
zu bekräftigen, erklärte der Bischof am Schlüsse seines Schreibens,

er werde nach Neujahr die Dekane zu einer Besprechung über die
Bedürfnisse der Diözese einladen. Als die Dreier-Kommission mit
dem Bischof in gütliches Einvernehmen gekommen war, zeigte sich
das Uznacher Kapitel darüber erbost und ließ in der Appenzeller-
zeitung25 die Erklärung erscheinen, daß die drei beauftragten
Dekane ihre Vollmachten überschritten hätten und in ihrem Schreiben

an den Bischof zu höflich und devot gewesen seien. Darauf
demissionierte der Dreier-Ausschuß am 16. Januar 1832. Das Uznacher

Kapitel ließ sich von seinem radikalen Vorgehen nicht abbringen.
Anstelle Helblings war nun der Stadtpfarrer Christoph Fuchs von
Rapperswil26 das treibende Element. Er reiste in verschiedenen
Kapiteln herum, und auf seine Anregung erließ das Kapitel Untertoggenburg

eine Einladung zu einer Konferenz von Kapitelsdelegierten
nach Lichtensteig auf den 27. Februar 1832. Am 16. März 1832
kassierte Bischof Karl Rudolf die Lichtensteiger Beschlüsse und verbot

jedem bischöflichen Kommissär und jedem Dekan unter Strafe
der Suspension jede Teilnahme an der Kommission. «Der Erlaß, in

» Müller, 16.
25 Nr. 200/01 24. 12. 1831 S. 859/60.
2i von Rapperswil (1795—1846), Kaplan in Mörschwil, Pfarrer in Libingen, in

St. Gallen und seit 1825 in Rapperswil. 1833 als Professor der Theologie nach
Luzern berufen, konnte er seine Lehrtätigkeit erst beginnen, nachdem er sich

1834 zu einer Art Widerruf herbeigelassen hatte. 1837 Chorherr, leistete 1841
rückhaltlosen Widerruf und betrieb die Berufung der Jesuiten, denen er 1845
seine Professur übergab.

269



lateinischer Sprache nur an die Kommissarien und Dekane gerichtet,

fiel wie ein Blitz in die Opposition»27. Er wurde deshalb von
ihr als «Fulminatorium» bezeichnet. Mit dem Erlaß der Kassation
hatte Bischof Karl Rudolf alle Kommissare und Dekane auf den

27. März 1832 zu der versprochenen Konferenz eingeladen. Dekan
Röthlin28 überbrachte im Auftrage des Kapitels Uznach eine

Protesterklärung. Im Rezeß vom 10. Mai teilte das Generalvikariat das

Ergebnis der Zusammenkunf den Dekanen mit unter der ausdrücklichen

Versicherung, daß das am 27. März mündlich gegebene
Versprechen für Abhaltung einer Synode bestehen bleibe. Während alle

übrigen Kapitel sich fügten, trat nur das Kapitel Uznach «geschlossen

zum offenen Widerstand gegen den Bischof auf» 29.

Mitte Sommer 1832 schien es, als ob «der Konflikt sich allmählich
leerlaufen würde» 30. Da wurde der Kampf erneut hochgespielt durch
eine Predigt, die der Spitalpfarrer und Professor Aloys Fuchs31 am

13. Mai in Rapperswil gehalten hatte. Die Predigt, die von glühendem

Reformeifer erfüllt war, erregte Aufsehen zunächst in
Rapperswil und wurde durch die Veröffentlichung des Stadtpfarrers
Fuchs in die breite Öffentlichkeit getragen. Sie wurde unter dem

Titel «Ohne Christus kein Heil für die Menschheit in Kirche und
Staat» bei J. B. Curti in Rapperswil gedruckt. Aloys Fuchs fügte
der Predigt sieben Beilagen bei, welche einzelne Gedanken noch

stärker unterstrichen und namentlich die Lehre von der Demokratie
in der Kirche gefährlich formulierten. Die Predigt wurde von Karl
Greith, von Pater Konrad Scherer, Professor am Priesterseminar
und von Professor Geiger in Luzern32 zensuriert. Die Untersuchung,
Verurteilung usw. möge man bei Müller, S. 19—22 nachlesen.

27 Müller, 17.
28 Rudolf Anton von Lachen Kt. Schwyz, Pfarrer in Uznach.
29 Müller, 18.
30 Müller ebda.
31 von Schwyz (1794—1855), Spitalpfarrer und Professor an der Lateinschule in

Rapperswil, 1833—36 Stiftsbibliothekar, leistete 1835 halbwegs und 1842
rückhaltlos Widerruf. Er starb arm und einsam in Schwyz. — Zum Thema: Aloys
Fuchs (1794—1855). Ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom Liberalismus

zum Radikalismus, reichte Othmar Pfyl im Seminar für Schweizergeschichte

an der Univ. Freiburg eine Dissertation ein. SS. 1970.
32 Schweiz. Kirchenzeitung, 1. Jhg. 1832, Spalte 92/95.

270



Im Hinblick auf die heutige theologische Diskussion und auf den

Umstand, daß die angegriffenen Stellen in der historischen Literatur
nie in ihrem Wortlaut wiedergegeben wurden, sollen sie hier mit den
erteilten Zensuren festgehalten sein. Sie werden in der etwas
merkwürdigen Reihenfolge der zensurierenden Kommission angeführt:

Erste Stelle S. 23: «Die Kirche leuchtet hierin jedem Staate in
einem himmlisch schönen Bilde vor. — Sie, die große Republik der
Menschheit unter dem ewigen Könige aller Jahrhunderte! Im
Christentum haben wir die demokratische ewige Grundlage, Freiheit und
Gleichheit Aller vor Gott, vor Christus, vor der Kirche! Das
Christentum weiß nichts von einem jüdischen Levitenstamm, von pfäffi-
scher Unterscheidung zwischen Priester und Laien; alle zusammen
sind ein priesterlich Volk; Und die Millionen alle einen sich innerlich

unter Christus, äußerlich unter seinem Stellvertreter, unter
ihrem gemeinsamen Oberhaupte, dem Pabste. Diesem Mittelpunkte
verdanket unsere Kirche ihre fortwährende Einheit, während die
andern Konfessionen in hundert Theile zerfallen! und in Mitte von
dem Zentrum und seinen Radien, werden diese von ihren Vorstehern

geleitet, im Geist und Sinn des Ganzen. Das ist die Aristokratie

vom Bischof bis zum letzten Kaplan. Möchten die Vorsteher alle

gut, edel, weise sein! Ein dummer Priester ist kein Geistlicher;
hingegen ist auch priesterliche Tugend der schönste Schmuck eines
Geistlichen! Das Christenthum weiß endlich nichts von Stagnation, es

schließt das große Prinzip repräsentativer Verfassung in sich!»

Diese Stelle erhielt die Zensur: «Haeretica, Tridentino contraria,
contumeliosa». Aloys Fuchs gab zu dieser Stelle folgende Erklärung
ab: «Bei den Juden bildeten die Priester eine eigene, besondere,
abgeschlossene, ausschließliche Kaste; bei den Christen gehen sie aus

allem Volke hervor. Dabei anerkenne ich die katholische Hierarchie
in allen ihren Abstufungen». Später: «Ich anerkenne einen priesterlichen

— aber nicht einen pfäffischen Unterschied». In Bezug auf
die «Stagnation»: «In der Kirche giebt es ein bewegliches und ein

unbewegliches Element. Dieses sind die ewigen Grundwahrheiten,
die immer und unverändert die Gleichen bleiben müssen; jenes ist die

Offenbarung des kirchlichen Lebens durch Cult, Liturgie, Disciplin
u.s.f., welche sich nach der Bildungsstufe der Völker richten müssen».

[Alois Fuchs und seine Suspensionsgeschichte S. 22]. Am 20. Febr.

271



1833 gab er folgende zweite Erklärung zu Protokoll: «Ich anerkenne

das Concil von Trident in seiner Sess. 23 Cap. 4 Canon 4 und 6.

Ich habe das Gegenteil nie behaupten wollen und verwerfe es.»

(Suspensionsgeschichte 23).

Zweite Stelle S. 43/46: «Es ist das Wesen der katholischen
Kirchenverfassung, daß sie von unten bis oben durch alle Gliederungen
rein repräsentativ ist, und durch dieses repräsentative System das

heilsamste Mittel in sich trägt, sich immer zeitgemäß zu regeneriren.
Leider aber ist seit etwa drei hundert Jahren dieses repräsentative,
kirchliche Leben nur allzusehr im Rückstand geblieben.» Am 15. Febr.

gab A. Fuchs die Erklärung ab: «Die Synodal-Metropolitan- und
Generalconcilien sind das kirchliche Leben. Dieses — so wie der

Metropolitanverband muß nach meiner Ansicht unumgänglich
hergestellt werden. Das ist die wesentliche Verbesserung in der Hierarchie,

die ich meine.» (Suspensionsgeschichte 24).
Die zweite Stelle erhielt die Zensur: «Haeretica, hierarchiam di-

vinitus institutam, subversiva.»

Dritte Stelle S. 46: «Ja! die Zeit ist da, wo endlich wieder einmal
das Papalsystem ins gehörige Verhältniss zum Episkopal — und dieses

hinwieder zum Presbyteralsystem zurük versezt werden muß,
und auch das Leztere soll nicht etwa in eine pfäffische Aristokratie
ausarten, sondern die ächtchristliche Demokratie zur Grundlage
haben. Die kirchliche Emanzipation muß von unten bis oben durch alle
Stufen statt finden! Wie in der alten Kirche muß auch das Volk wieder

zum Stimm- und Wahlrecht kommen».
S. 50: «Unumgänglich nothwendig muß nun einmal wieder das

acht christliche und acht Repräsentativsystem eingeführt werden!
und wir hoffen von dem besseren Theile des Klerus: er werde endlich

nach fast dreihundertjährigem Schlafe mannlich aufstehen, und
allenthalben seine köstlichen konstitutionellen Rechte reklamiren,
handhaben und vollführen. Den Laien selbst überhaupt und den

Regierungen insbesondere muß hieran Alles gelegen sein, weil, nach
aller Geschichte, sie auf den verschiedenen Konzilien immer auch
wieder repräsentirt und beachtet werden müssen. Der Klerus ist ja
keine einzelne Kaste, er lebt und wurzelt in Allem; er ist kein
abgeschlossenes Ganzes, jedem ist es ja vergönnt, nach gehöriger
Vorbereitung in seine Reihe zu treten, und alle seine Beschlüsse hangen

272



ja wieder von der allgemeinen Sanktion ab in allen Disziplinarsachen».

Diese beiden Stellen zusammengenommen erhielten am 19. Febr.

1833 die Zensur: «Sententia falsa, temeraria, Episcoporum autori-
tatem laesiva, hierarchiam subversiva, favens haeresi Aerianae a

Calvino innovatae». A. Fuchs gab am 20. Febr. die Erklärung ab:
«Ich anerkenne das 4 te Cap. sess. 23 im Tridentinum — so wie des

Apostels Worte: quos episcopos spiritus S. posuit regere ecclesiam

Dei. Ueber das Votum decisivum der Priester habe ich mich nicht
ausgesprochen, und trete hierin nicht ein. Ich verlange nur eine
Synode nach tridentinischer Vorschrift.» (Suspensionsgeschichte 25).

Zum ersten Satz der angefochtenen Stellen sei aus dem Artikel
«Bischof» des Lexikons für Theologie und Kirche zitiert: «Ein
vertieftes Verständnis des B. gehört zu den dringenden Aufgaben der

Theologie. Es handelt sich um drei Probleme: um die Klärung des

Begriffes der Apost. Sukzession, das Verhältnis von Primat und

Episkopat, sowie von Episkopat und Presbyterat». (Sp. 496).

Vierte Stelle S. 48: «Seht da die Grundzüge des kirchlichen Lebens

von unten bis oben — alles repräsentativ! — Und nun — wenn wir
von Tridentinum hinweg und in die Wirklichkeit hinausblicken —
wie geht, wie steht es? Ihr habt das kirchliche Leben, das konstitutionelle

zerstört allseitig! Ihr habt unsern heiligen Vater zu einem
Diktator gemacht, im grellen Gegensaze zu seiner wahren hohen

Bestimmung; euere Bischöfe sind, selbst in den geringfügigsten Dingen,
abhängige Chefs von oben, aber dann um so unabhängiger von
unten; ihr habt das Militärsystem mit seinem blinden Gehorsam allseitig

in die Kirche eingeführt. Was müssen euere nach oben servile,
nach unten absolute Bischöfe machen? — Antwort: sie müssen hin
und wieder einen Tagesbefehl unterzeichnen».

S. 48/49: Ihr beruft euch immer auf dieses Tridentinum! gut!
auch wir! — und weit entfernt es wegzuwerfen (denn wir haben

es beschworen!) wollen wir es vielmehr mit beiden Armen umklammern,

und es soll unsere siegreichste Waffe sein mit Gottes Gnade!

— Nach ihm ist ja der Bischof im innigsten Verbände mit der
Synode, nach ihm hat diese die wesentlichsten Rechte, sie erwählt
alljährlich die Examinatoren für alle Pfrundaspiranten, sie bezeichnet
die Schiedsrichter des apostolischen Stuhles, sie besammelt sich zur

273



Bildung der Sitten, zur Besserung bei Vergehungen, zur Beilegung
der Streitigkeiten, und anderer ihr eingeräumten Dinge nach den
heiligen Canones. — Was will man mehr?

Nach eben diesem heiligen Konzil — wie herrlich ist der Metro-
politanverband entwickelt, wie segenreich die Stellung des

Metropolitan für seine ganze Provinz, und wie ausdrücklich heißt esr

Sitzung 24, Kapitel 2 (für uns Schweizer heut zu Tag doppelt
merkwürdig! unsere Bischöfe sind nur einzeln stehende römische General-
vikarien, die sogar in den unbedeutendsten Dingen wie für Ehe- und
Speisedispense von Rom her die Ordonnanzen verschreiben müssen).

Am 15. Febr. gab Fuchs zu diesen Stellen die Erklärung ab: «Ich
anerkenne den Primat und den Episkopat». Am 19. Febr. wurde
die Zensur erteilt: «Sententia contumelosa, injuriosa, scandalosa».
Protestierend berief sich A. Fuchs auf alles, was er über Episkopat
und Primat geschrieben. Er habe bereits erklärt, daß die Diözesan-
synode der Metropolitan-, diese der National-, alle aber der
Generalversammlung unterworfen seien. Am 20. Febr. gab er dann die
zweite Erklärung ab: «Ich anerkenne die kirchengesetzliche
Unterordnung des Presbyterats. Ich anerkenne die Nr. 6, 7, 8 der Bulle
Pius VI. über die Synode von Pistoia». Diese Artikel waren gegen
die absolut unabhängige Gewalt der Bischöfe gerichtet. Vgl. Den-

zinger-Umberg, 16./17. Aufl. S. 398/99.

Fünfte Stelle S. 17: «Die katholische Kirche bedarf von Zeit zu
Zeit eine wesentliche Verbesserung (und jezt besonders) in dem

Volksunterricht, in dem Kult, in der Liturgie, in der Disziplin, und
in ihrer Hirarchie! Ach! man hält so vieles für katholisch — was
unkatholisch ist, und vieles hinwieder für neu und unkatholisch,

was acht und uralt katholisch ist. Stagnation, geistloses Formelwesen,

ein gespenster- und mumienartiges Gerippe, mechanische

Abrichtung und Manövrirung von oben bis unten, und von unten bis

oben, und wenn es auch noch so gut und so geregelt geht, als wenn

ganze Regimenter aufmarschiren und exerziren, und die künstliche

Abgliederung aller Theile nach dem Beispiel zeitlicher Staatseinrichtungen,

alle diese Dinge sind nun einmal nicht die Hauptsache, (wie
viele etwa meinen) und darin besteht weder das Christenthum noch

die Kirche; und beide darin suchen wollen, heißt auf den Kirchhof
gehen, um bei den Gräbern die Lebendigen, beim Tode das Leben zu

274



suchen. Für jedes Wort, das ich Euch sage, Innig- und Ewiggeliebte!
hafte ich nicht bloß vor Euch, sondern vor der ganzen Christenheit:

und ich habe so gut, wie jedes von Euch im Sinne, mit Gottes
Gnade in der katholischen Kirche zu leben und zu sterben!»

Am 15. Febr. gab A. Fuchs die Erklärung ab: «Kult und Liturgie

müssen nach meiner Ansicht wesentlich verbessert und zeitgemäß
umgestaltet werden. Stagnation im Kult ist mir z. B. lateinisches
Beten mit deutschen Kindern; dann verstehe ich ferners unanständige

Bilder, die gegen alle Kunst und die Anbetung Gottes im Geiste
und in der Wahrheit Verstössen; pomphafte Prozessionen, oft mit
sonderbarsten Aufzügen, und noch mehr Anderes, das von zahllosen
Geistlichen und den edelsten Bischöfen schon gerügt und theilweise
unterdrückt worden ist».

Am 19. Febr. wurde die Zensur gefällt: «Sententia temeraria,
scandalosa». Am 20. Febr. gab A. Fuchs die Erklärung ab: «Ich
verwahre mich gegen solch eine Auslegung und ich anerkenne das

Tridentinum sess. 22 und seine Canones de sacrificio missae».

(Suspensionsgeschichte S. 27).

Sechste Stelle S. 38—40: «Wenn dann das vernünftige Christen-
thum und die christliche Vernunft sich sakramentalisch verbinden,
wenn die christliche, unendlich reiche Gemütswelt, in die schönsten

Flammen ausschlägt, dann wird Jesu Religion sich wunderschnell
verbreiten! Das erlöste Christenthum, wird, erleuchtet vom heiligen
Geiste, den ganzen Menschen und nicht blos etwa, seine denkende

Seite, oder nur die Gefühlsseite, nein es wird, als wahrer Katholizismus,

den ganzen Menschen ergreifen. Denken wir uns unsern
erhabenen und erhebenden Kult zeitgemäß umgestaltet und neu
gebildet, welche Wirkungen müßte er auf alle edle Menschen machen!

Jezt aber ist er leider so vielfach entstellt, und wie hemmend ist nicht
unsere liturgische Sprache!

Wäre das Christenthum, mit einer solchen Liturgie, je so wunderschnell

ausgebreitet worden, wenn die bekehrten Völker in einer
todten, fremden Sprache, Jesu Opfertod hätten feiern, und ihre Priester

vor allem eine solche Sprache mühsam erlernen müßten?...
Die Lehre und der Kult unserer Kirche schließt geradezu jede

Einseitigkeit aus, und sie ist eben jener himmlische Baum, der, einst
ein kleines Samenkörnlein, sich nun in achtzehn Jahrhunderten so

275



herrlich entfaltet hat, und immer noch herrlicher entfalten wird.
Das Samenkörnlein, mußte nach tausend Jahren ganz anders in seiner

Entwicklung sich zeigen, als nur nach hundert Jahren; aber es muß
sich auch wieder im Jahre 1832 ganz anders darstellen als im
sechszehnten Jahrhundert, wenn ihr das je begreifen könntet, ihr verblendeten

Freunde der Stabilität! Das Christenthum hat seine ewige
unwandelbare Seite, in der Lehre, seine zeitliche sich immer fort neu
gestaltende und veredelnde in seiner Offenbarung, in der Kirche.

Der Katholizismus erfaßt den ganzen Menschen, und es läßt sich
kein religiöses Bedürfniss denken, das nicht in ihm die seligste
Befriedigung fände. Wie die einzelnen Orden aus individuellen
Richtungen und ganz eigenthümlichen Verhältnissen psychologisch noth-
wendig hervorquollen, eben so läßt sich auch der Ursprung einzelner
Konfessionen und ihrer neuen Unterabtheilungen erklären, und bei

einiger Nachgiebigkeit auf der kirchlichen, und bei weniger
Eigendünkel und Rechthaberei auf der andern Seite hätte ihre Trennung
von uns nie erfolgen können!

Es wäre für einen gottgeweihten Bewohner eines unserer Gotteshäuser

— in seiner stillen beneidenswürdigen Einsamkeit — beim
Genüsse solcher Muße und Quellen — eine einzig schöne Aufgabe,
an der Hand der Geschichte, verbunden mit einer psychologischen
Durchführung unserer Lehre und unseres Kultus (und begeistert für
unsere heilige Kirche), .nachzuweisen, wie alle die einzelnen
Konfessionen und ihre neuen Zweige (Repräsentanten eigenthümlicher
Bedürfnisse und individueller Richtungen!) eben in unserer Kirche,
tiefer erfaßt, alles, alles finden würden, und wie gerade die Vereinigung

Aller den schönsten Bau aus Gott gestalten müßte.»

Diese Gedanken zu einer Liturgiereform erhielten am 19. Febr.
die Zensur: «Sententia falsa, celebrationem S. Mysteriorum pertur-
bativa, plurium malorum facile inductrix». Fuchs protestierte und
berief sich auf seine frühere Erklärung vom 15. Febr. zur fünften
verurteilten Stelle. Am 20. Febr. erklärte er: «Der Kult ist entstellt,
besonders oft willkürlich von einzelnen und an einzelnen Orten. Ich
habe nicht behauptet, daß die hl. Messe nur (tantum) in der
Volkssprache müsse gefeiert werden, ich anerkenne das Tridentinum sess.

22 cap. 4 etc. Daß die liturgische Sprache hemmend sey, ist dermalen

fast allgemeine Ansicht. Uebrigens anerkenne ich, wie bisher die

jetzigen Kirchengebräuche und unterziehe mich ihnen. Ich will nichts

276



Einzelnes, sondern nur auf gesetzlichem Wege». (Suspensionsgeschichte

28).

Siebte Stelle S. 33: «Mit dem ist aber der Virginität ihr hoher,
himmlischer ewiger Werth nicht benommen! Der Verfasser hat noch
nie edle Menschen über eine holde, sittsame Jungfrau, deren schönster

Reiz die Unschuld ist, — und noch nie über einen blühenden

Jüngling lachen und spotten hören. Aber so sehr diese Virginität in
ihrem Engelsglanze vor uns steht, sind hingegen Hagestolze und

Altjungfern (Betschwestern) vielfach die Zielscheibe bittern Spottes.

Nur was mit einem Opfer verbunden ist, hat Werth, die Opferung
muß auch der Virginität den Werth geben, und die allgemein
übereinstimmende, richtig unterscheidende Ansicht des Publikums über
diesen Punkt kann und muß auch Gottes Stimme genannt werden.

O! es gibt und wird immer Ehlose geben, die um himmlischer
Zwecke es sind. Wer achtet z. B. nicht hoch jene liebe Dulderinn,
die für die hingeschiedene Schwester einsteht, allem eigenen Lebens-

glüke entsagt, und den verlassenen Kindern Mutter wird! Wer achtet

nicht hoch den Jüngling, der an die Stelle des gestorbenen Bruders

tritt, und den armen Waisen als Hausvater, Haushälter und
Erzieher dasteht mit Vaterernst und Vatertreue? Wer bewundert
nicht jene barmherzigen Schwestern, die als Engel unter uns wandeln,

und mitten in der Welt leben? — und wer achtet nicht ihre
edle fortwährende Opferung — bei immerwährender Freiheit des

Austrittes — unendlich höher als jene armen Nonnen, die ihr hinter
sieben Gitter und hinter sieben Schlösser verschließt, denen ihr
durch hohe Mauern sogar den Blick in das ferne Menschenleben

entreißt! — wohl ihnen, daß ihr wenigstens den Anblick des holden
Himmels nicht verbauen könnet, — wohl ihnen, wenn sich eine
höhere Gemütswelt in ihnen entfaltet. Aber was ist das für eine
Tugend, die eingekerkert werden muß? und was sind das für
Tugendinstitute, die nur durch Zwang bestehen? wie? sollten sie nicht so
beschaffen sein, daß edle Menschen bei aller Freiheit, nichts so sehr
als das Ausgeschlossenwerden fürchten, und stets dahin ringen würden,

immer an der geliebten Stätte bleiben zu können?
Im geistigen Gebiete muß alles frei und ungezwungen sein, —

sonst hat es keinen Werth! Was nicht fortan mit immer freier
Entschließung geschieht, — ist ethisch verwerflich. — Die Freiheit aber

277



muß innerlich und äußerlich sein. Hast du die vollkommenste
allseitige Freiheit — und entschließest du dich nun zum Guten, dann
ist dein Entschluß köstlich und gut. Daher ist der gebotene und

erzwungene Zölibat eigentlich nicht Virginität, denn diese ist erst die

Blüthe eines fortwährend freien Entschlusses, und soll sie gedeihen,
so muß die vollkommenste Freiheit stets dabei statt finden.»

Am 15. Febr. erklärte A. Fuchs zu dieser Stelle, sie werde von
ihm neu bekräftigt. «Uebrigens anerkenne ich die kirchlichen
Gelübde, — wünsche aber, sie möchten, wie beim Jesuitenorden, nur
nach der sorgsamsten und sehr langen Prüfung abgelegt werden. Am
19. Febr. wurde folgende Zensur erteilt: «Systema Tridentino
opposi tum, injuriosum, favens hereticorum convitiis et calumniis —
Personis monasticis injuriosum». In der zweiten Erklärung vom 20.
Febr. sagte A. Fuchs: «Ueber die angeführten Punkte der Pistoier-
Synode trete ich nicht ein. Ich habe nie behauptet, daß die gehörige
Beobachtung der Gelübde keinen ethischen Werth habe, und will es

auch nicht behaupten». (Suspensionsgeschichte 29/30).

Achte Stelle, S. 16/17: «Daher zeigt sich nun der Unverstand all
derjenigen, die da über jene Geistlichen lärmen, welche das verlangen,

was urchristlich, was kirchengesezlich und höchst nothwendig
ist. — Da heißt es gleich sie sind kezerisch, sie sind nicht mehr
katholisch (die, welche gerade das Katholische, das Allgemeine verlangen!!),

sie sind revolutionär in schwarzen Röken, und im Bunde mit
jenen, die die Kirche und das Vaterland zu Grunde richten wollen;
der politischen Revolution soll nun auch die kirchliche zur Seite
gehen. Sie sind irdisch gesinnt, sie sind weibersüchtig. Als wenn,
beiläufig bemerkt, der heilige Ehestand etwas unheiliges wäre, als wenn
es im Leben des Fürstapostels Petrus und seiner meisten Mitapostel
eine Makel wäre, daß sie, wie gewiß manche der ausgezeichnetsten
größten Väter der ersten Kirche, in heiliger keuscher Ehe lebten; als

wenn nicht schon Jahrhunderte lang ganze Bisthümer mit verehelichten

Priestern in unserer römisch-katholichen Kirche wären!
Der kennt doch Christum, der das Evangelium nicht, der da glaubt,

daß Jesu Religion nur mit ehelosen Priestern stehe, und ohne sie

falle. Und der ist allzusinnlich und hat auch nicht in weitester Ferne

je die göttliche Würde der Menschheit und die sakramentalische

Heiligkeit der Ehe begriffen, dem die reine und keusche Ehe etwas

278



Herabwürdigendes, edle Menschen Entweihendes ist. Jeder denke

an seine Eltern und frage sich, ob sie ihm nicht ewig die ehrwürdigsten

bleiben, ob überhaupt die Ehe Vertrauenswürdigkeit aufhebe?

jeder bedenke, was in der Bestimmung des Menschen liegt! Doch
lassen wir dies!»

Seite ji: Ist denn die Priesterehe, die du den Geistlichen als zu
ihren Plänen gehörig vorwirfst, etwas neues — etwas unchristliches?
Haben nicht schon über zwei Millionen römische Katholiken ihre
verheiratheten Priester? Sagt nicht die heilige Schrift an zwei Stellen

ausdrüklich: — der Bischof soll keusch und eines Weibes Mann
sein? erklärt sie nicht das Eheverbot, so wie jenes gewisser Speisen —
als ein böses Zeichen einer sehr bösen Zeit? Sagt nicht der
gotterleuchtete Paulus ausdrüklich: auch er könnte, wenn er wollte, seinem

hohen Apostolate unbeschadet, eine Frau mit sich führen, wie die

übrigen Apostel, wie die Brüder des Herrn — wie selbst Kephas —
nämlich der Fürstapostel Petrus! Heißt es nicht ausdrüklich: «Den
Reinen ist alles rein; den Befleckten aber und Ungläubigen ist nichts

rein, sondern beflekt ist ihr Sinn und Gewissen!» (Welch tiefes

Wort!) Alles Stellen, die ihr nun einmal nicht mehr aus dem Buch
des Lebens heraus krazen könnt, (eben so wenig kann man sie durch
verschrobene Auslegung anderer paulinischer Stellen und der heiligen

Schrift überhaupt entkräften».
Am ij. Febr. erklärte Fuchs: «Ich stehe bei diesen Stellen und

setze bei: daß nicht bloß zwei, sondern sechs Millionen römisch
katholische Christen sind, die ihre verheiratheten Priester haben, nämlich

die unierten Griechen. Uebrigens anerkenne ich das dermalige
Kirchengesetz, und habe diess nur geschrieben, um Denen gegenüber

zu stehen, die da behaupten: daß die katholische Kirche nur mit
gewissen Disziplinargesetzen bestehen könne, und ohne sie fallen müsse».

Die am 19. Febr. gefällte Zensur lautete: «Ketzerisch sind diese

Stellen, wenn sie die Virginität leugnen; ferners sind sie die hl. Zucht
untergrabend, fromme Ohren ärgernd, die hl. Schrift falsch
auslegend». Diese Zensur ist allein in deutscher Sprache abgefaßt, weil sie

allein nicht aus der Bulle gegen die Pistoier-Synode abgeschrieben
wurde.

Man hat leider in der historischen Literatur über die Schrift von
A. Fuchs durchwegs unvollständig und daher irreführend referiert,
indem man einseitig bloß seinen demokratischen Kirchenbegriff her-

279



vorhob und andere gesunde Reformiden verschwieg. Seine demokratische

Ideologie hat er übrigens von Lamennais übernommen, dessen

eifriger Leser er war. Mit seinem L'Avenir versuchte dieser die Kirche

mit der Demokratie zu versöhnen. Daß der schwärmerisch
veranlagte A. Fuchs die Verhältnisse von Primat, Episkopat und Presby-
terat nicht mit der Schärfe der heutigen theologischen Diskussion

zu präzisieren wußte, darf man ihm nicht allzu stark ankreiden.
Für den Mut, den er in der fünften und sechsten verurteilten Stelle

bekundet, soll man ihm heute nur dankbar sein. Schon deswegen
hätte er nicht ein so hartes Lebensschicksal verdient. Man hätte etwas
besser unterscheiden dürfen, anstatt das Kind mit dem Bade
auszuschütten. Auch scheint Diskussion und Verhör nicht so sehr vom
Geiste wohlwollenden Verständnisses, als vielmehr inquisitorischer
Strenge und Düftelei getragen gewesen zu sein (vgl. Suspensionsgeschichte

S. 32—66). Mit Recht wird übrigens in dieser Broschüre
auf den Unterschied hingewiesen, wie Erzbischof Bernhard von
Freiburg i. Br. in überaus feinfühlender Art dem Apostaten Prof.
Reichlin-Meldegg gegenüber trat (S. 19).

Am 8. März 1833 wurde die Suspension über Aloys Fuchs
verhängt. Noch im selben Jahre wurde Felix Helbling, der radikalste
Vorkämpfer in der ganzen kirchenpolitischen Auseinandersetzung
zum Regierungsrat gewählt. Da der Kampf um die Suspension des

Aloys Fuchs in den Maiwahlen 1833 eine entschieden liberale Mehrheit

in das katholische Großratskollegium brachte, wurde A. Fuchs

mit dem Amte eines Stiftsbibliothekars belohnt. Von der Helvetischen

Gesellschaft wurde er 1834 zum Vorsitzenden erkoren. 1835
konnte er die priesterlichen Funktionen wieder ausüben, nachdem

er den Eid auf das Tridentinum abgelegt hatte. Aber erst im Jahre
1842 leistete er formellen Widerruf. 1836 wurde er als Stiftsbibliothekar

abgesetzt, weil er der Stelle nicht gewachsen war. Er zog sich
nach Schwyz zurück.

Christoph Fuchs hat den Kampf noch kurze Zeit fortgesetzt und

war mit Federer33 einer der Haupttreiber für die Badener-Kirchen-

33 Josef Anton Sebastian von Bernegg (1793—1868) 1816 Subpräfekt und
Religionslehrer am kath. Gymnasium in St. Gallen, 1817 zum Priester geweiht,
1818 Professor der Rhetorik, 1822 entlassen, 1822—1833 Bezirkslehrer in
Baden, Ehrenbürger der Stadt Baden, 1832 Kirchenrat, 1833—44 Rektor des

280



konferenz. Die Radikalen, die durch den Suspensionsrummel bei den
Maiwahlen einen Vorsprung errungen hatten, ergriffen jede
Gelegenheit, um der Kurie einen Gegenschlag zu versetzen. Das
konfessionelle Gesetz vom 26. Januar 1832 hatte eine ältere Bestimmung
erneuert, wonach ein Geistlicher, der nicht Kantonsbürger war, bei
seiner Anstellung auf die Beobachtung der Landesgesetze beeidigt
werden sollte. Wiewohl das Gesetz keine rückwirkende Kraft
hatte34, forderte eine Petition aus Uznach als Revanche für die Suspension

die Beeidigung der gesamten angestellten Geistlichkeit. Der
Große Rat wies dieses Begehren ab, verordnete jedoch die nachträgliche

Beeidigung aller Geistlichen, die nicht Kantonsbürger und nicht
beeidigt waren35. Damit wollte man den Bischof treffen und Helbling

setzte alle Hebel in Bewegung, damit diese Beeidigung möglichst
bald in Szene gesetzt werde. Krankheit und Tod des Bischofs
verhinderten sie. Mit gespannter Erwartung hatte Baumgartner dem
Ableben des Oberhirten entgegen gesehen. Am 19. Oktober 1833
schrieb er Bürgermeister Heß in Zürich: «Der Bischof (Dragonerbischof)

ist noch immer krank; vielleicht stirbt er wenn's eine

Veränderung gibt, wage ich einen Hauptschlag in aller Eile und mache

dem Bisthum den Garaus»36. Kaum hatte der Bischof das Zeitliche

gesegnet, meldete Helbling am Abend des 23. Oktober: «Herr
Landammann! 3A auf 7 Uhr ist der Bischof verschieden. Treffen
Sie also Ihre Maßregeln. Der katholische Große Rath muß
unverzüglich einberufen werden. Das weitere wollen wir nachher
verabreden ...» 37.

Nun führte Baumgartner Schlag auf Schlag. Noch am Todestage
des Bischofs hielt er eine Konferenz mit einigen Mitgliedern des

Großen Rates, welche die Aufhebung des Doppelbistums verabredete,

was fünf Tage später am 28. Oktober vom katholischen
Großratskollegium beschlossen und durch scharfe Ausführungsbestimmungen

desselben Kollegiums vom 9. Nov. 1833 ergänzt wurde.

kath. Gymnasiums in St. Gallen, 1834 bei Eröffnung der Berner Universität
auf Vorschlag Troxlers zum Ehrendoktor ernannt. 1844—65 Pfarrer in Ragaz.

34 Baumgartner, Geschichte des Kantons St. Gallen. 3. Bd. S. 131.
35 Gschwend, 194.
36 Spieß, Briefwechsel Baumgartner-Heß, 1. Bd. Nr. 179.
37 Gschwend, 195.

281



Baumgartner war sich der riskanten Dreistigkeit seines Vorgehens
wohl bewußt, aber er hoffte auf die Schützenhilfe der liberalen Kantone.

Im März 1832 war auf sein Betreiben das Siebner-Konkordat
der liberalen Stände zum Schutze ihrer regenrierten Verfassungen
zustande gekommen. Die Briefe an Federer (Nr. 72) geben
Aufschluß über die Rolle Baumgartners in dieser Sache. Es kam
Baumgartners Politik zustatten, daß unter dem großen Eindruck, den die

Suspensionsaffäre des Aloys Fuchs hervorgerufen hatte, sich liberale
Geistliche anläßlich der Versammlung der Helvetischen Gesellschaft
in Schinznach zusammen geschlossen und eine Vereinigungsurkunde
unterzeichnet hatten. Im 2. Bd. seines Werkes «Die Schweiz in ihren
Kämpfen und Umgestaltungen von 1830—1850» (S. 54/55) schreibt

Baumgartner: «Erste Anregungen gingen wesentlich von Geistlichen
der reformistischen Schule aus; sie wirkten in drei Richtungen, auf
Luzern, St. Gallen und Aargau allzumal. Schon im Frühjahr 1833
hatte sich, wesentlich in Folge der Erörterungen wegen Aloys Fuchs,
auf Anregungen aus dem Kanton Aargau, ein Verein von vierundzwanzig

katholischen Geistlichen aus den genannten drei Kantonen
nebst Solothurn gebildet, um ihrer Oppositionsstellung gegen die
höhern Kirchenbehörden gewünschte Festigkeit zu geben. Einzelne

von ihnen wirkten später dann auch zum Zweck, daß ebenso die
weltlichen Behörden sich für die Handhabung staatlicher Stellung
gegenüber der Kirche verbänden. Einer der Thätigern unter den
Geistlichen jener Gesinnung war Christoph Fuchs, jetzt auch in
Verlegenheit und erbittert, daß seinem Übergang in das Bisthum Basel

von höherer kirchlicher Stelle Hindernisse in den Weg gelegt
wurden». Im Sinne der Predigt des Aloys Fuchs wollte die Vereinigung
den Zweck verfolgen, das kirchliche Leben zu erneuern, die Rechte
der Priester gegenüber den Bischöfen zu wahren und die Durchführung

von Synoden zu betreiben. Wie Fritz Glauser in seiner gründlichen

Arbeit «Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel»38
schreibt, waren außerordentlich viele Geistliche aus dem Kanton
Solothurn an dieser Vereinigung beteiligt. Das mag seinen Grund darin
haben, daß Solothurn als ehemaliger Sitz des französischen
Gesandten den von Frankreich einströmenden Ideen, die Lamennais im
L'Avenir vertrat, besonders zugänglich war und die Appenzeller-

33 Jahrbuch für Solothurnische Geschichte. 33. Bd. S. 28.



Zeitung durch Brosi außerordentlich reichlich mit Nachrichten aus

dem Solothurnischen bedient wurde. Wie die Vereinigungsurkunde
besagt, legten sich die Geistlichen gegenseitig ein Versprechen ab,
welches nebst den genannten Zielen auch die Bekämpfung des

Fanatismus, die Verbreitung reformistischer Ideen und die Unterstützung
der Jura circa sacra zwischen Staat und Kirche forderte39. Zur
Erreichung ihrer Ziele wollten sie sich jährlich versammeln und einen
Ausschuß bestimmen, der für die Durchführung der Versammlungen
und die Propaganda zu sorgen hätte. Der erwählte Ausschuß hatte
folgende Zusammensetzung: für den Kanton St. Gallen Stadtpfarrer
Christoph Fuchs, für den Kanton Solothurn Kaplan und Professor

Lang in Ölten, für den Kanton Luzern Ludwig Suppiger in Triengen

und für den Kanton Aargau Stadtpfarrer Frei in Aarau. Sehr

rührig war Federer, der damals noch in Baden als Sekundarlehrer
wirkte 40.

Am 20. Januar 1834 trat in Baden die staatskirchliche Konferenz

zusammen, an der sich außer Zürich alle Stände des Siebner-Konkordates

beteiligten. Glauser gibt eine gute Schilderung des Verlaufs
der Verhandlungen (S. 37—44). Baumgartners Erwartungen, daß
die Badener Konferenz die Nuntiatur derart unter Druck setzen
werde, daß er für seine Diözesanpolitik Luft bekomme, erfüllten
sich nicht. Wohl konnte er die Badener Artikel im Administrationsrat

und im kath. Großratskollegium durchsetzen; als er sie aber
durch ein verschärftes Staatskirchenrecht ergänzen wollte, bereitete
ihm das Veto des katholischen Volkes eine böse Niederlage. Weil
er sich sodann beharrlich weigerte, die Beschlüsse über die willkürliche

Aufhebung des Doppelbistums zurückzunehmen, ernannte der

Papst im April 1835 Johann Georg Bossi zum Bischof des Doppelbistums

Chur-St. Gallen. Am 17. Mai erließ Papst Gregor XVI. ein
Kreisschreiben an die Bischöfe, Kapitel, an die Pfarrer und den ganzen

übrigen Klerus, in welchem er die Badener Artikel als «für
immer verworfen und verdammt» erklärte. Schon vorher war in den

Maiwahlen die liberale Mehrheit im katholischen Großratskollegium
gestürzt worden. Dieses beschloß nun die Anerkennung Bischof
Bossi's in Chur als provisorischen apostolischen Vikar des Sprengeis

39 Schweizerische Kirchen-Zeitung. 2. Jg. Luzern 1833 S. 438/39.
40 Kirchenzeitung S. 539.

28-,



St. Gallen unter dem Vorbehalt, daß ein Fortbestand des Doppelbistums

nicht mehr vorgesehen werde. Am 4. August 1835 faßte das

katholische Großratskollegium den Entscheid, die Beschlüsse der
eigenmächtigen Aufhebung des Doppelbistums zurückzunehmen41;
damit war die Bahn frei, für eine kirchliche Lösung der st. gallischen
Bistumsfrage. Die erlittenen Schläge reizten Baumgartner, die

Erneuerung der Badener Kirchenkonferenz mit aller Vehemenz zu
betreiben. Die Briefe an Federer geben darüber eindrückliche
Aufschlüsse.

Am 7. September 1835 begann in Luzern die zweite Kirchenkonferenz.

Wiewohl in den Zielen Einigkeit herrschte, vermochten sich

die Gesandten über die Wege des Vorgehens nicht zu einigen. «So

paradox es klingen mag, es war doch der Föderalismus, den die
Liberalen zu beseitigen trachteten, der ihrem gemeinsamen staatskirchlichen

Streben die Kraft nahm»42. Im Sommer 1836 wurde Bern

gezwungen, die Durchführung der Badener Artikel im Jura aufzugeben,

weil die fremden Mächte als Garanten für die Beibehaltung
der kirchlichen Verhältnisse eintraten, unter welcher Bedingung das

ehemalige Fürstbistum dem Kanton Bern zugesprochen worden war.
«Durch den offiziellen Rückzug Berns waren die Badener Artikel
auf internationaler Grundlage endgültig gescheitert»43. Schon vorher

hatte der Entscheid des solothurnischen Großen Rates vom 15.
und 17. Dezember 1835 den Badener Artikeln den Todesstoß
versetzt. Die Haltung des katholischen Volkes hatte diesen Entscheid
veranlaßt. Baumgartner hat in seinen historischen Werken seine

kirchenpolitischen Ausfälle auffallend knapp behandelt. Die hier
veröffentlichten Briefe an Federer bedeuten eine wichtige Ergänzung,
zumal wenn auch der oben erwähnte Briefwechsel mit dem Bürgermeister

Heß zu Rate gezogen wird.

41 Gschwend, 238.
42 Glauser, 75, vgl. den Bericht von Karl Schnell an die Regierung zit. S. 80,

Anm. 30.
43 Glauser, 92.

284



j. Baumgartner an Eduard Pfyffer

Original; Zentralbibliothek Luzern 14. April 1832

Daß nun außer Aargau und St. Gallen alle bei den Konferenzen1
repräsentirten Stände ratifizirt haben, muß Ihnen schon bekannt
sein. Ich glaube, daß sich am meisten Schwierigkeiten im Aargau
ergeben werden, und halte dafür, daß selbst durch persönliche
Sendungen von Luzern aus für Annahme des Konkordates gewirkt werden

sollte. Nach Thurgau wollte ich eben schreiben, als ich in den

Zeitungen die unerwartete Ratifikation zu lesen bekam. Hier steht
die Sache weder gut noch schlimm. In der Stadt hat das Konkordat
mehr Gegner als Freunde. Auf dem Lande wurde es dagegen sehr

gut aufgenommen. Ich halte daher nicht für wahrscheinlich, daß

man eine bedeutende Minorität oder vollends eine Majorität für
dasselbe zu Stande bringen werde, besonders wenn es gelänge, den
Beitritt von Aargau noch vorher zu erhalten. Sollte indessen nicht wegen

Basel2 oder aus andern Ursachen eine außerordentliche
Versammlung des Großen Rathes nothwendig werden, so wäre bloß wegen

des Konkordates eine solche hier eher hinderlich als förderlich,
und es könnte daher sich die Behandlung desselben hier bis Anfangs
Juni verzögern. Da man jedoch in dermaligen Zeiten täglich nicht
weiß, was Unerwartetes geschehen kann, und vielmehr anzunehmen

ist, daß die Baseler Sachen nicht bis Juli in Statu quo belassen werden

können, somit wohl etwa noch eine außerordentliche Versammlung

des Großen Rathes stattfinden dürfte: so wünschte ich, daß

zur Unterstützung der Sache von Luzern aus, d. h. von dem dortigen
Kleinen Rathe, bereits jetzt an alle 7 Stände offizielle Anzeige von
den bereits erfolgten Ratifikationen geschehe, mit Einladung an die

beiden Stände Aargau und St. Gallen, die Behandlung des

Gegenstandes nach Tunlichkeit zu befördern. Das wird einigermaßen auf
den hiesigen Kleinen Rath einwirken, in welchem vier Feinde des

Konkordates gegen drei Freunde desselben sitzen, und vielleicht den

Oppositionsgeist dieser Herren ein wenig dämpfen. Läßt man dann

Über das Siebnerkonkordat.
Das Begehren von Baselland die volle Gleichberechtigung gegenüber der Stadt

zu erhalten führte beim Widerstand der Stadt zu einem Bürgerkrieg, der immer
wieder eidgenössische Interventionen erforderte.

28j



zugleich solche Aktenstücke ganz oder zum Theil in die Zeitungen
fliegen, so gewinnt das Publikum noch mehr Fiduz zur Sache. Nach
Zürich stelle ich das Ansuchen, daß dort die Erlassung des vom
Großen Rath beschlossenen Kreisschreibens soviel möglich beschleunigt

werden möchte.
Seien Euer Exellenz übrigens versichert, daß sowohl Hr. Dr. Fels

als ich unser Möglichstes für Annahme des Konkordates thun werden,
und es müßte schlimm gehen, wenn sein und mein Einfluß nicht
hinreichen sollte, für dasselbe die vorgeschriebene Mehrheit zu
erhalten. Ist keine außerordentliche Versammlung des Großen Rathes,
so fällt dann die ordentliche auf Montag, den 4. Juni. Noch heute

sprach ich mit Hr. Fels3, der in Bezug auf das hierörtige Verfahren

ganz meine Ansicht theilt und sich nicht entschließen könnte, als

Präsident den Großen Rath besonders einzuberufen.

2. Baumgartner an Eduard Pfyffer

Original: ZB Luzern 22. April 1832

Hätte ein glücklicher Zufall uns zu Anfang dieses Monats eine

ordentliche oder außerordentliche Versammlung des hiesigen Großen
Rathes gewährt, so würde hierorts die Konkordatsgeschichte ohne

Zweifel schon günstig erledigt sein. Allein nachdem der Große Rath
noch vor Kurzem (im Februar) siebenzehn volle Sitzungen konsekutiv

gehalten, manche Kommissionen ernannt hatte, — und nachdem
durch meine Abwesenheit wegen der außerordentlichen Tatsatzung
im März die Arbeiten des Kleinen Rathes nicht nach Wunsch
vorgeschritten waren: wollte sich der Kleine Rath ungeachtet wiederholten

Verdeutens und Andringens von meiner Seite zu einer
außerordentlichen Versammlung des Gr. Rathes nicht bequemen. Den
Illiberalen konnte man hierzu keine Geneigtheit abtrotzen und meine

freisinnigen Kollegen bezeugten mir wiederholt, daß jede außeror-

3 Fels Hermann von St. Gallen (1766—1838) 1798 Mitglied der städtischen

Munizipalität, 1802 Mitglied der Interimsregierung, 1803 des Kleinen Rats,
1816 Präsident des Stadtrates, Mitglied des evangelischen Zentralrats, Präsident

des kaufmännischen Direktoriums, 1822 zum drittenmal im Kleinen Rat,
1831 Präsident des Verfassungsrates, wiederum Mitglied des Kleinen Rats und
Landammann; resignierte am 28. November 1832.

286



dentliche Einberufung sowohl die Mitglieder des Großen Rathes als

das Volk selbst nur verstimmen würde; das Zuwarten könne daher

nur vortheilhaft sein, indem die Behandlung des Konkordates doch

wenigstens nicht in gereizter Stimmung geschehe. Als demnach Ihr
Regierungsschreiben am 17. behandelt wurde, war kein anderer
Schluß zu erzielen, als: den Gegenstand auf die Tagesordnung zu
nehmen, das Konkordat gedruckt den Mitgliedern des Großen Rathes
zuzusenden und dem Präsidenten die legalen Kopien zu späterer
Vorlegung einzuhändigen. Am 20. traf dann ein Einladungsschreiben

von Zürich, vom 17., ebenfalls ein. Ich theilte es sofort dem Hr.
Dr. Fels mit, um ihn zu bewegen, von sich aus den Großen Rath zu
versammeln. Allein auch er findet das Manöver gefährlich und will
sich durchaus nicht dazu entschließen. Im Kleinen Rath machte ich
dann den förmlichen Antrag zu außerordentlicher Einberufung,
gegründet darauf, daß ohnehin schlechterdings neue Instruktionen wegen

Basels ertheilt werden müssen, die man dann brauchen könne,

möge die Tagsatzung früher oder erst später wieder versammelt werden.

Allein ich erhielt nicht eine Stimme, so daß der Regierung von
Zürich die gleiche Antwort gegeben wurde, wie der Ihrigen. — Euer
Exellenz sehen hieraus, daß ich meinerseits Alles gethan, was in meinen

Kräften lag.
Indessen bin ich selbst immer noch der Ansicht, daß der Ver-

schub die Sache hier nicht verschlimmert, besonders seitdem nun Basel

gegen das Konkordat Einsprache machen will, und daß die
Annahme desselben weit mehr Wahrscheinlichkeit für sich hat, als die

Verwerfung, besonders da ohne Zweifel die Sitzung öffentlich und
stark besucht sein wird, was auf den Großen Rath immer bedeutend
influenzirt.

Ich kann mich auch mit dem Gedanken nicht ganz vertraut
machen, daß schlechterdings die Genehmigung aller sieben erfolgt sein

müsse, bevor ein anderer Stand beitreten könne. Ich glaubte vielmehr,
es wäre die höchste Zeit, daß eine noch engere vorörtliche Vereinigung

stattfinde und von Seite der drei vorörtlichen Regierungen
sofort gemeinsam an Freiburg, Waadt, Glarus, Appenzell, Tessin
(vielleicht auch an andere) die amtliche Einladung zum Beitritt erfolge.
Der Zeitpunkt erfordert die größte Energie, die man nur in
kompakten Kantonen, wie Luzern, Zürich, Bern, entwickeln kann, während

hingegen die übrigen (wie Aargau und St. Gallen) wegen ihrer

287



Zusammensetzung, Lage, Konfessionsverhältnissen allerlei Intriguen
und Schwankungen ausgesetzt sind. Dem Appenzeller1 werd' ich
möglichste Thätigkeit empfehlen.

Wird übrigens wegen einer neuen Tagsatzung der Gr. Rath
versammelt werden müssen; so behandeln wir dann das Konkordat
unverzüglich und zuerst. Darüber ist Hr. Fels mit mir einverstanden.

Ich sah verschiedene Instruktionsentwürfe2 wegen Basels und
pflichtete demjenigen bei, welchen ich aus Zürich erhalten. Allein
streng genommen, muß ich gestehen: daß nichts helfen wird, als der
Sturz der Basler Regierung auf dem Wege der Gewalt.

Tanner3 schreibt mir am 19.: «Die Annahme des Konkordates
im Aargau fehle nicht, selbst die Mehrheit des Kleinen Rathes sei

dafür gestimmt». —

3. Baumgartner an Eduard Pfyffer

Original: ZB Luzern 4. Mai 1832

Ich habe das Vergnügen, Ihnen anzuzeigen, daß der hiesige Große
Rath gestern das Konkordat mit 84 gegen 43 Stimmen angenommen
hat. Die Opposition hatte schwer aufzukommenn, da die Verwerfung
äquat einer totalen Mißbilligung alles dessen gewesen wäre, was der
Große Rath seit einem Jahre selbst oder durch seine Organe gethan
hat.

Indessen unterliegt das Konkordat hier wie begreiflich der
verfassungsmäßigen Anerkennung des Volkes. Man kann aber sicher
darauf zählen, daß kein Veto dagegen ausgesprochen werden wird.
Selbst gegen das letzthin so vielfach besprochene allgemeine Steuergesetz

kam kaum die Hälfte der erforderlichen Stimmenzahl
zusammen.

1 Gemeint ist die in Trogen erscheinende Appenzeller-Zeitung, von 1828—1833
das einflußreichste Blatt der liberalen Schweiz.

2 Die Gesandten der Tagsatzung waren an die ihnen von den Großen Räten
erteilten Instruktionen gebunden.

3 Tanner Karl Rudolf von Aarau (1794—1849) Dr. jur. in Göttingen 1817,
Bezirksrichter 1825—1828, Verfassungsrat 1831, Großrat 1833, im selben Jahre
Oberrichter, Tagsatzungsgesandter 1831 und 1832 1848 Nationalrat.

288



Ich werde trachten, daß der Kleine Rath der hohen Regierung
Ihres Standes recht bald offizielle Anzeige von dem Geschehenen

giebt.
Ratifizirt auch Aargau, so sollten sich Luzern, Zürich und Bern

sofort dahin vereinigen, das Konkordat offiziell den andern Ständen

mitzutheilen, zuvörderst wenigstens allen denen, die neue
Verfassungen haben.

Das Kreisschreiben von Luzern über die Basler Sachen wird
gewiß an manchem Orte gute Wirkung hervorbringen.

4. Baumgartner an Eduard Pfyffer

Original: ZB Luzern 11. Juni 1833

Sie ermuthigen mich mit Ihren Berichten vom 8 ten über die
Verhandlungen der Stände betreffs der Bundesurkunde1. Es ist gut, daß
die Kantone Luzern, Bern, Zürich und Aehnliche mit gutem Beispiele

vorangehen, sonst werden leicht Andere, schlechter gesinnte, das

Ganze auch ihnen verderben. Für Aargau besorge ich doch nicht
viel. Gerade weil es an einer konsequenten Leitung des Kantons
fehlt, wird er auch in dieser Sache nicht konsequent verwerfen,
sondern am Ende inkonsequent annehmen.

Hier mußte ich, um die Sache zu begünstigen, mit der Zeit ka-
pituliren. Man verlangt Muße, um gehörig Alles erwägen und die

Vorbereitungen zur Abstimmung im Kanton zweckmäßig einleiten

zu können. Das konnte ich nicht verweigern, die Klugheit gebot
vielmehr das Gegentheil. —

Am 12. Nachmittags versammle ich die Neunerkommission des

Gr. Rathes zur Vorberathung des Kleinräthlichen Antrages. Es ist
möglich, doch nicht ganz sicher, daß der Gr. Rath schon jetzt die
Annahme2 ausspricht. Zweifelhaft dann aber ist die Genehmigung
im Volke, wenn wenigstens nicht die volksthümlichen Jüngern Män-

' Baumgartner hatte von der Revisionskommission, die von der Tagsatzung zur
Ausarbeitung einer neuen Bundesverfassung eingesetzt war, den Auftrag für
einen entsprechenden Entwurf erhalten.

2 Des Entwurfs der neuen Bundesverfassung.

289



ner sich in den Bezirken alle mögliche Mühe geben, — denn begreiflich

kann mit Zeitungsblättern, beonders aber mit solchen, die wie
der Erzähler3 eher eine diplomatische Haltung haben, nicht Alles
geleistet werden.

Gegen die Bündner Konferenz4 werde ich mich beharrlich
aussprechen; es ist stinkender Tscharnerischers Hochmuth dahinter und
offenbar haben da die angebahnten Familienverhältnisse zwischen
Bundeslandammann Brosi6 und den Tscharnern das meiste gethan.
Unsere Instruktion geht dahin, daß man in jedem Fall die Konferenz

vor der Tagsatzung ablehne, die Kommission hat den Antrag genehmigt,

und der Große Rath wird ihn gewiß nicht verwerfen. Während
der Tagsatzung hingegen möge die Gesandtschaft an Konferenzen
Theil nehmen, — aber in dem Sinn und Geist der ihr ertheilten (sehr

handfesten) Instruktionen. Ich würde unendlich bedauern, wenn Sie

die nächste Tagsatzung meiden. Lorberen sind freilich nicht zu
erobern, aber Pflichten gegen das Vaterland zu erfüllen, wozu ja Sie

immer bereitgefunden werden.
In dieser Rücksicht bin ich selbst in peinlicher Verlegenheit. Ohne

Zweifel wird mich der Gr. Rath neuerdings zum Gesandten wählen.

Allein ich bin hier fast unentbehrlich, die Geschäfte drängen,
das Fauteuil des Landammanns bleibt leer, wenn ich mich entferne,
— zudem ist meine Gattin sehr, sehr krank. — Ob ich also annehmen

werde, ist sehr zweifelhaft.

Die von Baumgartner herausgegebene Zeitung, die 1806 von Müller-Friedberg
begründet wurde.
Die Regierung Graubündens vertrat den Standpunkt, für die Bundesreform sei

es genügend, daß ein aus den Vertretern der Stände gebildeter Bundesrat
geschaffen werde.
Tscharner Johann Friedrich von Chur (1780—1844). 1811 Oberzunftmeister,
1812 Stadtrichter und Stadtvogt, Bürgermeister 1816, 1819; 1821 Vorsitzender
der Tagsatzung. Gesandter an die Tagsatzung 1814, 1820, 1831; er war im
Nebenamte zeitweise Lehrer der deutschen Sprache, der Philosophie und des

vaterländischen Staats^ und Privatrechts an der Kantonsschule.
Brosi Johann Rudolf (1801—1877) von Klosters, studierte Jurisprudenz in Berlin,

war dann Landammann im Gericht Klosters und Großrat. Führer der
jungliberalen Schule. Von 1833—1848 fünfmal Mitglied des Kleinen Rats, mehrmals

Tagsatzungsgesandter, nach 1848 mehrmals Ständerat, in einer
Ersatzperiode auch Nationalrat, mehrere Jahre Mitglied des Bundesgerichts.

290



Bis zum Eintreffen Ihres verehrten Schreibens sah ich die Nachricht

von Siegerist's Selbstmord7 noch als Gerücht an. Könnten Sie

mir nicht ganz zuverlässige Berichte über das Ereignis geben?

In hiesigem Kanton gehen die Sachen politisch ganz trefflich. Auch
konfessionell schreiten wir vorwärts. Der Große Rath ist kräftig und
entschieden und zählt die besten Köpfe im Land in seiner Mitte.
Hingegen jagen die Pfaffen das Volk wegen der Fuchsischen
Suspensionsgeschichte auf. So eben ist sie im Großen Rath an der
Tagesordnung und wird wahrscheinlich an eine Kommission gewiesen, was
uns die allgemeine Ruhe sichern wird! — (So eben ist dieses

beschlossen worden).
Ich glaube, wir sollen auch ferner Alles Mögliche thun, um den

legalen Bestand der Tagsatzung zu sichern, bis der Uebergang
bewerkstelligt werden kann. In diesem Sinn ist unsere Instruktion hier
entworfen worden. Im Nothfall aber, wenn diese Ansicht und diese

Tendenz über kurz oder lang Schiffbruch leiden sollte, wird man in
hiesigem Kanton sich ganz bereitwillig an die übrigen Konkordatsstände

anschließen, und mit diesen in nächsten Verband treten. Heß8
schreibt mir immer von Intervention9. Ich glaube, dieser Punkt
sollte in den Instruktionen wohl berücksichtigt werden.

Ich muß enden. Die Diskussionen drängen und erfordern meine

Aufmerksamkeit. Behalten mir Euer Exellenz stets bewiesenes
Wohlwollen etc. etc.

7 Sigrist Johann Konrad von Schaffhausen (1774—1833), 1798 Stadtschreiber
und erster Sekretär der Verwaltungskammer, 1803 Staatsschreiber, 1814—1929
Kleinrat und Seckelmeister, 1831 Bürgermeister, Mitglied der Kantonsregierung,

Standesseckelmeister und Tagsatzungsgesandter. Wegen finanziellen
Veruntreuungen beging er Selbstmord.

8 Heß Johann Jakob von Zürich (1791—1857) studierte in Heidelberg, 1827
Oberrichter, 1831 Regierungsrat, 1831 Bürgermeister des Standes Zürich, 1833
und 1839 Präsident der Tagsatzung, bedeutender Staatsmann und liberaler
Politiker. Vgl. Spieß Emil, Der Briefwechsel zwischen Gall Jakob Baumgartner
und Johann Jakob Heß, Mitteilungen zur vaterl. Gesch. Bd. 45.

9 Im Zusammenhang mit der Revision des von den europäischen Mächten
garantierten BundesVertrages von 1815 befürchtete man das Eingreifen der
reaktionären Mächte der sog. hl. Allianz.

291



3- Baumgartner an Eduard Pfyffer

Original: ZB Luzern 19. Juni 1833

Vor allem aus meine freundliche Theilnahme an dem herben
Unglück1, das Ihre mir durch langen Aufenthalt und manche
freundschaftliche Erinnerung lieb gewordene Vaterstadt betroffen hat. Wenn
nicht bereits aller Orten in der Schweiz durch Versicherungen jeder
Art Brandunglücke in ihren Folgen sehr gemildert wären, so bin ich
überzeugt, würde auch der hiesige Kanton seine Theilnahme werk-
thätig bezeigen.

Heute und gestern wurde die Bundesurkunde verhandelt. Gestern
während 8, heute während 2 Stunden. Das Resultat ist endlich, so

krass alles zuerst aussah, ganz gut ausgefallen. Die Beschlüsse des

Gr. Rathes lauten im Zusammenhang wie folgt: «Der Kanton St.

Gallen (d. h. der Gr. Rath) erklärt sich für Annahme des

Bundesentwurfes. Derselbe soll an die Abstimmung des Volkes gebracht
werden, sobald noch elf andere Kantone sich zum Beitritt erklärt
haben werden. Alsdann hat der Kl. Rath unverzüglich die Abstimmung

im Kanton einzuleiten, und im Fall der Sanktion wird die

Zustimmung des Kantons St. Gallen mit den 11 andern Kantonen als

verbindlich angesehen.» Dies wird also die Gesandtschaft als Erklärung

des Kantons eröffnen. Im Weitern richten wir uns dann nach
den Umständen. Aber auf jeden Fall wird nun der Kanton St. Gallen

zur Ausführung des Bundes handbieten, sobald solche 12 Stimmen

beisammen sein werden.
Die Verhandlungen waren mitunter herb. Radikale und Stabile

boten sich in Hinsicht auf Haupt- und Nebenfragen die Hand.
Sodann fand man nach Reglement nicht bloß die absolute Mehrheit
nothwendig, sondern, da der Beschluß wie ein Gesetz der Sanktion
des Volkes zu unterliegen kommt, — die Mehrheit von 76 Stimmen.
Dies hemmte. Endlich aber bekam man doch für alle Bestimmungen
ansehnliche Mehrheiten.

Es muß Ihnen nicht auffallen, daß wir die Abstimmung des Volkes

noch verschoben haben. Sie wäre gewiß im gegenwärtigen Augen-

Luzern war in der Nacht vom 12. auf den 13. Juni von einer schweren

Brandkatastrophe heimgesucht worden, welcher zehn Häuser am Reußufer und am
Weinmarkt zum Opfer fielen.

292



blicke ganz verkehrt ausgefallen, wie früher ähnliche Fragen im
Kanton A. Rh. Besser ist's gewiß, man lasse zuerst in angemessener
Weise das Volk vorbereiten, belehren. Ich hoffe, daß selbst die
Radikalen2 am Ende sich günstiger aussprechen und zur Annahme
aufmuntern werden.

Trotz all dem hege ich große Besorgnisse, daß unser Bund nicht
zu Stande komme und Alles aus einander falle. Was wird Aargau
thun? — Vielleicht verwerfen. — Waadt? — Allerlei neue oder alte
Desiderien vortragen. Inzwischen bin ich wenigstens für den hiesigen
Kanton beruhigt, da er um das Seinige zur Annahme und Einführung
beiträgt.

6. Eduard Pfyffer an Baumgartner

Original: Kath. Akademikerhaus Zürich

Luzern den 31'8 ber 1 1833

Der Tod des Bischofs von Chur ist unter den gegenwärtigen
Verhältnissen und Umständen ein wichtiges Ereignis. Andern Zeiten
würde man kaum von den Sachen vernehmen: izt ist diess ein
Gegenstand, der die Aufmerksamkeit von Regierungen im tollsten Maß
auf sich ziehet.

Wenn mit Erfolg der sich darbietende Momment benützt werden
soll; so dürffen die Kantone nicht einzeln handeln, sondern diejenigen

die gemeinschaftliche Interessen zu wahren oder zu fördern
haben, müssen Hand in Hand wandeln.

Vorzüglich sollten nun Luzern, Solothurn, St. Gallen, Aargau und

Thurgau sich verständigen 2.

2 Troxler und seine Gesinnungsgenossen kämpften mit erbitterter Entschiedenheit

gegen jede von der Tagsatzung durchgeführte Bundesrevision. Vgl. Spieß, Ignaz
Paul Vital Troxler S. 372, 534—575.

1 Alte Schreibweise für Oktober. Nach der Zählweise der Monate bei den

Römern, die das Jahr mit dem März begannen, erhielt der achte okto Monat
den Namen Oktober.

2 Die Stände des Siebnerkonkordates ausgenommen Bern und Zürich die später
auch eingeladen wurden.

293



Die Hauptaufgabe wäre die Verminderung des Einflusses der
römischen Kurie durch ihre Nuntiatur in der Schweiz. So lange diese
handeln können wie gegenwärtig und unsere Bischöfe sich wie
Schleppträger des Nuntius betrachten, sind wir in einer schlimmen
Lage. Auch alle unsere Institutionen ruhen auf einem schwankenden
Grund, so lange noch so großer religiöser Fanatismus genährt und
gepflegt wird.

Sagen Sie mir hierüber Ihre Meynung? Ich werde mich hinsichtlich

dem, was zu thun ist, mich gerne mit ihnen verständigen und
zum gleichen Ziel hin wirken. Der Momment ist vielleicht günstiger
wie je.

Haben wir uns dießfalls unsere Ansichten mitgetheilt, so kann
leicht auf die hiesigen und die vorbenannten übrigen Regierungen
eingewirkt werden.

Die Sachen stehen wenigstens hier, gut. Widmer's Entfernung
vom Katheder der Theologie und selbst von Luzern ist für die
katholische Schweiz ein bedeutendes Ereigniss. Die Geistlichkeit
verkannte auch nicht dessen Wichtigkeit — aber ihr Wehklagen fand
nirgends im Volk Beachtung. Fuchsen's Ernennung zum Professor
wird im allgemeinen belobt, u. auf alle Verdächtigung wenig
geachtet. Hierin erblickte ich wirklich ein Fortschreiten, denn noch vor
erst 20 Jahren hatte man so etwas anders angesehen.

Ich erwarte mit Sehnsucht die gewünschten Mittheilungen. Zählen
Sie zuversichtlich auf meine thätig Mitwirkung. Die Sache, um die
sich handelt, hat in meinen Augen großes Interesse.

P.S. In der eidgenössischen Politik herrscht gänzliche Windstille.

Seit meiner Rückkehr von Zürich, habe ich bezüglich dem

itzigen Zustand der benachbarten Kantone zu prüfen gesucht. Das
Resultat meiner Forschungen ist befriedigend. Man sollte an einen

Aufschwung glauben. Mehrere der ausgezeichnetsten Männer aus
diesen Gegenden haben mich seit meiner Heimkunft besucht u. ich
habe ihnen mit all' der Kraft, die mir zu Geboth stund, ihren
traurigen Zustand nachgewiesen. In Uri herrscht noch am Meisten
Mißtrauen und böser Wille. Mit all diesen Leuthen muß man sachte
vorwärts gehen. Ich will wirklich versuchen, ob auch etwas mit selben

vorzunehmen ist. In St. Gallen wird es bald ernst gelten.

294



7- Baumgartner an Eduard Pfyffer

Original: ZB Luzern St. Gallen, den 2. Nov. 1833

Daß uns vereinzeltes Handeln nicht fromme, war längst meine

Überzeugung, und daß wir endlich Alle eine ernstere Miene annehmen

müssen, geht täglich mehr aus den Umständen hervor. Ich halte
den Augenblick ebenfalls für äußerst günstig; daher schritt ich hier
so rasch und furchtlos ein1, versammelte durch Expressen das katholische

Großratskollegium und sprach in der Eröffnungsrede keck die
Kassation der Bulle von 1823 aus2. Was das Kollegium beschloß war
nichts anderes, als meine Rede selbst, in Artikel geordnet. Die
Eintracht des Rathes hat mich dabei auch höchlich erfreut. Zwar wird
es nun doch allerlei Widerstand geben, allein die Freisinnigen sind
hier die Stärkern, und wir bleiben einstweilen ganz gewiß oben an.

Aber — einzeln würden auch wir am Ende unterliegen.
Mir will es daher bedünken, die ganze katholische Schweiz sollte

in einem Nu gegen kurialistische Ubergewalt aufstehen. Jemand
muß sich aber an die Spitze stellen. Das kann und darf St. Gallen
nicht, weil es sich schon wegen seiner verworrenen kirchlichen
Organisation nicht dazu eignen würde. Es sollte vielmehr Luzern die
Zügel ergreifen und muthig voranschreiten. Mit Korrespondiren wäre

indessen nichts auszurichten. Es muß gemeinsame Besprechung
erfolgen. Ich schlage demnach vor: Es solle der Stand Luzern auf Montag

den 16. Dezember die Kantone Solothurn, St. Gallen, Aargau,
und Thurgau zu einer Konferenz einladen, an welcher, mittelst
unbedingter Vollmachten, gemeinschaftliche Maßregeln zur Handhabung

der Staatsrechte circa sacra3, Rückweisung der Nuntiatur in

1 Später hat Baumgartner in seiner Geschichte des Kantons St. Gallen III. Bd.

S. 133 sein Vorgehen ausdrücklich mißbilligt: «Der Beschluß entsprach im
Wesentlichen den Bedürfnissen des Landes war und blieb aber ein unberechtigter,

daher verwerflicher Machtspruch gegenüber dem heil. Stuhl. Solches
erklärt hier, ohne Rückhalt, einer der eifrigsten Urheber des Beschlusses...»

2 Die Bulle «Ecclesias quae antiquitate» vom 2. Juli 1823 über die Errichtung
des Doppelbistums Chur-St. Gallen.

3 Kurz zuvor war die Schrift erschienen: «Kurzer historischer Entwurf der
Freiheiten und der Gerichtsbarkeit der Eidgenossen in sogenannten geistlichen Dingen;

oder De Helvetiorum Juribus circa Sacra von Felix Balthasar sei. Neue
von dem Verfasser selbst noch verbesserte Auflage mit einem Vor- und Nachwort

der Herausgeber. Rapperswil 1833. Druck und Verlag von J. B. Curti.

295



gebührende Schranken, sowie das Verfahren zur Erringung eines

Metropolitanverbandes, Sicherung der paritätischen Ehen,
Vorschriften gegen Dispensenunfug, das Kapitel der Wahlbefugnisse und
Approbationen, Seminarien und manch Anderes, zu besprechen und
definitiv, bloß salva ratificatione4 zu bestimmen seyn würden: —
ein Garantiekonkordat gegen kirchlichen Übermuth. Als Ort der
Versammlung schlage ich das heitere Rapperschwyl vor, bedeutungsvoll
für unser Unternehmen, fern von den Spürnasen der Nuntiatur und
für Niemanden zu entlegen. — Meinerseits verheiße ich alle mögliche

Theilnahme, und ich bin überzeugt, daß sey es der katholische
Landestheil, sey es der Große Rath selbst, gewiß mit Freude Hand
bieten wird. — Zwar ist eine ähnliche Berathung für uns allein hier
schon angebahnt. Allein diese könnte dessen ungeachtet ihren
unbedingten Fortgang haben; nur würden sich im Falle des Gelingens die

hiesigen Verfügungen in das Allgemeine verschmelzen. — Schon am
nächsten Großen Rath wird die Neuner-Kommission eine formidable
Ladung gegen die Curia loslassen5, wenn auch ihre Arbeiten wegen
Mangel an Zeit noch nicht beendigt werden konnten.

Meiner Ansicht scheint auch der wackere und geprüfte Federer

zu seyn; denn er schrieb noch kürzlich, St. Gallen sollte Luzern zur
Veranstaltung einer solchen Konferenz einladen. Ich weiche also nur
in der Form hievon ab, indem ich glaube, daß Luzern ohne einen
solchen vorangehenden Schritt die Zusammenkunft veranstalten
könnte und sollte. Eines nur würde ich als wesentlich voraussetzen:

Der Herausgeber nannte sich nicht, sogleich aber wurde der Rechtslehrer und
Journalist Ludwig Snell als solcher bezeichnet.

4 d. h. der Bestätigung durch die Großen Räte.
5 Da kein Ratifikationsbeschluß des Großen Rates für die Bulle erfolgte, berief

man sich kirchlicherseits auf «stillschweigende Gutheißung». Solche Absichten
wollte Baumgartner durchkreuzen, indem er eine Neunerkommission postulierte,

welcher er nach seinen Ausführungen im Erzähler Nr. 89, 5. Nov. 1833
S. 391 folgende Aufgabe zuwies: «Vielleicht geht man indessen von verschiedenen

Seiten mit dem Gedanken um, den katholischen Konfessionstheil, der nun
einmal sich der mehrjährigen Bande entlediget hat, durch Berufung auf
«stillschweigende» Gutheißung in den Weg zu treten. Wohlan! Dann trete eine —
Neunerkommission auf, sie enthülle aktenmäßig aus der Schmachepoche das

ganze Getriebe und namentlich das unverantwortliche Persifflage gegen den
Kanton Graubünden, wie die nemliche Kommission ohne Zweifel die letztjährigen

Sünden der Kurie ans Tageslicht ziehen wird.»

296



daß man nemlich gründlich und radikal einschreite. Denn gegen das

Pfaffenthum ist mit der sogenannten Mäßigung gar nichts
auszurichten, sondern nur mit Kraft und bäumigem Widerstand gegen
intolerable Anmassungen. —

Ich wünsche nun sehr, daß Sie meine Gedanken Ihrer weisen

Prüfung werth erachten möchten, — und will Ihnen dann gern und

getrost die weitern Einleitungen überlassen.

8. Eduard Pfyffer an Baumgartner

Original: Kath. Akademikerhaus Zürich

Aarau den n' 9ber 1833

Meine Schwester Josephine vermählte sich in der verflossenen
Woche mit Herrn Dr. Bussard1 und ich begleitete das neue Ehepaar
bis Freyburg. Dort erhielt ich Ihre Zuschrift vom 2' diess2. Nun
muß ich nach Schaffhausen, Konstanz u. dem Schwarzwald. Die
Wichtigkeit des Inhalts Ihres Briefes veranlaßte mich aber vor meiner

Rückkunft in Luzern denselben zu beantworten.
Ich theile Ihre Ansicht durchaus, daß eine Besprechung zwischen

den Ständen Luzern, Solothurn, Aargau, Thurgau u. St. Gallen statt
finden sollte. Zeit u. Ort scheinen mir schiklich, so wie Sie solche

vorschlagen3. Die Sache sollte ohne Ostentation geschehen. Bern
sollte vielleicht auch nicht übergangen werden4. Dieser Stand ist
ohnehin kitzlich u. wähnt sich immer hintan gesezt. Er dürfte ja
irgend einen Mitstand ersuchen ihn zu vertreten, wenn er vielleicht
nicht unmittelbar jemand abordnen will.

Die Sache ist wichtig u. heikel: auch hier muß sich Kraft mit
Besonnenheit zunemen. Wir sind leider ein loker verbundener Staat:

1 Bussard, Jean Francois Marcellin 1800—1853 von Epagny (Frib.), Dr. jur.
utriusque, Professor der Rechte, Advokat und freiburgischer Politiker, Mitglied
der konstituierenden Versammlung von 1830, Tagsatzungsgesandter 1832, 1836,

1848. Er verfaßte mehrere juristische Schriften und war Dichter des Liedes:
«Les bords de la libre Sarine».

2 S. Brief Nr. 7.
3 ebda.
4 Als Mitverbündeter im Siebnerkonkordat.

297



wir haben im ganzen einen unwissenden, unvaterländischen Klerus,
an deren Spitze schwache, der Nuntiatur dienstbare Bischöfe stehen:

wir haben in der katholischen Schweiz ein tiefstehendes, vorurtheils-
volles, abergläubisches Volk, welches sich durch Bannstralen u. solche

kurialistischen Mittel, die man abgestumpft glaubte, schrecken
ließe. Gegenüber steht das eigensinnige, an seinen Anmassungen sture
hängende, aller Niederträchtigkeiten fähige Rom. Darum bedarf es

Umsicht und Klugheit.
Ich werde etwa in acht Tagen wieder in Luzern seyn. Dann werde

ich sogleich die Sachen bethätigen. Ich habe Luzern geschrieben,
damit man nicht vorschnell handle u. unzeitig sein Pulver verschieße.

Bekommt Fuchs seine Dimissorialien? Der Bisstums-Verweser wird
hofentlich keinen Anstand nehmen, ihm solche zuzustellen5.

In Solothurn sprach ich Vok6. Er ist gut gestimmt u. nach seinem

Zeugnis rein gar nicht Kurialist7. Er hatte den Brief gelesen, den der

Nuntius an den dortigen Bischof wegen Fuchs geschrieben hatte. Ein
schönes Akten Stük!

Im Westen der Schweiz herrscht Frieden und Ordnung. Mit der

Tagsatzung ist man ungemein zufrieden8. Überall wird mir als einem

s Johann Josef Nepomuk Zürcher.
4 Vock Alois von Sarmenstorf (1785—1857) 1807 Kaplan in Sarmenstorf, 1808/9

katholischer Pfarrer in Bern, 1809—1812 Rektor der kath. Kantonsschule in
St. Gallen, 1812—1813 Hauslehrer beim franz. Gesandten Talleyrand in Bern,

1814—1831 kath. Pfarrer in Aarau, Chorherr von Zurzach, 1832—1857
Domdekan in Solothurn. Vgl. Egloff Sigmund, Domdekan Alois Vock, Argovia
55. Bd. 1943, Spieß, I. P. V. Troxler S. 194—199, 242 ff. 273 ff. 474 f. 589 f.
604 ff.

7 Vock hatte seinerzeit in Troxlers «Schweiz. Museum» anonym die historische

Abhandlung veröffentlicht: «Der Kampf zwischen Papsttum und Katholizismus

im 15. Jahrhundert, eine Säkularfeier der Kirchenversammlung zu
Konstanz». Als Vock 1832 zum Domdekan ernannt wurde und seine Ansichten
dem Urteil der Kirche unterwarf, wollten die Radikalen aus dieser «Jugendsünde»

Kapital schlagen, indem sie die 1816 erschienene Abhandlung mit Vocks
Namen versehen im Verlag Bürkli in Zürich ohne Wissen und Zustimmung
des Verfassers erscheinen ließen. Vock veröffentlichte in mehreren Zeitungen
eine Erklärung: «daß ich Katholik aus Überzeugung bin, und daher alles,
was ich je geschrieben oder mündlich gelehrt habe, pflichtgemäß der
Beurteilung und Entscheidung meiner kirchlichen Obern unterwerfe und unterordne

...»
8 Die Tagsatzung hatte gegenüber den Wirren in Basel und Schwyz Energie

gezeigt, wobei jedoch ein Hauptverdienst dem Zürcher Bürgermeister und Vor-

298



Mitglied derselben, der hinwieder zu ihren Schlüssen nach Kräften
mitgewirkt haben mag, die ehrenvollste Aufnahme zu Theil. In Bern
selbst fand ich einen ruhigem, besonnenem Geist als ich erwartete9.
Das Volk ist weit entfernt Wühlereyen u. Stürmereyen zu begünstigen.

Vormals hat dasselbe bey den letzten Wahlen viel Apathie
gezeigt. Im Bisthum10 regt sich das Pfäffthum u. übt mächtigen
Einfluß. Im Aargau stehet es elend; in den lezten Wochen predomi-
nirt auf eine würdelose Weise das krasse Bauernthum bey Anlaß der

Berathung einer Advokatenordnung11.
Inzwischen wölkt sich der politische Horizont in Europa auf's

Neue. Die Resultate der Besprechungen in Münchengrätz12 tretten
allmählig an das Licht. Etwas lebhafte Besprechungen sollen, wie
man sagt zwischen Broglie13 und den Gesandten der drey nordischen

Großmächte14 statt gefunden haben, wobey man sich gegenseitig

erklärt haben soll: man wünsche den Frieden, aber fürchte
auch den Krieg nicht. Solange Engelland mit Frankreich einverstanden

ist besorge ich wenig. Die Schweiz wäre bey einem ausbrechenden

Krieg in schlimmer Lage. Muß gewiß es denken. Wir würden
hinein-gezogen u. der Schauplatz der größten Verheerungen. Gott
erbarme sich daher unser u. der ganzen Menschheit!

sitzenden der Tagsatzung, J. J. Heß, gebührt. S. Spieß, Der Briefwechsel
zwischen Jakob Baumgartner und J. J. Heß i. Bd. Briefe 168—174.

' Die sog. Erlachhofverschwörung hatte große Aufregung und Furcht vor
reaktionären Umtrieben verursacht. S. Grüner, Das Bernische Patriziat und die

Regeneration (Archiv d. hist. Ver. d. Kts. Bern 37. Bd. 1944).
10 Hier ist der Berner Jura gemeint, das Gebiet des ehemaligen Fürstbistums Basel.
11 Man schimpfte über die zu große Zahl der Advokaten.
12 In Münchengrätz in Böhmen trafen sich die Monarchen von Rußland, Preußen

und Österreich vom 11.—19. Sept. 1833, um über die politische Lage Europas
zu beraten.

13 Achille Charles, Herzog von Broglie (1785—1870) war französischer Minister
des Auswärtigen.

14 Rußland, Preußen und Österreich.

299



9- Eduard Pfyffer an Baumgartner

Original: Kath. Akademikerhaus Zürich

Luzern, den 24. November 1833

Den Brief so ich Ihnen von Bern schrieb, werden Sie erhalten haben.
Ich mochte diess schon aus einem Artikel im Erzähler entnehmen.

Nach meiner vollendeten Tour langte ich vorgestern wieder hier
an. Es lag mir daran noch den Großen Rath bey einander zu
finden1. Ich reisete daher von Schaffhausen nach Luzern in einem Tage.

Gestern dann ließ ich die Mine springen. Schnyder2 mußte den

Antrag stellen, daß der Kleine Rath zu beauftragen wäre den St.

Gallisch Churischen Angelegenheiten die erforderliche Aufmerksamkeit

zu widmen u. wahrnehmen, was die Wohlfahrt des Kantons
Luzern u. der Eidgenossenschaft diessfalls erheische. Ich unterstützte
diesen Antrag kräftigst. Nemine contradicente wurde er zum
Beschluß erhoben.

Ich werde nun das Geschäft im Kleinen Rath bethätigen. Die
Konferenz ist nun das erste was erfolgen muß. Doch kann solche

auf den 17' diess (überschrieben Dezember) nicht angesetzt werden,
da der hiesige Große Rath sich am 16' wieder versammelt und
höchst wichtige Geschäfte zu behandeln hat, was die Anwesenheit
der einflußreichen Mitglieder unerläßlich macht. Man würde also

entweder den 28' iober oder 3t. Jänner bestimmen müssen. Mit
umgehender Post belieben Sie mir hierüber unfehlbar Ihren Gedanken

mitzutheilen, damit nun auf der betretenen Bahn fortgeschritten werden

kann. Ist Rappenschweil für Bern und Solothurn nicht wohl
entlegen? Dürfte Baden sich nicht zum Konferenz Ort besser

eignen? — Auch hierüber wünschte ich Ihre Ansichten zu kennen.
Machen Sie die Schlußnahme des hiesigen Großen Raths in Ihrem

Kanton bald kundbar. Sie wird ohne Zweifel ermuntern und
bestricken. Fest aber vorsichtig sey unser Motto.

1 Um die Angelegenheit wegen der Kirchenkonferenz zubetreiben.
2 Joh. Jost Martin Schnyder von Wartensee (1786—1841), 1814 Oberrichter,

1820 Großrat, 1828 Appellationsrat und Regierungsrat.

300


	Die politischen Kämpfe um Staat und Kirche in Briefen der Regeneration. Teil I, Von und an Gall Jakob Baumgartner und Edurad Pfyffer

