
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 118 (1965)

Artikel: Geschichte der luzernischen Täufer

Autor: Schacher, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte der luzernischen Täufer

Joseph Schacher

Das Jahr 1525 brachte in Zürich den definitiven Bruch zwischen
Ulrich Zwingli und der radikalen Gruppe der Täufer. Der Rat stellte

sich auf die Seite des Reformators. Konrad Grebel nahm an Blaurock

die erste Erwachsenentaufe vor, was zur gegnerischen Bezeichnung

Wiedertäufer führte. Dieser Name ist insofern irreführend, als

die Täufer erst die Taufe der Erwachsenen als gültig anerkannten,
da ja Kleinkinder noch keine Busse und innere Umkehr anzustreben
vermöchten. Die Einheit der Christen in der Schweiz, welche in der
Reformation Zwingiis durch das freie Schriftprinzip verlorenging,
wurde durch den gleichen Grundsatz der Täufer weiter aufgelöst. In
dieser ersten Loslösung von der ursprünglichen Reformationslehre
liegen die Keime sämtlicher spätem protestantischen Sekten. Vom
Prinzip der freien Bibelforschung her war Zwingli eigentlich nicht
befugt, gegen die Täufer zu opponieren. Gerade diese führten es

gleichsam ad absurdum durch ihre neue andere Auffassung über

Taufe, Eid, Wirtschaft, Kriegsdienst und Obrigkeit. Auch die Täufer

wahrten ihren Standpunkt auf Grund der Schrift und waren
bestrebt, die Ideale der Bergpredigt und des Urchristentums zu
verwirklichen, zumal sie ihre Glieder sorgfältig auswählten. Solche Dinge

waren tragisch und für die religionspolitische Konzeption Zwing-
lis gefährlich. Da er keinen Widerspruch duldete, verstehen wir, daß

er für die Täufer auf Zürcher Boden keine bleibende Heimat schaffen

konnte. Trotz der vorgenommenen Verhaftungen und Strafen
drangen die Ideen der Täufer über die Grenzen Zürichs hinaus nach

der ganzen Ostschweiz bis ins Tirol, westwärts nach Bern,
Solothurn, Basel, nordwärts nach Süddeutschland und dem Rheinland.
Die Täuferbewegung der Schweiz ist zeitlich ein bißchen älter als

jene Deutschlands; dort ging sie dem Bauernkrieg unmittelbar voraus,

hier folgte sie ihm nach. «Natürlich gab es dauernden Kontakt

187



zwischen den Schweizern und den Deutschen», wie der Blankeschü-
ler Peachey belegt1. Manche Anliegen der Täufer waren trotz der
bestehenden Gegensätze ebenfalls die Anliegen der Reformatoren, die
wir beide am besten aus Quellen erfahren. Begreiflicherweise bezogen

auch die katholischen Orte wider die Täufer wie gegen alle übrigen

Neugläubigen aus prinzipiellen Gründen Stellung, da sie nicht
einfach willens waren, unter Mitwirkung unzuständiger Laienhände
das «Lehr- und Werkgebäude der alten Kirche niederlegen zu
lassen»2. Die Bekämpfung der Täufer beschäftigte die Tagsatzung
sowie einzelne Orte bis ins 18. Jahrhundert.

Die größte Ausbreitung auf Schweizerboden fand die Lehre der
Täufer in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, besonders im
alten Bern, wo sich im Emmental und Jura bis auf den heutigen Tag
bäuerliche Niederlassungen erhalten haben, auch wenn sie in den

letzten Volkszählungen nicht mehr eigens erfaßt wurden. Es ist
somit klar, daß auch Luzern durch seine lange gemeinsame West- und
Nordgrenze mit dem frühern Bernbiet der Infiltration täuferischer
Ideen ständig ausgesetzt war. Aber auch aus andern reformierten
Orten sowie aus dem Freiamt oder Ausland kommend, machten sich

etwa Täufer im Luzernbiet bemerkbar. Umgekehrt sympathisierten
vereinzelte Personen mit der Lehre der Reformierten und Täufer,
vor allem in den Grenzgebieten.

Die erste Vorarbeit aus unsrem Staatsarchiv zum Thema der Täufer

leisteten schon Anton Philipp von Segesser und Kasimir Pfyffer3.

Weiter holte 1944 Willy Brändly aus durch seine «Täuferprozesse

in Luzern im XVI. Jahrhundert»4. Alle drei Autoren schöpfen
aus Quellen der Ratsbücher, Brändly bis 1582. Auch Sebastian Grüter

beleuchtet in seiner Kantonsgeschichte das Problem des Täufer-
tums aus seiner umfassenden Kenntnis der Ratsbücher. Eine noch
viel ergiebigere Quelle bilden jedoch die Luzerner Turmbücher, die

um die Mitte des 16. Jahrhunderts einsetzen. Darunter sind die Pro-

1 P. Peachey, Die soziale Herkunft der Schweizer Täufer in der Reformationszeit.

Karlsruhe 1954, 16.
2 S. Grüter, Geschichte des Kantons Luzern im 16. und 17. Jahrhundert. Luzern

1945. 56.
3 Ph. A. von Segesser, Rechtsgeschichte IV 26 f., 267 ff.; K. Pfyffer, Gemälde

der Schweiz II 242 ff.
4 Zwingliana VIII (1944) 65—78.

188



tokolle über die in den alten fünf Turmgefängnissen verhörten
Personen zu verstehen. Vereinzelte Kenntnisse haben ihren Ursprung
aus andern Büchern des Staatsarchivs, während noch ein paar
aufschlußreiche Ergänzungen aus dem Stiftsarchiv Beromünster stammen.

Im Interesse einer totalen Übersicht über die genannten Quellen

veröffentlichte ich 1957 die «Luzerner Akten zur Geschichte der
Täufer»5. Auf diese Weise bleiben sie der Forschung erhalten und
zugänglich: dem Historiker, dem Juristen, dem Theologen, dem

Genealogen, dem Philologen, dem Volkskundler, dem Soziologen. In der
erwähnten Publikation wurde abgesehen von den einschlägigen
Notizen der Reformationschronik Hans Salats, gedruckt im Archiv für
Schweizerische Reformationsgeschichte.

Das Ziel dieser Arbeit liegt nun in einer Gesamtdarstellung der
luzernischen Täufer nach den aufgearbeiteten Quellen. Zunächst
beschäftigen uns die Frühtäufer bis 1550. Für die spätere Zeit soll
nicht einfach der vorhandene Stoff chronologisch dargeboten werden.

Hingegen handelt es sich um eine geographische Gliederung in
chronologischer Form: Luzern und weitere Umgebung (unter
Einschluß des Freiamts), Michelsamt, Surental, Wiggertal, Entlebuch.
Gerade im Blickfeld der einzelnen Talschaften werden die
Zusammenhänge deutlicher. Nach dieser langen, aber notwendigen Einleitung

begeben wir uns endlich in médias res.

/. Frühtäufer bis 1330

Am 27. Juli 1525 wurde in Luzern der erste Täufer verhört: Hans
Nagel von Klingnau, auch Johannes Krüsi genannt, eine bekannte
Gestalt aus der Frühgeschichte der St. Galler Täufer. Nach der
Darstellung von Brändly, der sich auf Johannes Keßler stützt, nahm der
äbtische Hauptmann, Melchior Degen aus Schwyz, Nagel gefangen,

um ihn rechtswidrig nach Luzern auszuliefern, weil man von einer

Verurteilung auf dem Gebiet des Abtes unliebsame Nachspiele
befürchtete6. Nach den Luzerner Akten lautet die Anklage auf: Wie-
dertäuferei, Unglaube und Ketzerei. Grüter ist hierin zu berichtigen,

5 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte LI (1957) 1—26; 113—135;
173—198. Zitiert: Luzerner Akten (nach Nummern).

6 Vgl. Zwingliana VIII 66 f.

189



der Nagel bloß zwinglisch-lutherischer Lehren bezichtigt7. Der
besondere Wert der Ratsbuchakten liegt nun darin, daß diese an die

zwanzig Personennamen von Täufern aus St. Gallen und Umgebung
festhalten; unter diesen einen Hauptmann, einen Provisor, zwei
Schulmeister sowie den jungen Grebel. Gerade zur Zeit der Entstehung

der neuen reformatorischen Gruppe spielten geistig führende
Köpfe und Akademiker eine wichtige Rolle. Nagel kannte aus rund
dreißig Gegenden Leute von seiner Gesinnung. In St. Georgen hatte
er so viele Menschen getauft, daß er im Verhör deren Zahl nicht mehr
angeben konnte. Als Mann der Elite besaß er ein neues und altes
Testament. Wenn er predigte, las oder lehrte, so gaben die Zuhörer
ihm und seiner Frau zu essen oder schenkten etwas an Geld: einen

Gulden, einen Dicken, einen Pfennig, drei Batzen oder weniger,
damit er das Weberhandwerk erlernen konnte. Jedenfalls kommt dem

Spinnen und Weben in der Geschichte der Täufer eine gewisse
Bedeutung zu8. Nagel war gegen Zehnten und dergleichen eingestellt,
was er aus dem lebendigen Wort Gottes begründete. Er wurde nicht
zuletzt von Bauern ermuntert, ihnen vorzulesen. In diesem

Zusammenhang sei daran erinnert, daß gerade die Bauernkriege zur Genüge
beweisen, was man von der evangelischen Freiheit her auch in
wirtschaftlichen Dingen erwartete. Nagel verachtete die Gottesmutter
und lehnte die Fürbitte der Heiligen ab. Umso gläubiger stand er zu
Jesus Christus, seinem religiösen Ideal, dessen einmaliges Kreuzesopfer

für alle Menschen ihm eine Meßfeier wertlos machte. Er hielt
alle Leute für Ketzer, die an das Sakrament der Eucharistie glaubten.

Aus diesem Grunde redete und predigte er für die Räumung
einer Kirche: «das man solle das helltum und die hellgen und göt-
zen uß dem alitar und uß der kilchen thuon und ußhin werffen, alls
ouch beschechen ist. Und Ottmar Schwent mit sinen gsellen habe

den alitar uffgesprochen und das helltum daruß than.» Auf diese

Geständnisse hin ließ man Nagel als Ketzer des christlichen Glaubens

zu Pulver und Asche verbrennen und die Asche im Erdreich
vergraben9. Dieses Todesurteil bildete bereits keinen Präzedenzfall
mehr. Schon 1524 wurde der Zürcher Bilderstürmer Klaus Hottinger
in Luzern hingerichtet; also im Jahre, in welchem die V innern Orte

7 S. Grüter, a. a. O. 56.
8 Siehe E. Correli, Das schweizerische Täufermennonitentum. Tübingen 1925, 101.
9 Luzerner Akten Nr. 1.

190



in Brunnen beschlossen, beim alten Glauben ihrer Väter zu bleiben,
und zwar mehr aus religiösen als politischen Gründen10.

Philipp Schwitzer von Mümpelgart im Elsaß veranlaßte Luzern
im Februar 1529 zum zweiten nachweisbaren Täuferprozeß. Dieser
hat jedoch nach den von Brändly ausgewerteten Quellen noch seine

Vorgeschichte. Wie also der Humanistenfürst Erasmus in einem Brief
vom 15. April 1529 an seinen Kollegen Ludwig Baer schrieb, soll
Schwitzer (der Name ist zwar nicht ausdrücklich genannt) schon

in Montbéliard als Bußprediger gewirkt und drei Monate im Kerker
geweilt haben. Nach der Entlassung hätte er ganz biblisch den Staub

von den Füßen geschüttelt, um in den Straßen Basels erneut zu
predigen. Dort geißelte er das Leben der Chorherren und begab sich,
wie man ihm nachsagte, in die Kirchen der Anhänger Oekolampads,
welche er etwa als Seelenmörder betitelte. Nicht einmal im Gefängnis

verstummte der Mund des Eiferers. Nach der Aktensammlung
zur Geschichte der Reformation in Basel legte er am 27. Januar 1529
Urfehde ab, durfte also ohne Erlaubnis nicht mehr ins Gebiet der
Stadt zurückkehren11. Übrigens sollen die Basler Ärzte ihn für
geisteskrank erklärt haben, nachdem er dort öffentlich gepredigt hatte12.

In Luzern bekannte sich Schwitzer als abgestandenen Priester der
römischen Kirche. Er verwarf also: Priestertum, Messe, Fronleichnam

und vor allem die Kindertaufe, weshalb er sich drei Jahre
zuvor hatte anders taufen lassen. Nach seiner Angabe taufte er an
die acht Personen (bei Brändly heißt es Priester) nach dem neuen
Ritus. Schwitzer lehnte auch die Fürbitte der Gottesmutter und aller

Heiligen ab. Mit religiösen Bildern des Herrn, unsrer lieben Frau
und der Heiligen wußte er nichts anzufangen, weshalb er für deren

Entfernung eintrat. Bei seiner Einstellung zur alten Kirche redete

er von Gleisnerei und Abgötterei und war gegen all ihre guten Bräuche

und Ordnungen. Nach ihm stellten einzig die zu seiner Ansicht
Bekehrten die richtige christliche Kirche dar. Dem überzeugten Täufer

machte es nichts aus, den Tod durch Ertränken auf sich zu
nehmen. Offenbar von Schwitzer schrieb der streitbare Hans Salat ein

paar Jahre später in seiner Reformationschronik: «Es kam einer in

10 S. Grüter, a. a. O. 56, 59 f.
11 Vgl. Zwingliana VIII 70 f.
12 Zitiert aus P. Peachey, a. a. O. 23, Anmerkung 1.

191



die Stadt Luzern, von Basel hergelaufen und schrie mit lauter Stimme

an offenen Gassen: 'Bekehret euch, tut Buße; die Axt liegt am
Baum, oder ihr werdet alle untergehen'. Also ging er unter in der
Reuß» 13. Aber gerade diese Worte von Buße und innerer Umkehr
sind bezeichnend, hofften doch die Täufer auf solche Weise
vollkommene Kinder Gottes zu werden.

Im November und Dezember 1530 beschäftigten zwei Täufer den

Rat erneut. Heini von Tägeren, womit Tägerig bei Bremgarten
gemeint sein könnte, gab schon seine Gefangennahme in Zürich
bekannt. Auf freien Fuß gesetzt, hörte er von neuem Predigt und Lehre

der Sekte in den Freien Ämtern. Im Turm zu Luzern widersagte
er der Wiedertaufe und hieß die Kindertaufe wie früher gut. Trotzdem

fand es der Rat ein gnädiges Urteil, den ehemaligen Täufer zu
schwemmen und nach geschworener Urfehde zu verbannen. Jakob
Meyer, seines Zeichens ein Schneiderknecht, hielt es in der Frage der
Taufe seit zwei Jahren mit seinesgleichen und berief sich auf die
Schrift. Wie er es erlebte, mußten die Täuflinge in der Versammlung

vortreten und zu ihrem Glauben stehen, worauf sie die Wiedertaufe

empfingen. Nach Art der Täufer predigte, lehrte und taufte
er allenthalben im Gebiete von Zürich. Als Wanderprediger machte

er auf dem Hofe Hasenhusen in Gunzwil einen Bauernsohn mit der

neuen Lehre vertraut, worauf dieser zu den Gesinnungsgenossen in
die Freien Ämter zog. Jakob Meyer lehnte Sakramente, Messe und
Fürbitte der Heiligen nach der Praxis der alten Kirche ab. Auf dieses

Geständnis hin wurde er ertränkt und unter dem Galgen
vergraben 14.

Bei den Todesurteilen des ausgehenden Mittelalters und der

beginnenden Neuzeit müssen wir mit Fehr 'die Idee vom besessenen

Verbrecher'15 berücksichtigen, was selbstredend auch für Ketzer galt.
«Vermittelst der Todesstrafe sollte der Dämon aus dem Körper
ausgetrieben oder gar mit dem Körper vertilgt und unschädlich gemacht
werden». Dabei dürfen wir ferner die von solchen Strafen erhofften
abschreckenden Wirkungen nicht vergessen. Die drei erwähnten To-

13 Luzerner Akten Nr. 2. Archiv für die schweizerische Reformationsgeschichte
(Freiburg i. Br. 1869) I 24.

14 Luzerner Akten Nr. 3 und 4.
15 H. Feer, Das Recht im Bilde. München und Leipzig 1923, 78.

192



desurteile sind nach den Luzerner Akten die einzigen, die man hier
über Täufer gesprochen und vollzogen hat, wobei die Mitregierung
im Freiamt hier auszuklammern ist. Damit fällt Luzern im Vergleich
mit andern Orten keineswegs aus dem Rahmen. Nach Segesser hielt
man Ertränken, Enthaupten und Hängen als einfache oder mildere,
Verbrennen und Rädern hingegen als qualifizierte Todesarten.
Merkwürdigerweise fehlt in der von Cysat überlieferten Malefizordnung
des 16. Jahrhunderts zwar der Tod durch Ertränken, und doch ist
er schon aus dem 15. Jahrhundert belegt16. Genau wie man nach
dem Motiv der 'spiegelnden Strafe' Diebe hängte, Mörder köpfte,
so lag beim Ertränken eines Täufers eine gewisse Logik zugrunde.
Vergleichshalber sei etwa erwähnt, daß auch der Zürcher Rat 1527
den Täuferführer Felix Manz ertränken ließ.

Im September 1531 hatten sich Verena und Hans Amrein aus
dem Michelsamt wegen Täuferei in Luzern zu verantworten. Die
Tochter war weiter gegangen als der Vater und hatte sich taufen
lassen. Trotzdem sie die Gesinnung wieder zugunsten des alten Glaubens

änderte, wurde sie nach dem Verlesen ihres Geständnisses am
Wyenstein geschwemmt und darauf entlassen. Man drohte ihr, Altes

und Neues zusammenzunehmen, falls sie rückfällig werden sollte.

Vater Amrein hatte durch Reden und Worte in etwa täuferische
und lutherische Ideen verraten, was schon zu einer Klage in Luzern
genügte, wo er Besserung und Gehorsam versprach. Der Fürbitte
Nahestehender hatte er es zu verdanken, daß er verhältnismäßig
noch gnädig davonkam. Immerhin galt es für ihn, die Kosten zu
übernehmen und vor dem Verlassen der Stadt zehn rheinische Gulden

bar zu bezahlen. Seine Freunde und der Weibel im Michelsamt
erhielten den Auftrag, auf Amrein achtzugeben und ihn nötigenfalls
wieder anzuzeigen17.

Um die Mitte der 1530er Jahre übergab Hans Salat seine

Reformationschronik dem Drucker. Darin äußert er sich mehr über die

Täufer im allgemeinen, was durchaus schweizerische Bedeutung hat,
und ergänzt in etwa die vielleicht unvollständigen Ratsbücher, wie
schon die obige Notiz über Philipp Schwitzer beweist. Noch
bedeutungsvoller erscheint folgender Passus: «Ihrer viele wurden gefangen,

u Vgl. J. Schacher, Das Hexenwesen im Kanton Luzern. Luzern 1947, 40 ff., 54.
17 Luzerner Akten Nr. 5.

193



auch in MGH. zu Luzern Gebieten. Etliche, die zu ihnen in die
Wälder und Wildnisse liefen, wo sie ihr Bubenwerk vollbrachten,
wurden nach Luzern, Zug und anderswohin geführt. Die in Türmen
Gefangenen ließ man durch Geistliche und Weltliche besuchen und
freundlich anreden». Er hat auch Kenntnis von den Täufern Deutschlands.

Ihr Auftreten in der Schweiz hält er schon im ersten Satz für
einen unseligen Samen und ein Unkraut des Teufels, das er mit dem
biblischen Wort 'zizania' benennt. Rückblickend mißt der Chronist
etwa den Jahren 1529 und 1530 große Bedeutung bei für die
Ausbreitung täuferischer Ideen. Vor allem ist ihm auch die Entwicklung
im Freiamt bekannt, erwähnt er doch eigens Muri, Wohlen, Hägglingen

und das Waggental. Salat weiß, daß die Täufer den gemeinsamen

Besitz der Güter hochhalten und Eigentum als Sünde betrachten.

Wie er schreibt, mußten Ausgestossene den Hummel aufs neue
verschlucken, um von der Gemeinde der Heiligen und Reinen
wiederbegnadet zu werden. Dies erinnert ohne Zweifel an das Brausen
des Pfingststurmes. Noch 120 Jahre später hießen die Arther Neu-
glübigen auf der Gasse einfach 'Hummel', also Hummeln18. Salat
faßt das Taufrecht der Kinder als göttlich und billig auf und kritisiert,

daß die Täufer die Taufe für ein großes Grausen erachten.
Schließlich interpretiert er den zentralen Bibelspruch der Täufer:
«Und jeder, der Haus oder Bruder oder Schwester, Vater oder Mutter

oder Weib oder Kinder oder Aecker um meines Namens willen
verläßt, wird Hundertfaches erhalten und das ewige Leben erben»

(Mt 19, 29), von der Substanz des Gemeinten her und bezieht ihn
nicht schlechthin auf den Leib wie jene, die nach seiner Auffassung
Familie, Haus und Hütte dem Schicksal überlassen19. Gewiß waren
die Täufer im allgemeinen besser als ihr Ruf. Die Chronik Salats

bildet samt den zu rügenden Mängeln ein treffliches Zeitdokument
nach den Kappelerkriegen. Man kann daher Salat die etwas tendenziöse

Schreibart nicht verübeln. Hüben und drüben gesellte sich eben

zum Standpunkt des Rechts auch die Leidenschaft, was man aus den

angriffigen Worten der Täufer nicht weniger herausliest.

18 A. Rey, Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozeß von 1655.

Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz, Heft 44 (1944),

59 f-
19 Archiv für die schweizerische Reformationsgeschichte I 22 ff.

194



Als Parallele zu Salats Hinweis auf das Freiamt erwähnt Heiz,
der Verfasser der 'Täufer im Aargau', daß sich um 1530 irgendwo
um Bremgarten bis zu 400 Täufer getroffen haben. Nach einem
Deutsch-Missivbuch des Staatsarchivs Bern sollen sich bei Rued in
der Grafschaft Lenzburg anno 1535 300 Täufer versammelt haben
und beim Herannahen der Berner Knechte in die Ämter Luzerns
gewichen sein20. Doch konnten solche Leute hier nicht ohne weiteres
seßhaft werden. Hiezu hätte es eines Mannrechts oder Heimatscheins
bedurft als Voraussetzung für eine richtige Niederlassung, die
derartige Zuwanderer gar nicht erwirkt hätten. Vielmehr haben wir uns
vorzustellen, daß die fraglichen Täufer wieder kehrtmachten, sobald
die Verfolgung durch die Berner nachließ.

Im Herbst 1538 entrichtete Herr Martin an der Allmend fünf
Pfund Busse, weil er verbotenerweise Täufer aufgenommen hatte21.

Dieser kurze Hinweis besagt allerhand zwischen den Zeilen. Der
erwähnte Mann stammte aus einer regimentsfähigen Familie und trug
den Humanistennamen Publicola. Gerade die Jüngern Humanisten
lasen die Bibel oft mehr nach der Form als nach dem Inhalt und
leisteten durch überspitzte philologische Textkritik der Reformation
erheblich Vorschub. Fünfzehn Jahre früher hätte an der Allmend
vielleicht mit den Humanistenfreunden Zwingiis die Stadt Luzern
verlassen müssen.

Von Hans Schriber, wohnhaft zu Schlierbach, wußte man, daß

er sich die Taufe nach dem Ritus der Täufer hatte spenden lassen.

Vor Gericht meinte er im Januar 1539, geirrt zu haben und
verführt worden zu sein. Trotzdem wurde er mit Weib und Kind aus
den luzernischen Gerichten und Gebieten verbannt, ohne an eine

Rückkehr zu denken, was er schwören mußte. Ein richtiger Täufer
hätte den Schwur nicht geleistet. Man schenkte Schriber wohl
deshalb kein Vertrauen, weil er aus dem Zürichbiet stammte22.

Am 6. Oktober 1540 schickte der Landvogt in den Freien Ämtern

eine Täuferin nach Luzern. Weil diese auch die Gefangene der

übrigen vier Orte war, wurde die Sache in den Abschied genommen.
Der Schwyzer Abschied enthält das Geständnis der inhaftierten Per-

20 Belegt aus P. Peachey, a. a. O. 88, Anmerkung 66.
21 Luzerner Akten Nr. 6.
22 Luzerner Akten Nr. 7.

t95



son: «Margaretha Meyer von Adlikon aus dem Zürcher Gebiet
bekennt, sie habe sich vor acht oder zehn Jahren durch Pfister Meyer
von Aarau auf den neuen Wiedertauf taufen lassen, nachdem sie

früher christlich getauft worden sei. Sie glaube aber, so lange sie in
der Kindheit und ohne Verstand gewesen, keine Taufe empfangen
zu haben, sondern daß die von Pfister Meyer die rechte Taufe sei».

Eine Parallelnotiz enthält das Ratsbuch vom 26. Oktober, also drei
Wochen später. Darin gilt die mit dem Namen Anna Meyer
eingetragene Täuferin als schlechte Frau und in der Schrift als unerfahren.

Nach langem änderte sie die Gesinnung und wurde freigesprochen.

Dabei verpflichtete man sie noch, allfällige ihr bekannte Täufer

anzugeben. Auch mußte sie die Unkosten bezahlen. Ein geschickter

Priester sollte sie unterrichten und auf den rechten Weg weisen.

Der genannte Pfister Meyer war seinerzeit das Haupt der Täufer in
den Freien Ämtern, revidierte aber 1531 vor Berchtold Haller seine

Ansichten über Taufe, Eid und Obrigkeit23.
Heini Gerig, gebürtig von Altenburg aus dem Bezirk Brugg, gab

im Juli 1546 vor dem Ratsrichter seinen Täuferglauben auf und
erklärte sich bereit, christliche Ordnung anzunehmen. Trotzdem
erhielt er den Befehl, mit der Familie fortzuziehen und hatte die Kosten

für den Gefängnisunterhalt zu bestreiten24.
Als Zusammenfassung der ersten Jahrzehnte der Täuferbewegung

sei die Formulierung Grüters eingeflochten. In Luzern wuchs die

Erbitterung gegen Zürich, «als die Wiedertäufer auftraten, die gegen
die bisherige Ordnung nicht nur im Glauben, sondern auch im Staate,

in der Familie und in der Wirtschaft anstürmten. Sie kamen von
der neuen Lehre her. Daran änderte nichts, daß sie auch mit Zwingli
und seinem Bekenntnisse brachen, ihn als Papst und Tyrannen
verschrieen, nichts auch die Haltung der reformierten Städte, die 1527
gemeinsam die Grundsätze der Täufer verurteilten und ihre Anhänger

mit dem Tode bedrohten. Mehr als die Lehre Zwingiis wurde die
Täuferei für Luzern zu einer Gefahr. Die scharfen Maßnahmen der
luzernischen Behörden gegen die Täufer setzten um die Mitte der

23 Luzerner Akten Nr. 8. Siehe auch E. Müller, Geschichte der bernischen Täufer.

Frauenfeld 1895, 46. Vgl. ferner W. Schmid, Quellen zur Geschichte der
Täufer in der Schweiz I (1952) 117. Zwingliana VIII 73 f.

24 Luzerner Akten Nr. 9.

196



zwanziger Jahre ein, als die Bewegung Aufsehen zu machen begann.
Seit 1526 wurden in Luzern viele wegen Täuferei mit Ertränken, mit
Schwemmen, mit Bussen an Geld und Gut und mit Ausweisung aus
dem Gebiete des Kantons bestraft. Das Vorgehen der Obrigkeit
scheint nicht ohne Wirkung geblieben zu sein; denn in den vierziger
Jahren wurden die Strafen seltener. Aber im Anfang der siebziger
Jahre nahm der Zudrang zur Täuferei einen neuen Aufschwung, der

erst nach einem Jahrzehnt gehemmt werden konnte»25. Da Grüter
nur Ratsbuchquellen angibt, meint er mit den vielen Täufern generell
alle ihm bekannten Fälle, was aber nicht etwa zu lesen ist, es seien

viele ertränkt oder geschwemmt worden.

//. Luzern und weitere Umgebung; Freiamt

Dem Wesen nach unterscheiden sich die frühern Täufer nicht von
den spätem. Ihre besondere Behandlung ergibt lediglich eine gewisse

Auflockerung in der Gliederung. Für die Folgezeit nach 1550 liegen
in einer regionalen Einteilung des Stoffes besondere Vorteile. Gewiß
bildet Luzern mit der weitern Umgebung geographisch keine Einheit,
zumal noch das aargauische Freiamt einbezogen wird. Doch lassen

sich so in diesem Kapitel die größern Talschaften im Weichbild des

alten Bernbiets im Interesse einer besondern Berücksichtigung
ausscheiden. Damit ist der neue Weg gefunden, das Thema wieder
aufzunehmen.

Am 19. September 1552 geriet der Täufer Jakob Maler von Kriens
in Luzern in Haft. Ein erstes Motiv seiner Ideen begegnet uns in
der Weigerung, einen Eid zu leisten. Der Mann saß lieber im
Gefängnis und war für ein religiöses Gespräch nur nach dem Schriftprinzip

zu bewegen. Nun berichtete er von seinen Erlebnissen aus
der Fremde. Er war angeblich wundershalber im Zürichbiet zu den

Täufern gegangen und hatte sich dann mit seiner Frau zu einer
Fastenzeit auf Grund der biblischen Schrift anders taufen lassen. Wir
denken dabei an die Stelle der Wiedergeburt aus dem Wasser und
dem Heiligen Geist. An beiden Personen hatte ein Schmied aus dem

niedern Thurgau, ein kleines Männchen namens Fridli, das Rituelle

vorgenommen. Maler gab weiter noch zwei Täufer an aus dem Tale

S. Grüter, a. a. O. 56 f.

T-97



der Thur; die vielen andern waren ihm unbekannt. Mit dem Wagner

von Kriens und andern Landsleuten wollte er über den Glauben

kein Wort geredet haben. Er gab lediglich zu, in der Bibel eines

6ojährigen Mannes namens Hasler ein Blatt gelesen zu haben, doch
ohne weitere Diskussion. Erst nach langem Zureden und mehrmaligem

Drohen mit Ertränken war Maler bereit, dem Glauben der Täufer

zu entsagen, seine Frau ebenfalls davon abzubringen und einen
Eid abzulegen. So weit berichtet das erste Turmbuch; gerade in den

langen Verhörprotokollen der Turmbücher graben wir entschieden
tiefer als in den zumeist amtlich und kurz angelegten Ratsbüchern.
Die mindestens fünfmal kürzere Notiz im Ratsbuch, zeitlich drei
Wochen später geschrieben, gibt nicht ein persönliches Wort Malers
wieder, sondern hält bloß dessen Täuferei, Umkehr und Entlassung
unter den üblichen Bedingungen fest26.

Der Fall Maler reichte aber auch ins Unterwaldnerland hinein
und verdächtigte falscherweise den Eremiten Konrad Scheuber von
Altsellen, einen Enkel Niklaus von Flües. Es verbreitete sich nämlich

das Gerücht, als hätte der Täufer Maler bekannt, Bruder Konrad
stimme mit seinen Grundsätzen überein. Ferner sollte Maler durch
die Bücher Scheubers in der Lehre der Täufer unterrichtet worden
sein. Nach einer ersten Aufregung und Beschwerde bei seiner

Regierung ertrug der Eremit diese Prüfung in Geduld und Demut. Auf
eine Anfrage Nidwaldens unterstrich Luzern die Hinfälligkeit der

aus der Luft gegriffenen Behauptungen. Franz Bernhard Göldlin
von Tiefenau veröffentlichte 1814 in seiner Biographie über Scheuber

im Anschluß an diese Episode noch einen persönlichen Brief des

Unterstadtschreibers Zacharias Bletz an seinen Freund im
Einsiedlerkleid27.

In der Familie Maler aber waren anscheinend nicht alle beim
alten Glauben innerlich daheim. Im Jahre 1564 lief nämlich Anna Maler,

Jakobs Tochter, ihrem Manne davon und begab sich als erste aus
dem Luzernbiet, wie noch viele Personen aus der Schweiz, nach

Mähren, «wo sich unter dem Schutz der Herren von Lichtenstein,
die selber dem Anabaptismus huldigen, die Täufer in Nikolsburg

26 Luzerner Akten Nr. 10.
27 Siehe F. B. Göldlin von Tiefenau, Konrad Scheuber von Altsellen (Luzern 1814)

I 134 ff. Vgl. Zwingliana VIII 74.

198



und Austerlitz ansiedelten, um nach der Apostelgeschichte ihren
Liebeskommunismus aufzurichten»28. Ihr Vermögen von 240 Gulden
in Kriens und 500 Gulden in Unterwaiden wurde mit Arrest belegt.
Als die Behörde vernahm, daß Hans Räß, der Mann der Geflohenen,
erneut an eine Heirat denke, wurde dieser im Februar 1572 zur
Abklärung der Frage vorgeladen. Ein Jahr darauf zeigte sich Räß wieder

mit seinem Herzensanliegen. Da seine Frau Anna Maler bereits

neun Jahre in der Fremde weilte und in Ermangelung von
Nachrichten als verschollen galt, entsprach der Rat dem Begehren mit
der Begründung: 'diewyl die 7 jar verruckt und meer, das er sich
änderst verhyraten möge'. In diesem Zusammenhang lesen wir in
der Kantonsgeschichte Grüters: «Früher nahm nach 7Jähriger
Verschollenheit des einen Gatten der verlassene Teil sich das Recht, eine

neue Ehe einzugehen»29. Eine weitere Anspielung an die Präsumtion

des Todes eines Ehegatten findet sich auch aus dem Jahre 1553
im ersten Turmbuch belegt30. Dasselbe Problem stellt sich immer
wieder in Kriegszeiten bei Ehegatten verschollener Personen. Nun
aber kam Anna Maler 1575 plötzlich heim, und Hans Räß hatte
auf Befehl des Rates die zweite Frau Anna Suter zu entlassen und
die erste zu sich zu nehmen. Das beschlagnahmte Frauengut von 240
Gulden, angelegt bei Melchior Steiner zu Kriens, wurde ausgehändigt31.

Einer der aktenreichsten Täuferprozesse Luzerns richtete sich

1567 gegen den Weihermacher Michael Stähli von Brienz, wohnhaft
im alten Amt Rothenburg. Kundschaftsbuch, Turmbuch und Ratsbuch

haben zu berichten. AufAndingen des Fähnrichs Stürmli und
Befehl des Ratsrichters und Vogtes Walter Krebsinger traten am 6.

Februar als Zeugen auf: Heini Kastler, Hans Fry von Rothenburg, Hans
Holl zu Adligenswil, Adam Burri von Hochdorf und Otmar
Rechsteiner von St. Gallen. Sie alle redeten meistens vom Täufer und

nannten ihn selten beim Namen. Es handelt sich bei diesen Leuten

um Dienstboten Stählis.

28 Zwingliana VIII 74.
29 S. Grüter, a. a. O. 173.
30 Dies betraf einen aus der Picardie zurückkehrenden Hans Holzmann von

Dierikon, der sein fragliches Eheproblem dem Kilchherrn von Gersau vorlegte.
Turmbuch I 56 a.

31 Luzerner Akten Nr. 14.

199



Heini Kastler bezeugte: Nach dem Täufer würde in den V Orten
nicht einer zu Gott kommen; denn dort habe man einen faulen,
verzweifelten Glauben. Die Messe sei ein faules Ding. Es sei kein Heiliger

über das Meer gekommen außer St. Paul. Unsere liebe Frau und
die Heiligen seien im Himmel an einen Ort gesetzt, weshalb sie

niemand zu helfen vermöchten. Allein Gott sei über uns. Solche und
ähnliche bis sechs Jahre zurückliegende Worte wollte Kastler auch

zu Ballwil vom Täufer gehört haben. Einmal habe die inzwischen
verstorbene Frau Stählis ihren Mann in die Seite gestupft, aber
vergeblich zum Schweigen ermahnt.

Hans Fry von Rothenburg versicherte: Der Weihermacher habe

zu ihm geredet: 'Gott sei Lob, daß du meines Glaubens bist', was
aber nicht der Fall war. Als er aber zur Kirche gegangen sei, habe

Stähli seinen Glauben faul und ketzerisch gescholten. Nach dem

Kirchgang habe er ihm kein Morgenessen geben wollen. Eines Tages
habe der Täufer einen Vogt, einen Seckelmeister und sonst einen

Mann 'des Teufels' gescholten. Fry hatte sechs Wochen bei ihm
gedient, unter anderm im Emdet.

Hans Holl zu Adligenswil, der acht Wochen beim Täufer
gearbeitet hatte, gleichzeitig mit Adam Burri, sprach: Er habe Stähli nie

jemand schelten hören. Doch hätten seine Söhne oft in einem Buch

gelesen, wobei er nicht achtgegeben habe auf die Lesung. Damals
seien die Söhne zwar nie zur Kirche gegangen, hätten ihn selbst aber

auch nie davon abgewehrt.
Adam Burri von Hochdorf, neben Kastler und Rechsteiner Dienstbote

bei Stähli, zeigte an: Die Söhne des Täufers hätten ihnen nach
dem Nachtmahl etwa aus einer lutherischen Bibel vorgelesen und
gesagt, das sei ein freies und feines Ding. Aber der alte Glaube sei faul,
verzweifelt und ketzerisch. Auch die Pfaffen seien faul und ketzerisch.

Man wisse nicht, was sie läsen, ob sie schwüren oder Gutes

sagten. Besser wäre es, sie läsen auf Deutsch; so wüßte man, was sie

sagten. Der Täufer selbst habe sich gleich geäußert.
Otmar Rechsteiner von St. Gallen beteuerte: Er sei am Katha-

rinentag 1563 zu ihm gekommen und an Lichtmeß (auf dem Lande
noch heute 'Pöntalistag' geheißen) 1566 von ihm weggegangen.
Dazwischen habe er aber auch zu Schwyz gewerkt und sei nicht allzeit
bei ihm gewesen. Der Täufer habe etwa geredet: 'Es solle jeder nach
seinem Glauben leben', ohne ihm den Gang zur Kirche zu erschwe-



ren. Auch seien sie im Dienste bei Junker Caspar Pfyffer zur Kirche

gegangen. Das Bibellesen der Söhne habe er wenig beachtet.
Wohl seien etliche Leute aus dem Mährenland zum andernmal bei
ihm gewesen; er wisse aber nicht, was sie verhandelt hätten. Adam
Burri könne viel bessern Bescheid über den Täufer geben, sei der ihm
doch der Liebste und Vertrauteste gewesen.

Am 8. Februar saß Michael Stähli schon im Gefängnis und ließ

nur die wenigsten Klagen der Kundschafter gelten. Allerdings gab

er zu, von täuferischen Brüdern gehört zu haben, es sei kein Heiliger
über das Meer gekommen außer St. Paulus. Der täuferischen Sekte

halber wolle er gern zuhören, sofern man ihn besser unterrichten
könne.

Am 13. Februar bekam Stähli die Zeugen mit eigenen Augen zu
sehen. Dabei bestätigte er das Bibellesen seiner Söhne und die
kritischen Worte gegenüber der Sprache der Geistlichen: 'Die pfaffen
läsend und verstats niemandt. Er möge woll gseit han, es weis
niemand, ob sy bittend old schwerendt'. Die Bibel, welche von einem
alten Landsässen im Ebnet bei Entlebuch herstamme, habe ihm Hans
Hug zu Wolhusen gezeigt, worauf sie der Sohn gekauft habe. Den
Glauben habe er faul und verzaubert, aber nicht ketzerisch gescholten.

Auch die Anschuldigungen über die Heiligen stellte er in
Abrede. Zu seiner Verteidigung erinnerte er noch an eine am Gericht
zu Rothenburg gefallene Drohung seines Gegners Rudolf Stürmli,
er wolle nötigenfalls einen um Leib und Leben bringen. Es war ja
der gleiche Stürmli, welcher vor dem Beschreiten des Rechtsweges
Stählis Knechte Kastler, Burri und Fry vier Tage in seiner Mühle

gegen Lohn beschäftigt und ihnen zu trinken gegeben hatte.

In der Einvernahme vom 18. Februar zeigte sich Stähli erzürnt,
daß ihn Adam Burri auf so grobe Art Täufer gescholten hatte. Burri
und Kastler blieben bei ihrer Kundschaft. Fry ergänzte noch: Der
Täufer habe ihn um die Zeit der Ernte um elf Gulden gedungen und
im Winter wider Erwarten beurlaubt. Hingegen brachte er gegenüber

seiner vorherigen Aussage plötzlich Reserven an: er habe nie

vom Täufer gehört, daß dieser den Glauben faul oder ketzerisch

gescholten habe.

Am 19. Februar war allgemeine Entlassung. Hans Fry erhielt
eine Busse von zehn Pfund; die andern entschädigten die Verpflegung.

Vom 'Täufer' heißt es, er solle beichten und das Sakrament



empfangen. Aus einer um 15 Jahre Jüngern Quelle erfahren wir, daß

er in der Kirche noch einen Widerruf leistete.

Der Kreislauf der langen Geschichte schließt sich aber erst am 19.
Februar 1582. Damals zog der Sohn des frühern Weihermachers,
Melchior Stähli von Rothenburg, ins Bernbiet, wobei man ihm nachsagte,

er wolle sich zur Sekte der Täufer begeben32.

Wir haben bei Michael Stähli die Anspielungen an die Kirchensprache

aus dem Grunde herausgehoben, weil hierüber am zweiten
Vatikanischen Konzil eingehend diskutiert wurde, was heute bereits seine

positiven Folgen zeitigt. Der Konzilstheologe Küng schreibt zu den

evangelischen Anliegen in der katholischen Liturgiereform: «Der
Vorwurf der Reformatoren war, daß das Wort Gottes im katholischen

Gottesdienst nicht mehr vernommen werde. Die Verkündigung
geschehe in einer unverständlichen Sprache, die Schrifttexte würden
nicht erklärt, die Predigt vernachlässigt». Der gleiche Autor ist der

Meinung: «Die Volkssprache in der Liturgie war eine der zugkräftigsten

Parolen der Reformatoren; insbesondere das deutsche
Kirchenlied hat zur raschen Verbreitung der Reformation in Deutschland

beigetragen» 33. Die moderne Entwicklung mit ihrer Forderung
nach einem verstehbaren und verstandenen Gottesdienst ist der beste

Kommentar dazu.
Bis zur Mediation gehörte zum Freiamt auch der alte Kreis

Hitzkirch, der zur Zeit der Kappelerkriege heftige religiöse Sturmjahre
erlebte. So zog Roland Rapp aus dem Amt Hitzkirch 1571 über das

nahe Reinach nach Mähren. Der Mann hinterließ ein Abzugsgeld
von 37 Pfund34.

Regula Frymann, aus der Umgebung von Bremgarten stammend,
erhielt im Januar 1573 als Diebin und Kupplerin in Luzern den Laufpaß.

Sie war hier mit Werni Meyer im Hofquartier verheiratet. Man
legte ihr zur Last, daß sie in ihrer Jugend bei den Täufern mitgemacht

habe, was sie nicht bestritt. Sie gab offen zu, daß man vor
dreißig Jahren in ihrer Heimat solche Zusammenkünfte in Scheunen

abgehalten habe. Dort sei sie angewiesen worden zu beten und
Gott vor Augen zu halten, aber von Kirche und Messe fernzublei-

32 Luzerner Akten Nr. 13, 34.
33 Hans Küng, Kirche im Konzil. Freiburg i. Br. 1963, in, 114.
34 Zwingliana VIII 75.



ben. Der erneute Verdacht der Täuferei lag wohl in dem Umstand,
daß Barbara Frymann in einem Hause gespielt und dadurch den

Kirchenbesuch im Hof geschwänzt hatte. Die Delinquentin wurde
eine Stunde lang ans Halseisen gestellt und des Landes verwiesen35.

Baschi Kühler von Neuenkirch wurde im Oktober 1574 zu zehn

Pfund Busse verurteilt, da er die Gesandten der Täufer aus dem

Mährenland beherbergt und nicht angezeigt hatte. Dazu kamen die

Kosten seines Unterhalts. Zudem mußte er die Leute aus Ruswil, die

Anzeige erstattet hatten, schadlos halten, bevor er den Turm
verlassen durfte36.

Am 4. Dezember 1577 schickte Kaspar Holzhalb, zürcherischer

Landvogt in den Freien Ämtern, seinen Landschreiber im geheimen
nach Luzern. In der genannten Vogtei sammelten sich nämlich viele
Täufer und kamen an verborgenen Orten zusammen. Der delegierte
Beamte mußte sich nach der Stellung Luzerns und der V Orte
erkundigen. Luzern gab seine Stimme ab in dem Sinne, daß der Landvogt

den Täufern an 'Leib und Gut' greife, was es auch von den

andern Vögten gemeiner Vogteien erwartete. In der gleichen Ansicht
orientierte der Rat die Länderorte, damit auch sie ihre Stimme
herschickten 37.

Am 28. April 1582 bezahlte Meister Konrad Sennhuser, ein
Bruchschneider aus dem zürcherischen Herrliberg, 20 Gulden für den Einzug

als Hintersasse in der Stadt Luzern. Mannrecht und Udel, d. h.

Heimatschein und Bürgschaft, waren in Ordnung. Der Evangelistentag

nach Weihnachten 1586 brachte Sennhuser samt den Söhnen

Heinrich, Oswald und Hans das Luzerner Burgrecht zum Geschenk,

was eine große Ausnahme bedeutete. Der Rat schätzte die berufliche

Tüchtigkeit des Bruchschneiders und seine soziale Einstellung gegenüber

den Armen. Ein paar Jahre später schaffte der angesehene Mann
sein Gut nach Möglichkeit heimlich weg. Im März 1590 ging Sennhuser

des Burgrechts verlustig, weil er zur großen Überraschung
Luzern mit Mähren vertauschte. Die Frau, die Söhne Oswald und
Hans folgten in die Fremde, während Heinrich in bürgerlichen
Ehren und Rechten dablieb und vom Rat Vaters Kleider, Harnisch

35 Luzerner Akten Nr. 15.
36 Luzerner Akten Nr. 19.
37 Luzerner Akten Nr. 21.

203



und Gewehr zugestellt erhielt, aber als eigenwilliger Mensch noch
mehrfach mit den Obern zu tun hatte. Nach einem Urbar der Stadt
Luzern kassierte der Staat anno 1592 vom verfallenen Gut des Täufers

einen Jahreszins von 20 Gulden ein38, was nach damaliger Praxis

einem Kapital von 400 Gulden entsprach. Konrad Sennhuser war
in seinem Leben Protestant, Katholik und Täufer. Wahrlich ein
Kind seiner Zeit!

Hans Niembt, von Birmenstorf gebürtig, ließ sich nach eigener
Aussage um 1575 Mähren als ein gutes, wohlfeiles Land schildern,
worauf er sich etwa ein Jahr lang mit der Familie dort aufhielt. Doch
gefiel es ihm in der Fremde nicht, und er kehrte zurück. Über ein

Jahrzehnt wohnte er in Unterwaiden, wo er sogar ein neues Haus
baute. Um 1589 nahm er Wohnsitz in Kriens. Dort ekelte ihn Jost
Schmid hinaus, weshalb er sich anschickte, den Hausrat zu verkaufen

und nach Regensburg zu ziehen. Nun ist leicht zu erraten, was
für üble Nachreden zirkulierten und im Mai 1590 für eine Einvernahme

genügten. Auch Elisabeth Heggli aus Zug, die zweite Gattin,
bekam zu hören, sie habe im Sinne, ihren Mann nach Mähren zu
begleiten. Doch kam für sie in allem Ernst kein anderer Glaube in
Frage als der katholische, worin sie geboren und erzogen war.
Doch zeigte sie sich nicht abgeneigt, auch an einem katholischen Orte
Österreichs zu leben. Ulrich Niembt bejahte den Gang nach Mähren
neben dem Vater, ohne ihn des täuferischen Glaubens zu beschuldigen.

Wie er die Dinge sah, fand der Vater in Kriens keinen
Unterschlupf mehr, weshalb er alles verkaufte und einen günstigeren
Wohnort erwog. Ulrich selbst war bereit, wieder in Unterwaiden zu
dienen. Es ist anzunehmen, daß die ganze Familie entlassen wurde,
obwohl bei Hans Niembt das Urteil fehlt39.

Noch im Jahre 1600 sprach ein Mann aus dem luzernischen
Merenschwand, einer frühern Enklave im Freiamt, bei den Herren und
Obern mit Erfolg vor, um sich aus Rüsegg 100 Gulden leihen zu
lassen, welche der vermutlich nach Mähren entwichenen Hausfrau eines

Stephan Butler gehört hatten40.

Stephan Stapfer, von Sarmenstorf im Freiamt gebürtig, gab der

Obrigkeit fälschlicherweise vor, es sei ihm Haus und Heim ver-

38 Luzerner Akten Nr. 41.
39 Luzerner Akten Nr. 42.
40 Luzerner Ratsprotokoll XLVII 199 a.

204



brannt, um eine Brandsteuer von zwölf Gulden zu erlangen und mit
dieser Zehrung die Täufer Mährens zu erreichen. Der Schwindel
gelang, aber kam in der Folge an den Tag. Vor dem Ratsrichter gab

Stapfer am 3. Januar 1612 seinen Mährenplan auf und war sich
bewußt, das Leben verwirkt zu haben. Nun wollte er wieder im
katholischen Glauben sterben und offerierte eine Fahrt nach Werthenstein

(im 18. Jahrhundert der zweitgrößte Wallfahrtsort der Schweiz)
und Einsiedeln. Auch restituierte er das erschlichene Geld so weit
als möglich und bat untertänig um Entgegenkommen. Man schickte
auch einen Jesuiten zu ihm um zu erfahren, was in seinem Herzen
stecke. Der Pater fand den Glauben Stapfers etwas zweifelhaft und
nahm zur Kenntnis, wie dieser mittellose Mensch durch sein liederliches

und verschwenderisches Wesen in Armut und zu seinem
Entschluß geraten war. Stapfer hatte 'Marter und schwere Kälte'
auszustehen. Das Urteil ging hart an der Todesstrafe vorbei. 'Aus besonderer

Barmherzigkeit' wurde Stapfer diese Gnade gewährt. Sein
Geständnis wurde öffentlich verlesen. Der Scharfrichter brannte ihm
ein L (d. h. Luzern) auf die Schulter, worauf er am 9. Januar von
Stadt und Land verwiesen wurde41.

///. Michelsamt

Von der Paßhöhe Gormund an setzt die wirtschaftliche
Orientierung nach dem nördlichen Winontal ein. Der stärkere Zug nach
dem untern Teil eines Tales gegenüber dem Umgekehrten ist eine

allgemeine Erscheinung. Das deutet hier schon der Ausdruck 'Münster

im Aargau' an oder 'im Tale unten', wie die Alten noch zu
sagen pflegen. Sozusagen aus jeder Gemeinde des heutigen Michelsamtes

(Beromünster, Gunzwil, Neudorf, Pfäffikon, Rickenbach und
Schwarzenbach) gibt es etwas über Täufer zu berichten, während die

angrenzenden südlichen Ortschaften in den Akten überhaupt nicht
vertreten sind. Das ist doch auffallend. Den Schlüssel zu diesem Rätsel

haben wir im alten Grenzstein an der Winon mit dem Bären als

Wappentier. So verwundert es einen nicht, daß die ältesten nachweisbaren

Fälle noch in die Zeit der Kappelerkriege hinaufreichen, was
oben bei den Frühtäufern nachzulesen ist.

41 Luzerner Akten Nr. 45.

205



Im Januar 1562 wurde der Vogt zu Beromünster angewiesen, den

zu den Täufern gegangenen Schwager von Jörg Hinker bei allfälliger

Rückkehr mit Hilfe der Amtsleute zu fangen und der hohen

Obrigkeit zu überantworten. Die Behörde zog von dem in contuma-
tiam Verurteilten durch die Geschwister 100 Gulden ein und
verzichtete auf das übrige Vermögen. Hingegen belegte sie eine inzwischen

dem Abwesenden zugefallene Erbschaft mit Arrest42.
Anna Müller von Pfäffikon legte am 10. September 1578 das

Geständnis ab, einmal im Wald eine Täuferpredigt besucht zu haben.

Im Urteil mußte sie es auf sich nehmen, bei einem Jesuitenpater zu
beichten, den Gnädigen Herren einen Beichtzettel zu bringen und
zudem in der Kirche einen Widerruf zu leisten43. Ein sogenannter
Beichtzettel (auch Beichtbrief genannt) war nichts anderes als eine

schriftliche Bestätigung einer abgelegten Beicht. Ein in einem Turmbuch

vorgefundener Beichtbrief hat nicht ganz die Größe einer
Postkarte und ist außer den eingesetzten Personalien vorgedruckt44.

Es war in Luzern ruchbar geworden, daß noch andere Leute aus
dem Michelsamt im nahen bernischen Aargau Tauferpredigten anhörten.

Das veranlaßte Schultheiß Pfyffer den Jüngern, durch den Weibel
in Gunzwil der Sache auf den Grund zu gehen. Also machte sich Jakob
Bannwart vom Hofe Bach, wo dieses Geschlecht noch heute
anzutreffen ist, auf nach Beromünster, um in der Gaststube des Ammanns
Herzog zu sondieren. Mehrere Personen saßen beisammen. Wie nach
Wunsch kroch dem obrigkeitlichen Häscher Peter Estermann von
Niederwil bei Rickenbach auf den Leim. Nun bekam der Weibel zu
hören, wie die Täufer die Frau des Heinrich Schmidlin zu Büron
nach Mähren hinweggeführt hätten, wie einer hinter dem Sterenberg
(bewaldete Anhöhe auf der Kantonsgrenze) eine Predigt gehalten
habe, woran er auch teilgenommen habe. Als Estermann hereingefallen

sich vom Weibel gewarnt fühlte, daß es ihm auch an den Kragen
gehen könnte, schwächte er ab: Er sei bloß Wunders halber
hingegangen und habe dort etwa 50 Personen angetroffen. Zudem habe

ihm jene fünfstündige Predigt nicht gefallen. Das Volk habe gen
Himmel geschaut, als ob es Gott gesehen. Nachher hätten die
Zuhörer aus dem Michelsamt aus Ärger über die lange Predigt Tann-

42 Luzerner Akten Nr. 11.
43 Luzerner Akten Nr. 23.
44 Siehe J. Schacher, Hexenwesen 76, Anmerkung 29.

206



zapfen unter die Täufer geworfen und damit den Prediger zu den

Worten veranlaßt, er habe nie so ungehorsames Volk gehabt. Daraus
wird ersichtlich, daß die Täufer niemand bekriegten, sondern ganz
pazifistisch eingestellt waren. Weibel Bannwart traf am folgenden
Tag nochmals mit Estermann in Münster zusammen, und zwar im
Hause des Weinhändlers Schwendimann. Als der Wein die Zunge
der Zecher gelöst hatte, griff Estermann das gestrige Thema selbst

auf und denunzierte noch Blasius Jurt von Rickenbach, der aus reiner
Neugierde jene Predigt angehört habe, ohne innerlich etwas darauf
zu halten. Damals sei auch Jakob Habermacher von Neudorf bei
ihnen gewesen. Weiter erfuhr man, daß die besuchte Predigt schon über
ein Jahr zurückliege. Der Prediger der Täufer habe eine Kerze getragen.

Es müsse ihm jedoch das Letzte sein, im Ernste zu ihnen zu
gehen. Das gepredigte Evangelium dünke ihn nicht schlecht, aber das

Übrige gefalle ihm nicht, habe er doch mit den andern nach
Tannzapfen gegriffen. Über all die gehörten Dinge legte Weibel Bannwart

am 22. September 1578 der Obrigkeit seinen Kundschaftsbericht

ab. Zum Schluß bat er jedoch seine Obern, bloß Habermacher
ins Verhör zu nehmen, der über die fragliche Predigt genau im Bilde
sei. Der Mann aus Neudorf war ja nicht beim Trünke gewesen und
konnte somit nicht wissen, daß der Weibel hinter der Anzeige steckte.

Eine Verhaftung Estermanns hätte den Weibel samt seiner
Familie sehr beunruhigt, weil er Vergeltung fürchtete45. Nur das sechste

Kundschaftsbuch des Staatsarchivs birgt diese Geschehnisse im
Original, womit der volle Wert jener Quelle erkannt sei.

Schon am 1. und 5. Oktober 1578 saß Jakob Habermacher in
Luzern im Verhör. Nach seiner Aussage waren ihrer vier vor acht

Jahren zur Predigt der Täufer gegangen. Zwei von ihnen seien

inzwischen beim letzten Unfall in Frankreich umgekommen; der Dritte
heiße Jakob Dangel und wohne jetzt in Nebikon. Über die Täuferpredigt

am Sterenberg, die uns hier interessieren würde, schweigen
die Akten. Hingegen erfahren wir aus dem zweiten Verhör genauer,
daß Habermacher im Mährenland gewesen war und von Heimweh
getrieben wieder kehrtgemacht hatte. Bei der Entlassung bezahlte

er 20 Gulden und sollte bei einem Jesuiten beichten46.

45 Luzerner Akten Nr. 24.
48 Luzerner Akten Nr. 25.

207



Am 7. November 1581 erließen Schultheiß und Rat der Stadt
Luzern einen weitern Aufruf an Ammann, Weibel und Gericht von
Münster. Daraus entnehmen wir, daß schon etliche Personen aus den

Grenzgebieten der luzernischen Ämter den Glauben der Wiedertäufer

angenommen, Hab und Gut verkauft hatten und nach Mähren

gezogen waren. Die Regierung drohte, in Zukunft die von
wegziehenden Täufern an Drittpersonen verkauften Güter zum Schaden

der Käufer zu konfiszieren. In Luzern war der Beschluß schon

am 27. Oktober zuvor gefaßt worden; doch ist das Schreiben nach
Beromünster bedeutend ausführlicher gehalten. Durch solche
Maßnahmen hoffte die Regierung, gegen allfällige heimliche Täufer
wirtschaftlich einen Druck auszuüben und ihnen den Absprung mindestens

zu erschweren, gegen die andern Landsleute aber abschreckend

zu wirken. Im März 1582 sah sich der Rat von Luzern erneut
veranlaßt, einen Beschluß zu fassen, den auch Renward Cysat in seiner

Chronik streift. Inskünftig wollte man den zum katholischen Glauben

konvertierenden Täufern, die noch nicht außer Landes gegangen
waren, wieder Gnade schenken. Hingegen sollten ehemalige aus der
Fremde zurückkehrende Täufer, seien es Männer oder Frauen, an
'Leib und Leben' gerichtet werden. Dieses Dekret bedeutet gegenüber

dem gnädigen Urteil, das Jakob Habermacher 1579 noch
entgegennehmen konnte, eine erhebliche Verschärfung. Die strengere
Maßnahme ist nur denkbar durch die nun anhaltende neue Phase
des Täufertums. Im erwähnten Aktenstück ist etwa die Rede von
sektischem Mißglauben, grünendem Unkraut, falschem Glauben

gegenüber dem wahren, ungefälschten, katholischen Glauben47. In
der spätem Praxis wich man aber von diesem rigorosen Beschluß

wieder erheblich ab und ließ weitgehend Gnade für Recht walten,
ist uns doch für die Folgezeit aus Luzern ein einziger Fall einer
Mitverurteilung eines Täufers bekannt, der aber in Baden hingerichtet
wurde, wie aus dem folgenden Beispiel ersichtlich wird.

Im Herbst 1582 wurde bereits wieder ein Mann aus dem Michelsamt

in Luzern inhaftiert und im Verlaufe von zweieinhalb Wochen
mindestens fünfmal verhört. Es betraf Niklaus Schupfer von Münster,

der samt seiner Familie bernische Täufer kannte und einmal

unterwegs war, nach Mähren zu ziehen. Missionierende Täufer warben

47 Luzerner Akten Nr. 30 und 31.

208



brieflich um ihn, ihnen sein Gut zu übergeben und nach Art der

Apostel Anteil und Gemeinschaft zu haben. So gelang es Ruedi oder
Klaus Schnyder, einem Müller von Reinach, ihn durch einen Brief
mit zehn Artikeln Inhalt für die Täufer zu gewinnen. Seine Frau
tat denselben Schritt, aber gegen ihren Willen. Niklaus Schüpfer
kannte ferner Heinrich Müller von Meisterschwanden; 'der führe

gar viel Volk ins Mährenland'. Die Täufer redeten ihm den
Glauben an die Eucharistie aus, indem sie sich auf Zwingli beriefen.
Immerhin anerkannten sie drei Sakramente: Taufe, Ehe und Nachtmahl

des Herrn. Schüpfer wußte von einer Versammlung mit Predigt

zwischen Pfäffikon und Reinach zu berichten, wobei 300
Personen anwesend waren. Auf den geplanten Weg nach Mähren nahm

er folgende Habseligkeiten im Gesamtwert von 40 Gulden mit: zwei
Federdecken, zwei Kissen, zwei Betten sowie 100 Kronen an Geld.
Die Reise führte möglicherweise bis nach Ulm. Jedenfalls holte ihn
sein Bruder ein und vermochte ihn zur Rückkehr zu bewegen. Frau
Schüpfer nahm das Bargeld noch aus dem Sack und vertraute es

ihrem Schwager an. Nach einer andern Aussage hatte Schüpfer bei
den Täufern einmal hundert Kronen deponiert, aber beim Zählen
der Summe einen Fehlbetrag von zwanzig Gulden festgestellt. Die
Wirtin zur Zimmeraxt von Baden riet ihm, sich bei den getürmten
Täufern daselbst persönlich zu beschweren. Schließlich gewährte ihm
der Stadtknecht den gewünschten Zutritt. Dort soll Schüpfer sogar
geweint haben, worauf ihm wieder zwei Golddukaten ausgehändigt
wurden.

Zur gleichen Zeit, als Schüpfer in Luzern verhört wurde, sprach
man in Baden über Klaus Schnyder, den Müller von Reinach, das

Todesurteil. Der Mann wurde am 9. Oktober 1582 ertränkt, und

zwar 'us der 8 orten erkantnus, wie wol die lutrischen ort nit
verwilligen wollen'.

Leider war Schüpfer im Verhör nicht mehr in der Lage, die
erhaltenen Werbebriefe vorzuweisen, denn die Täufer hatten sie wieder

zuhandengenommen. Gerade aus dem Briefe Schnyders wäre nach
der Meinung Schüpfers die Motivierung seiner Verführung zu
entnehmen gewesen. Immerhin gestand er den Jesuitenpatres Johann
und Martin schon am zweiten Tag seiner Haft, wie ihn der Artikel
im Evangelium durch die Täufer beeindruckte: 'wer will vollkommen

sin, der soll vatter unnd muoter, wib unnd kind, hab unnd guot

209



verlassen und inen nachfolgen'. Doch ließ er sich von den beiden
Gelehrten unterweisen, dies sei bloß ein Rat und nicht ein Gebot. Er
glaubte in der Folge wieder an die sieben Sakramente der katholischen

und apostolischen Kirche, an den Papst als Statthalter Christi
und bat um Verzeihung, bereit zu beichten und zu büssen. Die
Gnädigen Herren bemerkten ausdrücklich, sie dürften mit Fug und Recht

strenger vorgehen, nahmen aber Rücksicht auf das eingelegte Wort
von Propst und Kapitel von Münster zugunsten seiner Familie.
Allerdings mußte sich Schüpfer verpflichten zu beichten und dies an
den vier hochzeitlichen Festen (also an Weihnachten, Ostern, Pfingsten

und Mariae Himmelfahrt) bei den Jesuiten zu wiederholen, sich

still und ruhig zu verhalten, nicht mehr ins Bernbiet zu wandeln,
sich der Bibel zu müssigen und die oben genannten ioo Kronen als

Busse abzulegen. Nach dem Endurteil war zudem der begangene
Irrtum am Sonntag an der Kanzel von Münster zu widerrufen48.

Dieser Widerruf bei einem Wechsel der Religion schien damals
Brauch zu sein, denn zum Jahr 1583 lesen wir aus den Akten zu
einem katholischen Konvertiten aus dem Bernbiet, er solle 'wie
brüchlich in der kilchen sin verlaßnen irrthumb unnd mißglauben
öffentlich bekennen unnd widerrufen'49. Eine solche Absage an den

frühern Glauben gehörte also zu der zu leistenden professio fidei, wie
der häufig wiederkehrende Ausdruck für das abgelegte katholische
Glaubensbekenntnis lautet. Die Bereitschaft, nach der Art Schüpfers
eine öffentliche Busse auf sich zu nehmen, war den Leuten früherer
Jahrhunderte bestimmt nicht derart fremd, wie wir uns dies heute
vorstellen könnten. Die obige Anspielung an den viermaligen
Sakramentenempfang von Beicht und Kommunion anläßlich bestimmter

Tage ist ebenfalls typisch für die religiöse Praxis früherer Generationen,

welche die Eucharistiefeier einerseits 'zu einer seltenen

Festtagsangelegenheit machten', aber anderseits weitgehend zu viel auf
'religiöse Formalitäten' achteten50.

Margret Spyri von Münster hatte sich ebenfalls im Oktober 1582
in Luzern zu verteidigen, galt sie doch als Täuferin, die den katho-

48 Luzerner Akten Nr. 35.
49 J. Schacher, Luzerner Akten zur Geschichte katholischer Konvertiten 1580 bis

1780. Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, LVII (1963) 4.
50 Vgl. E. Meier, Routine und Leben. 'Vaterland' 10. Januar 1959.



lischen Glauben geschmäht hatte. Nach wie vor beteuerte sie dem

Jesuitenpater, nicht der Papst, den doch die Lutheraner für einen

Antichristen hielten, vermöge ihre Sünden zu verzeihen, sondern
Gott allein. Das Weihwasser verachte sie nicht, doch scheine ihr das

Kreuzzeichen genügend Segen zu bringen. Hingegen glaube sie nicht
an ein Fegfeuer, denn es finde sich nicht in der Bibel belegt. Die
Fürbitte der Fleiligen wolle sie nicht ausschlagen; immerhin habe

Gott nicht befohlen, seine Heiligen anzurufen. Schließlich könnten
die Priester, welche Jungfrauen hätten, die heiligen Sakramente nicht
richtig spenden oder Messe halten. Solche Mägde seien Huren, solche

Priester Buben. Immerhin war sie bereit, ihre Zweifel aus der hl.
Schrift widerlegen zu lassen. Der Jesuitenpater fing an mit der
Anrufung der Heiligen aus dem Testament und hatte Erfolg. Die Disputation

über die restlichen Artikel verschob man auf den folgenden
Tag. Die Akten verschweigen das Resultat. Am Sonntag darauf
stand Margret Spyri dem Leutpriester im Hof während der Predigt
vor die Kanzel, fiel ihm ins Wort, widersprach ihm mit lauter Stimme

und seltsamen, ungereimten Worten, hieß ihn schweigen: sie wolle
predigen und den rechten Glauben und den Weg zur Seligkeit
lehren; sie könne es besser als er oder die Jesuiten. Kein Concubinarius
komme in den Himmel, noch möge er inner- oder außerhalb der
Kirche die Messe zelebrieren. Darauf führte man die armselige Person

aus der Kirche wieder ins Gefängnis. Dort starb sie ein paar Tage
später unverwahrt, d. h. ohne Empfang der Wegzehrung51. Wäre

Margret Spyri nicht eines natürlichen Todes gestorben, so hätte ihrer
offenbar der Tod durch Ertränken gewartet. Wir denken bei der

genannten Person an eine Psychopathin, fügen aber bei, daß es in
der Geschichte der Täufer das Motiv der Predigtstörung gegeben

hat. Das hier angezogene schwere Übel des damaligen Konkubinats
beleuchtet Professor Oskar Vasella in seiner Neuerscheinung: Das

Visitationsprotokoll über den schweizerischen Klerus des Bistums

Konstanz von 1586 (Bern 1963).
Aus den Verhörakten vom April 1584 über Peter Wickert, gebürtig

vom Rehhag aus dem aargauischen Schmiedrued oder Gontenschwil

(Nachbargemeinden zu Rickenbach) und Hans Stutz von
Reinach (Nachbargemeinde zu Pfäffikon) ist zu schließen, daß sich

51 Luzerner Akten Nr. 36.



beide irgendwo im Luzernbiet aufhielten, wo sie der Verdacht der
Täuferei traf. Zwanzig Jahre zuvor hatte Wickert seinen Vater nach
Mähren geführt, wo sie zu Muschau im Kreis Brunn seßhaft wurden.
Sein Landesherr sei seit sechs Jahren nicht mehr lutherisch, sondern
katholisch. Damals habe sie ein Jesuit samt zehn Dörfern und einer
Stadt bekehrt. Seither gingen die Leute jährlich zweimal zur Beicht
und zum hochwürdigen Sakrament. Jetzt sei jegliche Täuferei ausge-
reutet. Sein Landesherr nehme nur Leute an mit guten Ausweisen.
Hans Stutz hatte sich zwölf Jahre lang in Mähren aufgehalten und
begleitete Wickart in die alte Heimat, wo dieser etwas zu erben hatte.

Stutz selbst war von Uli Fischer, einem Katholiken zu Pollau in
Mähren, ebenfalls beauftragt, gegen eine Belohnung von 14 Gulden
am Rehhag eine Erbschaft zu beziehen. Zwei Patres der Gesellschaft

Jesu hatten wenig Erfolg beim Belehren der beiden Gespane. Sie

fanden Wickert einen beschränkten Menschen ohne große Kenntnisse
des katholischen Glaubens, die ihm ein weiterer Pater erteilen sollte.

Ebensowenig hielten sie Stutz für einen guten katholischen Christen,
da er ihnen den Eindruck erweckte, mehr nach dem lutherischen als

dem katholischen Glauben zu trachten, zumal er auf der Herreise an
reformierten Orten Fleisch gegessen hatte. Stutz rechtfertigte sich

allerdings, er habe essen müssen, was man ihm vorgesetzt habe. Was
die sieben Sakramente betraf, gab er den Patres geringern Bescheid
als ein zehnjähriges Kind. Sie hielten es jedenfalls nicht für ratsam,
ihm vom Beichten zu reden, denn er gleiche einem Weiherrohr, das

hin- und hergetrieben werde von jedem Wind. «Also ist er, kumpt
er zuo den catholischen, so erzeigt er sich auch catholisch, kumpt er

zun lutherischen, so hat er es mit inen». Wir fragen uns gemäß dem

Inhalt dieses Zitats, in welchem Grad ein Mensch im 16. Jahrhundert

die Zugehörigkeit zu einer Konfession von seinem Gewissen

abhängig machte oder die Verantwortung hiefür einfach dem Landesherrn

oder regierenden Ort überließ.

Die Aussagen von Stutz befriedigten noch nicht ganz. Man half
nach mit der Folter, um ein Geständnis der Täuferei zu gewinnen;
umsonst. Der Gefolterte konnte nicht zugeben, daß er Leute aus der

Eidgenossenschaft nach Mähren führe, habe er doch keine Beziehungen

mit den Täufern. Das wisse man in Brienz und Reinach, wo er
sich aufgehalten habe und wohin man auf seine Kosten schreiben

solle. Etwelchen Verdacht erregte, was er vom Hörensagen weiter-



gab: es seien die rechten Täufer in die Eidgenossenschaft gekommen;
würde man diese erwischen, so wäre auch der Grund hierüber zu
erfahren. Diese seien einander begegnet in einem Wirtshaus im
badischen Gottmadingen außerhalb Schaffhausen. Dorthin möge man
schreiben. Doch vermochte er keine Namen zu nennen außer einem

gewissen Täuferprediger Ludwig, von dem man in Brienz geredet
habe. Der wiegle das Volk auf und führe es hinweg. Da Stutz für
die Gnädigen Herren belastet erschien, wurde er ausgewiesen52.

Ein bewegtes Leben lebte in jungen Jahren Hans Lips von Münster.

Schon als Knabe ging er dem Almosen nach, hütete im nahen
Reinach eine Zeitlang Ochsen; wieder war er in Münster als Schweinehirt

tätig. Eines Tages kam ein Ziegler dieses Ortes zu ihm und
nahm den Zwölfjährigen kurzerhand mit nach Mähren. Dort wurde

er getauft und von den Täufern ermuntert, ihre Gebote zu halten
und bei ihnen zu bleiben. Damit war er zufrieden. In der Fremde

waren der genannte Ziegler und etliche Personen aus Reinach seine

einzigen Landsleute. Als er einmal zuviel Wein getrunken hatte, mußte

er scheiden. So tauchte er wieder in der Heimat auf. Bei einem

Trunk ließ er in ungeschickter Weise die Äußerung über die Lippen,
er wolle wieder fortziehen und seinen Bruder Peter mitnehmen. Der
Wanderbursche dachte für diesen an eine Beschäftigung in den Weinreben

oder als Drescher, und zwar nicht bei Täufern, sondern Katholiken,

womit dem Bruder sommers und winters gedient gewesen wäre.
Er selbst wollte aus dem Grunde weggehen, weil ihm die Herstellung
der daheim gebräuchlichen Dachziegel nicht lag, sondern nur die der
besetzten oder Mauersteine, wie man sie unten im Lande hatte. Die
Fama brachte nun das Reiseziel Mähren auf. Als Hans Lips zudem
seinen altern Bruder um einen Zehrpfennig bat, legte man dies im
Sinne eines erbetenen Erbteiles aus, damit er offenbar nicht mehr
zurückkehren müßte. Dies reichte Ende Januar 1585 zur Verantwortung

vor dem Ratsrichter, der Lips mindestens dreimal verhörte und
zweimal foltern ließ. Die Amtspersonen aber mußten erkennen, daß

Lips im Verhör den Täufern keineswegs mehr günstig gesinnt war.
Im Urteil nahm der zu Entlassende eine Beicht beim Rektor der
Jesuiten auf sich, von welchem die Gnädigen Herren zudem erhofften,

Luzerner Akten Nr. 38 und 39.

213



er lasse Lips öffentlich auf der Kanzel widerrufen und verlange von
ihm nach Ablauf eines Monats wieder eine Beichte bei einem Pater53.

Anno 1589 hielt die Regierung in den Ämtern Nachfrage, ob ihr
von Gütern entwichener Täufer etwas entgangen sei. Diese Sorge

bezog sich im besondern auf das Willisauer- und Michelsamt54.
Im Jahre 1607 starb in der Gemeinde Gunzwil der kinderlose

Kaspar Weber mit dem Beinamen Sichelnhauer, Landwirt in Adiswil.
Nun wären die beiden überlebenden Schwestern die ersten gesetzlichen

Erben gewesen. Da diese aber in Mähren bei den Täufern wohnten,

galten sie als Verbannte und kamen als Erbinnen nicht mehr in
Frage. Nun meldeten sich aber weitere arme Blutsverwandte vor dem

Rat in Luzern. Das Erbe von 1000 Gulden fiel nach langen und breiten

Verhandlungen im Verhältnis von 2:4:4 Teilen an die Bittsteller,

das Stift Beromünster und den Staat55.

Zur Zeit vor dem ersten Villmergerkrieg setzten sich Leute aus
dem Geschlecht Estermann in Neudorf dem Verdacht der Umwelt
aus, 'in dem si zu den widerteufferen gewandlet und gehandlet, auch
ihre kind zu den teufferen ins land aben gehen und dienen lassen'.

Im Oktober 1655 lief in Luzern Klage ein. Im ganzen wurden ij
oder 16 Personen beiden Geschlechts verhaftet und allen Ernsts
verhört. Immerhin hielt man die Inhaftierten nicht für ernste Täufer,
zumal sie keines Spezialunterrichts im katholischen Glauben bedurften.
Den Entlassenen, die ihre Unschuld bewiesen hatten, durfte in dieser
Sache niemand mehr etwas vorwerfen. Gerade damals erlebte die
schwyzerische Gemeinde Arth mit ihren Täufern und Nikodemiten eine große
Aufregung. Alois Rey ergänzt den Fall der Neudorfer aus den Nun-
tiaturakten also: «Ihnen wurden Vorbehalte gemacht wie den
Arthern wegen des Jubelablasses und der Heiligenfürbitte. Der Nuntius
intervenierte zugunsten der Angeklagten und veranlaßte deren
Freilassung. Der Luzerner Magistrat hatte nach Auffassung des Nuntius
ohnehin den Prozeß zu sehr 'nach seiner Art' erledigt» 56.

53 Luzerner Akten Nr. 40.
54 Staatsarchiv Luzern: Codex 1435 (40), fol. 17 a.
55 Luzerner Akten Nr. 46.
56 Luzerner Akten Nr. 47; Rey, a. a. O. 152.

214



IV. Surental

Im Surental dürften die ersten Kontakte mit den Ideen der Täufer

in die Zeit der Reformation hinaufreichen, wenn auch nach den

Luzerner Akten hier erst 1539 ein Fall auftaucht, der bei den
Frühtäufern eingereiht ist. Im übrigen gilt zu diesem Abschnitt
grundsätzlich wieder die eingangs zum Michelsamt fixierte Überlegung der
wirtschaftlichen Struktur einer Talschaft.

Das Täuferpaar Hans Kaufmann und Katharina Hetzel von
Wellnau bei Triengen fiel begreiflicherweise bei den Landsleuten und
der hohen Obrigkeit in Ungnade. Nach etlichen Zeiten, wie ihr
Verbleiben bei den Täufern ausgedrückt wird, fanden sie den Weg zur
katholischen Kirche zurück. Aus dem 1566 abgefaßten Empfehlungsschreiben

von Johann Heinrich Schumacher, Propst zu Beromünster,
ist zu entnehmen, wie dieser den beiden Konvertiten nahestand. Nach
der Fürsprache des Propstes an Schultheiß und Rat von Luzern war
Kaufmann jedenfalls zur Einsicht gelangt, daß die arme, faule Sekte
der Täufer kein Fundament habe und weder ihm noch andern zur
Seligkeit verhelfe, sondern zur ewigen Verdammnis gereiche. So

widersagte er seinem neuen Glauben und pilgerte auf den Rat biederer,
christlicher Leute und durch die Gnade Gottes nach Einsiedeln, wo
er mit Katharina Hetzel 'ze kilchen und straaßen gangen und sacrament

empfangen'. Miteinander zu Kilchen und Straßen gehen hieß
nach dem Idiotikon öffentlich und rechtlich sich als zusammengehörig

ausweisen; von Verlobten: der Verbindung durch die kirchliche
Trauung die erforderliche Sanktion geben lassen. Jedenfalls ließ das

Paar nun ihre Jugend in Triengen taufen. Der rehabilitierte Mann

war willens, nirgendswo als auf altgläubigem Gebiet zu wohnen.
Dasselbe beteuerten Vater, Mutter und alle Verwandten, was ein starkes

Sippengefühl offenbart57.
Konrad Rapp von Geuensee lebte mit seinem Sohn im Unfrieden,

so daß er 1573 auf die Idee kam, ein Pferd zu satteln und nach Mähren

zu reiten, was er aber nicht ausführte. Nach dem Hörensagen
hielt er sein Reiseziel für ein gutes Land, wo sich leben ließe. Der
Rat von Luzern hatte mit diesem schwierigen Charakter noch mehr-

57 Luzerner Akten Nr. 12.

215



mais zu tun. Der Streithahn Rapp saß auch eine Zeitlang im 'Jost-
hasenhüsli' der Stadt gefangen58.

Rosina Meyer von Wetzwil in der Gemeinde Schlierbach hegte

unter dem Einfluß ihrer Mutter und Brüder ebenfalls den Plan, nach

Mähren zu gelangen, was aber rechtzeitig ruchbar wurde. Der
Ratsrichter vernahm im September 1578 von ihr, daß sie in einem Walde

gepredigt hatte. Das Urteil steht aus. Um die gleiche Zeit wurde die

Frau des Heinrich Schmidli in Büron nach Mähren entführt, was bis

ins Michelsamt hinüber zu reden gab59.

1579 gelang auch Hans Burkarts Frau in der alten Vogtei Büron
die Flucht nach Mähren. Diese war Mutter zehn lebender Kinder.
Sie hinterließ ein Frauengut von 182 Gulden, sechs Malter Korn und

Hausrat, was grundsätzlich dem Staat anheimfiel. Immerhin versprachen

sich Hans Burkart einerseits, Stiefsohn Caspar Gyger mit
Beistand Hans Heini Ackermann anderseits auch etwas davon. Der Rat
erzeigte Gnade und Barmherzigkeit und war zufrieden mit einer
Konfiskation von 100 Gulden durch den amtierenden Vogt. Hans Burkart

und Stiefsohn erhielten das Korn und 20 Gulden. Mit dem Rest

wurden die andern sieben Kinder bedacht, während jene, die der

Mutter gefolgt waren, leer ausgingen60.

Kaspar Herpel von Schlettstadt ging als minderjähriger Knabe zu
den Täufern, ohne ihren Glauben anzunehmen, wie er später pro
domo bekannte. Auch wandelte er 20 Jahre lang in den Landen umher.

Als er kein genügendes Auskommen mehr fand, verließ er Weib
und Kind, ohne eine andere zu heiraten. Durch den Tod seines Bruders

fiel ihm eine Erbschaft zu. Es ist nicht ganz klar, ob nun Hans
Herzog von Büron Herpel als Dienstknecht gegen Speise und Lohn
dang oder den alten gebrechlichen Mann gleichsam mit Leib und Gut
übernahm. Was eigentlich zu reden gab, waren die Bücher Herpels,
die von der Behörde im April 15 81 als zwinglische, sektische, falsche
und täuferische bezeichnet wurden. Vor Gericht redeten wohl Herzog

und Herpel auf ihre Mühle, was diese Bücher betraf. So verteidigte

sich Herpel: Er habe Herzog zuvor orientiert, seine Bücher
möchten ihm schaden. Darauf aber habe ihm dieser befohlen, jene

58 Luzerner Akten Nr. 17.
59 Luzerner Akten Nr. 22.
M Luzerner Akten Nr. 27.

216



nur mitzunehmen, was geschehen sei. Immer wieder habe Herzog
nach den versteckten Büchern gefragt. Schließlich habe er sie gefunden

und darin gelesen. Herzog jedoch drehte den Spieß um: Als er

Herpel in Dienst genommen habe, sei kein Wort über die Bücher
gefallen. Übrigens habe er nicht viel darin gelesen, da er des Lesens

nicht recht kundig sei. Eigentlich sei Klaus Suter von Winikon schuld,
daß er Herpel angenommen habe. Gewiß habe er diesem ein täuferisches

Buch abkaufen wollen, und zwar in der Absicht, es MGH. zu
überantworten. Nach der Auffassung des Ratsrichters war Herzog
nicht befugt, ohne Wissen und Willen der Obrigkeit Herpel an
seinen Tisch zu nehmen. Der Mann von Schlettstadt konnte zu seinen

Gunsten noch sagen, bei Herrn Peter zu Büron gebeichtet und
daselbst kommuniziert zu haben. Hingegen belasteten ihn seine groben
Schwüre: tausend Pestilenz, tausend Sakrament. Im Protokoll des

Turmbuches figuriert Herpel rundweg als Täufer, was kaum mehr
zutraf. Er lud sich zu den Kosten durch sein ganzes Verhalten wegen
der Bücher 30 Gulden, wegen der ausgestossenen Schwüre 20 Gulden

Busse auf und verlor das Gastrecht auf Luzerner Boden. Hans

Herzog bezahlte für seinen Fehler-20 Gulden; Klaus Suter, der ebenfalls

einvernommen war, wurde unbelastet entlassen61.

Heini Schmidli von Wetzwil mußte es anno 1583 erleben, wie
seine Frau in aller Heimlichkeit in Mähren ihr Heil suchte und drei
Kinder mit auf den Weg nahm. Zwei Kleine ließ sie daheim. Der
geprüfte Mann klagte in Luzern sein Herzeleid. Von den 300 bernischen

Gulden, die zur Diskussion standen, hatte er bloß den sechsten

Teil abzutreten, um die beiden Schützlinge besser zu ernähren. Frau
Schmidli (vielleicht handelt es sich um die obige Rosina Meyer)
stammte möglicherweise aus dem nahen Bernbiet, da ihr Vermögen
nicht von luzernischer Währung war62.

Daniel Schüpfer von Büron kam einmal zu Ohren, schon sein Vater

habe sich die Emigration nach Mähren überlegt. Es ist nicht
ausgeschlossen, daß der zeitweilige Täufer Niklaus Schüpfer von
Beromünster (1582) die fragliche Person ist. Jedenfalls ließ sich Daniel

von seinem Bruder Caspar Schüpfer überreden, in Mähren lasse sich
besser leben; wobei man offenlassen muß, ob dieser vom Hörensagen

61 Luzerner Akten Nr. 28.
62 Luzerner Akten Nr. 37.

217



oder aus eigenem Erleben berichtete. So verließ Daniel seine 'treulose
Hausfrau' und ein Kind und begab sich zu der 'leidigen Sekte der
Wiedertäufer'. Durch diese Handlung verwirkte er grundsätzlich
Leib und Gut. Am 31. Oktober 161 o setzte die Obrigkeit einen

unparteiischen Vogt über das Vermögen des Emigranten, um allfällige
Schulden zu bezahlen und die amtlichen Unkosten zu decken. Die
restliche Erbmasse wurde an Zinsen gelegt, um daraus das unmündige
Kind zu erhalten. Die Obrigkeit behielt sich vor, wieviel sie diesem

später zuteilwerden lassen wolle. In Mähren wurde Schüpfer in
seinen Hoffnungen getäuscht. Sofern sein Selbstzeugnis der vollen Wahrheit

entspricht, blieb er bloß zwei Tage bei jenen Täufern. Offenbar
ergriff den Entwurzelten das Heimweh. Er verhieß eine Fahrt nach

Einsiedeln, auf daß ihm unsre liebe Frau wiederum ins Vaterland
verhelfe. Bei der ersten besten Gelegenheit nahm er den Heimweg unter
die Füße. Weil er das Betreten des Luzernbietes einstweilen nicht für
ratsam erachtete, hielt er sich eine Zeitlang im nahen Bernbiet auf,
jedoch ohne sich in Religionssachen mit den Reformierten einzulassen.

Am 26. Juli 1611 weilte Schüpfer bereits eine Weile in einem
luzernischen Gefängnis. Dort versprach er, im katholischen Glauben
bis zum Tode zu verharren und bat untertänig und flehentlich um
Verzeihung. Mit einer allfälligen Bevogtung seines Gutes erklärte er
sich einverstanden. Der ganze Handel wurde endgültig am 10. August
darauf ausgemacht. Doch erwähnt die abrupte Notiz neu bloß den

Namen von Caspar Schüpfer (Mähren?), den wir oben eingeflochten
haben. Nach der üblichen Praxis dürfen wir bei Daniel Schüpfer mit
Beicht, Buße und Entlassung rechnen63.

V. Wiggertal

Das Amt Willisau war einem gewissen Einfluß täuferischer
Ideen besonders ausgesetzt durch seine gemeinsame westliche und
offene nördliche Grenze mit dem alten Bernbiet. Die Luzerner Akten

zur Geschichte der Täufer haben aus diesem Amt nach der
bernischen Reformation fast 50 Jahre lang nichts zu berichten. Dies
dürfte kaum der historischen Wahrheit entsprechen, zumal im
Emmental die Täufer zahlreich waren. Möglicherweise liegt noch unge-

*3 Luzerner Akten Nr. 44.

218



sichtetes Material im Stadtarchiv Willisau, da ja der Landvogt als

erste Gerichtsinstanz amtete, bevor die Fälle nach Luzern kamen.
Als ersten uns bekannten Fall des fraglichen Gebietes erwähnen

wir Caspar Brülmann. Der aus dem Frankenland gebürtige Mann
wurde im aargauischen Reitnau erzogen, wo er später als Sigrist
wirkte. Als die Berner reformiert wurden, zog er nach Goldach in
der Gemeinde Ebersecken, die ihm zur zweiten Heimat wurde. Hier
kam er nach seinem Selbstzeugnis allzeit christlicher Ordnung nach.
Gefährlich wurde es für ihn, nachdem ein täuferisches Brüderpaar
namens Blum in seinem Hause gewesen war. Nach stetigen Abweisungen

ließ er sich angeblich bewegen, einmal mit ihnen zur Predigt
zu gehen um zu hören, ob die Täufer recht oder unrecht hätten. Als
Landvogt Pfyffer dessen innewurde, ließ er Brülmann nach Willisau
bringen und verhören. Mit der Antwort des Befragten begnügt, ließ

er ihn wieder ledig und heim. Den Verdacht der Täuferei aber wurde
Brülmann nicht mehr los. Es scheint, daß der Mann über eine erstaunliche

Bibelkenntnis verfügte, was übrigens für jeden echten Täufer
typisch war und dann und wann durch seine allzukritischen
Bemerkungen in religiösen Belangen Anstoß erregte.

Die Kundschaft von Willisau sorgte denn auch dafür, daß der
vermeintliche Täufer im März 1574 nach Luzern geführt und zwei
Tage nacheinander im Frauenturme verhört wurde. Hier hatte der

76jährige Greis Rede und Antwort zu stehen über alles, was man
ihm an Äußerungen über Messe, Beicht, Kindertaufe, Glaube der

Täufer, Fürbitte der Heiligen, Gebet für Abgestorbene und Fegfeuer

zur Last legte. Zur Frage der Kindertaufe zitierte er den oft gehörten
Satz: an etlichen Orten glaubten die Leute, man solle die Kinder zu
ihren Tagen kommen lassen, ehe man sie taufe. Er aber glaube es

nicht. Sogar vor einer Information bei seinem Hausvolk über sein

religiöses Tun und Lassen wäre er nicht erschrocken. Zur angeblichen
Verachtung der Messe bekannte er den standhaften Glauben seiner

Altvordern. Es wollte ihm lediglich nicht recht in den Kopf, daß so

hochgelehrte Leute in diesem Punkte noch stets widereinander im
Streit und uneins waren. Brülmann zeigte sich bereit, als katholischer
Christ zu genesen und zu sterben. Die gemachten Vorwürfe über die
Beicht kamen daher, weil er mit seinem Geistlichen nicht fertig
geworden war, ob Gott oder der Priester die Sünden nachlasse. Auf
diesen Wortwechsel hin hatte ihm der betreffende Priester die Beicht-

219



abnähme verweigert, aber sich bereit erklärt, die Belehrung nach acht
Tagen wieder aufzunehmen. Das Gespräch aber war bis zum Verhör
unterblieben. Der gewandte Verteidiger Brülmann erinnerte sich der
Kanzelworte früherer Geistlicher: sie hätten den Menschen die Sünden

nicht nachzulassen. Sofern aber der Mensch beichte und seine

Sünden beweine und bereue und Buße tue, werde ihm Gott der Sünden

nicht mehr gedenken. Zudem stehe im Evangelium das Wort
Christi: Ihr alle, die ihr so beschwert seid, kommt her zu mir, ich
will euch ergötzen und eure Bürde abnehmen. Zudem schwebte ihm
das Gleichnis vor: wenn zwei Blinde einander führen, fallen sie beide
in den Graben. Das treffe aber zu, wenn er und der Priester Sünder
seien. Mit der geäußerten Blindheit der Priester wollte er zwar nicht
ihre Lehre und ihr Amt antasten, sondern ihr ärgerliches Leben ahnden,

was er aber zu spüren bekam. Aufsässige Leute sagten ihm ins
Gesicht: der alte Mann sei täuferisch; er solle schweigen, da er nicht
wisse, was er sage. Den Vorwurf der Kundschaft, er wolle gern im
Weingarten des Herrn arbeiten und predigen, schwächte er etwa also
ab: er wolle sich, da ihm der Tod vor der Tür stehe, zu Gott
aufmachen und in seinem Weinberg werken, um hernach mit den
Arbeitern den Lohn zu empfangen. Zur Fürbitte für die Verstorbenen
drückte er sich wiederum von der Kundschaft abweichend aus, welche

ihm nämlich nachsagte: der Mensch komme entweder mundauf
in den Himmel oder in die Hölle. Noch heutzutage kennt der
luzernische Wortschatz die Formel: mundauf in den Himmel kommen.
Das Idiotikon gibt aus der Vergangenheit den gleichen Ausdruck
über einen 'sterbenden Frommen, dem man zutraut, daß er geradenwegs,

ohne Durchgang durch das Fegfeuer, in den Himmel kommen
könne'. Nach der Meinung Brülmanns wäre es für den Menschen das

Allerbeste, er würde sich zu Lebzeiten auf den Tod rüsten, daß er
nachher eine Fürbitte nicht mehr nötig hätte. Den gleichen Schluß

zog er aus der Parabel vom hochzeitlichen Kleid, wollte er doch
nicht mit gebundenen Händen und Füßen in die äußerste Finsternis
geworfen werden. Am zweiten Verhörtag wurde Brülmann in allen

strittigen Fragen durch den Leutpriester eines Bessern belehrt, was er
dankbar schätzte. Tags darauf wurde er schon wieder entlassen mit
der Bedingung, in Einsiedeln einen Beichtbrief zu holen64.

•4 Luzerner Akten Nr. 18.

220



Jörg Breitinger aus dem zürcherischen Eglisau oder Zollikon geriet
im Juli 1575 von Willisau nach Luzern in den Wasserturm. Hier
gestand er unter anderm, mit den Täufern im Bernbiet eine Zeitlang in
Gemeinschaft gelebt, aber in der Folge dieses Verhältnis aufgelöst zu
haben. Der pathologisch veranlagte Mann wurde nicht als Täufer,
sondern als Hexenmeister hingerichtet und verbrannt65.

Im folgenden Jahrzehnt erlebte die geistige Strömung im untern
luzernischen Wiggertal ihren Höhepunkt. Im Oktober 1581
verantworteten sich Hans Hummel von Reiden, Heinrich Baumann von
Wikon und Martin Bader von Reiden selbdritt vor Ratsrichter und

Landvogt in Luzern. Die geographische Lage der beiden Gemeinden
ist bezeichnend.

Nach den Verhörakten kam einmal Hans Hummel mit dem

Untervogt von Reitnau im Gespräch auf die Täufer, da ein Prediger aus
Böhmen in der Nähe weilte. Beide wurden einig, eine Predigt würde
ihnen wohl nichts schaden, worauf sie hingingen auf den Reitnauer-
berg. Sie verstanden aber den Prediger nicht und fanden kein Gefallen.

Um bei der Behörde nicht weiter in Ungnade zu fallen, zeigte
Hummel sogar die Bereitschaft zu einer Wallfahrt nach Rom, sei es

persönlich oder durch einen Stellvertreter. Doch wurde er entlassen,
ohne dieses Opfer bringen zu müssen.

Heinrich Baumann steckte nach seinem Bericht bei mehreren
Gläubigern in Schulden, weshalb er seine Güter feilhielt und mit dem
Gedanken umging, nach Solothurn zu ziehen, da er von niemandem
mehr Hilfe oder Rat erwartete. Die Zungen dreier Weiber legten ihm
aber den geplanten Wegzug mit dem Mährenland aus. Sollte er sich

wirklich dahin geäußert haben, so wäre es nach einem guten Trunk
geschehen, was indirekt einem Geständnis nahekommt. Ferner
gestand er, auf dem Wege zum Besuche des Schwiegervaters seines Sohnes

von weitem einen Haufen Volk mit abgezogenen Hüten um einen

Prediger gesehen, aber nichts verstanden zu haben. Der Mann
bezahlte bei seiner Entlassung 20 Gulden Buße. Nach ein paar Wochen

bewilligte ihm der Rat, auswärts roo Gulden zu entlehnen, die
Schuld mit fünf Prozent zu verzinsen und in fünf Jahren abzulösen.

Der Dritte im Bunde, Martin Bader, nahm zwar nicht an
Täuferpredigten teil, wurde aber von einem in der Folge nach Mähren ent-

85 Luzerner Akten Nr. 20.

221



wichenen Mann namens Fäutsch eingeladen mitzukommen, mit dem

Hinweis, die Täufer glaubten an Gott und täten nichts Böses. Als
Bader dazu noch vernahm, daß ihnen die Messe fehle, schlug er die

Einladung ab. Wie aus einem weiteren Verhör hervorgeht, traf er im
Hause des um ihn Werbenden zwei unbekannte Täufer an, die ihn
ebenfalls überreden wollten, mit Fäutsch zu ziehen. Bader blieb bei
seinem Glauben. Nach dem Urteil vom 27. November 1581 wurde
es ihm und Hummel zur Pflicht gemacht, bei den Jesuiten zu
beichten66.

Am 7. November 1581 war in Luzern der Wegzug des oben

genannten Fäutsch, gebürtig aus Brittnau (AG), wohnhaft in Reiden,
sowie der widerrechtliche Verkauf einiger seiner Güter durch Hans
Müli von Reiden bekannt. Somit hatte der Landvogt von Willisau
seines Amtes zu walten. Allerdings hatte Fäutsch an beweglichem
Gut so viel als möglich heimlich weggeschafft. Noch im Mai -1584
mußte Elogius Steinmann von Reiden wegen des entwichenen Fäutsch
den Verlust einer Gült im Wert von 100 Gulden in Kauf nehmen,
welche der Landvogt mit Fug und Recht einzog, um sie auf Martini
1585 samt Kapital und Zins den Gnädigen Herren zu überantworten67.

Zur Zeit, als Hans Fäutsch wegzog, plante auch Lienhard Wyß,
Reiden zu verlassen. Bei der Werbung nach Mähren stellte ihm ein
Täufer gleichsam Religionsfreiheit in Aussicht. Der Mann stammte
aus dem alten Bernbiet, wo sein Bruder, Peter Wyß, in Brittnau
Untervogt war. Dieser kam ihm bei der Bereinigung der finanziellen
Dinge wie gelegen. Anstelle von Heini Jans zu Reiden stand er ihm
für eine Schuld von 110 Gulden mehr als zur Hälfte gut und löste

ihm für das Haus 30 Gulden. In Mähren hörte Lienhard Wyß von den

Täufern, niemand in der Christenheit außer ihnen würde selig. So wurde

er gezwungen, den katholischen Glauben zu verleugnen. Als Beschäftigung

wies man ihm das Säubern von Pferdeställen zu. Dank dieser

Arbeit bekam er wie die andern zu essen und zu trinken und die
nötigen Kleider. Er schien sogar eine gewisse Glaubensfreiheit zu gemessen,

gerade was die Annahme der Taufe betraf. Bei der Taufe eines

neuen Mitgliedes nahmen die Täufer nach seiner Äußerung einen

66 Luzerner Akten Nr. 29.
67 Luzerner Akten Nr. 32.



Krug voll Wasser und gössen ihn über den Täufling aus mit den

Worten: 'Geh' hin, dein Glaube hat dich selig gemacht'. Anhänger,
die gefehlt hatten, stießen sie aus und nahmen sie erst wieder nach

Vollbringen der auferlegten Buße auf. Ein Gebet der Täufer lautete
also: «Am Morgen sprechen sie: 'Behüt mich Gott der Vater'! Zu
Mittag: 'Behüt mich Gott der Sohn'! Abends vermeinen sie, sie seien

selbst der Hl. Geist». Täglich beteten sie: «Herr, ich sage dir Dank,
daß du mir gibst Speis' und Trank. Herr, ich sage dir Dank, daß du

uns gibst Haus und Heim. Herr, ich sag' dir Dank, daß du uns gibst
Haus und Hof, Acker und Matten, daß wir uns ernähren mögen».
Wyß erhielt auch Einblick in gewisse Bräuche und Gewohnheiten. So

bestatteten die Täufer die Toten ohne jegliche Zeremonie zwischen
einem Weiher und einem Hölzli. Einen Gast empfingen sie mit der
Grußformel: Gott sei mit uns! Darauf antwortete der Eintretende:
Gott sei Lob! Ferner verehelichten sie sich an zwei bestimmten Tagen

des Jahres, entweder im Mai oder im Herbst. Als Wyß sich nicht
verpflichten konnte, dauernd bei den Täufern zu bleiben, verließ er
sie. Angeblich kaufte er im Mährenland mit seinem Gespan Hans
Sandmann von Knonau von Jakob Belliker, dem Sohne eines bernischen

Untervogtes, einen Hof. Der Graf des betreffenden Gebiets
lebte nach der Augsburgischen Konfession, war also Lutheraner. Nun
wäre es Wyssens Wunsch gewesen, auch die Familie seiner Tochter
Katharina, die mit Heinrich Gsell von Rifferswil zu Badachtal in der
Gemeinde Ebersecken lebte, nach Mähren zu holen. Also machte er
sich auf in die Heimat. In Knonau lag er drei Wochen krank darnieder,

worauf er zur Einsicht kam, seinen neuen Plan aufzugeben. Daher

verkaufte er daselbst seinen Teil des Hofes an den genannten
Mitgesellen. All diese Dinge bilden das Resultat seines mehrfachen Verhörs

vom März 1582, wobei man ihm auch mit der sogenannten Folter

'in der Wanne' nachhalf. Jetzt zeigte er sich wieder gewillt, beim
alten Glauben zu bleiben. Er nahm es auf sein letztes Ende, diesen

innerlich nie verleugnet zu haben. Der Ratsrichter war offenbar von
diesem Bekenntnis nicht ganz überzeugt. Lienhard Wyß hatte sich

eine Stunde lang am Pranger zu zeigen und verlor sein restliches Gut
an den Staat. Zudem verpflichtete er sich eidlich, luzernischen Boden
nicht mehr zu betreten68.

*8 Luzerner Akten Nr. 33.

223



Gleichzeitig mit Lienhard Wyß wurden 1582 auch Katharina
Wyß und Heinrich Gsell einvernommen, da man vermutete, ihr Vater

und Schwiegervater habe in Mähren für sie sondieren müssen. Der
Schwiegersohn war seinerzeit ganz überrascht, als ihm andere Leute
die Nachricht des Wegzugs meldeten. Die Tochter aber war in das

Geheimnis eingeweiht, zumal ihr der scheidende Vater ein Kessi
übergeben hatte und was sonst noch vorhanden war, während dieser für
den Fall einer Rückkehr ein Bett bei seinem Bruder Peter gegen einen
Tauschwert von drei Kronen deponierte. Trotzdem hatte Katharina
Wyß nie im Sinne, ihrem Vater nach Mähren zu folgen. Die eigentlichen

Helfershelfer waren nach ihrer Meinung vielmehr Peter Wyß
zu Brittnau und der wegegezogene Hans Fäutsch von Reiden. Wie es

scheint, wurde Heinrich Gsell straflos entlassen. Der Mann aus dem

Zürichbiet war seinerzeit vom Pfleger des Dominikanerinnenklosters
Ebersecken ermuntert worden, sich rechtlich niederzulassen, worauf
er heiratete. Im Sommer 1583 wurde er denn auch als Hintersasse

aufgenommen ".
Für die Folgezeit sind uns aus dem Amt Willisau keine weitern

Täufer mit Namen bekannt. In einem Formelbuch des Staatsarchivs
lesen wir zum Jahr 1588, man möge Nachfrage halten wegen des

Guts des aus Mehlsecken (Langnau LU) entwichenen Täufers. Im
Jahr darauf wollte die Regierung vom Willisauer Vogt erneut wissen,
ob von fortgezogenen Täufern noch etwas für den Fiskus zu holen
sei70. Somit erhellt eindeutig, daß uns der eine oder andere Täufer

entgangen ist. Soweit wir die konsultierten Quellen übersehen, hören
die Täuferprozesse aus dem Wiggertal verhältnismäßig früh auf.
Nach dem Fluktuieren der Bewegung in andern Gegenden ist dies

mit einer gewissen Reserve zu bemerken.

VI. Entlebuch

Gegenüber dem Amt Willisau hat das Entlebuch weniger direkte
Verbindungen zum Bernbiet. Wald- und Wißemme, die beiden Quellbäche

der Kleinen Emme, fließen nur auf Luzerner Boden. Die Was-

69 Luzerner Akten Nr. 33. Siehe auch J. Schacher, Zur Zeit der Reformation ins

Luzernbiet eingewandert? Geschichtsfreund CVIII 145.
70 Staatsarchiv Luzern: Codex 1435 (39), fol. 9; Codex 1435 (40), fol. 17 a.

224



serscheide zwischen Kleiner und Großer Emme durchzieht bloß einen

Zipfel im Südwesten des Amtes, in den Gemeinden Escholzmatt und
Marbach. Hingegen boten sich im voralpinen Amt Entlebuch für
Täufer gute Versteckmöglichkeiten.

Etwa im Winter 1577 war in Escholzmatt ein gewisser
Schulmeister Mathias tätig. Er war ein fremder Geselle. Einmal begab er
sich nach Marbach ins Wirtshaus, wo ihn der dortige Kilchherr Lux
Berchtold antraf. Die beiden Tischgenossen kamen auf die Jesuiten
zu sprechen, die sich seit 1574 in Luzern niedergelassen hatten. Der
Schulmeister aber war ein Täufer, der nachts predigen wollte. Als
man sich anschickte, ihn zu fangen, hatte er den gefährlichen
Boden schon verlassen. Zwei Jahre später mußte sich Kilchherr Berchtold

wegen seiner im Wirtshaus zu Schangnau gegen die Jesuiten aus-

gestossenen Schmähworte verantworten. Bei dieser Gelegenheit
denunzierte er nachträglich Schulmeister Mathias71. Ohne diese
aufschlußreiche indirekte Quelle wäre der Täufer der Geschichte

entgangen.

Am Ende des 17. und zu Beginn des 18. Jahrhunderts ging der
alte Stand Bern energisch daran, die Täufer aus seiner Landschaft zu
vertreiben und orientierte bei dieser Absicht auch die Regierung von
Luzern. Zur Erreichung des Ziels setzte Bern eigens Täuferjäger ein.

Somit erklärt es sich, daß auch Luzern sein südwestliches Grenzgebiet

der besondern Obhut des Landvogtes anvertraute. Aus einer

Zeitspanne von zwanzig Jahren sind uns hierüber von 1695 an nicht
weniger als sieben Ratsbeschlüsse erhalten, die alle dieselbe Sprache
reden. Im Entlebuch mußten denn auch zu wiederholten Malen Täufer
an die Bernergrenze gestellt werden, zur Übergabe an den reformierten

Landvogt. Der Rat von Luzern wußte um die Gefahr des Ein-
nistens und Unterschlupfsuchens der Täufer auf den abgelegenen

Alpen. Der Landvogt hatte im besondern Bücher und Schriften der
Täufer zu beschlagnahmen72.

Aus dieser letzten Epoche der Täuferverfolgung finden sich in
einem Turmbuch zwei interessante Ergänzungen aus dem Jahre 1696.
Damals hatte der reformierte Berner Ulrich Lüthi von Lauperswil
aus der Vogtei Trachselwald ein Alplehen im Entlebuch und nahm

71 Luzerner Akten Nr. 26.
72 Luzerner Akten Nr. 50.

225



auch seinen Vater Kaspar Lüthi eine Zeitlang zu sich, welcher es

mit den Täufern hielt. Der Landvogt reichte Klage ein. In Luzern
bewies Ulrich Lüthi seine evangelische Konfession durch seine treue
Gesinnung zur Obrigkeit. Wohl wußte er, daß man Täufer nicht im
Lande duldete. Doch glaubte er, seinen eigenen Vater nicht Verstössen

zu dürfen, bis dieser freiwillig wegginge. Nun wurde er noch
genauer ausgefragt wegen dreier Bücher des Vaters, die in der Alphütte
waren. Hier handelte es sich um ein kleineres und zwei größere
Bücher (worunter ein Testament), sowie um eine Prattig. Die Frage
nach der Taufe der Täuferkinder bejahte er als etwas Notwendiges,
wobei die Verwandten das Kind zutrügen. Schließlich wurde er nicht
mehr weiter verhört und entlassen. Auf einer Deportationsliste von
bernischen Taufer nach Holland aus dem Jahre 1710 figuriert ein Niklaus

Lüthi von Lauperswil, der ein Verwandter zu Ulrich und Kaspar
Lüthi sein könnte. Bevor übrigens Ulrich Lüthi das Alplehen im Entlebuch

bekam, hatte es sein Schwager Hans Gerber genutzt, der als Täufer
galt73. Die Nutzung von Alplehen durch reformierte Berner bildete
gleichsam die Ausnahme der Regel: cuius regio, eius religio (wessen

Land, dessen Religion). Als Vergleich sei erwähnt, daß Ulrich Wäber

von Signau sich am Ende des 16. Jahrhunderts die Alp Rotenfluh in
Escholzmatt für fünf Sommer als Lehen sicherte, diese aber die zwei
ersten Jahre umständehalber nicht beziehen konnte, was 1601 einen

gerichtlichen Entscheid zur Folge hatte74.

Gleichzeitig mit Ulrich Lüthi stand im Juni 1696 in Luzern noch
ein Berner Rede und Antwort: der Täufer Hans Zaugg aus dem

Kirchspiel Hoechstetten in der Vogtei Signau. Der 50jährige Mann
hatte im Salwideli in der Nähe von Sörenberg zum zweitenmal ein

Alplehen inne. Er machte kein Geheimnis aus seinem Täuferglauben,
den er sieben oder acht Jahre zuvor angenommen hatte. Er stand

zwar zur Obrigkeit; aber das Kriegshandwerk war ihm innerlich
zuwider, was er also begründete: «Unser Herrgott habe zu Petrus

gesagt: 'Er solle sein Schwert an seinen Ort tun'. Ob sie nicht wüßten,
wessen Kinder sie seien. Er denke, unser Herrgott habe damit
gemeint, man solle mit dem Wort Gottes streiten». Nach seinem Glauben

befragt, zitierte er aus der Bibel: «Man soll Gott lieben von

73 Luzerner Akten Nr. 48.
74 Luzerner Ratsprotokoll XLVII 261 a-b, 271 a.

226



luther gantzem hertzen und lust der sell, von allen kräfften; darnach
den nechsten als sich selbsten. Daran hange dz gantze gsetz und die

propheten. Dz er von neuwem gebohren werde, dis sie so vili, als er
soll von sünden abstahen und solche nit mehr thuon. Durch wasser
und geist, dz sie so vili, dz der mentsch soll durch buosfertiges leben

von sünden abstahen; darnach tauf man sie wider, wan sie es begehren.

Man soll sich wohl halten und Gott ghorsamb sin: dz ist dz recht
und dz billiche thuon». Die religiösen Unterweisungen aus 'Bibel und
Testament' hatte sich Zaugg in dieser und jener Stube unweit von
Hoechstetten geholt, wohin er zum Gottesdienst gegangen war. Dabei

waren oft ihrer zehn, zwölf bis fünfzehn Personen zusammengekommen.

Aus dem Luzernbiet vermochte er keine Zusammenkünfte
anzugeben. Zur Angabe weiterer Täufer im Lande aufgefordert, denunzierte

er Uli Balzli auf seinem Bergli und den Aelpler Welti auf dem

Lochsitenberg. Seine Bücher hatte er nicht nach dem Salwideli
mitgenommen, sondern daheim gelassen. Am Ende des Verhörs beteuerte

Zaugg, in allen Dingen die Wahrheit gesagt zu haben. Da am ganzen
Prozeß außer den Amtspersonen von Luzern schon Weibel,
Geschworene und Landvogt im Entlebuch beteiligt waren, wurden dem

Täufer die Gerichtskosten überbunden, worauf man ihn des Landes
verwies75.

Die letzte Täufernotiz in einem Luzerner Ratsbuch verzeichnet im
November 1716 die Ausweisung von Peter Gerber und seines Gespans

aus dem Entlebuch. Dabei wollte man genau wissen, ob diese zwei
ausgewiesenen Männer Gilg und Josef Lötscher als Täufer bekannt

waren oder nicht. Je nachdem sollten sie ihren Alpzins erhalten oder
dessen verlustig gehen. Im gleichen Text werden die Geschworenen,
'welche mit den jüngsthin verwisenen widerteufferen müehe, arbeit,
läuff und gang gehabt', mit einem Taglohn von 20 Schilling entschädigt.

Offenbar gab man in jener Zeit noch andern Leuten den Laufpaß,

zumal sich die Regierung auch im August und September 1716
mit Täufern im Entlebuch befaßte76.

Drei bernische Täuferjäger betraten bei ihrem Handwerk 1726
auf der Grenze zwischen Trüb und Marbach widerrechtlich Luzer-
nerboden, um drei geflüchtete Täuferinnen einzufangen. Darauf

75 Luzerner Akten Nr. 49.
76 Luzerner Akten Nr. 50.

227



reichte der Entlebucher Landvogt Beschwerde ein. Der kritische Fall
zog sich volle vier Jahre in die Länge, ob das fragliche Haus am
Windbruch zu Luzern oder Bern gehöre. Beide Parteien nahmen
mehrmals Augenschein. Die Angelegenheit endete zugunsten Luzerns,
das den Eindringlingen eine Buße von hundert Talern auferlegte77.

Fassen wir ein paar wesentliche Dinge zusammen! In einer

Zeitspanne von annähernd 200 Jahren hatten sich der Obrigkeit von
Luzern nachweisbar über 60 Personen als eigentliche Täufer,
Halbtäufer oder bloß Verdächtige zu stellen. Dazu kommen noch einige
Kontumazurteile. Die Verhörakten bieten ferner indirekte Angaben
über eine gewisse Anzahl namentlich belegter Täufer auf Luzerner
Boden. Schließlich sind noch jene Leute mitzurechnen, welche die
Heimat verlassen haben, ohne daß sie archivalisch zu fassen sind.
Somit dürften wir mit der rund geschätzten Gesamtzahl Hundert
als obere Grenze kaum weit daneben geraten, wobei das fremde
Element neben dem einheimischen ziemlich häufig vertreten ist. Dieses

Ergebnis aus einer so langen Epoche verschwindet fast in Anbetracht
der schweizerischen Bewegung, hat doch Bern 1711 allein 325 Täufer

(53 Männer, 74 Frauen, 51 Ledige, 147 Kinder) auf drei Schiffen
nach Holland deportiert78. Neben drei Todesurteilen über Fremde
wechseln die Richtersprüche auf Verbannung und Freilassung. Wir
haben den Eindruck gewonnen, daß die einheimischen und eingesessenen

Leute im allgemeinen gnädiger davonkamen als die fremden
Personen, zumal diese aus psychologischen Gründen leichter zu
bestrafen und auszuweisen waren. Immerhin bilden die ausgewerteten
Akten in ihrem Längsschnitt eine Art Spiegelbild zur gesamtschweizerischen

Täuferbewegung und zugleich ein Kapitel luzernischer
Kantonsgeschichte. Durchaus richtig beurteilt Grüter das Abnehmen der
Täuferprozesse im Zusammenhang mit der katholischen Reform
nach dem Konzil von Trient: «Als in den achtziger Jahren die Missionen

der Jesuiten zu wirken begannen, und als vollends durch das

Wirken der Kapuziner auf der Landschaft wieder eine geregelte
Seelsorge einsetzte, verebbte hier die Welle der Täuferei. Nur vereinzelte
Fälle waren im 17. Jahrhundert zu ahnden»79. Gerade die in den

77 Siehe E. Müller, a. a. O. 344 ff.
78 E. Müller, a. a. O. 313.
79 S. Grüter, a. a. O. 57.

228



Turmbüchern ausgeschöpften Quellen ergänzen das von Brändly und
Grüter gezeichnete Bild über die Täufer durch eine Reihe neuer
Einzelfälle und verleihen dem ganzen Problem im Blickfelde Luzerns
allmählich die historische Form und Gestalt.

Es ist bezeichnend, daß bernische Täufer am längsten im abgelegenen

Entlebuch unter die Lupe der Behörden genommen wurden.
Wenn das Wigger-, Suren- und vor allem das Winontal zahlenmäßig
mehr Täufer beheimateten als die weitere Umgebung Luzerns bis in
den halben Kanton hinaus, so erlebten eben die Menschen in den
nach dem Bernbiet offenen Talschaften die bewegten und unsichern

Jahre der Reformation wohl nachhaltiger und tiefer, was selbst noch

spätere Quellentexte offenbaren. Trotz der Scheidung der Geister
mit dem Uebertritt Berns zur neuen Lehre wurde in den natürlichen
Talschaften ohne Riegel an der Grenze durch einen gewissen weitern
wirtschaftlichen Kontakt eben doch nicht in allen Dingen jäh gebrochen.

Genau wie Leute in den genannten Tälern in etwa mit dem

Glauben der Reformierten und Täufer in Berührung kamen oder gar
sympathisierten und auswanderten, zogen auch einzelne Personen

aus dem alten Bernbiet ins luzernische Territorium, bereit, die

Konsequenzen zu ziehen. Nur durch den Grundsatz: 'Cuius regio, eius

religio' retteten sich die alten Orte bis zur Helvetik ihre geschlossenen

konfessionellen Formationen, was die Zustände in den gemeinen
Vogteien zur Genüge beweisen.

In der Schweiz und anderswo hätten die Täufer ohne Opposition
eine unvergleichlich höhere Zahl an Anhängern gewonnen. Wenn
sie auch insofern irrten, als sie mit den Reformierten an der Fülle des

Offenbarungsgutes Abstriche vornahmen, so haben sie doch durch
ihren Kampf gegen die Mißstände in der katholischen Kirche und
für das Ideal der biblischen Urkirche ein Anliegen von großer
Werbekraft verfochten. In diesem Sinne sind sie geschichtlich und
heilsgeschichtlich ernstzunehmen. Die Reformation zwingt die Katholiken

und die katholische Reform alle andern Christen zur Besinnung
und zum Bekenntnis der historischen Mitschuld an der Last der
tragischen Trennung, worunter wir hüben und drüben das fünfte
Jahrhundert leiden. Möge das zweite Vatikanische Konzil die Einheit
aller Christen wirksam in die Wege leiten!

229


	Geschichte der luzernischen Täufer

