
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 118 (1965)

Artikel: Die Begegnung von Reformation, Gegenreformation und katholischer
Reform in den Arther Wirren (1620-1655)

Autor: Rey, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Begegnung von Reformation,
Gegenreformation und katholischer Reform

in den Arther Wirren (1620-165 5)

Alois Rey

1. EINLEITUNG

Die Staats- und Kirchenpolitik der katholischen Eidgenossenschaft

beruhte seit Kappel neben den bisherigen Bünden und
Verkommnissen auf dem Zweiten Landfrieden, dem Goldenen Bund und
den Trienter Konzilsdekreten, für Schwyz auch auf seinem
Landrecht1. Die weittragende geschichtliche Bedeutung des Sieges von
1531 lag mit der Wahrung des eigenen Glaubensentscheides bei den

vollberechtigten Orten vor allem in der Weitergeltung der Ständerechte

in den Gemeinen Vogteien. Ebenso belangreich wie die
anschließenden Rekatholisierungsmaßnahmen wurde die Offenhaltung
eines Weges für die noch ausstehende, aber in Aussicht genommene
Kirchenreform, die durch Konstanz dann doch nicht jene Förderung
erfuhr, wie man sie hätte erwarten dürfen2. Dies führte fast zwangsläufig

zur Hinorientierung der Innerschweiz auf Mailand, Vorort
zugleich der spanischen Gegenreformation wie der borromäischen
Reform. Die Innerschweiz sah sich damit nicht bloß enger einbezo-

1 Quellenbuch z. Verfassungsgeschichte d. Schweiz. Eidgen. u. d. Kantone,
bearbeitet v. Nabholz/Kläui, Aarau 1940 (zit. QuB) 117 (5—6), 10j. Landbuch v.
Schwyz, hgg. v. M. Kothing, Zürich und Frauenfeld 1850, 88 f. Mayer J. G.,
Das Konzil v. Trient usw. Bd. I (Stans 1901) 133 f. (Bd. II, Stans 1903) zit.
Mayer I/II.

2 Henggeler A., Die Wiedereinführung d. Kanonischen Rechtes in Luzern usw.
Luzern 1909, 18 (zit. Henggeler). Ueber d. zentrale Seminarfrage s. Constitu-
tiones et Decreta Synodi Dioecesanae etc. Constantiae 1624 (zit. CDC) 86.

Metzger H, Vorstudien z. einer Gesch. d. trident. Seelsorge-Reform usw. Diss,
theol. Freiburg i. Ue. 1951, 80 f.

132



gen in die romanische Staatenwelt, sie wurde auch nachhaltig beeinflußt

von deren Staatskirchentum, das die tridentinischen Neuerungen

nur unter Vorbehalt annahm. Der habsburgspanisch-französi-
sche Gegensatz setzte sich als Zwiespalt in das Innengefüge der
katholischen Orte fort, und die Parteiungen störten nicht wenig den

Fortgang der katholischen Reform, doch blieb die politische
Frontstellung gegen das reformierte Lager in Schwyz davon unberührt.
Selbst das Pendeln des innerschweizerischen Patriziates zwischen den

Jahrgeldern der europäischen Mächte erhielt seine Parteispitzen wohl
in einem sozusagen permanenten Zustand schwebender Käuflichkeit,
aber keine der Parteien konnte es sich leisten, ihren öffentlichen Ruf
durch opportunistisches «Zwittern» zwischen den Konfessionen aufs

Spiel zu setzen. Schon gegen die bekannten überkonfessionellen
Schwächen und paritätischen Neigungen des spanischen Parteihauptes

Zwyer trumpfte der französische Anhang unverzüglich mit der
katholisch-orthodoxen Karte auf. Die Franzosenpartei fand ihr
Herrschaftsgeheimnis in der wirtschaftlichen Zugänglichkeit der
einheimischen Aristokratie. So gebot sie in Schwyz, wenn nicht ganz
ausschließlich, so doch überwiegend.

Die dogmatische Ordnung der katholischen Kirche war ein Teil
des öffentlichen Rechtes. Die überragende politische Erfahrung und
Gewandtheit der Regierungsköpfe meisterten indes nicht bloß überlegen

die Landsgemeinde, sie bewältigten auch landesväterlich — das

Dogmatische ausgenommen — die einheimische Kirche wie eine

Staatsabteilung. Der jeweilige Reformeifer der Staatsspitzen nahm
in dem Maße zu, als er die längst ersessenen Usurpationen am
kanonischen Recht nicht zu beunruhigen brauchte. Der zweite Haupt-
Programmpunkt der Trienter Reform, die restauratio in integrum
des katholischen Kirchenrechtes, blieb bis zur Großen Revolution
jedenfalls eine größtenteils noch unerledigte Sache. Die Laienschaft
der V Orte gab zwar in einigen Punkten nach, doch verwies sie im
übrigen, und nicht ohne Grund auf den sozusagen immerwährenden
Notstand der reformierten Einkreisung, auf die damit verbundene
Pflicht zur innenpolitischen Straffung und zur Einbeziehung der Kirche

in die Sorge um die staatliche Selbstbehauptung3. Am absoluten

Zu den parteipolitischen Einflüssen auf die Kirchenpolitik s. Fischer R., Die
Gründung d. Schweizer. Kapuzinerprovinz, Freiburg 195 5, 88 f., 36, 7, 20.

133



Richtmaß der tridentinischen Canones gemessen, wird das Urteil in
dieser Sache zweifellos um eine Schattierung härter lauten müssen
als im Licht des geschichtlichen Augenblicks.

War das mailändisch-innerschweizerische Zusammengehn darauf
angelegt, der Neuerung die Straße nach dem Süden zu sperren und
die Ennetbirgischen Vogteien als Propagandabasen in Richtung auf
den oberitalischen Raum auszuschalten, so konnte das auf die Dauer

nur gelingen, wenn das «Bollwerk Italiens» im Gotthardvorgelände
sich militärisch auch selbst zu behaupten und die eigenen Potenzen
in politisch wirksame Kräfte umzusetzen verstand. Dazu gehörte die

Bewährung der Innerschweiz im Kampfe gegen die neugläubige
Propaganda, die fast unausgesetzt gegen sie anbrandete. Wenn der Zweite

Landfriede das katholische Bekenntnis der V Orte zwar
verfassungsmäßig sicherstellte, so entsprach diesem formalen Garantieversprechen

die tatsächliche Wirklichkeit keineswegs. Umstände, die mit
der Verkehrslage, den voralpinen Wirtschaftsformen und mittelländischen

Marktbeziehungen der Innerschweiz zusammenhingen, sorgten

für eine laufende Unterwanderung mit neugläubigem Gedankengut,

sodaß um 1620 dem Täufertum jener aufsehenerregende
Einbruch in den Arther Kirchgang glücken konnte, der zwar einmalig
und vereinzelt blieb, aber immerhin einen der bedeutendsten Flecken
des Landes Schwyz anzufechten und zu gefährden vermochte. Der

Mayer II 303 f., 338. Henggeler 194—196 (Anm. 5). Faßbind, Gesch. d. Kts.
Schwyz, Schwyz 1838, Bd. V 148, iji. Dommann H, Das Gemeinschaftsbewußtsein

der V Orte i. d. Alten Eidgenossenschaft in: Gfr (Geschichtsfreund,
Mitt. d. Hist. Ver. d. V Orte) Bd. XCVI 125—228 (Anm. 159), 45, 186, 166

bis 168. Rey A., Schwyzer kirchenpolitische Probleme i. Laufe d. 17. Jhdts.
in: Zs. f. Schweiz. Geschichte, 29. Jg. Heft 4 (1949) 549 ff. Dierauer J., Gesch.

d. Schweiz. Eidgen. Bd. III (Gotha 1621) 336 ff., Bd. IV (Gotha 1621) zit.
Dierauer III/IV. Meinecke F., Die Idee der Staatsräson, München i960, 106

ff., 173 ff., 192 ff. Als politischen Reflex der ortsinternen Lage s. Jost Nide-
rists (Hptm. und des Rats) Aufzeichnungen 1631—52, ZB Zürich Ms. G. 4JI,
Abschr. STA Schwyz und Joh. Franz Hellers (Fürsprech) Cronic 1642—69
ebd. STA Schwyz, die vor allem die Skepsis der Eingeweihten in die moralische

Lage wiederspiegelt, wovon etwa folgender Sinnspruch zeugt:
«Fromb sein ist gar güth,
fromb sein bringt Armuth,
halb Schelm, halb fromb,
bringt gross Ehr und Reichthumb.»

134



ärgerniserregende «Fall» erteilte der innerschweizerischen Kirche eine

deutliche Lehre, wie es in Tat und Wahrheit um ihre innere
Gediegenheit und Festigkeit stand4.

Von den vier Prozessen, welche die Schwyzer Regierung in dieser

Angelegenheit zu führen hatte, erregte nur der Arther Handel von
1655 eine weitere Öffentlichkeit. Er gehört zusammen mit dem Exodus

der Locarner und der Zwangsprotestantisierung des Saanetals
hundert Jahre früher zu den spektakulärsten Krisen- und Paradefällen

der eidgenössischen Konfessionsgeschichte5. Seine Allgemeinbedeutung

liegt über die ungewöhnliche Lautstärke der politischen
Publizität hinaus im Eigengewicht der in ihm angelegten Grundsatzfragen.

Dazu gesellen sich manche kirchenrechtlichen, disziplinaren
und pastoralen Probleme, die das nachtridentinische Kirchenwesen
auf einem breiten Saum berühren. Es wird hier aufgezeigt, wieweit
die reine Gegenreformation mit innerem Recht ihren historischen

4 Zum Ganzen: Rey A., Geschichte d. Protestantismus in Arth bis z. Prozeß von
1655 in: Mitt. d. Hist. Ver. d. Kts. Schwyz (zit. MHVS) Heft 44 (1944) zit.
Rey Arth, 100 ff. MHVS, XXXV 14—16; 13 Anm. 7 und ebd. XXIII 45. Zur
Einschätzung des Fleckens Arth d. Landammann Schorno als pagus primus ac

praecipuus cantonis suitensis diene, daß es sich um eine Empfehlung handelte,
die die Vorzüge betonen mußte. Kapuz. Archiv Arth I A 24. Arth erreichte
weder an Fläche (5242: 4201 ha) noch an Einwohnerzahl (2800: 1300
Kommunikanten) die Gemeinde Schwyz, doch übertraf es alle übrigen Gemeinden
des Landes. Bösiger K., Siedlungsgeographie d. Talschaft Schwyz, Winterthur
1956, 11 und 24. Zum Aufsehen d. Falles: inhorruit tota Catholicitas Helveta.
Ann. Prov. Helv. pars 4a, 1644—57, 223 im Provinzarchiv d. Kapuziner
Luzern (zit. PAKapL). Rey Arth 25, 49, 102.

5 Rey Arth 94 ff., 149 ff. Denier A., Die Nikodemiten von Arth oder der
Hummelhandel in: Gfr. XXXVI (1881) 113 ff. Akten und Verhöre z. d. Arther
Wirren in Aktensammlung I, Mappe 328, Staatsarchiv Schwyz (zit. STA

Schwyz), Strafurteile und Bußen in Ges. Landratsbuch 1638—66, 109; 1689
bis 1701, 247 und Bußenrödel 1628—38, s. a. 1629/30; 1636—54, 109, 122 f.,
154,236,238; 1655—64,ii5ff. Zu gewissen Seitenstücken s. d. Locarnerhandel,
wo Haustaufe, Weibergemeinschaft und Laienpredigertum (Canassy) auffallen
müssen. Dierauer III 338. Eidgen. Abschiede (EA) Bd. VI, 1, e, ino—1113.
Rey Arth 153 f. Anm. 52, 165 f. Zur Protestantisierung des Sannetals 1955/56:
Guntern J., Die Protestantisierung der Landschaft Saanen, Freiburg 1961. Zum
Exodus d. Protestanten a. d. Wallis 1655 s. Grüter, Gesch. d. Kts. Luzern, Bd.

II (Luzern 1945) 201. Zum Zwyerhandel ebd. 353—368, bes. 356. Dierauer

IV 71. Vasella O., Oesterreich u. d. Bündnispolitik d. kath. Orte, Freiburg i.
Ue. 1951, 100 Anm. 94, 112 Anm. 119.

135



Platz weiter behalten darf, aber auch andeutet, welches ihre klaren
Grenzen sind. Zugleich wird der Bereich abgesteckt, innerhalb dem

nur noch die katholische Reform zum Zuge kommt, weil sie allein
über die Mittel verfügt, die eine glaubensmäßige Krisenlage vom
heilenden Grund der Kirche her zu gesunden vermögen.

2. DER ZWISCHENKONFESSIONELLE PROBLEMKREIS

DES ARTHER HANDELS

Die Arther Wirren als Summe der Auseinandersetzungen zwischen

Schwyz und seinen Arther Kryptoprotestanten sind von der
Geschichtsschreibung bisher begrifflich meist ungenügend unterschieden
worden6. An sich bilden die vier Prozesse von 1629/30, 1655, 1663/
64 und 1698 zwar ein Gesamtphänomen, allein es ist im Grunde doch

nur das täuferische Element, das die Teile zur Einheit bindet. Das
Auftreten der zwinglisch-nikodemitischen Richtung wirkt daneben
wie ein Zwischenspiel, das 1651 vorübergehend auf dem Schauplatz
erscheint, 1655 seine jähe Katastrophe erleidet und 1663/64 in
seinen letzten Statisten wieder von der Bühne verschwindet. Das Amalgam

der Arther neugläubigen Gemeinde aus einem täuferischen und
reformierten Bestand hat den Arther Handel zur Zeit seiner
spektakulärsten Krise nicht wenig kompliziert. Trotz gemeinsamer
reformatorischer Abkunft erwiesen sich die verfassungsrechtlichen
Voraussetzungen der beiden dissidierenden Gemeinden eben doch als so

grundverschieden, ja entgegengesetzt, daß sie das diplomatische
Nachspiel des Falles unaufhörlich durcheinander brachten. Diese

innere Zwiespältigkeit deutet sich bereits in den unterschiedlichen
Namen an. Die Bezeichnung «Hummelhandel» gälte an sich für alle
Täuferhändel insgemein und einzeln genommen, doch bleibt dieser

Begriff praktisch dem Hauptprozeß von 1655 vorbehalten, weil er
alle andern täuferischen Strafverfahren bedeutungsmäßig weit in den
Schatten stellt7. Das selbe läßt sich vom «Nikodemitenhandel» sagen:
obwohl gegen die Reformierten wieder je 1655 und 1663/64 ein
Strafverfahren läuft, wird die erwähnte Benennung gemeinhin dem Pro-

' Vgl. unsere Ausführungen in MHVS, Heft 46 (1947) 40—49 und Denier in
Gfr. XXXVI 167—210. EA VI, 1, 267 ff.

7 Rey Arth 49—98.

136



zeß von 1655 aufgespart8. Unter dem gemeinsamen Dachbegriff des

«Arther Handels» faßt man also den Hummel- wie Nikodemiten-
handel von 1655 zusammen, während die sämtlichen Krisen
zwischen 1629 und 1698 mit dem Sammelnamen «Arther Wirren» am
besten zu begreifen wären. Verlegt man ihren Beginn ins Jahr 1622,
das erste Jahr einer Bussenausfällung und stellt man eine zweijährige
Inkubation voran, dann darf man mit dem Höhenpunkt um 1655 die

Spanne zwischen 1620 und 1655 als «die hohe Zeit» des Arther Kryp-
toprotestantismus ansprechen. Die weitere Folge ist nur noch
auslebendes Epigonentum.

Was von der Geschichtsschreibung bisher nur ungenügend
hervorgehoben wurde, ist die Doppelnatur der Arther Gemeinde. Daraus
ergab sich von selbst, daß der Fall aus Unkenntnis wesentlicher
verfassungsrechtlichen Voraussetzungen oft unrichtig beurteilt wurde9.

Die beiden Hauptfragen und Angelpunkte, um die sich der
diplomatische Handel drehte, waren die Auslieferung der Flüchtigen und
ihrer Güter. Die Glaubensspaltung hatte in dieser Sache die Rechtslage

insofern verwirrt, als jene Bestimmungen des zwischenörtigen
Rechtes, die das religiöse Gebiet beschlugen, tatsächlich unter
Ausnahmerecht gestellt und vom momentanen Nützlichkeitsstandpunkt
der Konfessionen abhängig wurden. Dies betraf vor allem die
zahlreichen Glaubenswechsel und die damit verknüpften Vergehen, wenn
diese ein Auslieferungsbegehren von Straffälligen oder von deren
Gütern rechtlich begründen sollten10. Keine der konfessionellen
Parteien ließ sich herbei, einen Konvertiten zur eigenen Richtung an die
andere Glaubenspartei auszuliefern, selbst dann nicht, wenn der
Uebertritt noch mit einem weltlichen Delikt zusätzlich gekoppelt

8 Zur Begriffsverwirrung s. die Arbeiten von Denier (Anm. 6 oben), der
Hummelhandel und Nikodemitenhandel irrigerweise gleichsetzt, Gfr. XXXVI 113,
und Faßbind, Gesch. d. Kts. Schwyz, V 282 ff.

9 Rey Arth 25 f.; 27 Anm. 79; 28 Anm. 85; 176 f., 94 f.
10 Zum Auslieferungsproblem s. MHVS, H. 46 (1947) 46 ff. samt Belegen, 43 ff.,

bes. Anm. 9—11, 47 Anm. 14—15. Staatsarchiv Zürich: Akten E I 9 (Prosely-
ten), E II 87—95 (Mandate), 319—34 (Exulanten-Proselyten); Abzugssachen:

87 (3). Mappe Schwyz 253 (4) und A 234 (1). STA Schwyz Mappe 277 (Act.
v. 3. 6. 1640). EA VI, 1, 278, 278 a, 297—98. Güterarrest Schwyz-Glarus: EA

VI, 1, 265. STA Schwyz Mappe 393. Gedenkschrift z. Vierjahrhundertfeier d.

Bern. Kirchenreformation, Bern 1928, 221 f. Rey Arth 69 Anm. 76; 46 Anm.
66. MHVS, 1. 46 (1947) 45 Anm. 11. Vasella (Anm. 5 oben) 15.

137



war, wie z. B. Landflucht. Man verweigerte auch durchwegs die
Güterausfolge. Dagegen wurde bei Heirats- und Erbfällen der Güterarrest

in der Regel nicht verhängt, wofern der Partner entsprechend
Gegenrecht hielt. Im Falle der Täufer war die Rechtsunsicherheit
noch ausgeprägter: jedes Ort handelte hier nach seinem Gutfinden11.

Im Arther Handel von 1655 verlangten bekanntlich nach einem

Kollektiv-Uebertritt eines Teils der Arther Täufergemeinde zum
zwinglischen Bekenntnis und nach seiner Flucht nach Zürich die

Schwyzer Gerichte die flüchtigen Arther vor ihre Schranken, während

umgekehrt Zürich im Namen der Flüchtigen deren Güter
herausforderte. Da zwischen Zürich und Schwyz über den Bund von
1351 hinaus ein Auslieferungskonkordat nicht bestand, mußte der
Rechtsfall nun lediglich aufgrund des Zürcher Bundes ausgetragen
werden, nur in gewissen Nebenfragen ließen sich der Zweite Landfriede

und das Stanser Verkommnis ergänzend heranziehen12. Gerade
der Zürcher Bund aber kannte beidseitig keine Auslieferungspflicht.
Es genügte vollends, daß die Limmatstadt den Straffälligen aus den
Waldstätten keinen Daueraufenthalt gewährte. Aber auch Zürich
vermochte eine Rechtspflicht des Standes Schwyz zur Auslieferung der
Güter nicht nachzuweisen. Beide Orte waren noch in jüngster
Vergangenheit durchaus nach völlig eigenem Belieben verfahren, sodaß

sich ein etwaiger Gegenbeweis nicht einmal aus einer einheitlichen
Praxis ableiten ließ. Da nun aber die flüchtigen Arther nach so gut
wie sicherer Annahme im Auslieferungsfalle das oberste Strafmaß
des schwyzerischen Landrechts erwartet hätte, so lag die Absage
Zürichs, eigene Religionsgenossen an den konfessionellen Gegner
auszuliefern, in potenzierter Weise in der Linie seiner Gewohnheit13.

11 EA VI, 1, 271. Erb- und Testamentsfälle in Ges. Ratsbuch 1638—66, 128 a

und 575 (Zürich und Bern). EA VI, 1, 298 (Freiburg-Solothurn).
12 QuB 14 (114), 105 (3), 16—17 (") 6—7> Io6 (t)j "7 (5—6). EA VI, 1, 307.

Gr. XXXVI 171, 173. MHVS, H. 46 (1947) 43 Anm. 8—9.
13 Landbuch v. Schwyz (Anm. 1 oben) 88 f. Erheblich ins Gewicht fiel die

Tatsache, daß Ausgetretene wie Gefangene teilweise drei- und viermal vorbestraft

waren, und zwar so, daß ihnen bei Rückfall Strafverschärfung drohte. Die
staatlichen Vergehen lauteten auf Meineid (Landeseid), Rebellion und Fahnenflucht

(Bauernkrieg), Verrat (Bauernkrieg), Regimentsänderung und Meutema-
cherei (Unruhen a.d. Landsgemeinde). Rey Arth 108, 113—120, 149 Anm. 35.

Stillschweigend war für die Vergehen im Bauernkrieg Amnestie erteilt worden,
und die Vergehen an der Landsgemeinde lagen zwei Jahre zurück. Schwer-

138



Ein wenig anders hätte sich der Fall dann vorgestellt, wenn die
Arther statt Reformierte Täufer gewesen wären. Da Zürich die Sekte

selber malefizisch behandelte, so wäre es ihm ohne Verlust des

Gesichtes möglich gewesen, aufgrund lediglich der strafrechtlichen
Qualifikation durch Schwyz den Fall «gütlich» unter Dach zu bringen
und auszuliefern14. Allein so bestimmt die Waldstätter auch auf dem
täuferischen Charakter der Flüchtigen bestanden und dafür auf
Verhörprotokolle aus frühern Verfahren zurückgreifen konnten: sie

kamen bei Zürich damit nicht an15. Dieses trotzte Schwyz vielmehr mit
dem Gegenbekenntnis der Flüchtigen, wonach nur ein Teil von ihnen
mit den Täufern verkehrt, aber keiner deren Mißglauben angenommen

hätte. Schließlich spielte es mit der kaum zu widerlegenden
Feststellung, daß die Ausgetretenen bereits formell zur Zürcher Kirche
übergetreten seien, seinen stärksten Trumpf aus16. Die Tatsache war
das Ergebnis eines mit den Arthern neuerdings angestellten Religionsexamens,

das trotz etwelchen Schwankungen im Glaubensbewußtsein

der Konvertiten die Zürcher Kirche im ganzen doch offenbar
befriedigt hatte. Mochte man angesichts der klaren Notlage der

Ausgetretenen ein solches Bekenntnis mit einem kleinen Fragezeichen
versehen, zumal entgegenlautende Zeugnisse keineswegs fehlten, so

durfwiegend dagegen mußte die Landflucht ins Gewicht fallen. Die Ausflüchte der

Nikodemiten in Zürich können nicht überzeugen. Der Kauf eines Gewehrs

diente zugleich als Beweis für ihre Friedensliebe (Jagd statt Krieg) und gegen
ihren täuferischen Pazifismus. STA Zürich A 235, 9. Gfr. XXXVI 148 f.

14 Zur rechtlichen Behandlung der Täufer allgemein s. Schraepler H.W., Die
rechtliche Behandlung d. Täufer i. d. deutschen Schweiz usw. Tübingen 1957,
16 f. Die zürcherischen Urteile über die Sekte decken sich ziemlich mit den

schwyzerischen: Zerstörung d. Familie, des Regiments u. d. christlichen Kirche.

Rey Arth 27 Anm. 79; 28 Anm. 85. Verschriene Leute qualifizierte nach d.

Zürcher Bund nicht der Aufnahme-, sondern der Heimatstaat. QuB 17 (11).
Auch das Religionsexamen war daher willkürlich. Ganz verboten hatte der

Zürcher Bund die Gewährung von Daueraufenthalt und Verköstigung.
15 Rey Arth 58—94, 107, 146 f. Gfr. XXXVI 136. Gem. Arch. Bremgarten,

Formelbuch 12, 115. EA VI, 1, 267 b, 272 d., 276. Reformierte Orte leugnen auch

den täuferischen Charakter der Arther vor dem Austritt. STA Zürich A. 235,

9. Rey Arth 87 ff. Die täuferische Zeit der Hospenthals s. ebd. 94 ff.
18 Gfr. XXXVI 148, 141. Luzern bedauert, daß den Untertanen mehr Glauben

geschenkt wird als der Regierung von Schwyz. Die Arther redeten sich aus,
sie hätten mit den Täufern zwar «conversiert», aber ihre Dogmen nicht
angenommen.

*39



te Schwyz im anhebenden diplomatischen Ringen des Arther Handels

sich nicht mehr anders als auf den Boden dieser vollzogenen
Tatsache stellen. Vermutlich witterte die reformierte Seite in der

Qualifikation der Flüchtigen als Täufer lediglich eine politische
Schlaumeierei der Schwyzer Regierung, dazu ausgesonnen, nicht bloß
die Ausgetretenen zu kompromittieren, sondern auch die ganze
reformierte Front aus dem zu erwartenden politischen Spiel herauszuhalten.

Aber diese Vermutung war unbegründet. Dennoch kann
Schwyz der Vorwurf nicht erspart werden, es habe eine, den gespannten

Verhältnissen entsprechend sorgfältige, begriffliche Unterscheidung

des Arther Protestantismus weitgehend vermissen lassen, vor
allem eben damals, als es hinging und Ausgetretene wie Gefangene
in gleicher Weise und unterschiedslos weiterhin als Täufer bezeichnete.

Mit dieser allzu summarischen Benennung bot es selbst den

schwerwiegenden Anlaß, daß die Gegenseite seine juridische Zuverlässigkeit
zu bezweifeln begann und seine Auskünfte nicht mehr ganz voll
nahm. Die Begriffsverwirrung war einer der Gründe, warum man nun
in konfuser Manier an einander vorbei redete und so die Atmosphäre
erhitzte17.

Mit der Ablehnung der beiden Auslieferungsbegehren, dem der

Flüchtigen durch Zürich und dem der Güter durch Schwyz war das

politische Klima wesentlich verschlechtert, und zwar machten eine

katholische Mittelpartei und die ganze reformierte Front offen genug
die Verhaftungen zu Schwyz und den Glaubensprozeß dafür
verantwortlich. Genau genommen aber war es so, daß die Reformierten weder

den Hauptharst der Verhafteten noch der Bestraften stellten,

17 Gfr. XXXVI 180. Basel formuliert äußerst vorsichtig: iam accesserunt vel
accedere cupierunt aut cupiunt. Gfr. ebd. 205. Auch die Abschiede sind
zurückhaltend: «nicht wenige Kenntnis der reform. Religion.» EA VI, 1, 271. Zürichs
Worte klingen mindestens gedämpft: «recht unterrichtet». Gfr. XXXVI 148.

Andere Zeugnisse weisen dann allerdings in die Gegenrichtung: «in der

Religion nicht fest begründet». Rey Arth 145 f. Das stärkste Beweisstück liefert
Hans Seb. v. Hospenthal, wenn er in Zürich nach dem Austritt sich für den

«Glauben des Vaters» gegen den «Prädikantenglauben» entscheidet. Rey Arth
93 Anm. 189; 66 Anm. 66; 77 Anm. in. STA Zürich A. 235, 9. STA Schwyz

Mappe 328. EA VI, 1, 276, 272 d. Dazu kommen belegend noch das auffällige
Verbot Zürichs an seine Untertanen, den «Glauben (der Arther) nicht zu schmähen»

und die Aussage Flüchtiger, sie «wüßten nicht, welches Glaubens sie

140



sondern der im Land verbliebende Rest der Täufergemeinde. Die
mitverhafteten Nikodemiten wurden selbst in Zürich als Aeste
bezeichnet und damit im Unterschied zu den geflüchteten «Stämmen»
unüberhörbar in einen minderen Rang versetzt18. Trotzdem erhob
sich im reformierten Lager unverzüglich eine einheitlich gesteuerte
und propagandistisch wirksame Interventionsbewegung zugunsten
der Gefangenen, später auch zugunsten der Hinzurichtenden19. Es

war gewiß die Tücke konfessioneller Leidenschaft, wenn das
reformierte Lager jetzt hinging und den verhängnisvollen Fehler der

Schwyzer Regierung wiederholte, indem es unbesehen und völlig
summarisch sich ohne Unterschied für «die» Gefangenen verwandte,
ohne zu bedenken, daß es sich bei ihnen größtenteils, bei den

Hingerichteten ausschließlich um Täufer handelte. Zürich fehlte aber

jede verfassungsmäßige und moralische Berechtigung, sich für Täufer
einzusetzen, zumal es hier um keine andern als um schwyzerische
Untertanen ging. Diese Einmischung eidgenössischer Orte in die in-
nerörtige Gerichtshoheit traf denn auch Schwyz an seinem empfindlichsten

Nerv20, und dies umso mehr, als die Reformierten ihre Täufer

selbst verfolgten. Auch im Zweiten Landfrieden fanden diese

Zumutungen keine Stütze. Verstimmt war Schwyz aber auch gegen die

Mittler im eigenen Lager, die nach seiner Meinung ihre verfassungsmäßigen

Rechte fahrlässig preisgaben und leichtfertig verscherzten.
Die Bauerndemokratie unter den Mythen kaprizierte sich hier ganz
offenbar auf ein reines Rechtsdenken, das kaum Bedacht nahm auf
den weitern Zusammenhang der höchst kritisch gewordenen Gesamtlage

in der Eidgenossenschaft.
Der bekannte Auftritt und das Erscheinen des Zürcher

Bürgermeisters Waser vor Zweifachem Landrat in Schwyz am 3. November
1655 konnte von dessen Regierung nicht ganz ernstgenommen wer-

18 Gfr. XXXVI 186, 194. EA VI, 1, 282 a. Rey Arth 149 ff.
EA IV, i, 278 a. — Zur Verwirrung der Geister dürfte auch der geflüchtete
Balz Anna (Annen) beigetragen haben, der in Zürich nach seinem Austritt den

reformierten Charakter der Gefangenen zu Schwyz behauptet zu haben scheint,
ohne selbstverständlich den genauen Tatbestand zu kennen. Die zürcherischen

Spitzel in Schwyz dürften seine Angaben nicht richtiggestellt haben. Gfr.
XXXVI 174.
EA VI, 1, 282 a, 292 g, 307. Rey Arth 76 Anm. 109; 100 ff., 125 ff., 140 ff.,
143 Anm. 9.

141



den, da Waser ja selbst wissen mußte, daß die in seinem Vortrag
angezogenen Beweismittel zur Auslieferungsfrage überhaupt keine
Parallelfälle zum Arther Handel darstellten, weil es sich dabei deutlich

genug nur um Abwanderungsfälle mit Erlaubnis der Vögte, nicht um
Landflucht handelte. Das wahre Gegenstück zum Arther Fall stellte
vielmehr das Zürcher Mandat vom Juli 1652 dar, worin schlicht und
einfach für Austritte ohne Erlaubnis der Behörden die Ungnade der
Zürcher Regierung angedroht war21. So ließ sich Schwyz diesmal
durch Wasers feingesponnene Rabulistik nicht beirren, sondern schritt
nach der herkömmlichen Justiz der Zeit zur Freilassung unbelasteter

Gefangenen und am 17. und 22. November zur Hinrichtung der vier
Täufer22.

Vor dem drohenden Machtaustrag blieb als letzte Auskunft noch
das Schiedsverfahren. Aber auch in dieser Sache blieb Schwyz
unerbittlich bei seiner Meinung. Es hielt nur strittiges, niemals klares Recht
und noch weniger religiöse Streitfragen für Gegenstände dieses letzten

Rechtsmittels. Bei gleichen Sätzen beider Streitparteien stand
ohnehin die Wahl eines nichtkatholischen Obmannes zu erwarten,
sodaß der religiöse Streitfall der Arther jetzt einem andersgläubigen
Stichentscheid unterstellt worden wäre.

In dieser Schlußphase des Arther Handels fehlte Schwyz grundlegend

das Vertrauen in die politische Ehrlichkeit und in die Führung

der Limmatstadt, vor allem seitdem mit den Verhören an den

Tag gekommen war, daß die Zürcher Kirche hinter dem Prädikan-
tenbesuch bei den Nikodemiten auf der Rigi stand und die Flucht
der Ausgetretenen von Zürich her unterstützt wurde, was sowohl dem

Zweiten Landfrieden wie dem Stanser Verkommnis entgegenstand.
Bürgermeister Waser wußte nach seinem eigenen Geständnis um diese

verfassungswidrigen Machenschaften seiner Kirchendiener. Übri-

21 Gfr.XXXVI 193 ff. Die Entgegnung Abybergs ebd. ijS ff. EAVI, 1, 294 e. Zur
Kritik Wasers s. Fr. Gallati in Zs. f. Schweiz. Gesch., 24. Jg. (1944), H. 2,

164—168, bes. 166. Die von Bgrm. Waser angezogenen Fälle sind derart
eindeutig Erbschafts- und nicht Konversionsfälle, daß die Verfasserin an die

Ehrlichkeit Wasers nicht glauben kann. Dem gegenüber wirkt der Rechtsstandpunkt

Abybergs in s. Verteidigungsschrift weit überzeugender. STA Schwyz

Mappe 328.
22 Rey Arth 159—172. Dierauer III 15—16, 48 f. Bergmann C, Die Taufbewegung

im Kt. Zürich bis 1660, Leipzig 1916 passim.

142



gens war auch sein eigener, um diese Zeit entstandener Verfassungsplan

zur Umgestaltung der Eidgenossenschaft mit einem Kriegsplan
gekoppelt, der sich im Wortlaut verschwommen gegen einen «innern
Feind» richtete, aber deutlich genug die Innerschweiz meinte. Zürichs
überstürzter Kampfbeginn ohne eigentliche Kriegserklärung schien
ihr Mißtrauen gegenüber den glatten und beschwichtigenden Worten
Wasers nur zu bestätigen und ihrem untrüglichen Sinn für politische
Wirklichkeiten rechtzugeben2S.

3. DIE INNERKATHOLIiSCHE AUSEINANDERSETZUNG UM DAS

FORUM COMPETENS, PROZESSFÜHRUNG UND
SCHIEDSGERICHT

Die Schwyzer Regierung sah sich im Arther Handel von 1655
nicht bloß von der Front der reformierten Orte angefochten; Widerspruch

erhob sich auch von kirchlicher Seite gegen die Tatsache und
die Art ihrer Prozeßführung. Die Rezeption der Trienter Dekrete
schloß die Annahme auch des erneuerten Kirchenrechtes in sich. Die
Kirche pochte kraft dieser Reformgesetze darauf, daß Glaubens- und
Sakramentalsachen, damit also auch Häresieprozesse grundsätzlich
vor ihr Forum gehörten. Die Konstanzer Diözesanstatuten als

Vollzugsverordnungen nahmen Bezug auf die unterdessen eingetretene,
entgegenstehende Rechtsentwicklung und schärften unter Nennung
von kanonischen Strafen die selbständige Jurisdiktion, Freiheit und

Die Stellung Borromeos z. Waserschen Plan in Gfr. XCVI 183. Texte bei EA
VI, 1/2, 1752 ff., 1758 ff. mit Punkt 3 «Einem Religionsfind Inn der Eidt-
gnoschaft selbs» und 1760 ff. EA VI, 1, 257. — Möglicherweise handelt es sich

dabei um eine Beeinflussung von der Lösung im Reiche (1648) her oder um den

Versuch einer Ausdehnung der vorübergehenden Abmachungen von Baden um
1632 über die Beilegung religiöser Händel in den ostschweiz. Vogteien auf die
souveränen Orte. Der 2. Landfriede enthielt nichts über den freien Zug. Gfr.
XCVI 178. EA V, 2/2, 1542 (218). Westph. Friede Art. 5 § 30. Fleiner F., Die
Entwicklung d. Parität i. d. Schweiz in: Ausgew. Schriften und Reden, Zürich
1941,85. — Über Rechtsbot in rei. Sachen EA VI, 1, 279 a, 297, 299, 304, 306.

Dierauer IV 59. ff., 78. Zs. f. Schweiz. Gesch. 24. Jg. (1944). H. 2, 163, 165 f.

169. Zum Schiedsgericht MHVS H. 46 (1947) 49—51. Rey Arth 104. Hürbin
J., Handbuch d. Schweiz. Gesch. Bd. II, Stans 1908, 372.

143



Immunität der Kirche ein24. Die einst vom Staat erworbenen
Privilegien, die dem neuerweckten integralen Kirchenrecht zuwiderliefen,
stammten aus einer Zeit der geschwächten Rechtsstellung. Sie waren
dank der Zustimmung einiger vor allem politisch denkender Päpste
auf dem Konzessionswege zustande gekommen. Jetzt aber, wo sich
die Voraussetzungen grundlegend verändert hatten, wurden sie höchstens

toleriert, niemals aber grundsätzlich anerkannt. In Schwyz war
es mit dem kirchlichen Prozeßwesen schließlich dahin gekommen,
daß nur noch reingeistliche Tatbestände von Glaubens- und
Sakramentalsachen und der Fall der direkten Körperverletzung am Kleriker

vom weltlichen Landesgericht ausgenommen waren25. Im Falle

von Häresieprozessen hielt man sich an das Herkommen, diese als

von gemischtem Gerichtsstand anzusehen, weil auch die weltliche
Ordnung davon regelmäßig mitbetroffen war. Im Falle der Arther
fügte der Staat den dogmatischen Anklagepunkten ohnehin seine

weltlichen bei, die in den Beweisstücken anscheinend auch wirklich
begründet lagen. Der Kirche verblieb nurmehr die Feststellung der

dogmatischen Unterlagen, d. h. der theologische Untersuch, ob und
welche Häresie gerade vorlag. Den ganzen Prozeßrest nahm der Staat

zu seinen eigenen Handen26. Die katholischen Orte deckten Schwyz
in dieser Frage und ließen den Nuntius als Interessenvertreter des

Kirchenrechtes kaum zu Worte kommen. Im Verlauf dieses Ringens
um das forum competens zeigte es sich, daß der Konstanzer Ober-
hirte gar nicht so unbedingt auf einem römischen Inquisitionsprozeß
bestehen wollte. Dies im Gegensatz zum Nuntius. Er wußte offenbar
um die Gefahr, die er lief, wenn er bei der bekannten Empfindlichkeit

der Eidgenossen in Rechtssachen steif auf das integrale Kirchenrecht

zu dringen suchte. Er schien die peinliche Angelegenheit lieber

24 CDC 171—174, 146 sqq. Conc. Trid. sess. XXVa de réf. c. 10, 20. Causae hae-
resis ad eccl. forum pertinent. Nunz. Svizz. 48, Act. v. 28. 10. 1655. Bundesarchiv

Bern.
25 Ordonantz der Geistlichen (Arth) P. 6: es wir dan daß es Ime an Seinen leib

gienge. Gem. Arch. Arth Nr. 216.
26 Hinschius P., System d. Kath. Kirchenrechtes, Bde. I—VI (Graz 1959), Bd.

VI, 40 ff.; 49 Anm. 1; Bd. V, 311, 473, 679 ff., 471 ff. — STA Schwyz Mappe
365: gotteslesterer, Käzer Urteil (1661). Apostasie als Anklagepunkt ist hier

strenge genommen ein Irrtum. Die Arther waren vom Christentum nicht
abgefallen. Im Bauernkrieg «hat ein guter theill der selbigen Arteren nit folgen
wellen» (Oberst Bueler). STA Schwyz Mappe 188.

144



andern zu überlassen. Man kann diese Schmiegsamkeit und Irenik
mit Fug bewundern, doch hat die Qualität der Prozeßführung
darunter gelitten. Durch die Überlassung an die Staatsorgane ging
wertvolles theologisches Nachrichtenmaterial verloren, das der Historiker
nur zu bedauern hat. Wenn auch zugegeben werden muß, daß gewisse
kirchliche Mindestrechte notdürftig gewahrt wurden, so verliefen
doch im Vorstadium der Verhöre die Dinge sehr unbefriedigend,
indem die Laienrichter nicht bloß der bekenntnismäßigen Unterschiedlichkeit

der Arther Gemeinde zu wenig Rechnung trugen, sondern

allgemein mit einem begrifflichen Instrumentar an die Befragungen
herantraten, das oft sehr hilflos war27. Dafür machten sich Enge des

Horizontes, Mangel an Systematik und ein allgemeiner Dilettantismus

breit. Es änderte daran nicht viel, wenn die Kurie als Notbehelf
eine Wegleitung nach Schwyz sandte: sie kam dem kleinsten Teil des

Prozesses zugute28. Die kirchliche Präsenz bei den Zeugenverhören
fand sich auf eine passive Rolle reiner Assistenz zurückverwiesen, die
auf den wichtigen Teil der Einvernahmen keinerlei Einfluß nehmen
konnte29.

Die kirchliche Stellung des Patriarchen von Alexandrien und Päpstlichen

Nuntius in Luzern, Frederico Borromeo, der den Hl. Stuhl
zwischen 1654 und 1665 vertrat, überragte an sich die jedes andernPräla-
ten der Innerschweiz. Es schränkten seine dipi. Weisungen ordentliche
beschöfliche Rechte keineswegs ein. Er hatte sich vielmehr selbst auf
Konstanz abzustimmen. Eine bloß einjährige Amtszeit vermochte
Borromeo im Umgang mit den eidgen. Orten noch nicht jene
überlegene Sicherheit und jenes Fingerspitzengefühl zu verschaffen, die
ihm im Ringen um die Bereinigung des Arther Handels sehr zustatten

gekommen wären. Für einen Ausländer mochte das Sichzurechtfinden

im wirren Fadenwerk der vielfachen Kabalen und der eigen-
köpfigen Velleitäten der eidgenössischen Stände ohnehin nicht einfach
sein. Dafür gelang dem Nuntius im innerkatholischen Bereich eine

27 Rey Arth 131 Anm. 123; 133 Anm. 131.
28 STA Schwyz Mappe 328. Punkten einer geschächnen inquisition in Ms. A Ur

7, Stiftsbibl. Einsiedeln.
29 Rey Arth 156 Anm. 61. Gegen die Verhörart Landvogt Franz Rigerts remonstriert

Kommissar Bisling: multum nobis cum infortunissimo F. Rigert negotium
fuit ad non impediendam juris eccles. viam. Gutachten P. Chrysogonus'

OMCap, STA Schwyz Mappe 328. Ms A Ur 7 Stiftsbibl. Einsiedeln.

145



erstaunliche tatsachennahe Diagnose der Arther Kirche. Sein
überraschender Scharfsinn und sein geladener Tatwille tragen das
Verdienst für die reformentscheidende Gründung der Arther Mission.
Der größere Abstand zu den handelnden Instanzen kannte eben eine

gute Kehrseite: der Nuntius brachte zum Ausgleich die bitternotwendige

Rücksichtslosigkeit gegenüber den Schäden der einheimischen
Kirche auf. Er einte die Geister, und seine überlegene Jurisdiktion
setzte wenigstens im innerkirchlichen Bereich die Willen in Bewegung.

Bischof Franz Joh. Voigt, raummäßig der Sache entrückter als

der nahe Nuntius, stand an der Spitze einer Kirche, die durch die
Ereignisse sichtlich belastet und irgendwie mit in Anklagezustand
versetzt war. Er fällte seine Entscheide vom Lebendig-Konkreten her.
Während er das Stadium taktierender Diplomatie bereits überholt
fand30 und den Augenblick fester Grundsätzlichkeit als gekommen
sah, lenkte der Nuntius gegen die Schlußphase des Arther Handels
hin in einer überraschenden Wendung auf eine merklich geschmeidigere,

für manche zu vorsichtige politische Linie ein. Dies vor allem
in jenem Moment, als nur mehr das Schiedsgericht als Ausweg zur
Verfügung stand31. Offenbar sehr beeindruckt vom geschlossenen
Auftreten der reformierten Einheitsfront und stark angetan von der
Einsicht in die militärischen Machtverhältnisse, wollte er eine

Herausforderung des überlegenen Gegners tunlich vermeiden. Er erwartete

von einem Waffengang die fast sichere Niederlage der katholischen

Seite und damit eine entscheidende Schwächung der für sie

günstigen Verfassungslage32. Entgegen der Neigung des Konstanzer
Bischofs wie des Standes Schwyz, aber in offenkundigem Gleichgang

30 Hinschius P., Kirchenrecht, Bd. I 525 f. (Anm. 3 und 6). Sägmüller J. B. Lehrbuch

d. kath. Kirchenrechtes, Freiburg i. B. 1914, Bd. I 430. Mayer I 139 ff.,
202 ff., 294 f., 310. Steimer R., Die päpstl. Gesandten i. d. Schweiz, Stans 1907,
XVIII. Borromeo war Nuntius zwischen 1654 und 1665. Ueber d. Bischof s.

Anm. 35.
31 QuB 17. Dierauer IV 79.
32 Kapuz. Arch. Arth I A 11 (Act. v. 14. 2. 1656). Angesichts der bekannten

Tatsache, daß neben Luzern auch die sämtlichen wichtigeren ausländischen

Bundesgenossen, die für die Hilfeleistung in Frage kamen, also Spanien, Frankreich,
im eigenen Lande Freiburg und Solothurn nebst ostschweizerischen Freunden

zum Vergleich rieten, kann die Stellungnahme des Nuntius nicht als ängstlich,
sondern nur als realistisch und verantwortungsbewußt gewertet werden. Die
offene Flanke Luzerns gegen Bern hin muß die Entscheidung der Luzerner Ma-

146



mit der Einschätzung der eingetretenen Lage durch Luzern wollte
Borromeo nicht alles auf die einzige Karte alteidgenössischer Kampfkraft

setzen, sondern den vielleicht weniger heldischen, aber sichereren

Weg des Schiedsentscheides beschreiten33. Mit dieser Wendung
von der anfänglich mehr antreibenden Diplomatie des Nuntius zu
einer eher bremsenden und elastischen verägerte er aber gründlich
die unentwegte Schwyzer Regierung, der das ewige Taktieren, Lavieren,

Dämpfen und Vermitteln gar nicht gefallen wollte. Eine Klage
über Wankelmut und Mattheit der diplomatischen Manier Borromeos
ging bis nach Rom, wahrscheinlich nicht ganz ohne Erfolg, denn in
der Folge ersetzte der Luzerner Propst und Lausanner Bischof, Dr.
Jost Knab34, auffallenderweise den Nuntius bei gewissen repräsentativen

Anlässen der Innerschweiz. Knab hielt mit dem Diözesanbischof35

enge Fühlung.

gistrate begreiflich erscheinen lassen. Indes wies die Mehrheit der kath. Orte
in die entgegengesetzte Richtung. Die Erwartung von Schwyz, Luzern würde
an seiner Statt die Kastanien aus dem Feuer holen, grenzt an Vermessenheit.
Kein Wunder, wenn Luzerns Historiker diese Zumutungen der Länder
kritisierten. Grüter S., Geschichte d. Kts. Luzern, Bd. II, 335—337. Dommann H.
in: Gfr. XCVI 184, 188 (Anm. 75). Zur Fühlungnahme mit d. Mächten: EA VI,
1, 280 f., 284, 290.

33 Ueber die Tätigkeit d. frz. Gesandten de la Barde b. d. Eidgenossenschaft
(1647—1664) in dieser Sache s. Gfr. XXXVI 189. Dierauer IV 83. EA VI, 1,

267a, 331C, 2; 292g. Dierauer IV 63 Anm. 10. Gfr. XCVI 184.
34 Brief Landschreiber Cebergs an seinen Sohn, P. Thietland OSB in Einsiedeln,

in: Ms. A Ur 7 Stiftsbibl. Einsiedeln (Der neue Bund auf St. Johann). Die Klage

d. Nuntius über Schwyz in EA VI, 1, 341 bb. Der Nuntius trieb die Orte
erst an, dann bangte ihm ob ihrem Eifer, und er bremste ihre Stoßkraft sichtlich

ab. Zugleich suchte er gegen Schluß den Prozeßausgang zu beschleunigen,
riet den Schwyzern zur Milde, zur Entlassung der unbelasteten Gefangenen
und vermittelte leichtere Fälle in die Mailänder Inquisition. Daraus entstand
bei Heisspornen der Eindruck der Doppelzügigkeit, die auch Kommissar
Bisling zu tadeln schien. Im Grunde aber wich der Nuntius von der Stellung
Luzerns kaum sehr ab. Stiftsbibl. Einsiedeln Ms. A Ur 7, Horoskop 32. Rey Arth
131 Anm. 123. Nunz. Svizz. 48, Act. v. 28. 10. 1655, 11. 12. 1655, 9. 10. 1655,

23. 10. 1655, 6. 11. 1655, 4. 12. 1655. Über J. Knab, 1593—1658, Bischof von
Lausanne seit 1652 s. Gfr. XXVIII 192 und CXV 159 ff., 181, 189. EA VI,
1, 310. Gfr. XXXVI 34. Über d. Verhältnis d. Nuntius z. Bischof und z.
Politik der eidgen. Orte s. die Aufzeichnungen di Aquinos b. Mayer II, 324 ff.,
327 f., 332 f., 329.

35 Gams, Series Episc. Eccl. Cath., Ratisbonae 1873, 272. Voigt war Bischof 1645

bis 89. Gfr. CXV 159 ff.

147



Was Nuntius und Bischof von einander schied, das war die
politische Beurteilung der Lage. Entgegen der Meinung des päpstlichen
Vertreters hielt er dafür, die katholischen Orte müßten, statt in
ihrem Tatendrang gebremst, vielmehr zu einem beherzten und mannhaften

Vorgehen ermuntert werden. Nach der Ansicht der Konstanzer

Kurie hatte die innerschweizerische Kriegsgeschichte hinlänglich
erhärtet, daß alle Siege des katholischen Lagers zwar mit unterlegener

Truppenzahl, aber überlegener Kampfkraft errungen wurden, auf
die auch jetzt gebaut werden müsse und könne. In der Frage des

Schiedsgerichts hielt Konstanz zu Schwyz und meldete schwere
Bedenken des Kirchenrechtes an gegen eine geplante Anerkennung eines

Laiengerichts in Kirchenfragen. Man zeigte sich über die Möglichkeit

befremdet, daß über Religionsfragen wie über Bauernhändel
abgemehrt würde. Dieser Fehlanwendung der Demokratie zog Konstanz

einen säubern und blanken Waffengang vor, und es wollte keine
Politik der ausweichenden Halbheiten. In der Einschätzung des

Machtfaktors und der militärischen Aussichten gingen Bischof und
Nuntius völlig auseinander. Es war dies weniger das reife Ergebnis
reicher Erfahrung und kühler Analyse als vielmehr die Frucht eines

grundverschiedenen Temperaments 36.

Umso überraschter fühlt man sich von der völligen Einmütigkeit
beider Prälaten in der Beurteilung der pastoralen Lage in Arth und
in der Wahl der überfälligen Sofortmaßnahmen37. Der Nachrichtendienst

und der Mitarbeiterstab der Nuntiatur arbeiteten gleich
ausgezeichnet, und sogar sorgsam abgeschirmt gegen alle Versuche zur
Vernebelung der Schuldfrage. Ein großes Verdienst dafür kommt
den Vertretungen der Reformorden in Schwyz, Luzern und Zug zu,
die umsichtig zu den Beratungen zugezogen und darüber hinaus zum
Einsatz gebracht wurden. Das nötige Maß an Härte, das jetzt die
Stunde gebot, brachte vor allem wieder der Nuntius auf, während
Konstanz gerne andern den Vortritt ließ 38.

36 Gutachten d. Bischofs im Kapuz. Arch. Arth I A ii: strenue defendant. Dem

gegenüber wirken die Bedenken des Nuntius, «alles in einen stich zu setzen»,
sehr viel vorsichtiger. EA VI, i, 310. Gfr. XXXVI 175, 184. Nunz. Svizz. 48,

act. v. 28. 10. 1655. Bundesarchiv Bern.
37 s. Anm. 101. Die Maßnahmen für Arth in: PAKapL 6 H 3.
38 Gfr. XXXVI 184, 142. Berichterstatter der Nuntiatur ist P. Sebastian a

Beroldingen, Guardian und einstiger Provinzial. Tab. Prov. 398, Kapuz. Arch.



Der Konstanzer Generalvikar und Offizial, Rathold Morstein39,
beauftragte den Schwyzer Pfarrer und Sextar, Dr. Franz Radheller40,

mit zwei Welt- oder Ordensgeistlichen einen kirchlichen Stab

zu bilden41, der versuchen sollte, die Gefangenen zur Kirche
zurückzuführen42. Als außerordentlicher Visitator reiste der Konstanzer
Weihbischof, Georg S. Müller43 ins Land, um mit der Regierung Fühlung

zu nehmen. Gleichzeitig ordnete Kommissar J. Bisling44, dem

Schwyz in Fragen der Amtsführung der Klerisei und ärgerlicher
Vorkommnisse im Volk unterstand, das im Augenblick Dringlichste an,
verhörte den Arther Pfarrer in Meggen und wohnte Zeugenverhören

in Schwyz bei45. Seine Stellung zwischen Nuntius, Regierung,
Bischof und Klerus war keineswegs beneidenswert. Vor allem mit
dem Nuntius verstand er sich wenig gut. Heikler noch mußte die Lage

des Arther Pfarrers, Melchior Meienberg, erscheinen46. Bei ober-

Schwyz. Er studierte in Siena. Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte, Jg. 56, H. IV
(1962) 369. Weitere Berater d. Nuntiatur in Luzern waren die beiden Oberen
der Reformorden d. Franziskaner und Jesuiten. Der Bischof hielt sich
ordentlicherweise an seinen Kommissar Bisling (s. Anm. 44) und wohl auch an den
Arther Pfarrer und Schwyzer Sextar. Der Dekan ist überraschend passiv,
obwohl Häresien sonst in seinen Amtsbereich gehören. CDC 98.

39 Über Rathold Morstein s. Rey Arth 167 und Anm. 106.
40 Der Schwyzer Sextar besaß Visitationsrecht in s. Sextariat, als «Regiunkel»,

ein Unterbezirk des Luzerner Dekanates, der mit dem alten Lande Schwyz
zusammenfiel. Vis. Protokoll 1667 im Pfarrarchiv Schwyz, Dekanatslade. MHVS
H. 47 (1948) 72 ff.; 80 Anm. 25. PAKapL 6 H 4. Radheller wurde um 1652
Sextar und 1657 wahrscheinlich Dekan. Pfarrarchiv Schwyz litt. X.

41 Die Beiziehung von Kapuzinern und Pfarrer Meyenbergs ist anzunehmen.

Anm. 29 und 38. PAKapL 6 H. 4.
42 Ohne jeden Erfolg blieb das Bemühen bei Melchior v. Hospenthal, einem der

radikalen Täufer. Leider sind die Gefangenenverhöre nicht erhalten. Ihr
täuferischer Charakter wird von einem Kapuziner nochmals bestätigt. STA

Schwyz Mappe 328. Rey Arth 164 Anm. 92, 171, 162—170.
43 Er war Titularbischof von Heliopolis und Konstanzer Domherr. Gfr. XXXVI

198; XXVII 61. Ms. A Ur 7 Stiftsbibl. Einsiedeln. CDC 188.
44 Dr. theol. Jakob Bisling, 1619—81, studierte in Luzern und Mailand, wurde

1650 Leutpriester am Hof Luzern, 1651 Kommissar und 1656 Feldgeistlicher.
1662 trat er ins Kloster Einsiedeln (P. Anselm), wurde Protonotar und Beilenzer

Propst. Gfr. XXVIII 172. HBLS (Historisch-Biographisches Lex. d.

Schweiz, Neuenburg 1922 ff.) Bd. II 259 s. v. Bißling.
45 Die Pflichten d. Kommissars bei Henggeler 137 ff.
46 Vor dem Schwyzer Rat berichtet er in Lauerz am 9.9.1655, bei Pfarrer Geis-

149



flächlichem Hinsehen konnte die Hauptschuld am ganzen Vorkommnis

nur auf ihn fallen, der seit erst zwei Jahren das verschuldete Erbe
mancher seiner Vorgänger angetreten hatte. Nur wenig trat diesmal
der Dekan des Vierwaldstätterkapitels, der Ruswiler Pfarrer Leut-
hard47 hervor, der sich über einige pastorale und liturgische Weisungen

hinaus kaum bemerkbar machte. Die Geschäftigkeit des kirchlichen

Apparates, der da plötzlich wie aus dem Boden gestampft zur
Verfügung stand, gewann auf dem Hintergrund der früheren
Mangellage für das kritische Auge eine leicht ironische Note48.

Die anfängliche Befürchtung gewisser geistlichen Kreise, der Prozeß

in Schwyz möchte am Ende durch politische Machenschaften
und Quertreibereien der früher angeführten Parteigefolgschaften
verschleppt oder gar niedergeschlagen werden, erwies sich als völlig
unbegründet. Der kirchlich gesinnte Flügel der Franzosenpartei, der
sich gelegentlich auch neutralistisch geben konnte, spannte in dieser

hochkirchlichen Frage sichtlich mit dem traditionell bekenntniseifrigen

«spanischen» zusammen. Wenn es daneben allenfalls eine stille
Opposition gab, so wagte sie sich in diesem Falle nicht zu mucksen.

Die zu erwartende Grundsatzentscheidung überspielte die üblichen
Kabalen, die verwandtschaftlichen oder parteipolitischen Bindungen,

die sonst aus guter Deckung heraus wirksam zu werden pfleg-

hüsler in Meggen am io. 9. dem kirchlichen Kommissar. Rey Arth 132, 120

Anm. 81, 121 f.
47 Dekan war damals Melchior Leuthard, Pfarrer zu Ruswil (LU), Kapuz. Arch.

Schwyz, 1 S 2.
48 Für Zwyer ist die Vetternschaft mit Pannerherr W. Reding und Landeshauptmann

Caspar Abyberg bezeugt. Zwyer besaß das Schwyzer Landrecht, und
seine Tochter war in Arth verheiratet. Willy Keller, Zwyeriana, SD aus Hist.
Neujahrsblatt Uri (1961/62) 1 ff. und 31. Mit Arthern verwandt waren F.

Bettschart, Landessäckelmeister und Wirt z. Wyßen Rößli in Schwyz, der
seinerseits wieder Vetter Michel Schornos, des Landesstatthalters, war. Auch
Landesstatthalter Jakob Reding hatte eine Margareta v .Hospenthal zur Frau und
soll Vetter eines Nikodemiten gewesen sein. Von der spanischen Richtung war
auch Sebastian Abyberg d. Kleine, Schwiegervater d. Täufers Kenel, interessiert.

JZB Art und Ehebuch. Chroniken von Heller und Niderist s. Anm. 3

oben. Rey Arth 136 Anm. 139, 141, 143 f. MHVS H. 46 (1947) 41 Anm. 2.

Rey Arth 137 Anm. 144. HBLS VI 241. Über die Rolle d. Klerus s. Rey Arth
119 Anm. 75, 135 Anm. 137; 134 Anm. 134, 135 f. Stiftsbibl. Einsiedeln A Ur
7: nisi ecclesiastici illam (sc. haeresim) exstirpent, per ipsos saeculares dominos

nunquam id futurum. Ges. Ratsbuch 1638—66, 273 b, 434 b, STA Schwyz.

IJO



ten. Der Rückzug der Schwyzer Parteifreunde, die früher den
Arthern immer wieder mit nützlichen Winken gedient hatten, wird
hier, nachdem die Lage nun einmal brenzlig geworden war, sehr deutlich.

Volk und Klerus des Landes, die für gegenreformatorische
Unternehmungen und Vorstösse immer leichter als für die eigentliche
Reform zu haben waren, schienen das Feld ziemlich vollständig zu
beherrschen. Wenn in den Quellen einmal angedeutet wird, es sei ein
nachhelfender Druck auf die Laienschaft vonnöten gewesen, um in
der Arther Frage voranzukommen, so fehlen dafür die genauen
Unterlagen. Dem planvollen Fortgang des Prozesses stellten sich jedenfalls

von keiner Seite her irgendwelche spürbaren Hindernisse in den

Weg49.

4. DER ANTEIL DER NEUGLÄUBIGEN GEGENPROPAGANDA

AN DER RELIGIÖSEN LAGE IN ARTH50

Wenn die kirchenamtliche Diagnose der Arther Pfarrgemeinde
einen klaren Mangel an Unterricht und seelsorglicher Betreuung
festgestellt hatte, so war damit erst der katholische Anteil an der Schuld
namhaft gemacht. Ein anderer Teil an der Verantwortung dafür trifft
die Propaganda der Neuerung gegen die katholische Lebensordnung,
wider ihre Sitte und Zucht. Diese Einflüsse von außen wirkten
auflösend, zersetzend und lähmend. Sie machten manche Katholiken in
ihrer Glaubenssicherheit irre, verstärkten die Flauheit der religiösen
Allgemeinlage und zogen sogar manche Schwankende auf die Gegenseite

hinüber. Dabei bediente die Propaganda sich verschiedener
Formen: einmal des direkten Mittels des Wortes, dann wieder des

moralischen Beispiels der Tat oder der Unterlassung. Gelegentlich griff
die Werbearbeit vom religiösen auch auf das politische Gebiet über51.

Die im ganzen eher unpolitische Wirksamkeit der Täufergemeinde
verlor nach der Flucht ihres Leiters (1630) sofort merklich an Lebenskraft.

Ohne die Täufer vollzählig in sich aufzunehmen, trat um 1651
die zürcherische Richtung der Nikodemiten ihr Erbe an und stellte

49 Anm. 37 oben.
50 Die Belege des ganzen Kapitels finden sich sämtlich in Mappe 328 STA

Schwyz, andernfalls wird die Fundstelle eigens vermerkt.
51 Wegleitend f. d. ganzen Abschnitt: Rey Arth 49—100, 100—172.

151



die Muttergemeinde, aus der sie stammte, bald ganz in den Schatten52.

Die neue nikodemitische Führungsspitze drängte als Anhängerin
der Franzosenpartei von allem Anfang an auf die politische Ebene

hinüber und entwickelte hier eine Stoßkraft und einen Angriffsgeist,
der sich bis zur Forderung auf Freistellung des Glaubens und des

freien Zuges verstieg, ja sogar mit weitausschauender Zielsetzung auf
eine Änderung der konfessionellen Mehrheitsverhältnisse im Arther
Viertel hinarbeitete. Die zürcherische Gefolgschaft gewann im knappen

Zeitraum eines halben Jahrzehnts die Gestalt einer
verfassungsrevolutionären Untergrundbewegung, die da und dort auch bereits
auf dem Instrument der Macht zu spielen begann, doch muß
aufgrund des Zahlenmaterials53 als sicher gelten, daß bei einer nüchternen

Einschätzung der Lage ein Übertritt der Arther Dorfschaft zur
Neuerung zu keiner Zeit ernstlich in Frage stand. Das schloß indes
nicht aus, daß eine geschickt taktierende und kraftvoll geführte
Minderheit zeitweilig eine erschlaffte Mehrheit in Schach zu halten oder

sogar unter Druck zu setzen vermochte. Es hieß schon einiges, wenn
nach einem glaubhaften Zeugen manche Ämter im Viertel bereits nach
der Gunst der Neugläubigen vergeben wurden 54.

52 Nunz. Svizz. 49, Bundesarchiv Bern. Act. v. 3. 2. 1656: quamdiu arcani et

quieti erant.
53 Die Täufergemeinde kann 1629/30 auf ungefähr 23—24 Personen, die Niko-

demitengemeinde laut Selbsteinschätzung Martins v. Hospenthal, ihres Führers,

anfangs auf 20, später auf 50 angegeben werden. Zählt man die belasteten

Gefangenen und Entwichenen (um 36) zusammen, so kommt die letzte Zahl
der Wahrheit nahe. — Obwohl Erhebungen über Herde, Kriegsmannschaft,
Landsgemeindepflichtige und Kommunikanten gelegentlich angestellt wurden,
sind die Zahlen doch nur annähernd. Die Kommunikantenzahl von 1656 wird
für Arth auf 1300 angegeben. Alt-Landammann Schorno verdoppelt seine
amtliche Annahme von 1200 um die gleich hohe Zahl an Jugendlichen, doch scheint
bei ihm die Zahl der Reisenden und «Anwohner», wie bemerkt wird, noch

nicht dabei zu sein. Mit diesen Unterlagen geben wir die angeführten 3000
nicht ohne Vorbehalt an. Rey Arth 103 f., 70 ff. STA Zürich A 235, 9.
Kapuziner Arch. Arth A I 13. Bösiger K.W., Siedlungsgeographie d. Talschaft
Schwyz, Winterthur 1956, 24.

54 Viertelsämter waren die des Siebners und der 10 Ratsherren (Landrat), daneben

gab es die Fähnriche, Schützenmeister, Säckelmeister und Beamten der
Unterallmeinde, Vögte der Bruderschaften und Kapellen, den Kirchenvogt
usw. Diese Ämter besetzten die Neugläubigen selbstverständlich nicht neben-,
sondern hintereinander und gelegentlich. Zur Zeit des Austritts war Martin v.

152



Indem die Taufgesinnten sich den obwaltenden Lebensverhältnissen

anzupassen wußten und ihr Dasein mit dem Schleier des Arka-
nums deckten, gewannen sie vorerst weniger den Anschein einer offenen

Gegenkirche als vielmehr den einer katholischen Gruppe
abgestandener Nichtpraktikanten55. Vermochten sie auch keinen
weitreichenden und bestechenden Glanz zu verbreiten, so floß ihr dennoch
eine gewisse Werbekraft aus der freien Art ihres Biblizismus und aus
der Einfachheit ihres Kultes zu. Die unzeremoniöse Formlosigkeit
und oft sorgfältig unterstrichene Brüderlichkeit im wechselseitigen

Umgang der Gemeindemitglieder entsprachen durchaus ländlich-bäuerlichem

Empfinden. Auch ihre offenkundige Gütergemeinschaft, der

geheimnisumwobene Mystizismus, der besondere Anspruch göttlicher
Auserwähltheit, gewisse volkstümliche Gaben ihrer Führerschaft und
ein Sittenkodex, der ebenso auf Strenge im Leichterfüllbaren wie auf
Entgegenkommen im Schwierigen hielt, mochten ihren Zauber auf
manche Gemüter nicht verfehlen. Die sträfliche Sorglosigkeit der
altgläubigen Führung ließ es geschehen, daß die Neugläubigen ihre
Werbearbeit bis in die nächste Umgebung der Bürgermeisterei, des

Pfarrhauses und der Schulstube vortrugen. Es handelte sich hier sichtlich

um den ersten Schritt im Bemühen, den Anschluß an die religiöse wie
politische Spitze des Viertels zu finden und allmählich ihre gesetzliche

Anerkennung zu erreichen56.

Hospenthal, der Patriarch der Nikodemiten, Gemeindesäckelmeister, Hans
Baschli v. Hospenthal, Feldscherer und Bader, ein Verwandter der Neugläubigen

Siebner (Bürgermeister). P. Peregrin OMCap bezeugt: multi ad digni-
tates aspirantes, si habeant istorum favorem, facile eniti posse. Stiftsbibl.
Einsiedeln Ms. A Ur 7. Damit decken sich die Wahlmanöver an der Landsgemeinde.

Rey Arth 105 ff. Das Gewalttätige ihres Vorgehens im Kirchgang
schlägt im Pasquill durch: wolltens unschamiger weis duren trucken. Gfr.
XXXVI 123. Zur «lutherischen Emporkirche» s. Rey Arth 117.

56 Möhler I. A., Symbolik usw., Mainz 18647, 481 Anm. 1—2, 483. Die Anpassung

an die örtliche Lage ist der Reformation nicht fremd. Schon zu Luthers
Zeiten wurde etwa der Meßkanon ausgelassen, um das Volk, das an der Messe

hing, zu täuschen. Es wurden unkonsekrierte Gestalten emporgehalten. Marx,
Lehrbuch d. Kirchengeschichte, Trier 1929, 593. Das kultische Nachtmahl der
Täufer war von einem gewöhnlichen Nachtessen für Uneingeweihte nicht zu
unterscheiden.

56 Über Bekehrungsversuche s. Rey Arth 84, in—113, 123 Anm. 92, 179. Siebner

war Sebastian Weber, ebd. 82 Anm. 138. Für weitere Absprünge aus Arth

153



Wenn die Gründung der Arther Taufgemeinde in ihren Umständen

noch teilweise im Dunkel bleibt, so zeigt die reine Tatsache des

Anfangserfolges, daß gewisse Anknüpfungspunkte vorhanden waren.
Eine andere Frage wäre es, ob die Neuerung in Arth einen aufnahmewilligeren

Boden fand als anderswo oder ob Arth lediglich das Opfer

des blinden Zufalls wurde. Es ging damals ohnehin ein pietistischer

Zug durch die Länder. Er richtete sich als unterschwellige
Strömung gegen vielfache Erstarrungserscheinungen, vor allem gegen den
übersetzten juridischen Panzer der Staatskirchen. Manche Zeitgenossen

empfanden einen deutlichen Aberwillen vor dem aufs Äußerliche
berechneten aufwendigen Pomp des Barocks. In der besondern Form
des Jansenismus meldete sich ein ehrlicher Reformwille zu Wort, der
sich nach Ernst, Vertiefung und Innerlichkeit sehnte, leider dann
auch in Selbstgerechtigkeit, Rechthaberei und Schwermut ausartete. Er
äußerte sich unter anderem in der «frequente communion» Arnaulds
1643. Manche dieser Züge gingen mit der moralisierenden Grundanlage

alemannischer Gläubigkeit eine seltsame Verbindung ein. Der
dürftige Sakramentenempfang in Schwyz war schon Carlo Borromeo
peinlich aufgefallen. Er war deutlich genug noch immer ein Stigma
der Arther Gemeinde56a.

Was nun die einzelnen Werbemittel in concreto anbelangt, so bot
das Leben selbst den Arther Protestanten die täglichen Begegnungen
mit den Altgläubigen als gegebene Gelegenheiten für unauffällige
Glaubensgespräche an. Diese drehten sich besonders oft um die

Grundlagen des Glaubens, den wahren Glauben und die Heilssicherheit,

endlich um die richtigen Glaubensquellen, wobei die Kirche des

Landes sehr unverblümt als nichtseligmachend bezeichnet wurde.
Gerne bedienten sich die Bauern einer andeutenden, unverbindlichen
und den heißen Brei zunächst umgehenden Sprechweise. Wie die
Sache dann aber gemeint war, ergab sich aus der Überreichung von

setzten Ausgetretene Prämien aus, so einmal 400 Pfund, ein andermal einen halben

Louisen und Bücher samt gutem Auskommen.
Die Tochter Melchiors v. Hospenthal gab im Herbst 1655 zur Entlastung ihres

Vaters und zum Gegenbeweis für die Rechtgläubigkeit an, er habe an
Weihnachten das letzte Mal die Sakramente empfangen (nicht an Ostern!), und dies

in selbstverständlichster Art. Ob es sich hier um den Pfarrgemeinde- oder den

Täufergemeindedurchschnitt handelt? Mappe 328 STA Schwyz. — Über jan-
senistische Einflüsse s. Gfr. XCVI 192.

154



Bibeln, Traktätchen oder Flugschriften an die katholischen Partner.
Mit Rücksicht auf das öffentliche Aufsehen konnte man es sich

nicht gestatten, den sonntäglichen Pfarrgottesdienst ausnahmslos zu
schwänzen. Indem die Täufer den Sabath, die zwinglischen Nikodemiten

aber den Sonntag begingen, lag zwar bei diesen letzten die
Gefahr, den eigenen Kult mit dem katholischen Pfarrgottesdienst
zusammenfallen zu lassen, besonders nahe. Wenn die Messe gemeinhin
als Götzendienst bezeichnet wurde, so sah die Praxis entsprechend
aus. Man entheiligte neugläubigerseits nicht allein Sonn- und Feiertage

durch knechtliche Arbeit, Berggängerei, Jagd oder Holzfuhren,
man nahm sich kaum die Mühe diese Übertretungen zu verheimlichen:
so etwa, wenn an hohen Marienfeiertagen vor dem Stall hinreichend
sichtbar die Pferde gestriegelt oder an Allerheiligen die Obere Mühle

recht geräuschvoll in Gang gesetzt wurde. Fand sich aber keine

Möglichkeit, der Pfarrmesse fernzubleiben, so verschaffte man sich

wenigstens die Genugtuung, während des Gottesdienstes das übliche
Brauchtum mit schaugestelltem Trotz zu verweigern, wie etwa das

Niederknien bei der Wandlung, die Bekreuzung und anderes mehr.
Es kam oft vor, daß man die Kirche zu früh verließ oder zu spät
betrat, die Predigt schamlos durchschlief oder die Prediger mit
mißbilligendem Gebrumm empfing.

Bei den polemischen Auslassungen gegen die Sakramente muß
auffallen, daß weder gegen Firmung57 noch Krankenöl58, aber auch

gegen die Taufe nichts vorgebracht wurde. Die beiden ersten Sakramente

fanden sich um diese Zeit schwer vernachläßigt, die Taufe
blieb aus taktischen Gründen öffentlich unangefochten59. Die Ehe

57 Trotz Erweiterung der trid. Vorschriften von drei auf fünf Pfarrbücher durch
die Diözese fehlen Firm- und Kommunikantenbücher, dagegen nicht Tauf-,
Ehe- und Totenbuch. Hinschius, Kirchenrecht, Bd. I, 483. CDC 103 (IX). Die
Firmung wurde anläßlich von Visitationen, Kirchweihen u. ä. erteilt. CDC 15.
Zum Vergleich der Einführung der Taufbücher in Zürich-Land (Knonaueramt)
s. die Jahrzahlen von Kappel: 1612 oder Bonstetten: 1662. Stiefel M., Die
kirchl. Verhältnisse i. Knonaueramt n. d. Reformation 1531—1600. Diss. phil.
Zürich 1947, 45.

58 Die Krankenölung wird nie erwähnt, und sogar die Diözesanstatuten geben zu,
daß sie in Abgang gekommen war. CDC 40 (XII, 2). Zur Erneuerung wird
erst aufgerufen. Vgl. Eder K., Die Kirche i. Zeitalter d. konf. Absolutismus,

Freiburg i. B. 1949, 353.
59 Taufbuch Arth, Pfarrarchiv, 1612 ff.

155



wurde über die Priesterweihe gestellt. Die Beichte fiel bei den Täufern

aus, weil sie nach eigenem Geständnis als Brüder sich selber

beichteten, die Nikodemiten dagegen bekannten Gott ihre Sünden
unmittelbar. Erst mit der anhebenden Reform wurde auch die

Häufigkeit des Sakramentenempfanges zur Sprache gebracht und bemerkt,
die Alten seien auch ohne das selig geworden60. Den eigenen Glauben

verschwieg man im Sündenbekenntnis geflißentlich. Noch schärferer

Ablehnung begegnete, wie zu erwarten stand, das Altarssakrament,

dem gegenüber geltend gemacht wurde, die katholische Lehre

darüber, vor allem die Realpräsenz sei unmöglich, weil Christus nicht
an zwei Orten zugleich, im Himmel und auf dem Altare, zugegen
sein könne. Die Wandlungslehre (Transsubstantiatio) zöge unter
katholischen Voraussetzungen übrigens eine schwere Verunehrung Gottes

nach sich, indem die Hostie als menschliches Exkrement enden

würde. Dem gegenüber sei am Gedächtnischarakter des Abendmahles

festzuhalten, das im Falle der Täufer sich von einem bürgerlich-nichtkultischen

Nachtessen kaum unterschied. Die Sterbesakramente wurden

kaum in direkter Manier verweigert, wohl aber in der Form, daß

man sie bis zu dem Punkt herausschob, wo sie unter gewissen

Voraussetzungen nicht mehr gespendet werden konnten: so rettete man sich
die kirchliche Bestattung innerhalb des geweihten Friedhofes mit
Rücksicht auf die Folgen für die eigene Familie61.

Die Anwürfe gegen Papst und Bischöfe entnahmen die Neugläubigen

kaum je der eigenen Erfahrung, sondern den Einreden der
gelesenen Flugschriften62, die neben trivialen Plattheiten auch manches

60 Rey Arth 96, 124. Der Pfarrer hatte jederzeit für die Beichte zur Verfügung
zu stehen. CDC 31, V. Pfarrbrief Gem. Arch. Arth, Nr. 216.

61 Hierher gehörte die aufsehenerregende Schmähung Melchiors v. Hospenthal,
seine Magd gleiche, wenn sie zum Tisch d. Herrn gehe, einer Sau, wenn sie zum
Trog gehe. Er verließ darauf das Land und wandte sich nach Rapperswil, wo
er heiratete (Agatha Bleuer). — Zur Osterpflicht war die Kommunion in der
Pfarrkirche vorgeschrieben. CDC 18. Zum Kommunionalter in Schwyz (11 bis

14): Bösiger K. W., Siedlungsgeographie d. Talschaft Schwyz, Winterthur 1956,

24. Mappe. 328 STA Schwyz. Veit A., Die Kirche i. Zeitalter d. Individualismus

1648—1800, Frbg. i. B. 1931, 42.
82 Zur eigenen Uberzeugungs- und Glaubenspflege wie zur Werbung dienten

Bibelausgaben: Deutsches Evangelienbuch, Zürcher Testament, Württembergische
Bibel, Katechismen: Catechismus der Zürcher Religion und Lutherischer
Katechismus. Bei den als «Stumpf und Simmler» bezeichneten Büchern handelt
es sich um eines der bei Feller-Bonjour, Geschichtsschreibung d. Schweiz, Bd. I,

156



volkstümlich Träfe enthielten. Mit der Qualifizierung des Papstes als

Endchrist und der ewigen Stadt als faules Ort, an dem Christus
deswegen einen Stellvertreter halte, weil er selbst nie dorthin komme,
taucht auch die bekannte Geschichtsfabel von der Päpstin Johanna
auf. Der weltlichen Obrigkeit wird das Recht des Blutgerichts über
die Bischöfe zugemessen. Überraschend wird die Lebensführung der
Geistlichkeit ein einziges Mal angegriffen, von Mängeln der
Amtsführung nie gesprochen, sondern lediglich dogmatische Vorhalte
gegen sie namhaft gemacht63 und ihre gelegentlichen Vorstöße gegen
die Neuerung selbstverständlich getadelt. Äußerungen der Mißbilligung

trafen vor allem die Prediger, unter denen wiederum die
«Spitzkappen» (Kapuziner) am schärfsten aufs Korn genommen wurden.
Die Ordensleute standen überhaupt schlecht zu Buch. Von einer

eingetretenen Nonne hieß es beispielsweise, sie wäre «besser ins Hurenhaus»

gegangen, die Klöster sollte man ohnehin «alle zu Pulver
machen». Klosterkandidaten, die unter neugläubige Vormundschaft
geraten waren, wurde das väterliche Erbe so lange vorenthalten, bis
sie von ihrem Vorhaben abgestanden wären64.

Zu weitern Auseinandersetzungen führten formuliertes
Gemeinschaftsgebet65, und vor allem der Rosenkranz, den man «Narren-
und Ketzergebet» schalt. Dabei verlieh man der Wendung gegen
Rosenkranz und Alpsegen offensichtlich eine antimarianische Spitze.

Basel 1962, 180 ff., 195 aufgeführten Werke. Stark ausgeschöpft wurden: Das
Barbeli will nit ins Closter, Basel 1628 (I. Schoter), Von dem alten Wahrhaft
Catholischen Glauben S. Felicis und Regulae usw. Zürich 1628 (JJ. Bodmer),
ein Traktätlein mit Gesprächen ohne Titelblatt und: Concordantz und Zeyger
der Namhaftigsten Spruch aller biblischen Bücher, Zürich, Titelblatt zerrissen
und o. J. Die handgeschriebene «Tagweis» ist wahrscheinlich täuferisch. Gem.
Arch. Arth 134a.

63 Schimpfworte, wie Pfaffen-Affen und Lumpenpfaffen sind geläufig. Gelegentlich

wird Erschießen angedroht. Die geistlichen Berufe in Arth sind kaum
weniger zahlreich als anderswo. 1621—1700 belaufen sich die aus der Pfarrei
hervorgegangenen Weltpriester, Ordensleute und Nonnen: W'priester: 30,
O'leute: 30 Priester, 5 Brüder; Nonnen: 19. Pfarrarchiv Arth, Pfarrbücher.

64 Man warnte beispielsweise Klosterkandidaten vor dem Zölibat mit dem Hinweis

auf die «Genatüriertheit» ihrer Familie.
65 Die Neugläubigen fielen durch Hineinhalten des Kopfes in den Hut während

des Gebetes auf, Kinder durch den Vaterunser-Schluß «Denn Dein ist das

Reich.. .», der aus der frühchristlichen Liturgie stammt. Neues Testament,
hgg. v. O. Karrer, München 1959, 38 Anm. 13.

157



Solche Auslassungen mußten in einem Dorf, das eine marianische
Titelkirche besaß (Himmelfahrt), doppelt ärgerlich empfunden werden.

Die Propaganda richtete sich allgemein gegen Fürbitte, Erbsün-
delosigkeit und jede Anrufung Marias66. Selbstverständlich wurde
hier auch die Wallfahrt inbegriffen und gelegentlich bemerkt, die
«Schwarze von Einsiedeln» könne bloß, was der Teufel auch tue.
Während Bruder Klaus sichtlich geschont wurde, beschimpfte man
den Hl. Carl als «Pomeranzentrockner» 67.

Ähnlichen Streitreden begegneten in den verschiedensten Wendungen

und Redensarten die Sakramentalien, Kirchengebräuche, Liturgien,

Kirchenzierden68, Fasten und Abstinenzen69, Prozessionen und
Wallfahrten70, Ablässe71, Fegfeuer und Fürbitten72, gemalte Bilder73,
Bildstöcke und Wegzeichen 74.

66 Über die Einkleidung der Marienstatue i. d. Arther Kirche erlaubte man sich

die Bemerkung, sie sei gekleidet wie die «Huren im Mailänder Hurenhaus».
Der Sprecher war Viehhändler!

67 Meier P. G, Phrasen-, Schlag- und Scheltwörter d. Schweiz. Reformationszeit
in: Zs. f. Schweiz. Kirchengesch. Jg. XI (1917) 81—102, 221—236. Tschudi R.,
Das Kloster Einsiedeln u. d. Aebten Ludw. II. Blarer usw., Einsiedeln 1946,

142 (hier über U. L. Frau v. E.).
68 Die Kirchenzierden b. Birchler L., Die Kunstdenkmäler d. Kts. Schwyz, Bd. II

(Basel 1930) 113 ff. Der Große Christus von Oberarth ist noch erhalten, s. d.

Bild b. Suter L., Die von Hospenthal, Luzern 1942, 52 bis. Dazu Anm. in
unten.

69 Der Bruch d. Abstinenzgebotes geschah mit Bratwurst und Apfelmus, während
die Katholiken meist Zigerküchli mit Apfelmus zu sich nahmen. Der Pfarrer
darüber befragt, ob man an Fasttagen auch mit der Kelle schöpfen dürfe,
erwiderte salomonisch, es komme darauf an, wieviel man «dran» nehme.

70 Eine heikle Probe f. d. Neugläubigen war die Fronleichnamsprozession am

Sonntag in der Oktav dieses Festes. Man half sich damit, daß man zur
Schießmannschaft stieß, die zum Segen die Mörser zu bedienen hatte und daher nicht
niederzuknien brauchte. Die Verhöre ergaben, daß einmal die Mörser so nahe

an den Vorbeizug herangeschoben wurden, daß durch einen Schuß dem Geistlichen

die Monstranz aus den Händen fiel und ein Himmelträger ernstlicher

verletzt wurde. Ges. Ratsbuch 1638—66, 737a. Anm. 111 unten.
71 Man setzte aus, durch den häufigeren Ablaß würde alles immer ärger. Man

nannte das polemisch «Ablaßlaufen» und die entsprechenden Bullen etwas
verballhornt «Ablaß-Brüllen».

72 Es sei kein Drittes (zwischen Himmel und Hölle), wie der Schacher zeige.
73 Joseph und die Engel guckten wie «Narren» von der Krippe.
74 Bildstöckchen wurden im Rausch gelegentlich ausgerissen. Zum Großen Christus

von Ober-Arth s. Anm. 68.

158



Sozial gesehen, wirkte die Neuerung sich oftmals sehr tragisch aus
auf die Sippen, die sich untereinander verfeindeten, noch schlimmer
aber wurden jene Familien auseinander gebracht, in denen die Gatten

religiös uneins waren. Der Kampf um den bestimmenden Einfluß
auf Kinder und Hausgesinde75 nahm gelegentlich Formen an, die an
Gehässigkeit, Verfolgungssucht, Bespitzelung und allgemeiner
Nachstellung kaum mehr etwas übrig ließen, sodaß der Zerfall der Familie
nicht mehr aufzuhalten war. Selbst ans Sterbebett von Kindern trug
man die religiöse Bearbeitung der Gewissen heran. Von Todesdrohungen

und schwerer Gewissensnot katholischer Frauen hören wir
aus den neugläubigen, meist täuferischen Häusern der Kenel, Kamer
und Hospenthal76.

Über den genauen psychologischen Hergang des Abfalls in der
einen oder andern Richtung sind wir leider nicht im Bilde. Es ist keine

Frage, die Zeit und Ort beschäftigte. Es wird in dieser Hinsicht
einfach das jeweilige Endergebnis festgehalten, aber kein Versuch

unternommen, die Entwicklung des Neubekehrten aufzuzeigen. Und
doch würde die Bekehrungsgeschichte die Abhängigkeit des Uberzeu-
gungswandels von Ideen und Einwirkungen der Propaganda am
anschaulichsten dartun können. Zweifellos gab es Erfahrungen der
Altgläubigen im Umgang mit den Neugesinnten, die die Preisgabe ihrer
eigenen Glaubensposition erleichterten. Für einfache Geister lag der
Schluß von der dialektischen Überlegenheit zur dogmatischen besonders

nahe. Der Mangel an Wissen um die Präliminarien des Glaubens
ließ den Akt der Zustimmung selten zu einem rationabile obsequium
werden. Wenn die Arther Krise sodann in starkem Maße den Klerus
einbezog, so mangelte oftmals wohl das Vertrauen in die moralische
Autorität der kirchlichen Organe. Die klerikale Krise wurde zur
kirchlichen. Die geschwächte Zeugniskraft der Kirchenvertreter
verschaffte der neugläubigen Gegenpropaganda zweifellos einen leichtern

Erfolg. Kam dann noch eine gewisse Lauheit im sakramentalen
Bereich hinzu, so fehlten vom Willen her jene moralischen Antriebe,

75 Rey Arth 77, 79, 162, 164. Hier die Kenel und Hospenthal.
76 Bekehrungsversuche b. Anm. 56. Es handelt sich um Jost Steiner, Schulmeister

Müller, s. Frau und Schwiegermutter, die Frau d. Schwarzen Hans Baschli v.
Hospenthal und Angehörige anderer «gemischten» Ehen.

159



die allein hinreichen, um die Innigkeit des Glaubenslebens zu verbürgen.

Neben diesen mehr unbewußten und aus dem Hintergrund
wirkenden Gründen dürfen die dem Leben näher liegenden Bedingungen
nicht übersehen werden. Sie sind oft ausschlaggebender als die

verstandesmäßig-abstrakten: wir meinen die Bindungen an Verwandtschaft

und Sippe, Dienstverhältnisse und sogar politische Abhängigkeiten.

Freilich kann dann oft von einer freien Entscheidung nicht
mehr gesprochen werden. Wir besitzen darüber Eingeständnisse der

Arther, die diese Tatsache hinreichend belegen. Trotzdem wäre es

natürlich falsch, das ganze vielschichtige und darum verzwickte
Phänomen der Übertritte in rein rationale oder auch rein irrationale
Kategorien aufzulösen. Immer sind beide daran beteiligt, und es bleibt
ein letzter unklärbarer Rest, der in der Willenstiefe der Person wurzelt

und sich darum nie zur Gänze ans Licht ziehen läßt. Man fragt
sich zum Beispiel mit einigem Recht, warum ein Teil der Arther
Pfarrgenossen bei gleicher seelsorglicher Lage so völlig entgegengesetzte

Folgerungen aus den vorgegebenen Tatsachen zog. Die
Antwort kann nur heißen, daß die Verhältnisse in Arth eben so gelagert

waren, daß sich mit einigermaßen gutem Gewissen daraus mehrere

Schlußfolgerungen ziehen ließen. Also stellte sich die Lage nicht
eindeutig, sondern mehrdeutig dar, je nach der eigenen Willensneigung
nach der einen oder andern Seite.

Daß aber ohne jeden Zweifel zwischen der jeweiligen Augenblickslage

der Seelsorge und dem Fortschritt der Häresie ein Zusammenhang

bestand, kann nicht von der Hand gewiesen werden. Wie wäre
es sonst zu erklären, daß mit dem spätem Vorrücken der Reform in
der Arther Gemeinde die Neuerung pari passu an Boden verlor und
schließlich ganz zurückwich? Die Tatsache weist wohl doch die

gegenseitige Bezogenheit beider nach, und wenn dies auch nicht
notwendigerweise im Verhältnis von Ursache und Wirkung sein muß,
so doch in der Wechselwirkung einer geschichtlichen Bedingung76*.

76a Noldin-Schmitt, De Praeceptis, Oeniponte 1930, 11 sqq. In den Arther
Angaben fehlen die Sakramente, dafür werden die «letzten Worte Jesu» und das

Ave Maria erwähnt. Über psychologische Möglichkeiten des Abfalles zur
Häresie s. Conc. Vatic, sess. Ilia, cap. 3. Denzinger, Enchir. 1789 sqq. 1810 sqq.

1791. 1793. 1794-

160



5. DIE REFORMARBEIT DES WELT- UND ORDENSKLERUS

1. Reformansätze im Vierwaldstätterkapitel

Die erste Reformarbeit der Weltgeistlichkeit sammelt sich damals

um die beiden Brennpunkte des Luzerner Kommissariates (seit 1605)
und des Luzerner Priesterkapitels, das sich 1608 neue Reformsatzungen

gab. Seine Beschlüsse gehören im Bereich der Reformgeschichte
der Innerschweiz zu den grundlegenden Geschichtsquellen77.

Zum Vierwaldstätterkapitel zählte auch das Sextariat Schwyz,
das als Untergliederung nur das Alte Land umfaßte. Die neuen
Satzungen im Sinne der Reform regelten das Benefizialwesen, das
Verhältnis zum Ordensklerus, Pfarrverweserschaften, Zelebrationsbedin-

gungen, Seelsorgsaufträge, Stimmrecht im Kapitel, kirchliches
Gerichtswesen und Visitationsfragen, die der Zeitentwicklung angepaßt
wurden78. Das kirchliche Leben des Volkes und die Amtsführung der
Geistlichen wurde vom Dekan, in Schwyz selbst vom einheimischen

Kapitelssextar überwacht, die beide in bischöflichem Auftrag jährlich

ihren Sprengel musterten und darüber an die Konstanzer Kurie
zu berichten hatten79. Weit ausgedehntere Rechte aber besaß der Bi-

77 Henggeler, 29: Schwyz erreichte s. eigenes Kommissariat 1686 mit dem Arther
Pfarrer als Kommissar. Anm. 152 unten. Vorher stand Schwyz unter Luzern.
Diese Ablösungspolitik muß man zusammensehen'mit der allgemeinen
schwyzerischen Kirchenpolitik, die in ihrer Eigenwilligkeit von Luzern her gestört
wurde. — Die Satzungen des Vierwaldstätterkapitels v. 1608 veröffentlichten
wir in MHVS, Heft 47 (1948) 72 ff. Über ihre Bedeutung s. CDC 188. Über
die Landkapitel gaben die Beschlüsse der Diözesansynoden v. 1567 und
abgemildert die Konstitutionen v. 1609 neue Verordnungen heraus, die 1624

ergänzt wurden. Mayer II 35 f. Erstmals wurden die Constitutiones Synodales
in Dillingen (Dilingae 1569), die spätem in Konstanz 1609 und 1624 im Druck
herausgegeben. Die Protokolle der Kapitelsbeschlüsse finden sich im Auszug
in Ms. Extractus decretorum capituli 4 cantonum ab anno 1638—1744 in der

Vierwaldstätter-Kapitelslade am Hof-Luzern. Wir zitieren das Ms. als

Extractus. Leider ist der vorher anschließende Band 1594—1637, s. Gfr. XXIV
19 Anm. 1, nicht auffindlich.

78 MHVS, H. 47 (1948) 73 ff., 80 Anm. 25, 75. In Pestzeiten und bei Pfarrvakanzen

halfen die Franziskaner in Luzern aus, wofür sie jährlich im Arther
Kirchspiel terminierten. Rey Arth 40 Anm. 43. Arther Jahrzeitenbuch (JZB)
s. d. 26. 12. und f. Die Kapuziner, die bloß excurrendo aushalfen, traf der
Vorbehalt demnach nicht. Extractus s. a. 1645.

79 Über d. Dekanen- und Sextarenrechte s. MHVS, H. 47 (1948) Anm. 78. 80 f.,

161



schöfliche Kommissar80, der vom Klerus unabhängig durch den
Bischof ernannt wurde und sich daher freier bewegen konnte. Er
erhielt neben den herkömmlichen tridentinischen Kommissariatsrechten
noch Zuständigkeiten der Überwachung und der Strafgewalt über
die Benefiziaten. Er nahm die Pfarrexamina und Eignungsprüfungen
für die Seelsorge ab, überwachte die Kirchengutsverwaltung der
Gemeinden und besaß Gerichtsbefugnisse im Ehewesen. Er war neben

dem Nuntius der Höchstbeauftragte für die Durchführung der
Reform in den Waldstätten81.

Die Visitationsrezesse aus Konstanz82 spiegeln die Befunde wie
die Reformarbeit schematisch wieder, sodaß sie tales quales für überall

und nirgends gelten. Mit beinahe peinlicher Akribie im Detail
wird um die Mitte des 17. Jh. der Kampf der Amtsstellen gegen eher

harmlosere Verstöße der Klerisei wider das decorum clericale und
manche ärgerlichen Übermarchungen der Geselligkeit geführt, so

etwa gegen Rauchen, Bart- und Degentragen, Perücke und Kartenspiel,
Weingenuß und Residenzmangel, Teilnahme an Truppenmusterungen,

Hochzeiten, Kirchweihen, Schützenfesten, Treibjagden und

83. Jeder der Urstände besaß sein Sextariat, das vom Sextar auch visitiert
wurde, ebd. 84 Anm. 33. Die andern Kapitelsdignitäten ebd. 82 ff.

80 Die Kommissariatsrechte b. Henggeler 32 ff. Sein Verhältnis z. Luzerner
Kapitel in MHVS, H. 47 (1948) 87. Das Kommissariat begegnete den Trennungsabsichten

d. Schweizerischen Quart vom Bistum Konstanz. Eine weitere
Loslösungsbewegung der drei Länder vom Luzerner Kapitel, worin der Gegensatz
Stadt-Land wirksam wurde, führte zu langen Spannungen. Henggeler 18—21.
Gfr. XXIV 57. Dabei spielten die örtliche Entfernung vom Dekanatssitz
(Luzern), die Kosten, gewisse Vorrangsneigungen des Stadtmagistrates, Kämpfe um
die Dekanenwahl (Ort und Wahlkörper) mit. Die Ausschließlichkeitstendenzen
der Pfarrer gegenüber Ordensleuten und Kaplänen beim aktiven wie passiven
Wahlrecht, sodaß diese fast alle Pflichten, aber keine Rechte besaßen, führten
zu Teilnahmslosigkeit oder zu Nichtbezahlung der Taxen. Extractus 1640,

1646, 1647, 1650. MHVS, H. 47 (1948) 73 Anm. 6—7, 77 Anm. 20, 79 Anm.

*3-
84 Die Rechte des Kommissars über den Klerus b. Henggeler 49 ff., 68 ff., 113

ff., 125 ff., 137, 151.
82 Rezesse u. a. in Kapuziner Archiv Schwyz, Act. v. 18. 11. 1655, 1 S 2. und

Dekanatslade, Pfarrarchiv Schwyz, s. litt. X; Act. v. 6. 9. 1667. Jährliche
Visitatoren sind damals Dekan u. Sextar, außerordentliche und diözesane der

Weihbischof, der Generalvisitator (Blau), der Propst v. Überlingen (Senfflin)
und der Generalvikar. CDC 186.

162



Tanzanlässen, ohne über die bloßen Repressalien hinaus den Versuch
zu unternehmen, dafür einen erlaubten Ersatz anzubieten83.

Erst in der zweiten Jahrhunderthälfte widmete die Geistlichkeit
der Propaganda und Gegenpropaganda stärkere Aufmerksamkeit
durch eine entsprechende Buchverbreitung, wozu Anregungen aus
Konstanz kamen84. Das Kapitel ergriff damals einige Gelegenheiten,
dem innerschweizerischen Klerus geeignete Handbücher zu verschaffen,

indem es kapitelseigene Verfasser und Übersetzer mit bestimmten

Aufträgen versah. So wurde Baldingers «Der Seelsorger» mit
beigebundenen pastoralen Ermahnungen des Hl. Karl durch den Stanser

Pfarrer Victor Käslin neu besorgt, während der Flüeler Pfarrer
Joh. Peter Spichtig einen Übersetzungsauszug aus Bellarmin für die
Kinder- und Christenlehre sowie ein Predigtbuch herausbrachte85.
Scheint das auch nicht viel zu sein, so muß doch bedacht werden,
daß auch die Orden und das Ausland zusätzliches Material lieferten,
so Bibeln, Katechismen und Volksbücher86. Die Kirche antwortete
damit auf eine Flut von Kalendern, Traktätchen und Flugschriften,

83 Extractus 1652, 1649, 1672, 1691. Henggeler 92, 96 Anm. 47, 99 Anm. 50. Vi-
sitationsrezesse wie Anm. 82. — Die Strafe für Jagdvergehen beträgt 2 Gl.
(1672), verglichen mit dem Meß-Stipendium: % Gl. (1690).

84 Über die von den Geistlichen anzuschaffenden Bücher orientieren CDC 110.
Sie umfassen die Sachgebiete der Hl. Schrift, der Katechese, der Konzilsbeschlüsse,

der Casus Conscientiae, der Pastoral und Kontroverstheologie.
Inbegriffen waren Werke über Betrachtung, Predigt und Beichte. In Arth selbst

werden gelegentlich erwähnt als im Besitze des Volkes: Apologetisches
Christenlehrbuch d. Pater Furrer OMCap., Chorus Sanctorum omnium zu Colin
1563, Augensälblin d. L. v. Bloß zu Colin 1563, Augenspiegel wahrer cathol.

Religion d. JW Gotthart, Solothurn 1639, Register der Wiedereinanderstre-

bung d. Martin Luthers Testament durch J. Faber, Freiburg i. B. 1529. Dazu
die noch ma. Ausgaben von Seelentrost (1474) und Seelengärtlein (1491) vgl.
Hergenröther, Kirchengeschichte III, Frbg. i. B. 1915, 337. Archiv f. d.

Schweiz. Ref. geschichte Bd. III (Frbg. i. B. 1875) 291. Manche Bücher Meyenbergs

gingen n. s. Tod 1681 an die Kapuzinerbibliothek Arth.
85 Wahre christliche catholische Lehre in Fragen und Antworten aufgesetzt d.

Carolum Baidinger, SS. Theol. Dr., Pfarrchorherrn zu Baden im Schweitzer-
landt, getr. zu Baden 1670. HBLS I 544. Der Kapitelsauftrag in Extractus
1671—73. Victor Käslin (Caseolus) war Kapitelskammerer, Protonotor und
Pfarrer v. Stans 1647—1683. HBLS IV 435. Hans P. Spichtig 1619 *—1673 j.
Zs. f. Schweiz. Kirchengesch. VIII (1914) 229. HBLS VI 468.

86 Der kleine «Kanisi» als Katechismus wird erst im Zusammenhang mit den

Kapuzinern erwähnt. Mappe 328 STA Schwyz, Akt. 1663/64. CDC 85: iuxta

163



die damals den innerschweizerischen Markt gerade überschwemmten,
und gab Klerus wie Volk damit etwas Brauchbares in die Hände. Gegen

die Feilbietung zweifelhafter Medizinen und Zaubertränklein für
Mensch und Vieh im unmittelbaren Anschluß an die Gottesdienste
und in Kirchennähe vermochte sich die Geistlichkeit kaum durchzusetzen,

weil die Obrigkeit aus merkantilen Interessen beide Augen
zudrückte und den Kram gestattete. Viel zu schaffen machte der
Kirche der bekannte Hang der Zeit zu Aberglauben und Mystizismus,
seltsamen Totengebräuchen und Zauberriten, die von gerissenen Kaufleuten

weidlich ausgebeutet wurden. In einer Zeit, die voll von Teufeln

schien, beunruhigte man sich über die von hexereiverdächtigen
Hebammen gespendete Taufe, über Exorzismen und mystizistische
Gebete. Etwas handfester waren die üblen Erfahrungen mit den

Fremdarbeitern, die etwa zu Heuernte oder Holzschlag gedungen
wurden, trotz Verbot ihre neugläubigen Glaubenspraktiken fortsetzten

oder mit Einheimischen die Mischehe eingingen, was zu gelegentlichen

Glaubensverlusten führte. Weil ähnliches auch bei Studenten
oder einheimischen Arbeitern an auswärtigen Studien- und Arbeitsplätzen

oftmals vorkam, beschränkte man den erlaubten Aufenthalt
auf zwei Monate87.

formam catech. Petri Canisii instruant. Das Druckdatum von Baldingers Lehrbuch

macht es erklärlich, warum dieses anfänglich gar nicht zur Verfügung
stand. Anm. 85.

Bücherzensuren im Extractus 1646, 1656, 1664. Über falsche Gebete,
Offenbarungen und Zauberbüchlein, Medaillen, Reliquien, Medizinen und sonstigen
Hokuspokus: u. a. Kindbetterinnenriten, Ausbeutung von Bessesenheit zu
merkantilen Zwecken oder Mißbrauch d. Exorzismus (z. B. d. d. Kurat Carati in
St. Wolfgang-Zug) s. Extractus s. a. 1652, 1657, 1674, 1680, 1690. Glaubensabfall

d. Heirat eines Gastarbeiters b. Rey Arth 50 Anm. 8. Der Arther Täuferführer

Baschi Meyer war Wunderdoktor und hielt sich auch verschiedene
Bücher mit entsprechendem Einschlag: Fries-Brunnenfels, Spiegel d. Arzney,
Frankfurt a. M. 1532 und Kreutterbuch v. Coniter b. Egenolff, Frankfurt a.

M. 1598. Sein Freund betrieb Wahrsagerei. Schlimm waren das Hexenwesen
und d. Aberglaube, so die bekannten Vorkommnisse um die Seelenmutter v.
Küßnacht und das Christoffelgebet, durch das der Teufel gezwungen wurde,
600000 GL zu bringen, dann die Schatzgräberei, das Befragen d. Bergspiegels
und der Glücksrute. MHVS H. XV 109. Goldau kannte schon 1331 einen

«Arzt», Meister Dietrich. Schwyz schränkte übrigens am 28. 4. 1644 im Anlauf
zu einem «Medizinalgesetz» die Ausfolgung von «Purgazen oder Trencklein»

von Staats wegen ein und verbot «Stümplern der Arzney» damit zu handeln,

164



Einen schwerwiegenden Fragenkreis warf das Verhältnis von Kirche

und Staat seit der tridentinischen Neufassung des Kirchenrechtes
auf. Nicht bloß auf dem Gebiet der klerikalen Standesrechte, auch

auf dem des geistlichen Pfründenwesens blieb vieles ungeklärt88. Die
Laienschaft schien sich manchen neuen Normen hartnäckig zu
versagen. Sie berief sich dabei neben dem Beispiel des befreundeten
Auslandes auf die bekannten Privilegien, die ihr einst von höchsten kirchlichen

Stellen zugestanden worden waren, jetzt aber ihre innere
Berechtigung unter den neuen Zeitumständen verloren hatten. Schon

Nuntius Bonomini hatte nicht versäumt, auf die besondere

Widerspenstigkeit von Schwyz in diesem Falle hinzuweisen. Blieb hier das

Privilegium canonis im wesentlichen gewahrt, so fand sich das

Privilegium fori sehr eingeschränkt und die Steuerfreiheit schließlich ganz
aufgehoben (1683)89.

Das Anstellungsverhältnis der Geistlichen in den Gemeinden hatte
sich seit der Glaubensspaltung und vorher dahin entwickelt, daß der

Schwyzer Staat in die frühern Rechte der Feudalherren trat. Er überließ

den Gemeinden die Bezeichnung des Pfründners, während sich

die Regierung die Präsentation beim Bischof vorbehielt. Praktisch
wurde auf die Begrüßung der Kurie etwa auch einmal verzichtet und

eigenmächtig angestellt. Dabei drang die Kirche grundsätzlich immer

behielt dies vielmehr «allein den doktoren und approbierten Scherern» vor.
Dettling, Schwyzer Gesch.kalender, Schwyz 1926, 23 f. 1585 wurden zwei
Kapuziner, die im Arther Pfarrhaus einzukehren gedachten, von der Pfarrmagd
als «Teufel» abgewiesen. Fischer R., Die Gründung der Schweiz. Kap.provinz
1581—86, Freiburg 1955, 90. 1632 bekamen die Pfarrgenossen von Steinen

Späne mit ihrem Pfarrer, weil er das Feilbieten im Zusammenhang mit d.

Gottesdienst aus reformerischen Gründen untersagen wollte. Dettling, Gesch.ka¬

lender, Schwyz 1927, s. a. 1632. Über den auswärtigen Schulbesuch s. Possa

M., Die Reformation i. Wallis, Diss. phil. Freiburg i. Ue. (1938) 84—119. Die
Entfernung von Berner Arbeitern aus Nidwalden in: Archiv f. d. Schweiz.

Ref.gesch. Frbg. I. B. Bd. III (1875) 266.
88 Vgl. dazu unsere Ausführungen in Zs. f. Schweiz. Gesch., Jg. 29, H. 4 (1949)

550 u. 554 m. Belegen.
89 Reinhart-Steffens, Die Nuntiatur G. F. Bonhomini 1579—81, Doc. Bd. III

(Freiburg i. Ue. 1929) 80: stanno ostinatissimi quei di Suith. Über Schwyz u.
die Vogteien s. Reinhardt-Steffens, Studien z. Gesch. d. kath. Schwyz i. Z.alter
C. Borromeos, Stans 1911, 397, 408. Mayer (II 105) bestreitet, daß in päpstlichen

Bullen über das Pfarrwahlrecht irgendwann das Wiederwahlrecht
enthalten war. Es handelte sich lediglich um Patronatsrechte.

165



auf ihr unabdingbares Recht der Überprüfung von Eignung und
Würdigkeit des Anwärters und auf die Übertragung der Benefizien auf
Lebenszeit. Schwyz wählte hingegen nur noch auf Zusehen hin und
auf Zeit, trennte rechtswidrig Amt und Pfründe, ließ diese letzte
durch einen Vogt verwalten und zahlte dem Geistlichen lediglich
einen Wochenlohn, als handelte es sich um einen befristet angestellten

Beamten90. Der Vergleich mit den weltlichen Viertels- und
Landesämtern liegt nahe. Mit dieser Praxis waren selbstverständlich auch
Wieder- und Wegwahl gegeben, das hieß, daß der Benefiziat jederzeit

absetzbar blieb. Wenn in den Pfrundbriefen als Entlassungsgrund
zwar nur Krankheit oder schlechter Lebenswandel namentlich
aufgeführt waren91, so wurde der Vertragstext meist so verklausuliert,
daß der Entlassungsfall immer leicht zu konstruieren war92. In Arth
genügte es z.B., daß der Pfarrer «dem Mehrteil der Pfarrgenossen
nicht mehr gefiel», um ihn das Haus innert vierzehn Tagen, den Kaplan

innert acht Tagen das Pfrundhaus räumen zu lassen93. Die
Wiederwahl vollzog sich in Formen, die demütigend waren: so hatte der
Arther Pfarrer alle drei Jahre von der Kanzel die versammelte
Kirchgemeinde «bittlich» um die weitere Überlassung der Pfründe
anzuhalten94.

99 Sägmüller I. B., Lehrbuch d. kath. Kirchenrechte, 2 Bde, Freiburg 1914, Bd. I
483. In Arth betrug der Wochenlohn a. d. St. Anna-Pfrund anno 1660 2 gl.,
20 Sch., das Jahresgehalt 1662 137 gl. 37 Sch. Gem.Arch. Arth Nr. 215.
(Rechenbuoch). Auf d. St. Michelspfrund machte der Wochenlohn 1655 34
Batzen, das Jahresgehalt 132 gl. 24 Sch. Gem. Arch. Arth Nr. 218. Nuntius
di Aquino: curati amovibili ad nutum. Mayer II 104 Anm. 4 mit bes.

Erwähnung von Schwyz.
91 Die Spanbriefe oder Ordonantzen (Anstellungsverträge) in Gem. Arch. Arth

Nr. 216. Die Furcht vor Krankheit war oft ausschlaggebender für die
«Verschickung» als schlechtes Betragen. Immerhin wird in Arth nur unpriesterliches
Betragen ausdrücklich als Entlassungsgrund genannt. Etwas anders spekuliert
Nidwalden in einem Brief an Uri v. 6. 10. 1636: daß nach dem die priester
einmall angenommen sigent, söllent und müessend mir die selbigen haben, sye

weren glich krumm, blindt oder kam. STA Schwyz Mappe 533.
92 Pfarrbrief wie Anm. 91 oben.
93 die pfrund rumen forth und abziehen. Jeder Anstand mit der Gemeinde

darüber kam vor das Landesgericht: so (der Pfarrer) mit Yemantz
stössig wirdt, daß Er sich unseress Landts Rächtens zue Schweitz behelffen.
wolle. Punkt 6 d. Ordonantz. Anm. 15 oben.

94 Ordonantz P. 11: Erwarten, ob Er (der Pfarrer) wiederumb bestätiget oder

166



Es kann kaum angezweifelt werden, daß die Kirche gegen solche

Provisorien aus Gründen der Unabhängigkeit des Klerus von der
staatlichen Macht und von der Volksgunst mit Recht anging. Der
Pfarrer war nach einem Wort des Schwyzer Dekans nur der
«Soldknecht» der Gemeinde. Seine geschwächte Rechtsstellung, die von
frühern geschichtlichen Hypotheken belastet war, konnte manche
anderen Nachteile mit sich bringen. Zunächst wurden der Simonie Tür
und Tor geöffnet95, aber auch Wahlmanöver und ungute Wahlpropaganda

gefördert96. Nach einem untrüglichen Zeugnis von Nuntius
di Aquino nahm die Popularitätshascherei der Geistlichkeit um die
Gunst der Pfarrgemeinden geradezu unwürdige Formen an: der
Begriff der «Wahlkapitulation» angesichts der ewigen Wiederwahlen
schien hier in allen seinen Bedeutungen angebracht. Nur so ist das

ungehemmte Auftreten mancher Benefiziaten an Volksfesten, wie
wir sie früher erwähnten, völlig zu erklären. Die Kirche kämpfte
nicht bloß mit Verboten. Sie suchte durch bessere Auslese und
Hebung des Bildungsgrades der Geistlichen manchem Mißbrauch mittelbar

zu begegnen. Mit der Qualität wuchs rasch die Zahl, sodaß schon

vor i6)0 Konstanz an Schwyz melden konnte, wobei ein Unterton
leichter Selbstgefälligkeit nicht zu überhören ist, daß in der Diözese

jetzt ein Zustand erreicht sei, wo nicht mehr die Priester, sondern die

Stellen fehlten97. Die Zeit, in der angestellte Geistliche verjagt,
Verjagte aber angestellt wurden, schien schon vorüber. Indes erhoben
sich andere Nöte.

Im Augenblick, da die Zahl der einheimischen Benefiziaten wuchs
und man auf fremde verzichten konnte, kapselte man sich in Schwyz

geuhrlaubet wäre. Bei Amtsunfähigkeit griff der Kommissar mit einem neuen
Examen ein, das für d. Besetzung d. Pfründe bereits verlangt wurde und bei
Stellenwechsel jedesmal zur Einweisung d. d. Dekan Vorbedingung war. Henggeler

119, 134. Auf Verstossung von der Pfründe ohne kanonische Gründe
stand Exkommunikation. Mayer II 107.

95 Glarean brauchte den anrüchigen Namen «Geißhirt» für Mollis (GL). Mayer
II 104 Anm. 2. CDC 101 ff., 111 —119. Visit.rezesse, z. B. v. 1667, STA Schwyz
Mappe 533.

96 Das Ausstehen der Geistlichkeit am Wahlakt seit 1678. Ges. Ratsbuch 1642—79,

712 b. STA Schwyz. Auch aus Luzern wurde geklagt, daß mehr nach «Gunst
als nach Kunst» ausgewählt werde. Grüter S., Gesch. d. Kts. Luzern, Luzern

1945, Bd. II 177. STA Schwyz Mappe 533, Act. v. 1636.
9' Zs. f. Schweiz. Gesch. Jg. 29, H. 4 (1949) 5 53 m. Belegen.

167



mit der Erhebung des Indigenatsprinzips stärker gegen außen ab98.

Auf dem Wege über das staatliche Präsentationsrecht hielt man die

im eigenen Lande und in den Vogteien verfügbaren Pfründen nur
mehr den eigenen Landeskindern zu. Unter diesen aber schoben sich

die Junkerssöhne, die über die besten Beziehungen zu den Regierungsspitzen

verfügten, auf die besten Stellen. Oftmals freilich empfahlen
sie sich auch durch bessere Vorbildung. Bei dieser Lage konnte es

nicht überraschen, daß im Schoß des Schwyzer Sextariates sich

immer mehr eine gesellschaftliche und dann auch gesinnungsmäßige

Zweiteilung abzuzeichnen begann. Die aus den weniger begüterten
Schichten hervorgegangene Geistlichkeit im Lande schloß sich

immer deutlicher einer einheimischen Volkspartei an, die gegen die
Ausschließlichkeit des Patriziates auch auf politischer Ebene Sturm lief,
während die aristokratische Fraktion offenkundig zu den

Standesgenossen in der Regierung hielt. Dem Zusammenspiel von populär-
gesinntem Klerus und Volksopposition gelang in Schwyz die
Beseitigung der Wiederwahl. Das Volk selbst schien mit dieser weit
weniger verhaftet zu sein als das auf seine alten Rechte immer pochende

Patriziat. Dank der Rückendeckung durch die Luzerner Nuntiatur

und das Kommissariat, von dem sich Schwyz 1686 vielsagend
löste, blieb die klerikale Freiheitsbewegung gegen die als demütigend
empfundene Wiederwahl ganz im Gegensatz zu den beiden andern
Urständen siegreich. Die bedeutendsten Gemeinden des alten Landes
verzichteten in den sechziger Jahren des 17. Jh. auf sie99.

Der Einblick in die Protokolle des Vierwaldstätterkapitels legt den
Schluß nahe, ein bedeutender Teil der Kapitelsarbeit sei in der
Verwaltung aufgegangen oder habe sich in Nebenfragen erschöpft. So

98 Das Indigenatsprinzip währte, solange genügend Einheimische zur Verfügung
standen. STA Schwyz Mappe 533, Act. v. 12. I. 1686. Ges. Ratsbuch 1667 bis

80, 359, Ges. Ratsbuch 1689—1701 s. v. Zug und Rapperswil. STA Schwyz
Mappe 533, Act. v. 1666 über die Besserung im Zahlenbestand d. Geistlichkeit.
Landbuch (Anm. 1) s. a. 1686: geistliche Kinder Landeskinder) zuo pfrüön-
den den usseren geistlichen sollen vorgezogen werden.

Mayer II 110: Fuit (sc. parochus) quidem requisitus ad orandum pro parochia
quot annis sed noluit acquiescere petitioni nec deinceps oraturus (1661).
Das «jährliche» Bitten um die Pfründe ist natürlich ein Irrtum, s. Anm. 94.
Vgl. unsere Ausführungen in Zs. f. Schweiz. Gesch. Jg. 29, H. 4 (1949) 549 ff.
zum Problem.

168



ereiferte man sich über die Dekanwahl, die Verteilung der
Visitationskosten, den Vorrang der Kapitelsdignitäten, die Rechtsstellung
des Kommissars, das Stimmrecht der Kapläne, das Obligatorium im
Kauf von Büchern und lange Zeit auch über die einschneidende Frage

der Trennung der Länder vom Luzerner Kapitel. Über diesen

Kleinlichkeiten, die ihren Sinn behielten, solange alles übrige in Ordnung

war, ging die Beschäftigung mit brennenderen Zeitanliegen und
Pastoralfragen teilweise unter. In der ersten Jahrhunderthälfte finden

sich kaum ernstere Reformvorschläge auf dem folgenschweren
Gebiet neuer Seelsorgsmethoden, des Jugendunterrichts, der Predigt
oder der Sakramentenpraxis in den Kapitelsbeschlüssen. Man wird
den Eindruck, es seien hier die Rangordnungen im Reich der geistlichen

Werte leicht verschoben und mancher gute Eifer an Gegenstände

von minderer Dringlichkeit verschleudert worden, nicht ganz los.

Ob deshalb nicht auch die Visitationsmethode am Wesentlichen
vorbeiging, ist eine offene Frage. Die Reformfrage im Bereich des

Kapitels wird so zu einer Problematik um die Wesentlichkeit der
Reform. Die Lücken finden sich offensichtlich gerade in jenen Seel-

sorgssparten, deren Mangelhaftigkeit wir in der Lagebeurteilung der
Arther Kirche zu beanstanden hatten 10°.

2. Die Überwindung der Arther Krise durch katholische
Reform und Kapuzinermission

Die Beurteilung der kirchlichen Lage in Arth hatte ergeben, daß
der geistliche Unterricht vor allem bei der Jugend mangelhaft war101.

100 Extractus 1655 ff.: Der Arther Fall findet i. d. Kapitelsbeschlüssen kaum
einen andern Niederschlag als den Befehl zu stärkerer Buchüberwachung (Kapitel

in Sarnen v. 6. 4. 1656). Die ersten Mahnungen zu besserer Erteilung d.

Christenlehre erscheinen immerhin 1656.
191 Zur Schuldfrage s. Rey Arth 50 Anm. 11. Prov. Ann. d. Kap. 1644—57, 231

und 6 H 43 in PAKapL: (Nuntius Borromeo) nescio cuinam debeam imputare
in catholicis rudimentis tradendis neglegentiam et aliquam continuam con-

cionum infrequentiam (1657). Kapuz. Arch. Arth I A 15. Eder K., Die Kirche
i. Z.alter d. konf. Absolutismus 1555—1648, Freiburg i. B. 1949, 180 (Katechese

und Tridentinum). Die Katechese fehlt i. d. Ordonantzen (s. Gem. Archiv
Arth 216) bis ins 18. Jhdt. Dagegen schärfen sie die Vis.rezesse aus Konstanz

v. 23. I. 1667 ein. Kapuz. Arch. Schwyz 1 S 2. Extractus 1661, 1671—73. Wir
verweisen auf Spichtigs Unterrichtsbuch. Anm. 85, 150, 132.

169



Dem entsprachen im ganzen auch die gemeinsamen Sofortmaßnahmen
der Luzerner Nuntiatur und der bischöflich-konstanzischen Kurie,
als deren wichtigste und folgenreichste die Gründung der Arther
Kapuzinermission zu gelten hat102. Man fragt sich, wie diese
außerordentliche Verfügung den konkreten Verhältnissen begegnen konnte.

Die Reihe der Arther Pfarrer, auf denen die Verantwortung für
die geistliche Leitung der Arther Kirche in der Zeitspanne der Arther
Wirren vor und nach 1655 lag, waren Hans Peter Folz (1608—
1631)103, Hans Jakob Hafner (1632—1634)104, Beat Jakob Schweizer

(1634—1653)105 und Melchior Meienberg (1653—1681)106. Es

102 Auf den Klerus wird deutlich vom Bischof angespielt: ut divis idoneis provi-
deatur, ebenso vom Nuntius: parocho praesto esse et dominum parochum nihil

omitti curet. PAKapL 6 H 2 und 6 H. 43. Die beiden Christenlehre
erteilenden Kapläne, Hans Peter Trütsch (1656—81) und Melchior Kothig (Kotig)
ca. 1647—1667 in Arth schienen der Aufgabe nicht gewachsen zu sein. Pfrund-
rödel St. Michael und Anna Gem. Arch. Arth 218. Vorher kommt als

Vorgänger Trütschs zwischen 1641 u. 1656 auch Franz Weber in Frage. Rey Arth
135 Anm. 138. Kapuz. Arch. Arth I A 7. Da in Schwyz die Christenlehre 1621

erwähnt wird und auch textlich auf eine weitere Vergangenheit angespielt
wird (Anm. 101), muß Weber vielleicht einbezogen werden.

103 Th. v. Liebenau, Gedenkblätter a. d. Gesch. d. Pfarrei Arth, Zürich 1895, 71.
Rey Arth 120 ff., 79 Anm. 122, 112 Anm. 44. Folz war um 1604—1608 als

Geistlicher im Muothatal tätig (Kyd Kollekt. V 652 STA Schwyz), stammte
aus Freiburg i. B., Sohn d. Niklaus F. und d. Anna Nayer. Rey Arth 37 Anm.

34. JZB Arth fol. CXI. Das Arther Pfarramt hielt er zwischen 1608 und 1631

inne.
104 Hafner Jakob, Dr. theol., apostol. Protonotar, Commissarius u. Dekan d. Vier-

waldstätterkapitels (Taufb. Arth 25. 10. 1637) war Sohn d. Bartholome und d.

Elis. Twerenbold. Meyer W. J., Zuger Biographien, Zug 1915, 37 und Tugium
sacrum v. Jten A., Stans 1952, 213. Er lebte von 1589 bis 1662. 1632—34 versah

er die Pfarrei Arth, dann nach d. Apostaten Thiereisen die Pfarrei Schwyz
(Rey Arth 100) 1634—40, zwischenhinein als «parochus vigilans» wieder Arth
(1637), dann Steinerberg 1640—50, dann die Pfarrei Zug, wo er 1662 als
Dekan starb. TB Arth 2. 8. 1640. Gfr. XXIII 311, XXIV 135, Anm. 20. Niderist
Chronik STA Schwyz 87. Er wurde durch den Prädikantenbesuch über s. Pfarrei

und durch Zuger Gebiet in die Arther Sache verwickelt, ferner durch die
Flucht von Neugläubigen auf Zuger Gebiet. Rey Arth 130. 147 Anm. 30.

105 Schwyzer (Schweizer, Schweitzer) stammte aus Bremgarten. JZB Arth in fine
(1643). Er schrieb das Jahrzeitenbuch ab. Sein Wappen in MHVS (IV), 99.
Taf. II, 57.

106 Yg] Anm. 104. Taufb. Arth s. a. 1653 über s. Wahlumstände. Meienberg
Melchior (Peter), Sohn d. Peter und d. Barbara Heinrich. 1639 bacc. 1641 Magister

170



befanden sich darunter somit ein Kapitelsdignitär, ein Magister der

Philosophie und ein Doktor der Theologie107. Die Gemeinde zählte
auf dem Höhepunkt der Krise an die 3000 Einwohner, wenn man
die Beisäßen entsprechend mitberechnet108. Wenn ein Sprecher der

Regierung Arth zu einem Hauptflecken des Landes erklärt, so wird
hier Bezug auf seine Bedeutung als Marktort und Verkehrsknotenpunkt

genommen. Seit der Abkurung von Lauerz (15 81) schien die

Weitläufigkeit der Gemeinde keine pastoralen Sorgen mehr zu bereiten,

doch blieb der lange Alpaufenthalt im Sommer nicht ohne Einfluß

auf die Glaubenshaltung der Männer109. Während die Täufer
größtenteils im Dorfkern siedelten, sich aber im abgelegeneren Oberdorf

versammelten, wohnten die Nikodemiten fast ausschließlich in
den Randgebieten von Oberdorf und Goldau110.

Äußerlich gesehen, schien damals in Arth kirchlich alles zum
besten bestellt. Kaum je zuvor wurde in derart gedrängter Spanne Zeit
baulich so vieles erneuert, so zahlreiche Kirchenzierden angeschafft
oder Bruderschaften errichtet wie am Vorabend der Hauptkrise111.

phil. in Dillingen, 1634 Kaplan und Organist in s. Menzinger Heimat, 1643
Pfarrer in Oberägeri, dann 1646 Pfarrer in Menzingen und Arther Pfarrer seit

1653. Tugium Sacrum 305. Um 1664 wurde M. Sextar d. Vierwaldstätterka-
pitels. HBLS IV 96. gest. i. Arth 1681. Anm. 121 unten.

107 Folz ist Sextar d. Luz. Kapitels, Meienberg Mag. phil., Hafner Dr. Theol.
108 Kapuz. Arch. Arth I A 13. Rey Arth 49 ff.
109 Nachbarpfarreien sind Lauerz (15 81 von Arth abgekurt), Steinen, Walchwil-

ZG, Aegeri-ZG, Küßnacht, am Rigigrat Gersau, Vitznau und Weggis. In Arth
schnitt sich die Straße Zürich-Zug-Gotthard mit der Luzern-Steinerberg-Ein-
siedler-Straße. Zu den Siedlungsverhältnissen in d. Gemeinde selbst s. Anm. 137.

110 Zentrum zur Täuferzeit ist das Haus d. Alexander Anna (Annen) im
Oberholz-Oberdorf. Dieser ist der vermutliche Schwager d. Täuferpredigers (Ottilia

Annen, Frau Baschi Meyers). Zur Zeit der Nikodemiten ist Sammelpunkt
das Haus d. Martin v. Hospenthal hinter der Aa, vermutlich der «Hummelhof»

(Rotzhof). Rey Arth 86. Zur Lage vgl. das Übersichtskärtchen im
Gebiet von Mühlefluo b. Reichlin F., Geschichte v. Arth, Bd. II, Schwyz 1962.
Anm. 137 unten.

111 Birchler L., Kunstdenkmäler d. Kts. Schwyz, Bd. II (Basel 1930) 98—146.
Dazu gehören neue Glocken (1612, 1624, 1637 (große), neue Statuen i. d.

Pfarrkirche 1650, Umbau d. St. Georgskapelle 1652—56, Goldau neue Kapelle
1650, Friedhofportal 1625, Wegkapelle Boli und Altarkreuz 1650. Bedeutender
sind die Bauten nach der Krise v. 1655: Das Kapuzinerhospiz 1665 (mit
Erhebung d. Superiors zum Guardian 1668), d. Pfarrhof 1666, d. Umbau d.

Zenokirche (wahrscheinlich alte Pfarrkirche der Freien) 1667, d. Klosterbau

171



Fallen in der zweiten Jahrhunderthälfte die Gründungen und kirchlichen

Werke auch großartiger und dichter aus, so zeigt der Kirchenkalender

jetzt schon eine so reiche Liturgie und so vielfältiges kirchliches

Brauchtum, daß wahrhaft nichts zu mangeln schien112. Arth
wurde damals von drei Geistlichen betreut, die laut Anstellungsbrief
verpflichtet waren, sich nicht bloß zur Zufriedenheit der Gemeinde

aufzuführen, sondern die Pfarrei auch höchstpersönlich zu versehen
und peinlichst Residenz zu halten. Die ganze Seelsorge war rechtlich
wohl geregelt, die Sakramentenspendung für «arm und reich», bei

«Tag und Nacht» unentgeltlich. War die Rechtsstellung der
Geistlichkeit der Gemeinde gegenüber, wie wir sahen, nicht die stärkste,
so stand doch einer ausreichenden pastoralen Tätigkeit nichts
entgegen 113.

Überblickt man die Reihe der Pfarrer im einzelnen, so fällt auf,
wie sich zur Zeit von H.P. Folz das Vorkommen der Täufer in
beunruhigender Weise häuft. Er ist übrigens der einzige, dessen

Amtsführung in den Verhören in schonender Weise kritisiert wird. Weder

der Kapuziner 1682 f., der Bau d. neuen Pfarrkirche mit Weihe d. d. spätem
Papst Innozenz XIII., damals Nuntius Michelangelus Conti, 1697.

112 Prozessionen fanden statt vor jedem Hauptgottesdienst an Herren- und Marien¬
festen, dazu Bittgänge nach Steinen, Immensee, Goldau, Walchwil, Steinerberg
und pfarreiintern nach St. Georg, St. Zeno und zweimal nach St. Adrian. Die
Fronleichnamsprozession fand am Oktavtag d. Festes statt. — Wallfahrten
nach Wertenstein, Rom, Loreto, Sachsein, Feral (Veral Varallo, Italien),
Hergiswald, Ingenbohl, Steinerberg und Einsiedeln werden erwähnt. Über die

Landeswallfahrt n. Einsiedeln s. MHVS, XXX 19, als Gelegenheitswallfahrt
s. Keller W., Die Wallfahrt i. Schwyzer Ratsprotokollen d. 16. u. 17. Jh., SD

a. Zs. f. Schweiz. Kirchen gesch. Bd. 55 (1961) 35 ff. Das Salvesingen wird in
Goldau erwähnt. Litaneien wurden vor d. Marienaltar n. d. Komplet i. d.
Fastenzeit gesungen. Das Hochamt wird um 10 Uhr, die Vesper um 15 Uhr
immer oder gelegentlich gehalten. Besonderes Brauchtum knüpften sich an die

Feste St. Agatha (Brote), St. Johann (Wein) Auffahrt (Aufziehen d. Statue)
oder an den Zehntentag (Nüsseverteilung). Fasten n. d. Jahrzeitbuch aufgrund
des Diözesandirektoriums CDC 88. Bruderschaften, benannt nach St. Wendelin

u. Antonius (1600), St. Michael (1607, terminus ante), Rosenkranz (1623),
Sakramenter (1669), U. L. Frau u. St. Barbara Alte Br.; Schützen- od. Fa-
bian-Br. (1679), Skapulier (1687). Alle Belege in JZB Arth, Pfarrarchiv. Rey
Arth 73 Anm. 96.

113 Ordonantzen d. Geistlichen. Gem. Arch. Arth 216. Rödel d. Pfründen ebd. 218.

Kirchenvogt war der mit d. Neugläubigen verwandte Goldauer Hans Balz Bürgi

(1652—55). Rey Arth 93 Anm. 191.

!72



alle seine Mitarbeiter noch das Arther Volk konnten es ganz verstehen,

daß der Pfarrer seine eigene Schwester, die allerdings Witwe
geworden war, den schärfsten der Täufer, Caspar v. Hospenthal,
heiraten ließ114. Der völlig ungezwungene Verkehr mit seinen
häretischen Verwandten und mit der ganzen täuferischen Führerschaft
atmet nichts von Gegnerschaft, macht es aber hinlänglich erklärlich,
wenn dem Pfarrer gelegentlich dogmatisch anfechtbare Aussprüche
unterstellt wurden. Folz ließ es auch geschehen, daß in der Schulstube

beim Pfarrhaus neugläubige Psalmen gesungen wurden, und litt
es, wenn gewisse Kapläne dazu lachten. Es war schon viel, daß er
diese Vorkommnisse wenigstens vor den Amtsbrüdern zu verschleiern

trachtete115. Auch das jejunium eucharisticum schien er nicht
unbedingt zu achten: Laien mußten ihn mahnen, nicht über Mitternacht
hinaus zu trinken. Leichthin entschuldigte er sich Strenggläubigen
gegenüber, es sei den Neugläubigen nicht beizukommen. Vielleicht
machte es etwas aus, daß Folz Deutscher war und durch seine

Nachgiebigkeit die schwächere Rechtsstellung allenfalls auszugleichen
suchte. Aber der einheimische Kaplan Balz von Rickenbach hielt keine

wesentlich entschiedenere Linie: er nahm öffentlich in der
Wirtschaft die schärfste Täuferin am Ort, die immerhin die Wegzehrung
soweit hinausgeschoben hatte, daß ihr Empfang nicht mehr möglich
wurde, in etwas auffälliger und kaum begründeter Weise in Schutz116.

Etwas bessere Figur macht schon der ebenfalls aus Arth stammende

Kaplan Villiger, der der meist angefeindeten Katholikin, Dorothea
Abyberg, apologetischen Unterricht erteilte. Wie Folz unter diesen

Umständen als Kapitelssextar von Schwyz und Vorsteher der Re-
giunkel seine tridentinischen Visitationen durchführte, ist ein Rätsel,
jedenfalls ließ er es nach seinem Amtsantritt vier Jahre anstehen, bis

114 Caspar v. Hospenthal heiratete Apollonia Folz vor 1620. Er starb 1639, Apol¬
lonia 1649. Rey Arth 92 Anm. 185. JZB Arth fol. CCII. Totenbuch Arth. Des
Pfarrers Neffen führten das «Wesen» n. d. Austritt weiter.

115 Die Psalmensänger sind Baschi, Melk und Balz v. Hospenthal samt Baschi

Gugelberg. Rey Arth 87—90. Mappe 328 STA Schwyz. Die Kapläne Hans
Wagemann und Balz v. Rickenbach hielten nicht dicht, und die Sache hatte
ihr gerichtliches Nachspiel. Ges. Ratsbuch 1626—30, 931 a., 1630—41, s. d.

16. 9. 1630 und 6. 1. 1630. Der Schulmeister redete sich aus, er sei ohne Kenntnis

des Textes einfach der Melodie auf dem Spinett «nachgefahren».
116 Rey Arth 77 ff.

173



er in Arth die Pfarreibücher einführte, nachdem solche bei der
Visitation von 1586 noch schmerzlich vermißt worden waren. Fast möchte

man vermuten, daß der Visitator selbst unvisitiert blieb117.

Verglichen mit dieser auffallend flauen Haltung Pfarrer Folz,
wirkt sein Nachfolger B.J. Schweizer schon um eine Schattierung
eifriger. Er war über das «leidige Wesen» im Arther Kirchgang
«betrübt». Einmal predigte er sogar scharf dagegen, sodaß die Hospenthals

zu ihm gingen118. In seine letzte Amtszeit fiel die Spaltung der

Arther neugläubigen Gemeinde in Täufer und Nikodemiten (1651).
Diese scheinen anfangs versucht zu haben, den Pfarrer mit
Freundschaftsbezeugungen einzulullen oder gefügig zu machen. Auffallend
viele Täufer nahmen sich den Pfarrer zum Taufpaten ihrer Kinder,
während die selbe Ehre dem Kaplan Villiger wahrscheinlich eher aus
verwandtschaftlichen Gründen zufiel. Unter den Gefälligen dieses

Kreises findet sich auch Martin von Hospenthal119, damals Täufer,
später «Patriarch» der Zürcher Richtung.

Während die Amtszeit Pfarrer Hafners bis auf den Neubau des

Schul- und Sigristenhauses in den Akten keinen Widerhall findet,
hebt sich die Person, Wirksamkeit und Bedeutung von Pfarrer
Melchior Meienberg120, seines Landsmannes, schon viel plastischer vom
allgemeinen Zeithintergrund ab. Nachdem seine Pfarrwahl hohe Wogen

geworfen hatte und übel kommentiert worden war, darf man an-

117 Villiger stammt vielleicht aus d. Familie, die zur Täuferzeit religiös gespalten

war. Rey Arth 81 Anm. 131; 82. — Schon die Visitation v. 1586 beanstandete
das Nichtvorhandensein der trid. vorgeschriebenen Pfarrbücher: non habet
(sc. parochus) libros curabit habere. Vasella O., Das Visitationsprotokoll
über d. Schweiz. Klerus d. Bistums Konstanz v. 1586, Bern 1963, 126. Das selbe

galt für Lauerz ebd. 127. In Arth sind seit 1612 Pfarrbücher bekannt. Vgl.
Anm. 57 oben.

118 Mappe 328 STA Schwyz. Sein Wappen in MHVS, XI Beilage V. In dieser

Zeit hielten die Neugläubigen manche Aemtchen inne: Alt-Baschi v. Hospenthal

war nicht bloß Ratsherr, sondern auch Kirchenvogt (1621). Als Pfrund-
vögte amten Pauli Weber (1623—25), Caspar v. Hospenthal, des Pfarrers
Schwager (1626—28), an Gesinnungsgenossen auch Jak. Gugelberg (1635—39)
und Hans Mettler (1651—55). Rey Arth 93, 51 Anm. 14, 117 Anm. 65. Siebner

war der Verwandte Sebastian Weber (1655).
119 Rey Arth 88 (Anm. 166).
120 Anm. 104. Rey Arth 130 Anm. 119. Es ist nicht unmöglich, daß Meienberg

durch Beziehungen s. Vaters mit Stadtpfarrer Hafner in Zug nach Arth kam.

JZB Arth fol. CCXXVIII. Rey Arth 120 (Anm. 81).

!74



nehmen, daß er gar nicht der Mann der Neugläubigen war, zumal
feststeht, daß ihm der Ruf eines eher reformgesinnten Geistlichen

vorausging. Seine Amtsjahre fielen in die Zeit der heftigsten Vorstöße

der Nikodemiten: des Prädikantenbesuches auf der Rigi, der
Flucht nach Zürich und des folgenden Arther Handels. Meienbergs
Predigten an Neujahr 1654, am 15. August und 20. September 1655

sagten der Neuerung den entscheidenden Kampf an121, den der Pfarrer

umso eher wagen durfte, als die Neuerer seit dem Bauernkrieg
(1653) politisch stark belastet waren122. Trotzdem gelangte auch

Meienberg über eine noch wesentlich im Gegenreformatorischen stekken

gebliebene Haltung nicht weit hinaus. Erst der Reformerfolg der

Kapuziner läßt den Abstand ermessen, der ihn von einem tridentinischen

Pfarrer im vollen Sinn noch trennte123. Indes stand sein
Verhalten doch wieder um einiges über dem seines Kaplans Melchior
Kotig, der, ein innerlich Schwankender, zwischen beiden Glaubensparteien

zu lavieren suchte und sich damit das zweifelhafte Lob der
Nikodemiten verdiente124. Anderseits überrascht Meienberg doch
auch wieder durch die Läßigkeit, wenn nicht sogar Fahrläßigkeit,
mit der er nach 1655 Reisepässe nach Zürich und an andere
Treffpunkte zwischen Nikodemiten und Einheimischen ausstellte.

Des Pfarrers vornehmstes Verdienst liegt wohl in der frühen
Beiziehung der Kapuziner zur aushilfsweisen Seelsorge, und zwar noch

vor Ausbruch der Krise. Er schützte die Patres schon damals beherzt

gegen die Anfeindungen der Neuerer. Doch blieb das Verhältnis in
der Folge nicht ganz ungetrübt. Einer der Oberen der Arther Mission

machte ihm durch unguten Übereifer, wie er meinte, etwas zu
schaffen, und, wie die Quellen andeuten, plante oder betrieb Meien-

121 Als Zwischenablösung kam der Arther P. Roman ab Uri OSB, Einsiedeln

(1628—66) im Anschluß an Schweizer nach Arth. Sein Nachfolger Meienberg
wurde n. d. Tode Schweizers (6. 6. 1653) am 10. 8. e. a. gewählt und trat n.

Angaben d. Taufbuches seine Stelle am 30. 8. an. Er starb am 15. 9. 1681.

Totenbuch Arth. Auch ab Uri stammte aus einer strenggläubigen Familie, die der

Neuerung abhold war.
122 Rey Arth 105 ff.
128 1657 bekam der Nuntius -den Eindruck, daß Meienberg ohne Beihilfe nicht

auskommen würde. PAKapL 6 H 43.
124 Rey Arth 135 und Anm. 138. Über seinen vermutlichen Weggang von Arth s.

Anm. 132 unten.

175



berg bereits dessen Versetzung125. Es war kaum zu umgehen, daß
dem Pfarrer dann und wann aus dem neuen Reformkurs eine

Ungelegenheit oder sogar scharfer Widerstand erwuchs. Indes muß es

verdächtig wirken, wenn die Kreise der Neuerer den Pfarrer und seine

«bescheidenere» Art in Predigt und Katechese gegen die wagemutigere

Art des Pater Superior, der «zuviel an die Sache tue», auszuspielen

begannen. Es war offenbar, daß Meienberg über das einzuschlagende

Schrittmaß der Reform seine eigene Meinung hatte und dem

bereits angetretenen nicht mehr folgen wollte oder konnte. Es sagt
immerhin etwas, wenn ihm und seinen Kaplänen, angesichts der
eindeutigen Ergebnisse des neuerlichen Prozesses von 1663/64, die
Christenlehre im Dorf entzogen wurde. Es ist zu vermuten, daß nach
dem Urteil unvoreingenommener Zeugen dem Pfarrer doch noch ein
letztes Maß an Ernst und Tatwillen abging. Diese Schwäche konnte
ihn aber nicht hindern, im Kapitel die Sextariatswürde zu
erreichen126.

Wenn wir nochmals zusammenfassen, so war der Klerus, der uns
hier entgegentrat dem andern um die Mitte des 16. Jh. mit den Pfarrern

Hochmuth127 und Villiger128 um einiges überlegen. Er fiel weder

durch Zölibatsverletzungen, Trunkenheit oder Schuldenmacherei
noch durch grundsätzliche Reformopposition auf. Aber Pfarrer Folz
erreichte doch offenbar noch nicht einmal die Stufe entschlossener

Gegenreformation, die man Pfarrer Schweizer in etwa, Pfarrer Meienberg

aber in stärkerem Maße zubilligen darf. Indes wird offenkundig,

wie wenig im ganzen der gegenreformatorische Anruf des

weltlichen Armes genügen konnte und dem eigentlichen Anspruch ka-

125 Akten 1663/64, Mappe 328, STA Schwyz. — In Frage kommen P. Isidor (Amrhein

v. Beromünster), eingekl. 8. 11. 1637, Superior in Arth 1655—1658,
verstorben in Schwyz am 27. 2. 1661; P. Gottfried (Weber aus Arth), Superior

1658—1661, gestorben in Luzern 1680 oder P. Eduard (aus Muri AG),
Superior 1661 —1664, gest. in Zug 1665. Nachdem die Aussage von 1664

stammt, fallen die übrigen Oberen, P. Chrysogonus, 1664—67, und P. Simpli-
cian, 1667—68, außer Betracht. Series Superiorum im Kapuz. Arch. Arth. Vgl.
Anm. 144 unten.

126 Meienberg wird 1663 schon Sextar genannt. Mappe 328 STA Schwyz Akten
1663/64 (Siebner Abegg).

127 Rey Arth 41 ff.
128 Rey Arth 35 f. Feller-Bonjour, Geschichtsschreibung d. Schweiz, Basel 1962,

Bd. II 335. Die Schweizerchronik ist ohne jeden religiösen Bezug.

176



tholischer Reform gerecht wurde. Hing die Einstellung zur Reform
zunächst von der Person des Pfarrers ab, so ging sicher ein anderer
Teil auf Rechnung der theologischen Ausbildung, die nach den Quellen

der Zeit ziemlich übereinstimmend als schematisch, spekulativ
und darum gewissermaßen etwas lebensfremd anmutet. Dies gilt auch

von der eigentlichen Pastoral, die im Rahmen der Moral erteilt, ihren
Stoff reichlich summarisch bot. Eine Hauptklage der Zeit bezog sich

gerade auf die mangelhafte Predigt und Katechese. Der persönliche
Blick für die Nöte und Bedürfnisse der Zeit und die Anpassung der
örtlichen Methode wird bei den Arther Pfarrern eher vermißt. Das
missionarische Ideal einer systematischen und «nachgehenden»
Seelsorge scheint zu fehlen. Manche Geistlichen kamen über den Buchstaben

ihres Pflichtenheftes zeitlebens nicht hinaus, blieben im
Funktionärhaften ihrer Staatskirche stecken und überließen, wie im Falle
Arths, die subjektive Seite der Pastoration einer «Sekte». Sie gingen

nur in die Häuser, wenn sie gerufen wurden, persolvierten rubrikengetreu

ihre Offizien und Liturgien, aber ein vom Innersten her
drängender Zug zu eiferndem Apostolat wurde kaum spürbar. Dazu kam
noch der Mangel an Antrieb vom Sakramentalen her129. Hier fanden

sich offenbar die Lücken, in die die Häresie ergänzend sich
einzunisten verstand. Häresien leben meist von keiner großen Substanz,
wohl aber vom großen Enthusiasmus einer kleinen Substanz. Das
harte Urteil der kirchlichen Obrigkeit über die Arther Pfarrer als

bloße sittenpolizeiliche «Wächter» statt «Gärtner» und «Pfleger»
traf augenscheinlich den Kern der Wahrheit130. Es hieß mitten in die

Not dieser Unterlassungen stossen, wenn man mitansah, wie der
Arther Pfarrer mit peinlicher Ritentreue Bücher zensierte, Briefe und
Wäschestücke von auswärts beweihräucherte oder mit Weihwasser

129 Veit A., Die Kirche i. Z.alter d. Individualismus, Freiburg i. B. (I), 45—55.
Henggeler 113—140. Mappe 328 STA Schwyz. Die Diözesansatzungen
fordern für die Geistlichen als Vorstudien Rhetorik und Dialektik, dann folgt
die eigentliche Theologie mit zweijährigem Kurs für Casus conscientiae, der
Kenntnis der Weihebedingungen, der Seelsorge, dem Gregorianischen Choral
und, wenn möglich, dem Figuralgesang. Zum Empfang der höhern Weihen ist
ein bereits gesichertes Beneficium und nur im Notfall ein Patrimonium von
mindestens 800 Gl. Vorbedingung. Dazu Kälin P. in MHVS H. 45 (1946) 114.
Die Bücher Meienbergs in der Bücherei d. Kapuzinerklosters Arth bestätigen
dieses Urteil. CDC 48 f.

130 Kapuz. Arch. Arth A I 17.

177



besprengte131, über all den Exorzismen aber vergaß, seine Predigt-
und Katechesegelegenheiten gebührend auszunützen132.

Es darf nicht ohne weiteres angenommen werden, daß das

religiöse Wissen in Arth, verglichen mit andern Gemeinden, unter dem

Allgemeinstand blieb. Aber es reichte nicht hin, um jede Häresie
auszuschalten133 bei jenem bescheidenen Teil der Pfarrgenossen, die ihr
verfielen, weil eine gewisse Verführung zum Ziele kam. Nun bleibt
zu bedenken, daß die Seelsorge immer auch in einem Wechselverhältnis

zwischen Geben und Nehmen, zwischen Pfarrer und Gemeinde
besteht. Wir hören in diesem Zusammenhang von der Unsitte der
Innerschweiz, die Predigt zu schwänzen und während der Gottesdienste

das Wirtshaus zu besuchen. So ging ein Teil der vorhandenen

Wissensvermittlung selbstverständlich zum vornherein verloren. Diese

Mißbräuche abzustellen, durfte der Pfarrer damals umso weniger
wagen, als der allenfalls aufwallende Volkszorn seiner Wiederwahl
schaden konnte134. Über die Sonn- und Feiertagschristenlehre stand

131 Mappe 328 STA Schwyz.
132 Act. v. 23. I. 1667, Kapuz. Arch. Arth I A 8. Practica ebd. 34. Der Weggang

Kotigs könnte mit der Wegnahme der Christenlehre wohl im Zusammenhang
stehen. — Das Predigtschwänzen trug bei Rückfälligkeit Vu Std. Pranger ein,

sonst 10 Gl. Busse und Haft auf dem Rathaus bei Wasser und Brot. Dieselbe
Strafe war für Wirtshaussitzen während d. Gottesdienstes festgesetzt. Die Busse

für Versäumung d. Gottesdienstes am Stefanstag belief sich auf 7 Gl. 20 Sch.

(1659). Schon 1663 hatte man die Mahnungen des Bischofs gegen dieses Übel,
das Schwatzen und Herumstehen auf öffentlichen Plätzen und Friedhöfen,
das unter 2 Groschen Busse gestellt worden war [Zs. f. Schweiz. Kirchengesch.
Jg. XI (1917) 53], schon wieder vergessen. Vor allem die Jungwelt hielt sich

in den Lauben auf. Ges. Ratsbuch 1638—1666, 725 a. Selbst Frauen rauchten
auf dem Kirchgang in Einsiedeln. Dettling, Schwyzer Gesch.kalender, Schwyz

1925, 59; Schwyz 1922 p. a. 1659; Schwyz 1924 s. a. 1795.
133 Ges. Ratsbuch 1630—41, 47 (1626): 1 Gl. Buße. Ges. Ratsbuch 1638—66, 478

a, (1654). Die erwähnten Gebete sind meist Glauben, Vater unser, Ave Maria,
die Sieben Letzten Worte Jesu, Tischgebete, Dreißiger, Tagzeiten (deutsches

Laienbrevier) und Fünf-Wunden-Gebet; einmal wird auch der Angelus ex parte

negativa von d. Neugläubigen erwähnt. Mappe 328, STA Schwyz.
134 Nuntius di Aquino (1608—1613) betont, daß die Pfarrer um ihrer Wiederwahl

willen allerlei Unwürdiges zu unternehmen gezwungen seien: sforzato à

far dell'indegnità per essere amato e confermato. Andernfalls setze die Hetze

gegen ihn ein: «Sobald ein Pfarrer zum Wohle seiner Herde etwas einführen
oder Mißbräuche ahnden oder strafen möchte, hat er hundert Lästermäuler, die

ihm mit dem Kirchenrat oder der Kirchgemeinde drohen.» Kathol. Schweizer

178



um die Mitte des 17. Jh. noch nichts im pfarrherrlichen Pflichtenheft,
trotzdem muß ihre Einrichtung so gut wie im übrigen Schwyz
angenommen werden. Sie scheint aber damals im argen gelegen zu haben,
und dies nicht ohne Mitschuld des Volkes. Man begegnete ihr
nachweisbar nicht bloß mit Zurückhaltung, sondern mit ausgesprochenem
Mißtrauen, ja Widerstreben und versagte sich ihr in teilweise sträflicher

Weise. Die genauen Erhebungen sind für Arth leider nicht
erhältlich, doch kann hier die kirchenamtliche Feststellung genügen.
Die Gründe lagen vorerst in einem falsch verstandenen Traditionalismus,

so wenn aus Schwyz und Morschach bekannt wird, die
Eltern hätten die Christenlehre mit dem Hinweis gesperrt, sie selbst

seien auch «ohne das» ausgekommen. Ein anderer Teil lag neben einer

gewissen geistigen Trägheit im bekannten urschweizerischen
Freiheitsdrang der Jungwelt, zumal im kritischen Alter. Sodann hatte die
Mehrheit der Pflichtigen eine Schule nicht besucht und war wohl des

Lesens unkundig. Dies wird auch dann gelten dürfen, wenn man
annimmt, daß sich die Zahl der Lesenden um jene vermehrt, die, wie
die Mädchen insgesamt, ihre Schulung im Elternhaus «bei der Kunkel»

erhielten. Ihnen mochte der reine Gedächtnisbetrieb sehr Mühe
bereiten. Mancherorts aber fehlte die Anregung der Erwachsenen,
deren Predigtlauheit auf die Jugend keineswegs belebend wirken mußte.
So wurden weder Katechet noch Christenlehrpflichtige ihrer Sache

froh. Wenn von anderwärts bekannt wird, daß schon ein Wechsel
im Lernbuch den Volkszorn zum Kochen brachte, so durfte es die
Geistlichkeit in Schwyz erstrecht nicht wagen, ihren Willen um den

Preis der Abneigung des Volkes durchzusetzen, vor allem wenn die
Wiederwahl eben vor der Türe stand. Die Geistlichkeit entschloß
sich aus diesen Gründen zur Taktik des Ausweichens trotz aller
Inständigkeiten der kirchlichen Obrigkeit und des klaren Wortlauts der
Diözesanstatuten. In dieser Hinsicht hatten es die Ordensleute freilich

um einiges leichter, weil sie immerhin mobiler und — das Terminieren

ausgenommen — vom Volk nicht so unmittelbar abhängig
waren. Anderseits darf nicht verschwiegen werden, daß auch in dieser

Sache nur dort ein Weg war, wo auch ein Wille war. Daß das

Ringen um die Abhaltung der Christenlehre an Sonn- und Feierta-

blätter, NF 15. Jg. (1899) 343, 355. Mayer II 110. Steimer R., Die päpstlichen
Gesandten i. d. Schweiz, Stans 1907, ohne Paginierung (VIII).

179



gen sich über Jahrzehnte hinzog, beweist den jeweils begrenzten
Erfolg aller Bemühungen. Noch der Visitationsrezeß von 1667
hämmerte der Geistlichkeit ein, ein Ausfallenlassen des Jugendunterrichts

komme nur in äußerst dringenden Fällen in Frage und er
sei auch gegen den Willen der Eltern und Schüler «opportune-importune»

durchzusetzen. Als alles nichts half, griff man auf den weltlichen

Arm, auf Hauskontrollen und Strafen zurück, suchte aber auch
den Eifer mit Geschenken aus dem Kirchenvermögen und reichen
Ablässen anzustacheln135.

135 Die sonn- und festtägliche, in Kinder- und Christenlehre je nach Alter getrenn¬
te Unterrichtung der Jugend wurde durch die Diözese nur in äußerst schwierigen

Fällen auf die einmal monatliche Abhaltung beschränkt, aber dies nicht
im Advent und in den Fasten, wo die Dispens nicht galt. Auch die auswärtigen

Stationen waren zu berücksichtigen. CDC 68. — Es scheint, daß das

Trennungsalter zwischen beiden, Kinder- und Christenlehre, ungefähr das

Landsgemeindealter war. Von der Erstkommunion (ca. 11 Jahre) bis hier (14 Jahre)
und von hier bis zur Heirat wurden Kinderlehre oder Christenlehre erteilt, und

zwar vielleicht nach der auch anderwärts beobachteten Praxis, daß der Pfarrer

die «Großen» in der Pfarrkirche, ein Kaplan die «Kleinen» in einer
Kapelle unterrichtete. Gewisse Andeutungen aus der Zeit nach 1655 gestatten die

Vermutung, daß dies schon vor 1655 so gehalten wurde (Pfarrkirche, St. Zeno).
—Hinsichtlich der Schwierigkeiten stand wohl der Zeitfaktor an einer

hervorragenden Stelle. Nicht in dem Sinne, daß die Ansetzung um die Mittagszeit

laut Diözesanstatuten (12—13 Uhr) umständlich war, wohl aber, daß die
Dauer ermüdete. Wenn damals schon über die Länge der Vormittags-Predigten

(Winter %, Sommer 1 Std.) allgemeiner geklagt wurde, so werden für die
Christenlehre Zeiten von 1—5/4 Std. bekannt. Auch in protestantischen
Gegenden mußte sich der «Kinderbericht» auf % Std. begrenzen (% Std. Abfragen,

Vi Std. Vortrag). Eine gewisse Unfähigkeit bei den Lehrpersonen scheint
sich in Arth anzudeuten. — Pfarrarchiv Schwyz, Visitationsrezeß s. litt. X.
Extractus p. a. 1661, 1671—73. CDC 68—70. Mayer II 82 Anm. 1, II 110.

Duft J., Die Glaubenssorge d. Fürstäbte v. St. Gallen i. 17. Jh., Luzern 1944,

138—1 ji. Stiefel M., Die kirchlichen Verhältnisse im Knonaueramt nach d.

Reformation 1531—1600. Diss. phil. Zürich 1947, 45—50, 163. Bericht d. Nuntius

v. 9. 3. 1657 in PAKapL 6 H 43. Dazu unsere Anmerkungen 83, 86, 101

f., 132, 134, 136. Bösiger K., Siedlungsgeographie d. Talschaft Schwyz, Winterthur

1956, 24. P. Siegfried, Zur Gesch. unserer Walliser Mission usw. in: Collect.

Helv. — Franciscan. Bd. II, H. 1—2 (1937), 12, 14, 17, 39. Grüter S.,

Der Anteil d. cath. und prot. Orte d. Eidgen. an d. rei. und polit. Kämpfen i.

Wallis, Stans 1900, 58—63. Anm. 134 oben. — Vergleiche auch die geringe

Rolle, die der Jugendunterricht bei frühern Visitationen spielte b. Vasella O.,
Das Visitationsprotokoll über d. schweiz. Klerus d. Bist. Konstanz v. 1586,

Bern 1963, Acta vis., 75 ff.



Die Arther Dorfschule als weitere Bildungsmöglichkeit stand
faktisch bloß einem kleinern Teil der Knaben offen, aber gerade ihr
Schulplan kannte Katechese als Pflichtfach nicht. Im Falle des

Erstbeicht- und Erstkommunionunterrichts der Mädchen sprangen Mütter

und Mägde in der Vorzeit vor Ostern ein, doch kann daraus nicht
zwingend geschlossen werden, daß sie den ganzen Jugendunterricht
übernahmen. Was sodann die Außenstationen betraf, so erhielten sie

erst nach 1655 Predigt und Christenlehre136. Es ist daher kein Wunder,

wenn in den Randgebieten der Pfarrei die Häresie sich am
leichtesten aufzubauen und am längsten zu erhalten verstand137. Die
Arther Schulmeister zeigen kein von der Geistlichkeit sehr verschiedenes

Bild. Es geht von ihnen keine Bewegung oder ein sehr merklicher

Einsatz gegen die Neuerung aus. Sie halten sich eher zurück, und
das mag mit ihrer abhängigen Stellung in der Gemeinde zusammenhängen.

Während Hans Twerenbold (1616—1623) die Arther Wirren

nur noch kurz erlebte, wurde Franz Müller-Molitor (1623—1628
und 1642—1644) durch einen Schlaghandel mit Täufern zum
Verlassen Arths gezwungen. Die übrigen Schulmeister der Zeit, so

Emmanuel Dietmann (um 1655) und Beat Heinzer (1645—1691) steuerten

zu den Verhören zwar wertvolle Aufschlüsse bei, vermochten
aber an den Tatsachen selbst nichts zu ändern139. F. Müller, dessen

Frau und Schwiegermutter (Greterin) mit «des Fadens waren», wartete

im Prozeß von 1655 mit einigen Einzelheiten über die Haltung

136 jjer Erstkommuniontag war Ostern, womit die Fasten die eigentliche
Vorbereitungszeit waren.

137 Als die einzige Jahrespredigt stellt sich die am Kapellfest, d.h. am Patrozi-
niumstag des Schutzheiligen der Kapelle dar. Über die Kapellen Arths in den

Außenweilern s. Bösiger (wie Anm. 135) S. 86 bis. Kapellen gibt es in Gengi-

gen, Rothen, Goldau, Oberdorf (-arth), St. Georg-Schattenberg und St. Zeno-
Hinterdorf. Lauerz wurde schon 1581 selbständige Pfarrei, blieb aber Arther
Gemeindegebiet. Vasella O, Visitationsprotokoll (wie Anm. 117) S. 127 s. v.
Lowertz.

138 Das Pflichtenheft der Schulmeister mit Anführung einiger Arbeiten außer dem

Schuldienst s. Gem. Arch. Arth 216. Dettling, Einiges über das schwyz.
Volksschulwesen vor 1798, Schwyz 1933, 97—135. Über Schulen im Sinne der

Diözesen s. CDC 84.
139 Über Müller (Molitor) und seinen Abgang v. Arth s. Dettling aaO. 106. Das

Datum ist dort der Moritzentag, d.h. d. 22. 9. 1628. Mappe 328 Akten 1629/30,
STA Schwyz.



der Schulkinder im Unterricht auf, so erwähnt er ihre Verweigerung
marianischer Gebete und ihren seltsamen Vaterunserschluß. Als der
Schulmeister die neugläubigen Kinder darob zur Rede stellte, nahm

man sie aus der Schule weg140. Noch bemerkenswerter hört es sich

an, wenn um 1655 ein Kirchenorganist mehrere Neugläubige auf die

Emporkirche zog und während des Gottesdienstes auf der Orgel
Tanzliedchen anschlug, bis ihm von unbekannter Seite mit dem

Scharfrichter gedroht wurde141. Ob der Organist mit einem
Schulmeister identisch ist, kann nicht sicher festgestellt werden, doch zeigt
der Vorfall, wie weit man sich in Arth neugläubigerseits bereits

vorwagte.

Wenn schließlich auch das Schwyzer Sextariat zu Prozeßbeginn
(165)) eine auffällig rege Tätigkeit entfaltete und im Kreis der Neuerer

verlautete, es sei wichtiger einen einzigen Geistlichen als zehn
Ratsherren für sich zu haben142, so bezeugt das zwar ein gewisses
Erwachen des geistlichen Elementes im Land, doch dürfen daraus für
die eigentliche Reform nicht zu weitgehende Schlüsse gezogen werden.

Alle diese Erscheinungen blieben noch im Negativen der
Gegenreformation stecken, aber von hier bis zur eigentlichen Reform war
noch ein Wegstück. Die wirkliche Heilung des Arther Uebels von
der Wurzel her konnte nur dann gelingen, wenn man über den Anruf

der staatlichen Brachialgewalt hinausgelangte und die tiefern
religiösen Quellen der Kirche erschloß.

Diese Einsicht lag auch jenem Obödienzbrief zugrunde, den Nuntius

Borromeo am 4. Dezember 1655 an den Schwyzer Guardian der

Kapuziner143 sandte mit der Aufforderung, als erste Nothilfe sofort

140 Mappe 328, STA Schwyz.
141 Als neugläubiger Organist käme vielleicht auch noch Georg v. Hospenthal

(1628—1703) in Frage. Rey Arth 92 Anm. 185. Doch war der zur Zeit des

Austritts angestellte Schulmeister Heinzer religiös unverdächtig. Er mag einen
neugläubigen Vorgänger abgelöst haben. Auf Georg v. Hospenthal lag nachweisbar

eine Hoffnung der Nikodemiten in Zürich.
Gfr. XXXVI 123. Als Vergleich s. den neugl. Schulmeister v. Stans in:
Archiv f. d. Schweiz. Ref. Gesch. Bd. III, Frbg. i. Br. 1875, 279.

142 Mappe 328, STA Schwyz.
143 P. Sebastian a Beroldingen OMCap., 1644—54 Provinzial, seit 15. 10. 1655 De-

finitor. Er war vermutlich seit Herbst 1655 Guardian des Klosters in Schwyz.
PAKapL Sch. 1290, 2, ebd. 1120, 233 und Sch. 233, 9 p. 4. Die Person von P.
Timotheus als Guardian vom 15. Okt. 1655 — 20. Apr. 1658 ist weniger gut



einige Ordensleute nach Arth zu beordern144. Diese langten bereits

anderntags dort an und wurden von der Kirchgemeinde unverzüglich
rechtens und in aller Form angenommen. Sie bezogen vorderhand

ein unbewohntes, leider schadhaftes Haus. Für die religiösen
Bedürfnisse stellte man ihnen die St. Zenokapelle zur Verfügung. Die
«Mission» der Arther Kapuziner war damit nicht bloß staatlich
anerkannt, sondern auch kirchlich errichtet145. Sie erhielt von Konstanz
den ausdrücklichen Auftrag und die Vollmacht, dem Pfarrer in der

Pfarrseelsorge beizustehen146. Die Mission übernahm in der Folge
neben Meß-Aushilfen in gewissen Dorfkapellen147 und regelmäßigen
Predigten148 auch Aufgaben der Sakramentenspendung, Krankenseel-

sorge, Bücherzensuren, Flursegnungen, alles Veranstaltungen, die vom
Vierzigstündigen Gebet und dem Seelensonntag noch weiter ergänzt
wurden149. Von größter erzieherischer Wichtigkeit erwiesen sich die

bezeugt. PAKapL t. 149, 235 (Freundl. Mitteilung d. Provinzarchivars P.
Beda). Dazu auch Kap. Arch. Arth A I 9, 24, 25. Vgl. auch Anm. 38 oben.

144 P. Isidor (Anm. 125 oben) war Prediger und Beichtiger seit 1637. Er starb in
Schwyz am 27. 2. 1661. P. Sigismund Zurlauben, eingekl. am 4. 10. 1636,
starb zu Arth am 25. 4. 1688. Frater Florin Hübschmann, eingekl. am 8. 9.

1652, gebürtiger Württemberger v. Simiswald, starb in Rheinfelden (AG) am

14. 12. 1701. Tab. Fam. B III, 1 Kapuz. Arch. Schwyz.
145 Kapuz. Arch. Arth A I 24 f.

146 Kapuz. Arch. Arth A I 7, 17, 24, 25.
147 Es kamen die Kapellen im Beinhaus, St. Georg und St. Adrian, dann die in

Oberdorf und in Rigi-Klösterli in Frage. Practica, Kapuz. Arch. Arth.
148 Wochenpredigten fanden je Freitags in den Fasten statt, nicht täglich oder

dreimal, wie das Tridentinum vorschrieb. Sess. XXIV. Dazu traten
Sonntagsfastenpredigten, Festtags- und Gelegenheitspredigten, wie z. B. an Primizen.
CDC 66.

149 Archiv, f. d. Schweiz. Ref. gesch., Freiburg i. B. 1875, Bd. III, 279. Das Vier-
zigstündige Gebet verband sich mit dem Sühnegedanken für Ausschreitungen
in der Fastnacht. Neben der 40-stündigen Anbetung coram exposito, die sich
über drei Tage hin erstreckte, bezog es auch Hochamt, theophorische Prozession
und Allerheiligenlitanei ein. Eisenhofer, Handbuch d. kath. Liturgik, Freiburg
i. B. 1933, Bd. II 325—27. Der Seelensonntag wurde an einem beliebigen Sonntag,

an dem ein vollkomm. Ablaß, den armen Seelen zuwendbar, erteilt wurde,

abgehalten. Damit wurden Anregungen zum Sakramentenempfang verbunden,

der von den Kapuzinern im Zuge ihres Reformprogramms gefördert wurde.

Das Tridentinum empfahl die Kommunion der Gläubigen bei jeder Messe

und stellte dies als Brauch der Urkirche hin, doch niemals als Zeichen der Aus-

erwählung oder als göttliches Gebot. Das Urteil über die Häufigkeit des Kom-

183



in den Quellen häufig erwähnten Gelegenheitsgespräche mit dem

Volk, dazu die Hausbesuche, die eine bisher nicht erlebte Fühlung und
Annäherung zwischen Klerus und Pfarrgemeinde erbrachten. Dem
schloß sich ein neues Verhältnis zur Jugend an, das sich besonders

aus dem Unterricht ergab. Und dennoch bedeutete dies alles noch
nicht den endgültigen Sieg. Der neuerliche Prozeß von 1663/64
bewies im Gegenteil, daß Ueberbleibsel der Neuerung sich erhielten,
weitere Rückschläge immer zu gewärtigen waren und die Reform
überhaupt keine Sache weniger Jahre sein konnte. Die böse Ahnung
des Nuntius, das Arther Wesen werde weitergehen, wenn auch in
versteckterer Form als bisher, fand sich vollauf bestätigt.

Aus dem Bedenklichen und Peinlichen einer solchen Erfahrung
heraus beantragte der Schwyzer Kapuziner P. Apollinaris Jütz, Guardian

am Hauptort150, in einer Beratung mit dem Konstanzer
Oberhirten und in genauer Kenntnis der Absichten der Nuntiatur die

Übertragung der gesamten Christenlehre in Arth an die Kapuziner.
Der diesbezüglich in Meersburg gefertigte Vertrag wurde am 23. Jänner

1667 rechtskräftig151. Somit übernahmen von jetzt ab die Ordensleute

neben den bisher schon betreuten Außenstationen, St. Dionys-
Röthen, Oberdorf und Goldau, noch zusätzlich Kinder- und Christenlehre

im Arther Dorf, verteilt auf St. Zeno und die Pfarrkirche. So

blieb die Lage beinahe unverändert bis 1753, wo unter ganz neuen
Zeitverhältnissen die Ortsgeistlichkeit in ihre frühern Rechte trat.

In dieser Zeit nach 1655 war nach einem Wunsch der Diözese der
kleine Katechismus des Canisius das obligate Lernbuch. Die auch
anderwärts gemachte Erfahrung, daß die von der Kanzel aus oder von

munionempfanges stand dem Beichtvater zu. Denzinger Enchir. Symb. Frib.
Br. 1937, Nrr. 1092, 1150, 1165, 1206. Leider geben die statistischen Angaben,
die zur Verfügung stehen, nur ein summarisches, kein nach Pfarreien
unterschiedenes Bild, sodaß Schlüsse über die Entwicklung des Sakramentenempfanges

nicht möglich sind. Kapuz. Archiv Arth, Practica.
150 P. Apollinaris Jütz (Michael J.), auch P. Apollinaris Suitensis senior, wurde

1622 eingekleidet, machte 1627 Profeß und starb am 10. 3. 1675. Er wurde
1668—1676 Provinzial und war 1667 Guardian und Kustos im Kloster zu
Schwyz. Er darf nicht mit P. Apollinaris Bueler, P. Apollinaris Suitensis

iunior, 1631 —1698, der 1668 nach dem Hospizbau erster Arther Guardian
wurde, verwechselt werden. Kapuz. Arch. Schwyz, Tab. Famil. B III, 1.

151 Mappe 328 STA Schwyz. Kapuz. Arch. Arth F 30 und A I 7/8. Vis. Rezess

v. 6. 9. 1667, Pfarrarchiv Schwyz. Veit (wie Anm. 61 oben) S. 55 Anm. 86.

184



den Schulmeistern erteilte Christenlehre wenig anzuschlagen
vermochte, ließ die Patres zu ganz neuen Lehrformen greifen, indem
sie die Jugend «im Ring» um sich antreten ließen, um durch das

Moment des Gesprächs und der Nähe den Unterricht zu beleben. Die
etwas bissige Antwort der Neugläubigen läßt vermuten, daß sie sich
über die erreichten Erfolge nicht nur Rechenschaft gaben, sondern
sich Sorge machten. Jedenfalls hielten sie ihre Buben und Mädchen

vom Unterricht zurück, weil sie, wie sie sagten, das Jungvolk für
anderes hätten als dem Katecheten nachzulaufen. Der neue Kurs der

Kapuziner, zugleich geschmeidig und unbeugsam, führte zu
unzweideutigen Ergebnissen, die nicht bloß der neuen Didaktik, sondern
noch vielmehr dem persönlichen Einsatz zu danken waren152. Das
einfach-franziskanische Auftreten der Kapuziner entsprach bäuerlichem

Formempfinden, und der apostolische Eifer verhalf schließlich
dem neuen Reformwillen zum entscheidenden und endgültigen Durchbruch.

Es war, als ob der willige Teil der Pfarrgemeinde nur auf diese

feste Hand gewartet hätte, um sich von ihr führen zu lassen. Die
seelsorglichen und katechetischen Bemühungen vor allem brachten
den vollständigen Umschwung in der religiösen Lage Arths im Sinne
der Reform zuwege.

Wenn 1698 der letzte Arther Täufer, der gleichnamige Sohn des

hingerichteten Melchiors von Hospenthal, nochmals vor dem
Strafrichter zu Schwyz zu erscheinen hatte und dort an die Kette gelegt
wurde, so sah das obenhin betrachtet wie eine Fortsetzung der langen
Reihe von Arther Prozessen aus. Man übersah dabei allzuleicht, daß

erst das Durchdringen der katholischen Reform und ihre über ein
halbes Jahrhundert sich hinziehenden Anstrengungen die nötigen
Voraussetzungen schufen, damit der Prozeß von 1698 tatsächlich der
letzte zu sein brauchte. Die Endgültigkeit des Erfolges der
Gegenreformation war wesentlich das Werk der katholischen Reform.

Die gütliche Verwendung des Arther Pfarrers Dr. Büöler153

zugunsten aller Angeklagten und die entgegenkommende Verstattung

152 Anm. 135 oben. CDC 85 (IV). MHVS H. 45 (1946) z. Vergleich S. 119 ff.
153 Mappe 328 STA Schwyz, Akten 1698. Totenbuch Arth v. 31. I. 1701: Joann.

Carl Büöler, d. Hl. Schrift Doctor, bisch. Commissarius, Apostol. Notarius
und Sextar d. Vierwaldstätterkapitels, Pfarrherrn zu Arth. Die Daten sind
bei Liebenau, Arth, S. 70 richtigzustellen. Büöler schrieb ein Gutachten über

185



an den Verurteilten, er möge «haspeln und spulen», damit er sich

daraus «etwa ein Trüncklein kaufen möge», weist bereits auf eine

neue Lage hin, die viel an innerer Sicherheit und Zuversicht gewonnen

hatte. Man kann darin sogar die ersten Anzeichen einer menschlicheren

Art des Strafvollzuges sehen, und es scheint fast, als würde
hier eine vermeintlich spezifische Errungenschaft der Aufklärung
überraschend um fünfzig Jahre vorweggenommen154.

die Arther Angeklagten und bemerkte dabei, daß sie ihre Kinder regelmäßig
zur Christenlehre geschickt hätten, um Oswald und Melchior v. Hospenthal zu
entlasten. Urteil v. 25. 2. 1698 in Mappe 328 STA Schwyz. Büöler war Pfarrer

seit 1681, ab 1686 auch Kommissar für Schwyz nach der Abtrennung vom
Kommissariat Luzern. Da die Christenlehre damals in der Pfarrkirche gegeben

wurde, konnte der Pfarrer den Besuch der obengenannten Kinder überprüfen.
154 Ges. Landratsbuch 1689—1701, 822, dat. v. 14. 8. 1711.

186


	Die Begegnung von Reformation, Gegenreformation und katholischer Reform in den Arther Wirren (1620-1655)

