
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 118 (1965)

Artikel: Der eidgenössische Pfaffenbrief von 1370 und die Luzerner
Staatskirchentheoretiker des 18. Jahrhunderts

Autor: Stadler, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der eidgenössische Pfaffenbrief von 1370
und die Luzerner Staatskirchentheoretiker

des 18. Jahrhunderts

Martin Stadler

In seiner gründlichen Dissertation legt uns Josef Schürmann1 eine

neue Interpretation des Pfaffenbriefes vor. (Sie ist inzwischen von
Ferdinand Elsener2 ergänzt und revidiert worden.) Schürmanns im
wesentlichen immer noch gültige These ist folgende:

Der Pfaffenbrief steht in engem Zusammenhang mit dem
Ablösungsprozeß der werdenden Eidgenossenschaft von der österreichischen

Herrschaft. Seine Bestimmungen betreffend die in der
Eidgenossenschaft lebenden österreichischen Dienstleute und die
Straßensicherheit müssen gemeinsam betrachtet werden. Die Eidgenossen waren

im 14. Jahrhundert bestrebt, gegenüber den Habsburgern eine Art
Territorialhoheit geltend zu machen. Darum verlangten sie im
Pfaffenbrief, daß sich österreichische Dienstleute unter Eidesverpflichtung
für Nutzen und Ehre der eidgenössischen Stände einsetzen sollten.
Darum auch die Errichtung eines einheitlichen Landfriedenskreises

von Zürich bis zum Gotthard, in dem sie private Fehden verboten
und Straßenüberfälle zu ahnden gedachten. Und wiederum aus der

politischen Perspektive von 1370 heraus muß auch der zweite Artikel
dieser Urkunde, der zu vielen irrigen Deutungen Anlaß gegeben hat,
begriffen werden: Landesfremde Geistliche sollten fürderhin keine

fremden Gerichte mehr, weder weltliche noch geistliche, gegen Leute
aus der Eidgenossenschaft anrufen dürfen, sondern Recht nehmen an

1 Josef Schürmann, Studien über den eidgenössischen Pfaffenbrief von 1370 (Diss.
Freiburg i. Ue. 1948).

2 Ferdinand Elsener, Der eidgenössische Pfaffenbrief von 1370. Zeitschrift d. Sa-

vigny-Stiftung f. Rechtsgeschichte, Kanonist. Abt. XLIV (Weimar 1958).

116



dem Ort, wo der Beklagte wohnte. Dies hatte seinen bestimmten
Grund. Ehedem wurden viele Streitigkeiten vor dem bischöflichen
Gerichtshof in Konstanz ausgetragen. Die eidgenössischen Orte wurden

dadurch oft in Mitleidenschaft gezogen. Mehr und mehr
widersetzten sie sich den bischöflichen Maßnahmen in solchen Fällen (Bann,
Interdikt). Sie handelten dabei nicht aus kirchenfeindlicher Gesinnung.

Vielmehr waren sie bestrebt, ihre eigene Landeshoheit gegenüber

den Bischöfen von Konstanz, die in der zweiten Hälfte des 14.
Jahrhunderts oft gemeinsame Sache mit den Habsburgern machten,
zu wahren. Sie befürchteten nämlich, daß der fremde Geistliche als

Kläger vor einem fremden geistlichen Gericht eher zu Recht komme,
als die durch ihn angseprochenen Eidgenossen und womöglich zum
Schaden der eidgenössischen Orte 3.

Die Eidgenossen machten sich im 14. Jahrhundert politisch von der
Geistlichkeit unabhängig, ohne dabei aber den geistlichen Gerichtsstand

im eigenen Land aufzuheben. Die Verfechter eines eidgenössischen

Staatskirchentums vorab im 18. und auch 19. Jahrhundert
hingegen glaubten aus dem Pfaffenbrief zu erkennen, daß die Eidgenossen

schon damals die geistliche Gerichtsbarkeit abgeschafft und über
die Kleriker eine staatliche Kontrolle ausgeübt hätten. Schürmann

gibt im Schlußkapitel seiner Arbeit eine bunte Blütenlese von derart
willkürlichen Interpretationen und perfiden Unterschiebungen, als

deren Urheber er den Luzerner Aufklärer /. A. Felix Balthasar
bezeichnet 4.

Hier müssen nun allerdings zwei Korrekturen, beziehungsweise

Ergänzungen angebracht werden. Einmal kommt Balthasar dieses

zweifelhafte Verdienst nicht zu; sodann scheint Schürmann den Sinn

von Balthasars Deutung des Pfaffenbriefes nicht ganz erkannt zu
haben.

Bereits Josias Simler hat den Pfaffenbrief im zweiten Buch seines

Werks «De Republica Helvetiorum» (erschienen 1576) einseitig
ausgelegt. Der Pfaffenbrief sei aufgerichtet worden, heißt es da, als die
Pfaffen ihre Privilegien und Freiheiten mißbrauchten (cum sacerdo-

3 Schürmann, Pfaffenbrief, S. 88—104.
4 Ebenda, S. 126—135.

"7



tes suis immunitatibus et privilegiis abuterentur, publico edicto fre-
num quoddam illis iniectum est)5. Simler stand unter dem Einfluß
der Reformation, deshalb auch der etwas gehässige Ton gegen die
katholische Geistlichkeit. Als nächste der «gemeinen Tagleistungen»
der Eidgenossen bringt er einen Erlaß aus dem Jahr 15 20, in welchem
die Dreizehn Orte aufs energischste die frechen Ansprüche römischer

Höflinge zurückgewiesen haben sollen. Verfänglich ist, daß er in
unmittelbarem Anschluß an den Pfaffenbrief diesen Erlaß anführt, der
inhaltlich mit jenem nichts gemein hat, jedoch bereits Ausdruck
staatskirchlichen Bestrebens der Eidgenossen ist und somit rückwirkend

den Pfaffenbrief in ein falsches Licht stellt.
Simlers Werk, das auch auf deutsch übersetzt mehrmals neu

aufgelegt wurde, war bis zur Französischen Revolution das beliebteste
Handbuch des eidgenössischen Staatsrechts6 und stand im Regal jedes

zünftigen Juristen, denn Josias Simler galt als Autorität. Als die

Luzerner in den Jahren 1725/26 jenen denkwürdigen Streit mit den

kirchlichen Behörden hatten, der als Udligenswilerhandel in die
Geschichte eingegangen ist, und wo sie sich eine Gerichtsbarkeit anmaßten,

die ihnen nicht zustand, unter Berufung auf die Altvordern und
den Pfaffenbrief, da mochte wohl Josias Simler bei ihrer Rechthaberei

Pate gestanden haben.

Anlaß zu diesem Streit gab ein lächerlich kleiner Vorfall: Der
Pfarrer zu Udligenswil hatte in seiner Gemeinde das Tanzen während
der Kirchweihtage (Mitte August) verboten und statt dessen ein Gebet

um bessere Witterung angeordnet. Diese Tanzbelustigung war nun
allerdings vom Landvogt des betreffenden Amtes erlaubt worden.
Trotz des geistlichen Verbotes nahmen einige Leute von Udligenswil
am Tanzen teil. Der Pfarrer verlangte dann von diesen, daß sie die
Sünde des Ungehorsams beichten gingen. Zweien, die seiner Aufforderung

nicht folgten, wollte er inskünftig die Sakramente verweigern.
Der Wirt des Dorfes, der sich durch das geistliche Verbot in seinen

Interessen bedroht fühlte, hinterbrachte die Angelegenheit dem Landvogt.

Die Obrigkeit sah in der pfarrherrlichen Maßnahme einen

Eingriff in ihre Gerichtsbarkeit. Der Landvogt war der Ansicht, daß der

5 Josias Simler, De Republica Helvetiorum, Bd. II (Zürich 1576), S. 134 f.
6 Richard Feller/Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz, Bd. I (Basel

1962), S. 197 f.

118



Tanz eine weltliche Sache sei, deren Bewilligung ihm zustehe, ohne
daß sich der Pfarrer widersetzen dürfe. Der Pfarrer wurde also vor
den Schultheißen gerufen. Als man nun auch noch verlangte, daß er
sich vor dem Kleinen Rat zu rechtfertigen habe, verweigerte der
bischöfliche Kommissar seine Zustimmung zu dieser Vorladung. Seine

Meinung war, daß der Pfarrer von einer weltlichen Behörde nicht
zur Verantwortung gezogen werden könne. Pfarrer Andermatt
erschien darum nicht vor dem Kleinen Rat, indem er sich mit dem Verbot

seines geistlichen Obern entschuldigen ließ. Der Luzerner Rat
richtete eine abermalige Aufforderung an ihn; Pfarrer Andermatt
blieb hartnäckig. Noch im September wurde er seiner Ehren und Ämter

beraubt und des Landes verwiesen. Nun legte sich der Bischof von
Konstanz ins Mittel. Er verlangte, daß der Pfarrer wieder in seine

Pfründe eingesetzt werde: wenn der Pfarrer wirklich ein Verbrechen
begangen hätte, würde er durch ein zuständiges geistliches Gericht
abgeurteilt. Der Luzerner Rat beharrte aber auf vermeintlich
althergebrachten (zwar nicht genau bezeichneten) Rechten. Die Ratsleute
schwuren einen kräftigen Eid, sich weder durch Drohung noch durch
geistlichen Bann schrecken zu lassen. Sie waren von hohem Selbstgefühl

beseelt und fest gewillt, den Strauß mit dem Bischof von Konstanz

auszufechten. Der Streitfall komplizierte sich aber, als der

päpstliche Nuntius, der in Luzern residierte, die Stadt nächtlicherweile

verließ und seinen Sitz nach Altdorf verlegte — auf Geheiß
des Papstes (wie er den andern katholischen Ständen mitteilen ließ),
welcher sich ob des selbstherrlichen Getues der Luzerner Regierung
entrüstet hätte7.

Zwischen Rom und Luzern entspann sich nun eine heftige Diskussion.

Beide Parteien behaupteten ihr Recht. Der Luzerner Rat wandte
sich darauf an einen (unbekannten) Gelehrten, der ein Rechtsgutachten

ausarbeitete. Diese Abhandlung über den Streitfall und die bezüglichen

Rechte schickte sodann der Rat als «Species facti» dem Papst8.
In dieser Abhandlung wurde der Papst mit Nachdruck auf die alt-

7 Anton Philipp v. Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Luzern,
Bd. IV (Luzern 1858), S. 601—6jo. — Joseph Hürbin, Handbuch der
Schweizergeschichte, Bd. II (Stans 1908), S. 432 ff.

8 Vgl. Gotti. Emanuel v. Haller, Bibliothek der Schweizer-Geschichte, Bd. VI
(Bern 1787), Nr. 6.

119



hergebrachten Rechte und Freiheiten der Eidgenossen aufmerksam

gemacht, unter anderem auch auf den Pfaffenbrief, auf den sich die

Luzerner ganz besonders abstützen (constitutio illa vulgo Pfaffen-
brieff dicta). Sie betonten, daß dieser Pfaffenbrief bis auf den

heutigen Tag seine Gültigkeit bewahrt habe (qua Constitutio seu Pfaffen-
brieff non solum ad tempus belli cum austriacis... sed facta jam pace
hereditaria et perpetua) und also nie aufgehoben worden sei (aut re-
vocatum aut abolitum). Auch habe nie jemand dieses Gesetz der alten

Eidgenossen angetastet, nicht einmal Papst Urban V. (nec ipse, nec

successor eius Gregorius XI quidquam contradixerit)9. Damit wollten
die Luzerner Regierungsmänner sagen, daß der Pfaffenbrief, die
vornehmste Rechtsgrundlage ihres Handelns, damals (1370) selbst von
päpstlicher Seite nicht angefochten worden sei, und daß nun auch

Papst Benedikt XIII. im Jahre 1726 nichts gegen ihn unternehmen
könne.

Während des Udligenswilerhandels zirkulierte eine Flugschrift, die
den barocken Titel trug: «Lucerna lucens. Aletophili, eines Catholischen

Priesters Schreiben an Aretophilum, seinen lieben Freund und

Mit-Capitularen». Gedruckt wurde sie in Freystadt (Zürich). Der
Titel ist ironisch. Hinter dem Anonymus soll der protestantische Zürcher

Johann Jakob Scheuchzer stecken, der die Schrift mit den beiden

katholischen Luzernern Anton Leodegar Keller und Moritz Anton

Kappeier verfaßt hatte10. Scheuchzer spricht als «guter katholischer

Priester», redet aber der staatlichen Obrigkeit das Wort. Er
begreife nicht, wie bei zweierlei Rechten — weltlichem und geistlichem

— eine Republik ohne dauernden inneren Zwist bestehen könne.

Harmlosigkeit vortäuschend, fragt er, ob es einer souveränen
Obrigkeit nicht weh tue, wenn sie unter ihrer Botmäßigkeit Leute
ernähren müsse, die nicht nur nicht ihre Untertanen, sondern gar, wenn
sie von ihrer geistlichen Obrigkeit beordert würden, verpflichtet
seien, die Waffen wider die Weltlichen zu ergreifen? Und dann ganz
unwißverständlich: eine Republik habe eben so viele feindliche
Armeen, als Klöster, Stifte, Priester und Mönche seien! Nachdem er
sich dieses Konzept geschaffen hat, verteidigt er die Luzerner
Regierungsmänner im Udligenswilerhandel, wobei er es nicht unter-

9 Zentralbibliothek Luzern, Balthasars Manuscriptband Nr. 78.
10 Vgl. v. Haller, Bd. VI, Nr. 2.



läßt, fleißig aus der Bibel zu zitieren, zur theologischen Untermauerung

gewissermaßen11. Der Streitfall gibt ihm Anlaß zu einem
historischen Exkurs. Er führt alle die Fälle in der Eidgenossenschaft an,
welche aus einem Streit um die geistliche Immunität entstanden waren,

und stellt sie in chronologischer Reihenfolge vor, um zu zeigen,
was «eine so kitzlige Materie für Händel erwecke». Zuoberst steht
der Pfaffenbrief; das «älteste und kräftigste Monument» nennt ihn
der Verfasser. Es hätten sich damals die Kleriker der weltlichen
Obrigkeit entzogen und sogar die staatlichen Rechte angegriffen, weiß
er zu berichten und spielt auf den vom Zürcher Propst Bruno Brun
angezettelten Überfall auf den Luzerner Schultheißen Petermann

von Gundoldingen an (13. September 1370). Aus der ersten Bestimmung

dieses Gesetzes, das die Eidgenossen gegen jene Mißstände
aufgestellt hätten, glaubt Scheuchzer zu erkennen, daß schon damals
die Geistlichen in bürgerlichen Belangen einzig und allein dem Staat
und keiner andern Gewalt verpflichtet gewesen seien. Kein dem
Bischof geleisteter Eid hätte sie den Pflichten gegenüber dem natürlichen

Herrn entbunden. Auf den vorliegenden Fall angewendet, würde

das bedeuten, daß der Pfarrer von Udligenswil im Unrecht sei,
seine Verbannung durch die Luzerner Regierung aber ganz zu Recht
geschehen — heiße es doch im zweiten Artikel des Pfaffenbriefs, daß

widerspenstige Kleriker des Landes verwiesen werden können12.
Es folgen dann noch weitere Beispiele, die zeitlich bis 1720
reichen. Mit dieser Kette von Fällen will Scheuchzer eine Rechtstradition

herstellen, die im Pfaffenbrief gründet und direkt bis auf den

Udligenswilerhandel geht.
Die Verbannung fehlbarer Priester beruhte zwar im Kanton

Luzern auf altem Herkommen. Sie wurde aber nicht in Form eines
Strafurteils ausgesprochen, sondern durch Aufkündigung oder Entziehung
des bürgerlichen Schirms herbeigeführt. Niemand wurde ohne den

bürgerlichen Schirm im Lande geduldet, weil das einen Bruch mit
der Friedensgenossenschaft bedeutete. Die Landesverweisung war
demnach eine natürliche Folge dieser Maßnahme. Die Schirmentziehung

allein erforderte keinen Prozeß, da der Schirm dem freien Er-

11 Lucerna lucens (Aletophili, eines Catholischen Priesters Schreiben an Aretophi-
lum, seinen lieben Freund und Mit-Capitularen) (Freystadt 1726), S. 5.

12 Ebenda, S. 36 ff.



messen der Obrigkeit anheimgestellt war. Die Verbannung des Pfarrers

Andermatt erfolgte aber auf Grund einer förmlichen Entsetzung
von seiner Pfründe. Die Luzerner Behörden ließen nach dem Weggang

von Pfarrer Andermatt eine Neuwahl vornehmen, die aber in
Konstanz nicht anerkannt wurde. Die weltliche Obrigkeit hatte
durchaus keine Befugnis, dem Pfarrer die Pfründe zu nehmen. Das

war ihrerseits ein Eingriff in die Rechte der Kirche13. In der
Flugschrift von Scheuchzer dient nun der Pfaffenbrief als Rechtfertigung
dieses Eingriffes vonseiten des Staates. Scheuchzer denkt sich, wie es

seinen eigenen staatskirchlichen Konzeptionen und Wünschen
entspricht, die Eidgenossenschaft von 1370 als allmächtigen Staat, dem
die Kirche Untertan ist. Er projiziert in die Vergangenheit, was nicht
einmal in der Gegenwart und auch nicht unbedingt in der Zukunft
sein wird. Vom Idealbild der Zukunft, dessen Vorbild er im Dokument

des Pfaffenbriefes sieht, leitet er die Berechtigung für das

Vorgehen des Luzerner Rates ab. Im Pfaffenbrief steht aber nichts
davon, daß die Kirche mit ihren Mitgliedern nur eine Institution im
Staate sei, der Staat hingegen freie Verfügungsgewalt über sie habe.

Schürmann vermutet, der Pfaffenbrief habe sich durch die alle
fünf Jahre stattfindende Beschwörung der Urkunde auf den
eidgenössischen Tagsatzungen dem Gedächtnis der Nachwelt erhalten und
sei dann von Felix Balthasar einmal in verfänglicher Weise formuliert

worden und sodann, von diesen und jenen aufgegriffen, als
mißverstandenes Dokument durch die Köpfe des 18. und 19. Jahrhunderts

gewandert. Er begründet seine Vermutung allerdings nicht14.
Ob die alten Urkunden auf den Tagsatzungen des 18. Jahrhunderts
überhaupt noch beschworen wurden, konnte nicht festgestellt werden.

Hinweise finden sich keine15. Wahrscheinlicher ist, daß der
Pfaffenbrief vor dem Udligenswilerhandel im Bewußtsein der Leute
nicht mehr lebendig war. Der Luzerner Rat brauchte nun in seiner
verzwickten Lage ein solches Dokument, um seinen vermeintlich
rechtmäßigen Standpunkt nach außen hin zu verteidigen. Also be-

13 v. Segesser, Rechtsgeschichte, Bd. IV, S. 606 f.
14 Schürmann, Pfaffenbrief, S. 125 f.
15 Weder bei Robert Müller, Die eidgenössische Tagsatzung im 18. Jahrhundert

(Diss. Teildruck, Winterthur 1948; Masch. geschrieb. Expl. Zentralbibliothek
Zürich); noch bei Walter Aemisegger, Die gemeineidgenössische Tätigkeit der
Tagsatzung 1649—1712 (Winterthur 1948).



auftragte der Rat einen Rechtskundigen, der die dringend benötigten
Beweisstücke zu suchen hatte, der dann vielleicht in Simlers Handbuch

blätterte oder in alten Papieren grub und dabei auf den
Pfaffenbrief stieß.

Die ganze Geschichte hat noch einen Epilog. Der Udligenswilerhandel

erschien der Nachwelt als hervorragendes Beispiel des Kampfes

zwischen Kirche und Staat. Die Anhänger eines eidgenössischen
Staatskirchentums machten ihn gleich dem Pfaffenbrief zum Inbegriff

des Sieges der Staatsgewalt über die Klerikalen und Ultramontanen.

Etwas anders hingegen beurteilten ihn die konservativ Gesinnten,

die den Streitfall als bloßes Schreib- und Mundgefecht abtaten.
Felix Balthasar pries die Standhaftigkeit der Luzerner in den höchsten

Tönen16. 1825 feierten einige Luzerner Bürger das hundertjährige
Jubiläum des Udligenswilerhandels. Bei diesem Anlaß wurde ein

anonymes Flugblatt herumgeboten mit dem Titel: «Der Udligen-
schwyler-Handel, ein Bruchstück aus der Geschichte des Kantons
Luzern». Joseph Görres in Straßburg erhielt durch seine Zuträger in
der Schweiz von diesem Traktätchen Kenntnis und schrieb eine

Gegenschrift: «Der Kampf der Kirchenfreiheit mit der Staatsgewalt in
der katholischen Schweiz, am Udligenschwylerhandel dargestellt»17.

Noch von einem andern Streit sei hier kurz die Rede. Die latenten

Spannungen zwischen der Luzerner Regierung und den kirchlichen

Behörden, ganz besonders der Nuntiatur, führten immer wieder

zu scharfen Austragungen. So auch 1747. Zwei spanische
Franziskanermönche hatten eine Frau im Entlebuch mit vorgehaltener
Pistole genötigt. Sie wurden verhaftet und vom bischöflichen Kommissar

in Gewahrsam gebracht. Doch gab sie dieser alsbald dem Nuntius

16 Job. Ant. Felix Balthasar, De Helvetiorum Juribus circa Sacra (anonym Zürich
1768), S. 70 f.

17 Die erste Schrift erschien 182} in Luzern. Ob etwa Casimir Pfyffer ihr Verfasser

ist? Das Flugblatt von Jos. Görres wurde 1826 in Straßburg gedruckt. —
Vgl. auch Augustin Keller, Die Aufhebung der aargauischen Klöster (anonym
Aarau 1841), S. 57—71. Hier wird versucht, die Aufhebung der Klöster des

Kantons Aargau mit dem Pfaffenbrief und unter Berufung auf die standhaften
Luzerner im Udligenswilerhandel zu rechtfertigen.

123



zur Aburteilung weiter, weil er fand, daß die beiden straffälligen
Geistlichen als Ausländer nicht seiner eigenen Gerichtsbarkeit
unterständen. Die weltlichen Behörden hatten unterdessen Zeugen
aufgeboten, denn es war Brauch, daß die Zeugen nur von der weltlichen
Obrigkeit zitiert werden konnten. Der Nuntius war soweit
einverstanden, machte aber Einwände geltend, als diese Zeugen auch noch

vor dem weltlichen Richter beeidigt werden sollten. Er verlangte, daß
die Zeugen vor ihm, dem in dieser Sache befugten geistlichen Richter
den Eid schwüren, sonst wäre das Verfahren nach den kanonischen

Regeln ungültig (er verstand unter diesem Eid ein «iuramentum de

ventate»). Der Luzerner Rat widersetzte sich dem Vorschlag aufs

heftigste, weil er (den Eid als «iuramentum de fidelitate» deutend)
keinen Einbruch in seinen Rechtsbereich dulden wollte18. Zwischen
dem päpstlichen Stuhl und dem Stand Luzern brach nun ein Federkrieg

aus, der über ein Jahr andauerte.
Anläßlich dieses Streites verfaßte der damalige Luzerner

Spitalmeister Franz Urs Balthasar eine Staatsschrift, die heißt: «Verzeichniß

der Rechte, welche die Republik Luzern, vor und nach dem Concilio

zu Trient, bis heut zu Tage vertheidiget hat»19. Darin nennt er
im ganzen vierzehn Rechte, die zwar die geistliche Immunität
beeinträchtigten und den Konzilsbeschlüssen von Trient zuwiderliefen,
von der Luzerner Obrigkeit seit eh und je aber ausgeübt worden seien:

nämlich (unter anderen) das Recht, niedere Pfründen zu verleihen;
die Einsicht in die Haushaltungen der Stifte, Klöster und Pfarreien;
die freie Verfügung über die Einkünfte der Spitäler; das Gantrecht
über ausgehauste, verschwenderische Kleriker; die Befugsame über
die Testamente der Geistlichen; das Recht, Sektierer und Irrgläubige
zu bestrafen; und nicht zuletzt das Recht, auf geistliche Einkünfte
Landessteuern zu legen. Und neben allen diesen hätten die Luzerner
auch das Beeidigungsrecht, das fürwahr den geringsten Eingriff in
die geistliche Rechtsame darstelle. Und gerade dieses würde ihnen
abgesprochen. Franz Urs Balthasar fragt sich besorgt, warum man
denn immer die «Altherkommenheit und die Rechte der Eidgenossen,

18 v. Segesser, Rechtsgeschichte, Bd. IV, S. 650—663.
19 Geschrieben 1748 in Luzern, erschien später abgedruckt in: Helvetia

(Denkwürdigkeiten für die XIII Freistaaten der Schweizerischen Eidgenossenschaft).
Hg. Joh. Ant. Balthasar. Bd. VII (Aarau 1832).

124



die doch wesentlich im Pfaffenbrief niedergelegt seien, anzapfe und
bestreite...»20. Franz Urs Balthasar beruft sich auf den Pfaffenbrief.

Dieser erscheint bei ihm als der Grundstein des Gebäudes, worin
die staatliche Obrigkeit ihre Ansprüche in geistlichen Dingen
untergebracht hatte. Mit dem Pfaffenbrief steht und fällt für ihn das ganze

Staatskirchentum.

1768 erschien anonym bei Orell, Geßner und Comp, in Zürich die
Schrift «De Helvetiorum Juribus circa Sacra, das ist: kurzer historischer

Entwurf der Freyheiten, und der Gerichtsbarkeit der Eidgenossen,

in so genannten geistlichen Dingen». Der Verfasser war der
Luzerner Seckelmeister Josef Anton Felix Balthasar, der hier einen
Katalog von historisch belegten Rechten und Freiheiten der Eidgenossen
in geistlichen Dingen aufgestellt hatte — als Antwort auf einen Streitfall

zwischen der Luzerner Obrigkeit und der Kurie. Der Luzerner
Rat gedachte nämlich, zur Deckung von Staatsausgaben eine Steuer

von der Geistlichkeit zu erheben und fragte darum in Rom an. Papst
Clemens XIII. gestattete endlich, von der Weltgeistlichkeit, aber
nicht von den Klöstern, eine Abgabe zu beziehen. Der Luzerner Rat
wollte aber von einer beschränkten Erlaubnis nichts wissen und
schmollte deswegen dem Vater der Christenheit21.

Seine Absicht tut uns Felix Balthasar gleich zu Anfang kund. Er
will die Rechte des Staates sicherstellen, die teilweise im Laufe der
Zeit unterdrückt oder vergessen worden seien. Denn nichts könne dem
Glück eines Staates mehr dienen, als eine genaue Kenntnis seiner

Gesetze, Rechtsamen und Gebräuche. Seine Konzeption ist eine fein
säuberliche Trennung zwischen Staats- und Kirchengewalt. Die Kirche

solle über weltliche Sachen nichts anordnen und sich in nichts
einmischen. Und das Gleiche habe die weltliche Obrigkeit inbezug auf
das Geistliche zu tun. Gleichwohl ist für Balthasar die staatliche
Einrichtung der kirchlichen überlegen, mit der Begründung, die geistliche
Macht müsse sich an die weltliche lehnen, um die Gesetze der Kirche
und ihre Strafen befolgen zu machen, weil deren Vollziehung hauptsächlich

von der weltlichen Herrschaft abhänge. Damit will er aber nicht

20 Franz Urs Balthasar, Verzeichnis der Rechte. Helvetia, Bd. VII, S. 217 f.
21 v. Segesser, Rechtsgeschichte, Bd. IV, S. 668 f.

125



das Ansehen des obersten Kirchenhauptes schmälern und auch nicht
den rechtschaffenen Geistlichen die ihnen gebührende Hochachtung
aberkennen. Nach seinen eigenen Worten zielt er einzig und allein
darauf, Gott zu geben, was Gottes, und dem Kaiser, was des Kaisers
ist22. Doch er gab dem Kaiser mehr als Gott. Felix Balthasar plädierte

für ein Staatskirchentum. Seine Schrift hatte eine gewaltige
Wirkung. Von vielen wurde sie lebhaft begrüßt. Aber auch an scharfer

Kritik fehlte es nicht23. Den Vertretern eines eidgenössischen Staats-
kirchentums wurde Balthasars Schrift bald zu so etwas wie einer

Bibel, auf welche sie sich bei jeder Gelegenheit beriefen.
Daß die Eidgenossen keine Kirchenfeinde seien (und dies betont

Balthasar, um seinen möglichen Gegnern gleich das Wort aus dem

Mund zu nehmen), zeige der ihnen von Papst Julius II. (1512) verliehene

Titel als «Beschützern und Beschirmern der Kirchenfreiheit».
Aber andrerseits hätten sie von den kirchlichen Vorschriften nur
diejenigen religiösen Inhaltes, nämlich die Dogmen, angenommen und
die landesherrliche Allmacht in allen geistlichen Dingen wohl zu wahren

gewußt. So auch betreffend die geistliche Rechtsame. Und dann

zitiert er den Pfaffenbrief als Kronzeugen wider die geistliche
Gerichtsbarkeit. Den Pfaffenbrief aber nennt er die eidgenössische Sanc-
tio pragmatica die Orte sahen sich genöthigt, wegen dem stets

fortdauernden Uebermuth der Geistlichen, als die mit ihrem beständigen

Bannen und für geistliche Gerichte laden, ja gewaltthätiger
Handanlegung an die angesehensten Staatspersonen, ihnen außerordentlich

beschwerlich fielen, den so genannten Pfaffen-Brieff (Ao.
1370), welcher die Eidsgenössische Sanctio pragmatica genennet werden

kann, zu errichten)24. (Balthasar spielt hier auf den Ueberfall des

Zürcher Propstes Brun auf den Luzerner Schultheißen von Gundoldingen

an, 13. September 1370). In einer andern Abhandlung sagt
er vom Pfaffenbrief, er sei der erste Grundstein zu der landesherrlichen

Autorität und der Gerichtsbarkeit in geistlichen Dingen25.

22 /. A. Felix Balthasar, De Helvetiorum Juribus circa Sacra, S. 5—18.
23 Schürmann, Pfaffenbrief, S. 129—134.
24 /. A. Felix Balthasar, De Helvetiorum Juribus circa Sacra, S. 23 ff.
25 /. A. Felix Balthasar, Fragmente und Nachrichten von den päpstlichen Nuntien

in der Schweiz und den mancherlei Geschichten der Eidgenossen mit dem

römischen Hofe. Helvetia, Bd. VII, S. 421.

126



Was nun die Beurteilung des Pfaffenbriefs angeht, so ist Felix
Balthasar selber nicht frei. Vielmehr wertet er ihn ganz im Sinne seines

Vaters, Franz Urs Balthasar (eines ihm besonders verehrungswürdigen

Patrioten). An einem andern Ort zieht er sogar einen Abschnitt
aus dessen historischen Schriften heran26. Wie stark Felix Balthasar
mit der staatskirchlichen Tradition seiner Vorfahren verwurzelt ist,
zeigt, daß er im wesentlichen nur die von Franz Urs Balthasar
bereits formulierten Rechte in seine «Jura circa Sacra» übernommen
hat: die Besteuerung der Klöster, die Lehenschaften der Pfarreien und
anderer geistlichen Pfründen und Würden, das obrigkeitliche Plazet-
recht usf.27. Sogar bis in den Wortlaut hinein folgt Felix Balthasar
seinem Vater, etwa am Schluß seines Werkes, wo er meint, man müsse

an diesen überlieferten Rechten festhalten, auch wenn sie von einigen

als Mißbräuche, Verderbnis der Sitten oder Eingriffe in die geistliche

Immunität beschimpft würden. Denn diese Rechte können doch

gar nicht so «böse und sündlich »sein, folgert er, da sie doch von den
ehrlichen und redlichen Vorfahren im Pfaffenbrief vor mehr als

fünfhundert Jahren gestiftet worden seien28. Etwas übertrieben
gesagt: die «Jura circa Sacra» stammen gar nicht von Felix Balthasar,
denn er hat sie nicht gefunden und ist darin kein Pionier — aber er
hat sie propagiert!

Nochmals: der Pfaffenbrief als die eidgenössische Sanctio
pragmatica. Diese Bezeichnung gibt uns einen Fingerzeig auf die
geistesgeschichtlichen Strömungen, in denen Felix Balthasar steht. Mit
«Sanctio pragmatico» spielt er zweifellos — ohne dies ausdrücklich
zu sagen — auf die Pragmatische Sanktion an, welche der gallikani-
sche Klerus auf der Synode von Bourges im Jahre 1438 erlassen
hatte29. Die Bestimmungen dieser Pragmatischen Sanktion offenbaren
die Absicht, den Einfluß der Kurie zurückzudämmen und eine eigene,
nationale Kirche zu schaffen.

26 Ebenda, S. 422.
27 Franz Urs Balthasar, Verzeichnis der Rechte. Helvetia, Bd. VII, S. 210—217.
28 /. A. Felix Balthasar, De Helvetiorum Juribus circa Sacra, S. 84.
29 G. Du Fresne de Beaucourt, Histoire de Charles VII, Bd. III (Paris 1885), S.

335—361- Vgl. auch /. Haller, Die pragmatische Sanktion von Bourges. Historische

Zeitschrift, Bd. 103 (1909), S. 26 ff.

127



Die Pragmatische Sanktion von Bourges machte die gallikanischen
Freiheiten zum Staatsgesetz. 1438 bildete nur den Abschluß dessen,

was 1407 und schon 1398, bei den ersten Gehorsamsverweigerungen
des französischen Klerus gegenüber der Kurie, begonnen war. Die
Idee der gallikanischen Freiheiten richtete sich gegen die päpstliche
Zentralisation und den kurialen Fiskalismus. Sie hatte sich zu Ende
des 14. Jahrhunderts (zur Zeit des großen Schismas) gebildet und
ahmte das englische Vorbild nach. Sie war eine Neuschöpfung. In
Frankreich versuchte man aber, das vermeintlich alte Herkommen
der gallikanischen Freiheiten zu beweisen. Als Papst Nikolaus V. auf
einer Synode die Abschaffung der Pragmatischen Sanktion erstrebte,
traf er beim französischen Klerus auf harten Widerstand. Er wurde
mit Nachdruck auf die (gefälschte) Pragmatische Sanktion von Ludwig

dem Heiligen aus dem Jahre 1269 verwiesen30! Mit diesem
Dokument wollte die französische Geistlichkeit den eigenen Ansprüchen
zur Anerkennung verhelfen. Sicher hatte Balthasar diese Pragmatische

Sanktion von Ludwig dem Heiligen gekannt, denn das gefälschte

Dokument hat bis ins 19. Jahrhundert hinein seine Verfechter
gefunden! Auffällig ist, daß die erdichtete Pragmatische Sanktion von
1269 eine ganz ähnliche Funktion erfüllt wie der Pfaffenbrief bei
Felix Balthasar. Der Unterschied: daß dieser tatsächlich abgefaßt
wurde, jene aber fingiert ist — ist belanglos. Wichtig aber, daß beide
Urkunden einem bestimmten Zweck dienen. Beide sollen das Bestehen

der erstrebten Rechte in eine ferne (insgeheim bewunderte)
Vergangenheit verlängern und die Ansprüche auf kirchlichen Rechtsbereich

unterstützen. Und in beiden Fällen sind die proklamierten Rechte

und Freiheiten (die «Jura Helvetiorum circa Sacra» und die
«Libertés de l'Eglise gallicane») erst das Ziel, das erobert werden muß,
und noch nicht Erfüllung!

Die nationale Kirche ließ sich in Frankreich im 15. Jahrhundert
nicht recht verwirklichen. Durch verschiedene Konzessionen des

französischen Königs gegenüber der Kurie wurden die Bestimmungen von
1438 verwässert. Die gallikanischen Freiheiten als Ideengut blieben
aber erhalten. Sie wurden 1594 von Pierre Pithou in den 83 Artikeln
der «Libertez de l'Eglise gallicane» kodifiziert. Dieses Werk fußt auf

50 Ludwig v. Pastor, Geschichte der Päpste, Bd. I. (j.—7. Aufl. Freiburg i. Br.
1925), S. 46$ f.

128



der Pragmatischen Sanktion von Bourges31. 1651 wurde das Werk
Pithous unter Ludwig XIV. neu aufgelegt. 1682 gab der französische
Klerus unter der Redaktion von Jaques Bossuet — Anlaß dazu hatte
ein Streit des Königs mit der Kurie um Regalienrechte gegeben —
eine Erklärung ab, worin es unter anderm heißt, daß der König keiner

geistlichen Macht unterworfen sei, der Papst selber aber nur geistliche

Macht habe32.

Felix Balthasar, der auf der Akademie zu Lyon studiert hatte33,

war mit der gallikanischen Ideenwelt und den Werken der französischen

Kirchenpolitiker innig vertraut. Führt er sie doch namentlich
auf in seinen «Jura circa Sacra»: die von Abbé Lenglet du Fresnoy
(1755) besorgte Ausgabe des «Traité des libertés de l'Eglise Gallicane
de M. Pithou», die «Déclaration du clergé de France sur l'autorité
ecclésiastique du 19 mars 1682» samt der «Defensio ejusdem Declara-
tionis celeberrimae» von Bossuet. Neben den französischen Werken,
denen er sich geistig ganz besonders verpflichtet fühlt, sind es auch

deutsche, dann spanische und italienische Autoren und nicht zuletzt
«De imperio Summarum Potestatum circa Sacra» von Hugo Grotius
(1647)34. Sicher stand Balthasar auch unter dem Einfluß febroniani-
scher Ideen, die in jenen Jahren allmählich in die Schweiz eindrangen.

Vor allem die Franzosen haben seine philosophischen Konzeptionen

wesentlich geprägt. Kein Wunder, daß Balthasar ihre Lehrsätze
übernimmt und seine Gewährsmänner des öftern zum Beistand
zitiert. Etwa Lenglet du Fresnoy, der von den gallikanischen Freiheiten

behauptet, daß sie Ausflüsse des Naturrechts seien (des émanations
du droit naturel), das den freien Völkern erlaube, sich solche
Vorschriften zu geben, welche dem Charakter der Nation entsprechen
(des règles conformes au caractère de la nation)35. Für den Luzerner
Aufklärer ist die gallikanische Lehrmeinung Ansporn, ebensolche

ureigene, eingeborene Rechte für die Eidgenossen aufzufinden. Es soll
hier nicht gesagt werden, Balthasar habe im Pfaffenbrief eine Mani-

31 M. Dupin, Libertés de l'Eglise gallicane (Paris i860), S. 97—100.
32 Karl Bihlmeyer/Hermann Tüchle, Kirchengeschichte, Bd. III (15. Aufl. Paderborn

1956), S. 23$ f.
33 Bruno Laube, Joseph Anton Felix Balthasar 1736—1810 (Ein Beitrag zur

Geschichte der Aufklärung in Luzern) (Diss. Basel 1956).
34 /. A. Felix Balthasar, De Helvetiorum Juribus circa Sacra, Anm. S. 8 ff.
35 Ebenda, Anm. 2, S. 10.

129



festation der schweizerischen Nation gesehen. Aber vielleicht heißt
«national»: «Besinnung auf etwas Eigenes, Gemeinsames gegen
aussen». So oder ähnlich mag es Balthasar aufgefaßt haben, wenn er den

Pfaffenbrief mit dem Ausdruck «Sanctio pragmatica» belehnt.

Vergessen wir nicht, was die Pragmatische Sanktion für den Gallikanis-
mus bedeutete. Auf der Synode von Bourges stipulierte der französische

Klerus erstmals eine eigene, von der römischen Administration
losgelöste Kirche, in der sich so etwas wie französisches Nationalbewußtsein

zur Darstellung brachte. Von dieser Seite besehen, zeigt sich
Balthasars Werk als eine raffinierte Kompilation von fremd-zeitgenössischen

Ideen mit eigenem, überkommenem Gedankengut,
eingefangen in der Chiffre: «eidgenössische Sanctio pragmatica».

Felix Balthasar lag es fern, zerstörerisch zu wirken. Das Echo, das

seine Schrift hervorrief, den stürmischen Beifall auf der einen Seite
und die heftige Ablehnung auf der andern, hatte er nicht geahnt noch
beabsichtigt. Seine Ziele lagen höher. Ein Blick in seine zahlreichen
Schriften zeigt, um was es ihm ging. Als echtem Patrioten war es ihm
um die schweizerische Nation zu tun. In Bruno Laubes Monographie
über den Luzerner Aufklärer kommt dies schön zum Ausdruck36. Aus
seiner Schrift «De Helvetiorum Juribus circa Sacra» geht hervor, daß
Balthasar die Nation am reinsten in einem Staat verkörpert sieht,
in dem das Volk nach seinen eigenen Gesetzen, ungehindert von fremden

Einflüssen, gelenkt wird. Die Eidgenossenschaft von 1370 ist ihm
Vorbild. Damals hätten die Vorfahren, die er mit den schönsten
patriotischen Eigenschaften ausstattet, die Einmischungen der Kirche
von sich gewiesen. Nun aber erscheint ihm die Kirche, deren Rechte
sich anscheinend mit denen des Staates verstrickten, als ein Fremdkörper.

Die Kirche verletze den staatlichen Rechtsbereich und stehe

dem Werden der Nation im Wege. Darum müssen ihre Rechte,
folgert Balthasar, auf ein gehöriges Maß beschnitten werden. Felix
Balthasar will deshalb nicht kirchenfeindlich sein. Das Staatskirchentum,
für das er plädiert, ist nur Mittel zum Zweck, eine notwendige Stufe
im Werdegang der Nation. Um seiner Forderung Nachhall zu ver-

36 Vgl. Anm. 33.

130



schaffen, beruft er sich auf den Pfaffenbrief. Balthasar stellt den

Pfaffenbrief gewissermaßen in den Dienst eines nationalen Unternehmens.

Er verwendet ihn ganz anders als etwa noch sein Vater Franz
Urs Balthasar oder die Politiker im Udligenswilerhandel, wo der
Pfaffenbrief allein für die Rechthaberei der Luzerner herhalten
mußte.

Ein Hinweis auf die Regeneration mag dies noch verdeutlichen.
Fritz GlauserZ1 hat in seiner Dissertation nachgewiesen, daß hinter
den vordergründigen staatskirchlichen Plänen der liberalen und
radikalen Staatsmänner, die an der Badener Konferenz von 1834 tagten,
letztlich das Anliegen der nationalen Einigung stand. Diese sollte
erreicht werden, indem sich die schweizerischen Bistümer von Rom
lösten und einer eigenen, zentralen und staatlich kontrollierten Verwaltung

unterstellten. Es kann darum nicht verwundern, daß die
radikalen Journalisten dabei immer wieder auf den Pfaffenbrief zurück-
griffen — ganz im Geiste J. A. Felix Balthasars38.

37 Fritz Glauser, Die Badener Konferenz und der Kanton Solothurn (Diss. Freiburg

i. Ue. 1961).
88 Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang die Neuauflage von /. A. Felix Balt¬

hasars «Entwurf der Freiheiten und der Gerichtsbarkeit der Eidgenossen in
sogenannten geistlichen Dingen», welche 1833 die Druckerei von Christoph Fuchs

in Rapperswil verließ. Das Werk fand viele Nachbeter. Von den zahllosen

Flugschriften und Pamphleten seien hier die wichtigsten genannt:
Ludwig Snell, Die Bedeutung des Kampfes der liberalen katholischen Schweiz

mit der römischen Kurie (Solothurn 1839). Joseph Ehrsam, Das Plazetum Re-

gium (Luzern 1841). Illustrierter Schweizer-Kalender für das Jahr 1848

(Schweizerischer Bilderkalender). Hg. Martin Disteli (Solothurn 1847). Ferner
die anonymen Traktätchen: Die Rechte der Staaten in Bezug auf die Kirchen

(Burgdorf 1832). Erklärung und Vertheidigung der Badener-Konferenz-Artikel

von einem katholischen Schweizer (Luzern 183j).

131


	Der eidgenössische Pfaffenbrief von 1370 und die Luzerner Staatskirchentheoretiker des 18. Jahrhunderts

