
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 117 (1964)

Artikel: Die Entstehung der Pfarreien an den Ufern des Vierwaldstättersees

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entstehung der Pfarreien an den Ufern
des Vierwaldstättersees

Von P. Iso Müller

LITERATUR
Amrein W., Urgeschichte des Vierwaldstätter Sees und der Innerschweiz. 1939.

Beck M., Die Patrozinien der ältesten Landkirchen im Archidiakonat Zürichgau.
1933-

Benzerath M., Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter 1914.

Birchler L., Die Kunstdenkmäler des Kt. Schwyz 1 (1927) Einsiedeln, Höfe u.
March; 2 (1930) Gersau, Küßnacht und Schwyz.

Durrer R., Die Kunstdenkmäler des Kt. Unterwaiden 1928.

Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kt. Graubünden 1925.

Graf Th., Zut Einführung des Christentums in Nidwalden. Beiträge zur Geschich¬

te Nidwaldens 19 (1949) 5—18.

Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten im Mittelalter 1932.

— Die Gotteshäuser des alten Tessin. Zeitschrift für Schweizerische Kirchenge¬
schichte 33 (1939) 1—49, 99—144. 177—232» 273—319-

Hecker CL, Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau im Mittelalter
1946.

HBLS Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz. 7 Bde und Suppl. 1921
bis 1934.

Lehner ]. B., Die mittelalterlichen Kirchen-Patrozinien des Bistums Regensburg

1. Teil 1953.

Moos Xaver von, Die Kunstdenkmäler des Kt. Luzern. Bd. I. Die Ämter Entle¬
buch und das Luzern-Land 1946.

Müller Iso, Der Gotthard-Raum in der Frühzeit. Zeitschrift f. Schweizerische Ge¬

schichte 7 (1957) 433—479.
— Uri im Frühmittelalter. Historisches Neujahrsblatt von Uri 1957/58 S. 7—39.
— Zur Besiedlung der Gotthard-Täler. Geschichtsfreund in (1958) 5—35.
— Die rätischen Pfarreien des Frühmittelalters. Zeitschrift für Schweizerische

Geschichte 12 (1962) 449—497.

5



— Zum rätischen Pfarrei-System im Vorarlberger Gebiet. Mon tfort 14 (1962)

3—*3-

Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Abteilung
Urkunden. 1 (1933); 2 (1937).

Reinle A., Die Kundstdenkmäler des Kt. Luzern. Bd. II. Die Stadt Luzem. 1.

Teil 1933. Bd. III. Die Stadt Luzem 2. Teil 1954. Bd. IV. Das Amt Sursee

1956. Bd. V. Das Amt Willisau. 1959. Bd. VI. Amt Hochdorf 1963.

Siegwart J., Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschspra¬

chigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160. 1962.

Tüchle H., Dedicationes Constantienses. Kirch- und Altarweihen im Bistum
Konstanz bis 1250. 1949.

I. DIE URNERISCHEN PFARREIEN

Im innerschweizerischen Räume läßt sich die älteste Entwicklung
der Pfarreien nirgendwo besser erfassen als am urnerischen Seege-

biet. Die älteste Pfarrei ist St. Peter in Bürglen, in geschützter Lage
oberhalb des durch den Reuß-Ausfluß gefährdeten Talgrundes. Sie

wird 857 erstmals genannt, entstand aber wohl zu Anfang des 8.

Jahrhunderts. Vermutlich hatte der Reichenauer Abt Eddo hier seine

kurze Exilszeit zugebracht K Die zweite Pfarrei war St. Alban
in Silenen, entstanden wohl in der Zeit von 750—850, jedenfalls vor
der ersten Nennung 857. Ihr entsprach im Talboden St. Martin in
Altdorf, gegründet sicher vor 1223, vielleicht in der Zeit, da Otto I.
9J2 dem Fraumünster half, die Besitzverhältnisse in Uri neu zu ordnen.

Altdorf wurde dann auch Residenz, aber es blieb nicht der
Landungssteg für Bürglen. Diese Rolle übernahm Flüelen, das umso
bedeutender wurde, je mehr die Reuß an Land anschwemmte. Daß die
Herren von Attinghausen in der 1. Hälfte des 14. Jahrhunderts den
Flüeler Zoll gut in Händen hielten, zeigt die wachsende Bedeutung.
Um 1360 mag wohl die Georgskkche entstanden sein. Flüelen war
eine Tochterpfarrei von Altdorf, offenbar mehr verkehrstechnisch
als siedlungsmäßig wichtig. Daher bildete sich hier erst nach
Jahrhunderten eine Pfarrei, ja sie kann als die letzte Tochterpfarrei von

Siegwart 78 scheint Attinghausen mit dem Abt Eddo in Verbindung zu bringen.
Da er aber kein Haupt einer Familiensippe war, hat dies Schwierigkeiten.



Altdorf angesehen wenden. Das ergibt die Aufzählung aller Filialen
von Altdorf mit dem Datum ihrer erreichten Selbständigkeit: Sisikon

1387, Seelisberg ca. 1450, Erstfeld 1477, Seedorf 1591, Attinghausen

1600, Flüelen 1665 2. Ein typisches Beispiel, wie
Verkehrsknotenpunkte oft keine bedeutenden Siedlungen sind und daher erst

spät zu ihrer kirchlichen Organisation gelangen. Wir werden noch
andere Belege dafür nennen (Brunnen, Stansstad). Die Altdorfer
Filialen zeigen aber auch, daß meist zuerst die entferntesten
Siedlungen zu ihrer Eigenständigkeit kamen, so hier Sisikon und Seelisberg

vor den übrigen vier Tochterkirchen. Diese Beobachtung läßt
sich auch sonst verfolgen, man vergleiche nur die Pfarreibildung in
der Cadi, wo sich zuerst Ursern als die am weitesten entfernte Siedlung

selbständig machte, dann erst Tavetsch und erst am Schlüsse

Medels 3. Von den zehn Filialkirchen von Lugnez machte sich zuerst
Vais, also das entfernteste Dorf, kirchlich unabhängig 4. Das gleiche
Resultat ergibt sich, wenn wir die Pfarrei Seedorf ins Auge fassen,

von der sich zuerst 1621 Isenthal frei machte, das nähere Bauen
aber erst 1801. Zugleich ist Bauen auch mehr ein verkehrsgeographischer

Punkt als eine ausgedehnte Siedlung, ähnlich wie Flüelen. Die
Erfahrungen, die man in kleineren Gebieten macht, lassen sich überall

wieder mit mehr oder weniger Gleichheit anwenden.

2 Das Urner Seegebiet ist hier nur kurz skizziert, weil schon nähere Untersuchungen

vorliegen. Über Silenen siehe M. Beck in der Zeitschrift für Schweizerische

Geschichte 28 (1948) 273—309 und H. Büttner ebendort 29 (1949) 1—16,
dazu Müller, Uri im Frühmittelalter bes. 22—32 sowie Besiedlung der Gott-
hard-Täler 23—33.

3 Gotthard-Raum 444 f.
4 Rätische Pfarreien 467—469.



IL DIE SCHWYZERISCHEN PFARREIEN

/. Die Großpfarrei Schwyz

Das Christentum kam im Gefolge der römischen Kultur in unsere

Lande. Aber im Gebiete des Dorfes Schwyz fand man einzig 1857
einen großen Schatz, dessen jüngste Münzen aus dem Anfange des

3. Jahrhunderts datieren. Offenbar wurden die Kostbarkeiten in der

Stunde der Gefahr vergraben 1. Damit ist also bislang noch keine

Dauerbesiedlung und daher auch keine Christianisierung erwiesen.
So wird wohl systematisch und organisatorisch, also nicht sporadisch
und zufällig, das Christentum erst von dem Anfang des 7. Jahrhunderts

gegründeten Bistum Konstanz zu den hier angesiedelten
Alemannen gekommen sein. Nicht nur Sprache und Ortsnamen, auch
Funde weisen auf die Alemannen hin. So fand man im schwyzerischen

Dorfkern alemannische Reihengräber, die auf eine Nekropole
hindeuten, nicht weit davon entfernt auch ein Skramasax.
Vorgeschlagen als Datum wurde nur ungefähr das 7. Jahrhundert, was die

Prähistoriker entscheiden oder modifizieren sollen 2. Der Name des

Dorfes ist im 10. Jahrhundert belegt3. 1114 ist die Rede von den
cives de villa Svites 4. Es handelt sich um eine typische Hofsiedlung,
welche das Gelände unter den Mythen umfaßte, dazu aber auch die

Täler der Muota und der Steiner Aa. Sicher wissen wir, daß die
Kirche von Schwyz 1121 geweiht wurde und zwar vom Konstanzer
Bischof Ulrich I. Es war aber wohl nur eine Neuweihe, wie sich
schon aus dem Alter der Filialen, besonders von Steinen (1125)
ergibt. Nicht unwahrscheinlich ist, daß die vorhergehende Kirche 1117
zerstört wurde. Das Patrozinium hielt der hl. Martin inne 5.

An sich könnte man zunächst versucht sein, das Alter der ersten
Pfarrkirche am ehesten in die Zeit des 10./11. Jahrhunderts anzu-

1 Amrein 132, 138, 154—155, 160—161. Birchler II. 750.
2 Styger Paul, Alemannengräber in Schwyz. Innerschweizerisches Jahrbuch 1

(1936) 82—85. Die schwyzerische Literatur verdanke ich der Güte des

Staatsarchivars Dr. W. Keller, Schwyz.
3 Birchler II. 92, 347.
4 Quellenwerk I. nr. 104.
5 Näheres Hecker 71—72.

8



setzen, da der Martinskult wieder eine neue Blütezeit erlebte, angeregt

durch die Cluniazenser, deren großer Abt Odo (t 942) früher
Kanonikus in Tours gewesen war6. Die Reformer des 11./12.
Jahrhunderts übergaben dem Frankenheiligen ihre Klöster, so Muri 1064,

Wiblingen 1093, Beuron 1097, Petershausen 11297. Die Klöster
selbst verbreiteten wiederum ihr Patrozinium weiter. Disentis
verdrängte um 960 im zürcherischen Pfäffikon den hl. Benignus und
setzte dafür den fränkischen Patron ein8. Ebenso sorgte Disentis,
daß die Pfarrei Medels Ende des 12. Jahrhunderts ihre Kirche dem
hl. Martin als Schutzherrn übergab 9. Von Muri übernahm das nid-
waldische Buochs den Martinstitel10. Das Gleiche gilt vom zürcherischen

Thalwil und dem aargauischen Rohrdorf 11. Auch Altdorf
ist hier nochmals zu erwähnen, das vielleicht bei der Neuordnung
der zürcherischen BesitzVerhältnisse 952 seine Martinskirche erhielt,
auf alle Fälle aber vor 1223 Pfarrei war 12.

So plausibel an sich diese Datierung wäre, sie ist doch mit einem
deutlichen Fragezeichen zu versehen. Dies aus folgenden Gründen:

1. Schon geographisch fällt dieses herrlich-breite Becken von
Schwyz als sehr siedlungsfreundlich auf.

2. Wenn schon das entferntere, nur durch eine Fahrt auf dem

engen, felsenumgebenen und unruhigen Urnersee zu erreichende Gebiet

von Bürglen urkundlich 857 Pfarrei war und wohl zu Anfang des

8. Jahrhunderts als kirchliche Organisation gegründet wurde, ferner
auch Silenen nur wenig jünger war, dann wird doch wohl das

Schwyzer Hügelgelände, über das ja der Weg nach Uri möglich war,
kaum erst so spät anzusetzen sein.

3. Ferner ist die Schwyzer Kirchenorganisation auch deshalb früh
zu datieren, weil die dortige Kirche keine Spuren einer grundherrli-

6 Sackur E., Die Cluniazenser 1 (1892) 48, 101, 107, 110, 112, 115—116, 119,
308; 2 (1894) 96, 331, 334—335. Hallinger K., Gorze-Kluny 2 (1951) 900—901,
982.

7 Tüchle S. 123. Gruber, Sitten 92 f., Gruber, Tessin S. 211.
8 Beck, Zürichgau 100—103. Kläui P., Von der Ausbreitung des Christentums

zwischen Untersee und oberem Zürichsee im 7. Jh. 1954 S. 5.
9 Zeitschrift f. Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 16 (1956) 189—206.

10 Graf S. 16.
11 Beck, Zürichgau 105—106, 115—116, 152—155.
12 Uri im Frühmittelalter 25—26. Besiedlung der Gotthard-Täler 29.



chen Eigenkirche aufweist, was aber bei einer Gründung im io./n.
Jahrhundert doch wohl anzunehmen wäre 13.

4. Ferner kann man sich auch fragen, woher denn sonst die
alemannische Bevölkerung seelsorglich vor dem 10./11. Jahrhundert
betreut werden konnte. Sicher nicht von Einsiedeln, das im 10.
Jahrhundert gegründet wurde. Im Gegenteil, es hatte Einsiedeln die
Gebiete von Iberg und Alpthal bis in das 10./11. Jahrhundert
wirtschaftlich noch nicht erschlossen, daher deren kirchliche Zuordnung
zu Schwyz, was also ein frühes kirchliches Ausgreifen von Schwyz
voraussetzt14.

j. Bemerkenswert ist schließlich, daß die erst 934 gegründete Abtei

Einsiedeln um die Mitte des 10. Jahrhunderts die Besitzungen
erhielt, die das Kloster Pfäfers in Schwyz hatte. Offenbar hängen diese

Besitzungen mit der Kirche in Weggis zusammen, welche sicher
schon im 9. Jahrhundert, wahrscheinlich schon im 8. Jahrhundert
an Pfäfers gekommen war 15. Der Schwyzer Besitz der rätischen Abtei

dürfte also wohl ins 9. Jahrhundert zu datieren sein.
6. Keine Schwierigkeit hat es, die erste sog. frühmittelalterliche

Kultwelle des hl. Martin zu belegen. Jede Patroziniumsgeschichte
weiß hier Hinweis zu geben 16. Für unsere Gegenden mag es genügen,

zunächst auf die mehrfach belegten Martinspatrozinien in
Rätien hinzuweisen, die noch aus vorkarolingischer Zeit stammen (Zil-
lis, Cazis, Disentis, Ilanz, usw.) ". In der Diözese Lausanne mag auf
die Martinskirchen in St. Immer und Dommartin hingewiesen werden,

von denen erstere wohl vorkarolingisch, letztere aber mindestens

9. Jahrhundert datiert werden kann 18. Eine Weiheinschrift, die

13 In Schwyz besaß das Kloster Schanis 1045 nur Besitztum, keine Kirche.
Quellenwerk I. nr. 78.

14 Auf diese Gründe wies mich in freundlicher Weise Prof. Dr. Heinrich Büttner,
Köln, hin, dem ich auch sonst noch manche Hinweise zu verdanken habe.

15 Perret F., Urkundenbuch der südl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 86—87 nr.
82. Ebendort S. 52, 63 über Reliquien des hl. Martin in Pfäfers im 9. Jh. Zum
Ganzen siehe später unter Weggis.

16 Benzerath S. 104 f. Lehner 42 f. Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols 1928
S. 94 f. Feurstein H., Zur ältesten Missions- und Patroziniumskunde im
alemannischen Raum. Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 97 (1949) 32 f.

17 Über den Martinskult in der Diözese Chur siehe Studien und Mitteilungen des

Benediktinerordens 65 (1953/54) 291—293.
18 Benzerath 106.

IO



man früher ins 9. Jahrhundert, jetzt aber ins 7. Jahrhundert datiert,
belegt auch eine Martinskirche in Windisch 19. Die St. Galler
Urkunden beweisen uns solche in Jonschwil (814) und Löffingen
(819)20. Von andern Belegen sehen wir ab, da die zitierten genügen
dürften 21.

Zu diesen Gründen kommen noch allgemeine, bereits früher von
der Literatur vertretene, mehr oder wenig deutliche Momente
hinzu22. Trotz allem kann aber eine frühmittelalterliche Kirche in
Schwyz bislang nicht eigentlich bewiesen werden. Es handelt sich

nur um eine Hypothese, die vieles für sich hat, die aber weder
genaue urkundliche Belege noch archaeologische Funde beibringen
kann. Es wäre sehr zu wünschen, daß bei der jetzigen Kirchenrenovation

in Schwyz die nötigen Grabungen unternommen würden, um
hierin Klarheit zu schaffen. Ein eindeutiger glücklicher Fund würde
das, was wir nur als möglich oder als wahrscheinlich motiviert
finden, in eine sichere Erkenntnis verwandeln können.

Der Umfang der Großpfarrei Schwyz wird erst klar, wenn wir
die Filialen uns näher ansehen. Da sticht vor allem Steinen hervor»
dessen Kirche 1125 geweiht wurde und von welcher vielleicht noch
der jetzige romanische Turm im Untergeschoß stammt. Das Gotteshaus

war wohl eine Stiftung der Lenzburger und dem hl. Jakobus

Major geweiht23. Jakobuspatrozinien fanden besondere Verbreitung,
seitdem im n. Jahrhundert auch Pilgerfahrten von Unseren Landen,
zuerst von den Nellenburgern, nach dem galizischen Heiligtum in
Compostela gemacht worden waren. Es könnte hier also noch ein
indirekter Einfluß vom spanischen Wallfahrtsorte vorliegen 24. Alte
Jakobuskapellen finden wir schon in der Diözese Lausanne, so in

19 Hecker 69—70, dazu jedoch Klebel E. in: Zeitschrift f. württembergische
Landesgeschichte 17 (1958) 154 ff, 162 f. und Büttner H. im Historischen Jahrbuch.
1964.

20 Tüchle 123.
21 Siehe Feurstein H. in der Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 97

(1949) 33—34-
22 Vgl. den in rechtsgeschichtlicher und allgemeiner Hinsicht wertvollen Aufsatz

von A. Müller, Zur Geschichte der ältesten Kirchen der Innerschweiz im
Innerschweizerischen Jahrbuch für Heimatkunde 1 (1936) 115—122, bes. 117.

23 Die Weihe-Inschrift im Quellenwerk I. nr. 113 und Tüchle S. 34 nr. 81. Dazu
Hecker 15. Birchler II. 627 f. 676, 751.

24 Näheres im Innerschweizerischen Jahrbuch für Heimatkunde 17/18 (1954) 189 f.

11



Pery 885 und in Bösingen 912/37 25. Im Bistum Konstanz datieren
sie doch eigentlich erst seit dem n./12. Jahrhundert26. In Rätien
fehlen sie vor dem 12./13. Jahrhundert27. Wir würden also hier
wohl auf westlichen Einfluß schließen können, was zugleich auf das

Interessengebiet der Compostela-Wallfahrt hinweist. Steinen scheint
schon vor 1281 die pfarrliche Selbständigkeit erhalten zu haben28.

Das darf nicht auffallen, denn erstens war es eine typische
Landpfarrei, die sich über Steinerberg, Sattel und Biberegg bis an die
Altmatt erstreckte, dann war sie als Zugang zum Unterland sehr gut
gelegen. Das spätere Interesse der Habsburger Herren und der
Einsiedler Aebte belegt, daß es sich um einen geographisch wertvollen
Ort handelt. Auch der Umstand, daß wir im 13. Jahrhundert die
Stauffacher hier beheimatet finden, mag allerhand besagen 29. Man
kann gespannt sein auf die in Steinen in der Kirche geplanten
Ausgrabungen, die uns vielleicht das bisherige chronologische und sachliche

Bild verändern können.
Die zweite Filialkirche von Schwyz stand in Muotathal, dessen

Gotteshaus 1275 erwähnt ist und dessen Patrozinium St. Sigismund
war 30. Der heilige Burgunderkönig, der 523 ermordet wurde, war in
St. Maurice hochgeehrt. Die Blütezeit seines Kultes in der Konstanzer

Diözese datiert 11./12. Jahrhundert und hängt offensichtlich
mit der Reform zusammen, weshalb auch die Klöster am meisten den
hl. Sigismund hochhielten: Reichenau ca. 1000, Chur-Einsiedeln

1039, Muri 1064, Hirsau 1091, Zwiefalten 1109, Petershausen 1129,
Schönau 1164, Weissenau 117231. Wir dürfen daher die Kirche
11./12. Jahrhundert datieren. Selbständig wurde das Gotteshaus
wohl schon vor 1281, vermutlich jedoch nach Steinen. Weil es

entfernter war als Steinen und gewöhnlich die entferntesten Kirchen
zuerst Pfarrechte erlangten, würde man zwar erwarten, daß zuerst
Muotathal selbständig wurde, allein Steinen war ein viel wichtigerer
Ort als Muotathal, das doch schließlich ein Endtal darstellt.

25 Benzerath 75—80, 204—205.
26 Tüchle 114—115.
27 Farner 12, 160.
28 Hecker 71.
29 HBLS VI. 509—510, 532—533.
30 Hecker 112.
31 Tüchle 136.



Man dürfte überhaupt Muotathal vielleicht etwas überschätzt
haben. Die Früh-Funde wie ein Bronzebeil und römische Münzen
sind nicht so bedeutend, sonstige Hinweise auf römische Grabhügel,
eine Römerstraße usw. recht zweifelhaft32. Das Patrozinium sah

man früher als fränkisch an, was aber nur der noch unsicheren Pa-
troziniumskunde zuzuschreiben war, die zu sehr an das Heiligengrab
selbst anknüpfte und die manigfachen mittelbaren und späteren Kultwege

unterschätzte. Das sog. Bursenreliquiar von Muotathal ist wohl
ein Werk des 8-/9. Jahrhunderts33. Aber es ist von auswärts hierher
gekommen. So war es ja auch beim Reliquiar von Beromünster aus
dem Ende des 7. Jahrhunderts, das vordem in Soissons war und von
dorther kam34. Die Madonna von Bennau aus dem 12. Jahrhundert
stammt auch nicht von diesem unbedeutenden Ort, sondern vom Kloster

Einsiedeln 35. Man darf vermuten, daß das Muotathaler Opus
irgendwie vom Kulturkreis des Benediktinerklosters Luzern
hergekommen ist. Neueste Forschungen sehen das Mutathaler Reliquiar
als burgundisch-fränkisches Werk an, das in der frühkarolingiscben
Zeit entstanden ist36. Ist dem so, dann darf an die «Luzerner» Vita
S. Apri aus der 2. Hälfte des 8 .Jahrhunderts erinnert werden, die
«vermutlich in einem schweizerischen Zentrum unter burgundischem
Einfluß geschrieben» wurde 37. Wenn wir also uns den Weg des Re-

liquiars aus dem burgundisch-fränkischen Westen über Luzern
vorstellen, dann setzen wir voraus, daß es schon im Frühmittelalter nach

Luzern kam, was wir nicht beweisen, sondern nur vermuten können.
Nach dem, was wir vom Muotathal wissen, dürfte das Stück nicht

32 Amrein 138, 153, 155, 161.
33 Birchler II. 254—257 sowie die Kontroverse von Paul Styger und Linus Birchler

in den Mitteilungen des Historischen Vereins des Kt. Schwyz 39 (1933)

103—113; 40 (1934) 159—166; 41 (1936) 139—146. Das Urteil Brauns ebendort

S. 144—145. Dazu vergi. Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kt.
Graubünden 1 (1937) 30 und 7 (1948) 147—149, ferner Baum J. in der Zeitschrift
für Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 8 (1946) 207.

34 Baum J. in der Zeitschrift f. Schweiz. Archaeologie u. Kunstgeschichte 8 (1946)

203—210, dazu Werner J. in Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern
1954 S. 107—110.

35 Birchler L. in Formositas Romanica. 1958 S. 85—106.
36 Victor H. Eibern, Das frühmittelalterliche Bursenreliquiar von Muotathal.

Corolla Heremitana, Festschrift Linus Birchler, 1964.
37 Lowe E.A., Codices Latini Antiquiores 7 (1956) 16 nr. 887.

13



vor dem Hochmittelalter zu seinem heutigen Aufbewahrungsort
gekommen sein. Solche Kostbarkeiten wandern erst ab, wenn sie nicht
mehr als «modern» angesehen werden.

Nach Süden erstreckte sich die Pfarrei bis nach Morschach, das

in erhöhter Lage über dem Urnersee thront und dessen Gebiet bereits

an Sisikon grenzt. Eine besonders alte Siedlung liegt nicht vor, sind
doch die Früh-Funde nicht erheblich38. Genannt wird das Dorf
i26i,die Kirche ist 1283 konsekriert, erhält bereits 1302 Pfarrei-Rechte,

offenbar weil sie verhältnismäßig weit, auf alle Fälle gegen
Süden hin am weitesten von der Mutterkirche entfernt war. Man hat
den Eindruck, es handle sich um eine Dorfschaft, die in der Hauptsache

im Hochmittelalter emporblühte. Dazu paßt auch das

Patrozinium des hl. Gallus39. Es findet sich nicht nur im Frühmittelalter,
sondern auch in der Zeit des n.—13. Jahrhunderts zahlreich40.

Zwischen Morschach und Schwyz finden wir Ingenbohl-Brunnen.
Das kirchliche Zentrum lag in Ingenbohl, wo 1387 eine Kapelle des

hl. Leonhard und des hl. Pantaleon entstund, an der 1483 ein eigener

Priester angestellt war. Die pfarrliche Selbständigkeit erhielt
Ingenbohl sogar erst 161841. Zu dieser Kirche gehörte das spätere
Dorf Brunnen, wo Landammann Heinrich von Reding 1632 eine

Kapelle stiftete, deren Schutz der hl. Heinrich, der Patron des Stifters,

zu übernehmen hatte42. Brunnen selbst wird erstmals im
Einsiedler Urbar von 1217—1222 genannt43. Ein ganz überraschendes

Licht fällt auf diesen Ort, wenn wir erfahren, daß der Dreiländerbund

von 1315 die Schlußbemerkung aufweist: «gegeben ze Brunnen»

44. Offensichtlich war der Ort der Kreuzungspunkt für den

Weg von Zürich—Zug—Schwyz nach Flüelen—Altdorf und nach
dem Gotthard sowie auch nach Luzern. Eine zentrale Lage in den
drei Ländern, wie man sie sich nicht besser ausdenken kann! Überlegen

wir uns das näher!

38 Amrein 113, 153.
39 Hecker 97, Birchler 228—229.
40 Staerkle Paul in: Sankt Gallus Gedenkbuch 1952 S. 41—42, 57.

Tüchle 108—109.
41 Hecker 93, 121—122, Birchler II. 206, HBLS IV. 350.
42 Birchler II. 159. HBLS II. 376—377.
43 Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft Abt. II.

Urbare u. Rödel, Bd. 2 (1943) 40.
44 Castelmur A. v., Der Alte Schweizerbund 1937 S. 45. Quellenwerk II. nr. 807.

M



Brunnen war der Landungssteg für Schwyz. Dieses lag selbst am
Fuß der Mythen. Wer durch das Dorf geht, merkt bald die große
Steigung. Mit Absicht wählte sich die Siedlung nicht die unsicheren
Ufer des Sees, wo zudem noch die Muota in ihrem Delta
Überschwemmungen veranlassen konnte, sondern die höher gelegenen und
ungefährdeten Abhänge. Brunnen war für Schwyz das, was Altdorf
für Bürglen und später Flüelen für Altdorf war. Wir dürfen auch

an Stadelhofen in Zürich erinnern. Wenn man noch höher greifen
will, kann man an Ostia und an den Piräus erinnern, die Hafenstädte

für Rom und Athen. Aber Brunnen war nur ein verkehrsstrategischer

Ort, keine an sich bedeutende Siedlung, keine alte Pfarrei. Das
kann man an den Gründungszeiten der Kirchen ablesen. Schwyz
besaß im io./ii. Jahrhundert eine Großpfarrei, Ingenbohl errichtete
erst 1387 eine Kapelle, erlangte die pfarrherrliche Souveränität erst
1618. Und Brunnen steht ganz am Schlüsse der Entwicklung, denn es

baute sich erst 1632 eine Kapelle und ist heute noch keine eigene
Pfarrei. Man bedenke, was das heißt: 1315 Versammlungsort der
drei Länder und erst 1632 eine Kapelle! Dieser Tellensprung ist nicht
so einzigartig, wie es auf den ersten Blick erscheinen möchte. Auch
in Uri war es ja so, Bürglen datiert ca. 700, Altdorf ca. 10.
Jahrhundert und Flüelen 14. Jahrhundert. Auch hier imuß man mit
Jahrhunderten rechnen 45. Ein weiteres Gegenstück bietet das Dorf Leon-
tica im Blenio. Der Geograph von Ravenna nennt im 7. Jahrhundert
im Tale nur die Siedlung Leontica, also einen bloß verkehrsgeographischen

Punkt, der erst im 11./12. Jahrhundert zu einer Pfarrkirche

St. Johann Baptista gelangte (1204 erstmals genannt). Leontica
ist also keine alte Pfarrei gewesen, das war Biasca (7-/8. Jahrhundert),

von dem aus die kirchliche Organisation von Blenio und
Leventina ihren Anfang nahm 46. Ähnliches ist von anderen Verkehrsorten

zu sagen, so z. B. von engadinischen Siedlungen 47.

Bevor wir von der Ur-Pfarrei Schwyz Abschied nehmen, sehen

wir uns alle Tochterkirchen an (siehe Schema). Da fällt uns auf,
daß die Pfarrei Gebiete erreichte, die sie anfänglich nicht innehatte,
Landschaften, die ja durch die Mythenberge abgetrennt waren. Es

handelt sich um den Oberlauf der Alp und der Minster, die ihr Was-

45 Uri im Frühmittelalter 22 f.
46 Gotthard-Raum 458—459, dazu Gruber, Tessin 138, 195.
47 Rätische Pfarreien S. 460—461.

15



ser der Sihl zutrieben und die daher dem Zürichsee und nicht dem
Vierwaldstättersee zustrebten. Es ist bekannt, wie die Schwyzer in
den Herrschaftsbereich von Einsiedeln vordrangen. Damit rückte
auch die kirchliche Organisation weiter. Daher entdecken wir als

Tochterkirchen von Schwyz einerseits Oberiberg an der Minster,
anderseits Alpthal an der Alp. Diese Gebiete waren aber bis 1217, bis

zur Abtretung an Schwyz, kaum stark besiedelt, wohl aber so oder
anders irgendwie nutzbar gemacht48. Bei den Tochterkirchen von
Schwyz entdecken wir auch Lauerz, ein Dorf, das ja mit Goldau
zusammen zu Arth gehörte, welcher Hof aber erst im 14. Jahrhundert

dem schwyzerischen Gebiet einverleibt wurde 49. Damit wird
unsere Untersuchung wie von selbst auf die Pfarrgemeinde Arth
gelenkt.

Die Genealogie der Ur-Pfarrei Schwyz

Die Jahrzahlen geben an, wann der Ort das Pfarrei-Recht
teilweise oder ganz erhalten hat. Quelle: Birchler II. 94.

f Sattel

Ur-Pfarrei
Schwyz

Steinen

vor 1281

Muotathal
vor 1281

Morschach
1302

Oberiberg
1481

Lauerz
1581—1600

Ingenbohl-Brunnen
1618

Alpthal
1805

1400/1598

Steinerberg 1646

Illgau
1392/1676

Riemenstalden
1804

Unteriberg
1884

Rothenturm 1776

48 Quellenwerk I. nr. 252 zu 1217. Dazu Ringholz O., Geschichte des Stiftes
Einsiedeln 1 (1904) 87—88.

49 Gasser A., Territoriale Entwicklung der schweizerischen Eidgenossenschaft 1932
S. 138. Birchler II. 98. Historischer Atlas der Schweiz 1958 Karte 26.

16



2. Arth und Gersau

Der Verkehr ging von Brunnen nach Arth, sofern nicht die Richtung

nach Luzern, sondern nach Zug-Zürich eingeschlagen wurde.

Dementsprechend handelt es sich hier auch nicht um eine neuzeitliche

Pfarrei, sondern um eine alte. Ob sie Filiale von Schwyz war,
was Theodor von Liebenau mit beachtenswerten Gründen vorschlug,
wäre erst noch genauer zu untersuchen 50. Sichere Nachricht bietet

uns die Urkunden von 1036, die für Arth (Arta) eine curtis ad sanctum

Georgium cum ecclesia belegt, welche die Lenzburger dem Vogt
von Beromünster übergaben. Daraus darf man wohl schließen, daß

die Lenzburger selbst Anteil an der Stiftung oder doch Erweiterung
dieser Kirche hatten 51. Waren sie die Mitstifter, so wäre die Kirche
wohl 10./11. Jahrhundert zu datieren. Das Georgspatrozinium würde

durchaus nicht dagegen sprechen, wie etwa andere Georgskirchen

des Hochmittelalters belegen, so etwa in Castro (Blenio), Prato

(Leventina), Schuls (Engadin) usw.52. Daß dieses Patrozinium
aber auch frühmittelalterlich sein kann, braucht nicht lange bewiesen

zu werden, man vergleiche etwa die rätischen Georgskirchen
(Jörgenberg, Kästris, Ruschein) 53. Ende des 9. Jahrhunderts sind
solche auch im Hegau und am Bodensee nachzuweisen 54.

Die gleiche Situation, besser gesagt patroziniengeschichtliche Lage

treffen wir beim hl. Zeno an. Der Bischof von Verona (4.
Jahrhundert) erfreute sich zwar schon im Frühmittelalter eines Kultes,
der von Zenoberg bei Meran bis nach Naturns im Vintschgau, von
Müstair über Pfäfers bis nach Ladir (Gruob) geht, ja selbst im
bayrischen Isen nachzuweisen ist. Aber seit der Jahrtausendwende nahm
der Kult des Veroneser Bischofs noch stark zu. Die Übertragung der

Reliquien durch Bischof Walter von Verona (1037—1055) na-ca

Ulm ist besonders bezeichnend, da daraufhin das Zeno-Patrozinium
an Zugkraft gewann. So errichteten die Leute von Lüen (Schanfigg)
im Jahre 1084 sowie die Bewohner von Burgeis (Vintschgau) im

M Belege bei Birchler II. 98.
51 Die Urk. von 1036 im Quellenwerk I. nr. 72, dazu Hecker 81—82, Birchler

II. 98.
52 Vergi. Rätische Pfarreien S. 460—461, dazu Lehner 30—31. usw.
53 Gotthard-Raum 435—436, 438. Rätische Pfarreien 452, 468, 485—486.
54 Tüchle 110.

17



Jahre 1131 Kirchen zu Ehren dieses Heiligen. 1163 ist uns auch eine

Zenokapelle in Glurns (Vintschgau) überliefert55. Man fragt sich

nun, in welche der beiden Kultwellen die Zenokapelle von Arth
gehörte, die 1290 erwähnt wird56. Die Frage hängt auch davon ab,

ob wir die Pfarrkirche St. Georg früher als 10./11. Jahrhundert da-
tiern können oder nicht. Am ehesten könnten in beiden Fällen
Grabungen weiter führen. Im Frühjahr 1962 wurden in der Zenokirche,
welche der Kapuzinerkirche voranging, Untersuchungen angestellt.
«Es sind Reste einer gotischen und eines sicher sehr frühen romanischen

Baues gefunden worden», wie uns der Schwyzer Staatsarchivar

Anfang 1964 zu melden wußte. Hier sind noch weitere Klärungen

dringend nötig.
Man könnte auch damit argumentieren, daß Arth am südlichen

Ufer des Zugersees irgendwie Cham am Nordufer entsprechen müsse.

Die Kunstgeschichtler vermuten ja, daß St. Andreas in Cham
wahrscheinlich ursprünglich karolingisch gewesen sei (Birchler L.,
Sennhauser H.R.) 57. Wenn in Cham ein karolingisches Gotteshaus

war, dann würde man am andern Ende des Sees doch vielleicht nicht
erst Jahrhunderte später eine Kirche annehmen können. Wir stellen
hier nur die Möglichkeit auf, denn über Cham sind noch nicht alle
Schleier gelüftet.

Lassen wir also das Aktendossier von Arth getrost noch offen.
Wir können aber sicher die obersten Zeitgrenzen, die termini post
quem non aufstellen. Die Pfarrkirche St. Georg wird zum mindesten

10./11. Jahrhundert datieren, die Zenokapelle 11./13.
Jahrhundert. Alles andere kann und darf noch diskutiert werden.

Wenden wir unsere Blicke von Arth zurück zu den Ufern des

Vierwaldstättersees, denen unsere Studie gewidmet ist. Von Brunnen

erreichen wir auf dem See leicht Gersau. Hier besaß das Kloster
Muri 1064 große Besitzrechte. Vielleicht nicht ohne seinen Einfluß
entstand eine Kirche, die 1159 noch nicht erwähnt wird, wohl aber

1179. Sie stand unter dem Patronate des hl. Marcellus, eines Papstes,

der Anfang des 4. Jahrhunderts starb58. Der Heilige besaß

55 Näheres im Schiern 34 (i960) 329 u. 35 (1961) 332—333.
56 Birchler II. 98.
57 Freundl. Mitt. von Herrn H. R. Sennhauser, Zurzach (2. Dez. 63). Die Pläne

von Cham bei Villiger E., Der hl. Bischof ohne Namen in Cham 1944 S. 16 ff.
58 Hecker 64. Birchler II. 3—5.

18



schon im 6. Jahrhundert eine Basilika in Rom. Die frühmittelalterlichen

Sakramentarien weisen bereits sein Fest am 16. Januar auf59.
Reichenau kannte den Heiligen um 900, St. Gallen besaß im 10.

Jahrhundert eine Passio 60. Man möchte jedoch das Gersauer
Patrozinium nicht dieser frühmittelalterlichen Kultschicht, sondern der
hochmittelalterlichen Verehrung der Reformzeit anschließen. Seitdem

Reliquien 1054 in Haumont und Maricolles (Belgien) gefunden
wurden, erhielt der Heilige in Cluny eine Marcelluskirche. Reliquien
verbreiteten sich in den Jahren 1091—1185 nach Hirsau, Zwiefalten,

Petershausen, Salem, Weissenau61. Im 12./13. Jahrhundert
nannten drei Kirchen der Diözese Lausanne den hl. Marcellus als

ihren Schutzpatron 62. Im Spätmittelalter wird der Kultkreis noch

größer 63. Wir haben also in Gersau als früheste Kirche ein Gotteshaus

des hl. Marcellus, womit gleichzeitig oder bald hernach eine

Pfarrei anzunehmen ist. Sie bildet die Voraussetzung für die politische

Rolle, die Gersau im 14. Jahrhundert spielte, seine Teilnahme
an dem Luzerner Bund 1332 und sein Auskauf von Habsburg 1390.
Erst Anfang des 19. Jahrhunderts ordnete sich das selbstbewußte
Gemeinwesen dem Kanton Schwyz ein.

59 Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen. Untersuchungen 1951 S. 27.
60 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben. 1918 S. 4, 71, 76.
61 Tüchle 122.
82 Benzerath S. 95—96, 205. Für die 1173 erwähnte Marcelluskirche in Chavor-

nay nimmt Benezerath schon eine Kirche im 9. oder 10. Jh. an, weil seit dem

Ende des 9. Jh. dort die burgundischen Könige öfters residierten.
63 Beck, Zürichgau 127. Gruber, Sitten 28, 30, 32, 79—80, 221.

19



III. DER LUZERNER EINFLUSSKREIS

Wenn wir im folgenden von Luzern ausgehen, so nur deshalb,
weil hier die ältesten Nachrichten vorliegen, die auch für die übrigen

Pfarreien am nördlichen See-Ende wichtig sind. Es ist also nicht
gesagt, daß die folgenden Kirchen gesamthaft von Luzern aus gegründet

wurden. Bei Schwyz haben wir ja auch gesehen, wie Gersau kirchlich

ganz unabhängig von der Mutterpfarrei Schwyz entstanden ist.

1. Das Kloster Luzern

Um die Mitte des 8. Jh. entstund am Ausfluß der Reuss ein Kloster.

Wie fast alle Klöster, so wird auch Luzern eine bestimmte
Anlaufszeit benötigt haben, bis das Kloster in sich völlig gefestigt
dastand. Wir kennen jedoch die einzelnen Phasen dieser Anfangszeit
nicht genau und sind nur auf Hypothesen angewiesen. So hielt man
dafür, der alemannische Herzog Uatilo (722'30*—736) undSäckinger
Kleriker seien beteiligt gewesen1. Für ein eigentliches Benediktinerkloster

brauchte es aber einen eindeutig monastischen Impuls, den

man für Luzern in die Zeit von 741—750 setzte und von Murbach
ausgehen ließ, ein Kloster, das schon 728 von Pirmin organisiert
wurde. Danach wäre also Luzern nicht erst zu Anfang des 9. Jh.
mit Murbach in näheren Kontakt gekommen2. Man erinnere sich,
daß ja auch König Pippin (751—768) um 747 in St. Gallen die
Benediktinerregel eingeführt hat3. Und dieser gleiche Pippin schenkte dem

Luzerner Kloster fünf Freie im Dorfe Emmen. Das vernehmen wir
freilich erst aus einer Bestätigung Kaiser Lothars I. von 840 an Abt
Sigimar von Murbach. Dort wird das Luzerner Kloster als monasterium

Luciaria umschrieben4. Die folgenden Nachrichten sind uns im

1 Siegwart 73, 77, 80.
2 Clauß J., Die Heiligen des Elsaß 1935 S. 165, dazu ferner Büttner H. im

Historischen Jahrbuch 76 (1957) 524—525, wo Herzog F. A., Anfänge u. Schicksale

des Benediktinerklosters zu Luzern (Küßnacht 1953) besprochen ist. Dazu
Büttner H., Frühmittelalterliches Christentum und fränkischer Staat 1961 S.

83-84.
3 Darüber m. Bemerkungen in den Gesammelten Aufsätzen zur Kulturgeschichte

Spaniens 20 (1962) 266.
4 Quellenwerk I. nr. 5 und 10.

20



sog. Traditionsrodel, erhalten in einer Kopie des 12. Jh., überliefert.
Die erste Notiz erzählt, wie der Priester Wichard in Luzern eine Zelle
errichtete, aus welcher eine Mönchsgemeinde hervorwuchs. Das Kloster

war von Wichard errichtet, besser gesagt erneuert in honore
sancti Mauricii et sociorum eius et sancti Leodegarii martyris et
omnium sanctorum. Die Nachricht bezieht sich auf die Zeit Ludwigs d.

Frommen (843—76). In der zweiten Notiz ist die Rede von der
basilica s. Leodegarii. Sie bezieht sich auf die Epoche Karl III. (876 bis

887). In der fünften Notiz aus der Zeit von Ludwig d. Kinde (900
bis 911) erfahren wir vom monasterium S. Leodegarii. Die sechste

Nachricht meldet uns die Schenkung Rechos und seinen Klostereintritt.

Er wurde später Abt. Paul Kläui datiert den Eintritt 909 und
die Abtswürde 910. Auf alle Fälle gehört diese Überlieferung in die

spätkarolingische Zeit5.
Nicht leicht ist die Frage, welcher Patron der ursprüngliche war,

ob Mauritius oder Leodegar. Einige Forscher nehmen an, St. Leodegar

sei der ursprüngliche aus dem 8. Jh. gewesen, der ja auch Schützer

der Lützelau (740) und Werd (778) war, und später sei St. Mauritius

hinzugekommen als ein «bevorzugter Heilige des ostfränkischen
Reiches», das damals großes Interesse an Luzern gehabt habe6.
Andere Forscher glauben, zuerst sei Mauritius Patron des Luzerner
Klosters gewesen, St. Leodegar sei erst hinzugekommen, als das Kloster

unter Murbach gestellt wurde7. Wenn wir nun aber, wie schon

oben angedeutet, die benediktinische Anregung zur Gründung einer

Mönchssiedlung in Luzern in Murbach suchen, und zwar von Anfang
an, dann muß doch das Patrozinium des hl. Leodegar aus der Mitte
des 8. Jh. stammen. Freilich werden in Murbach 728 nach Maria
und Michael zuerst Petrus und Paulus erwähnt, dann erst Leodegar,
während wir später 752/762 zuerst Leodegar, dann Petrus und Ma-

5 Quellenwerk I. nr. 9, 1—6. Dazu Kläui Paul, Die Anfänge des Klosters
Luzern und ihre politische Bedeutung. Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte 24

(1945) 1—21, ferner Egloff E., Der Standort des Monasteriums Ludwigs d.

Deutschen in Zürich 1949 S. 129—137. Dazu Siegwart J. in der Schweizerischen

Zeitschrift f. Geschichte 8 (1958) 145 f. 187 f. Zum Rotulus siehe

Siegwart, Chorherren 170—173, 180, 222.
6 Kläui 1. c. 15, dazu folgende Anmerkung.
7 Hecker 114.



ria genannt finden8. Der Bischof von Autun war also 728 Mitpatron
und rückte erst später, als sein Haupt nach Murbach übertragen worden

war, 760 zum Hauptpatron vor9. So war es noch 840, da uns die

Reihenfolge: Leodegar, Petrus und Maria entgegentritt10. Es wäre
möglich, daß Mauritius mehr oder weniger von Anfang der zweite
Patron von Luzern gewesen wäre, wie denn überhaupt die

Mauritiusverehrung im Frühmittelalter groß war11. Auch andere Kirchen
und Klöster hatten mehrere Heiligen zu Schützern, man vergleiche
etwa die Lützelau 941 und Disentis 96512. Aber es ist auch durchaus

möglich, daß der Märtyrer von Agaunum erst in der Mitte des 9. Jh.
hinzukam, als der damals «modernere», in der hohen Politik mehr

befürwortete, der den fränkischen Bischof zeitweise in den Hintergrund

drängte, um dann wiederum gegen Ende des 9. Säkulums dem

alten Heiligen die erste Stelle zu überlassen. Beispiele solcher
zeitweise verschobenen Patrozinien sind genügend bekannt13.

Die Hypothese aber, daß St. Peter der ursprüngliche Patron
gewesen sei, ist heute wohl mit Recht verlassen. Erstens vernehmen wir
nichts davon, nicht einmal im Traditionsrodel. Zweitens kam diese

Vermutung daher, daß man zu leicht das Petrus-Patrozinium als
spätantik oder frühmittelalterlich ansah, wo es erst aus späterer Zeit
stammte, wie wir beim Fall Küßnacht ausführlich auseinander legen
werden. Drittens gründete erst ein Murbacher Abt im Jahre 1178 eine

selbständige Leutpriesterpfründe in der Peterskirche, wobei die
Pfarrei-Rechte und der Gottesdienst an Sonn- und Feiertagen der
Hofkirche vorbehalten blieben. Der Taufstein in St. Peter datiert erst
156814. Das ist kein argumentum ex silentio, sondern ex contrario.
Viertens bestünde auch dann noch der Verdacht, daß diese Peterskirche

erst von Murbach aus gegründet wurde, nicht von Luzern von
Anfang an, weil Murbach den hl. Petrus als zweiten Patron verehrte,

8 Die Texte der Urkunden sind abgedruckt bei Hecker S. 113 Anmerkung 7.

Zum Datum 728 statt 727 siehe Jecker G., Die Heimat des hl. Pirmin 1927
S. 9 und besonders im Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte 5 (1953)
14—18.

9 Clauß J., Die Heiligen des Elsaß. 1935 S. 163—165, bes. 164.
10 Quellenwerk I. S. 9 nr. 10.
11 Studien zum St. Galler Klosterplan ed. J. Duft 1962 S. 152—153, 172—173.
12 Über die Lützelau Hecker S. 114. Über Disentis folgende Anm.
13 Müller L, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter 1964 S. 69.
14 Quellenwerk I. nr. 163. Hecker 49.

22



wie die Urkunde von 840 uns belehrt15. Fünftens hätte man eine erste

wirkliche Seelsorgskirche und ein Gotteshaus für eine Pfarrei
kaum zwischen dem See und dem Ausfluß der Reuß errichtet, also

an einem gefährdeten Orte18. Man vergleiche die Lage der Kirchen
in Zürich, wo weder das Großmünster noch das Fraumünster am
Seeufer liegen, auch nicht die Wasserkirche, die man nur deshalb so
nahe an den Fluß rückte, weil hier die Martyriumsstelle der hl. Felix
und Regula verehrt wurde. Das Gleiche können wir bei Genf beobachten.

Die alten Kirchen wie S. Pierre, S. Germain, S. Madeleine, S.

Gervais, S. Victor liegen nicht am Seeufer17.

Wenn wir uns fragen, wann das Kloster Luzern eine Pfarrei
errichtet hat, so fehlen genaue Daten begreiflicherweise. Die Pfarrei
entstand ganz von selbst. Das 9. Jh. kommt nicht in Betracht, da noch
in dessen Verlauf Wichard erst das Kloster wiederherstellte. Vermutlich

entstand die Pfarrei als Schöpfung des Klosters, also als Eigenkirche

der Abtei, erst im 10. oder noch eher 11. Jh. Die Bestellung
der Leutpriesterei unten in St. Peter an der Reuß und die Reservierung

der Pfarrei-Rechte an der Hofkirche 1178 setzt ein nicht
unbedeutendes Kirchenvolk voraus. Es ist die gleiche Zeit, in welcher die
Herren von Eschenbach auf dem Grundbesitz des Klosters die Stadt
gründeten18. Luzern ist aber nicht nur eine «von oben» gemachte
Stadt, gleichsam eine creatio ex nihilo, sondern auch eine «von unten»
gewachsene Stadt, gewachsen aus einem Kloster und einer Siedlung,
die schon vor der Stadtwerdung eine Pfarrei von wohl einiger Dichte
darstellte. Luzern war eine Stadt, die wie St. Gallen aus einem
Kloster entstanden ist, also nicht wie die Zähringerstädte Bern
und Freiburg, die mehr strategische Neugründungen waren. Die beiden

letzten Städte sind auch noch in anderer Hinsicht interessant. In
Freiburg folgte auf die Stadtgründung sofort auch die Verselbständigung

der Pfarrei, Bern jedoch blieb noch lange von der Mutterpfarrei

Könitz abhängig19. Luzern teilt dieses Schicksal nicht, da es

15 Quellenwerk I. nr. io.
16 Blondel L. in Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern 1954 S. 274. f.
17 Reinle, Kunstdenkmäler II. 123.
18 Ober die Gründung Luzerns siehe nun Büttner H., Staufer u. Zähringer im

politischen Kräftespiel zwischen Bodensee und Genfersee während des 12.
Jahrhunderts 1961 S. 65—66.

18 Büttner H., im Historischen Jahrbuch 82 (1963) 375.

23



schon vorher eine pfarrherrliche Gemeinschaft darstellte, offenbar
auch nicht im Gebiete einer alten und festumgrenzten Pfarrei entstanden

ist, sondern sich langsam vom Kloster aus bildete.

2. Weggis, Küßnacht, Meggen

Von Luzern fuhr man zu Wasser leichter um das Meggener Horn
nach dem zentral gelegenen Weggis als nach dem abseits an einem
Seitenarm gelegenen Küßnacht. Weggis ist auch deshalb mit Luzern
in Verbindung zu setzen, weil hier kirchliche Rechte so alt waren
wie in der Leuchtestadt. Nach dem sogenannten Reichsurbar aus der
Mitte des 9. Jahrhunderts besaß das um 730 gegründete Kloster Pfäfers

in Weggis einen Hof und eine Kirche, letztere mit entsprechenden

Zehnten20. Papst Paschalis II. bestätigte dem rätischen Kloster
die Marienkirche und das Besitztum in Weggis im Jahre 111621. Es

ist nicht unmöglich, daß die Weggiser Kirche ihr Patrozinium von
Pfäfers bezog, denn die Pfäferser Abtei stand unter dem Schutze

Mariens. Nach der Weihenotiz von ca. 870/880 war der Hochaltar
von Pfäfers Maria geweiht, auch besaß die Kirche nicht weniger als

ein halbes Dutzend sog. Marien-Reliquien22. Pfäfers seinerseits mag
sein Patrozinium von Reichenau und Chur erhalten haben.

Man wird sich wundern, daß das rätische Kloster so entfernte
Besitzungen besaß. Man überlege aber, daß die Abtei gleichzeitig in
Osten Güter bis Morter und Nais im Etschlande, im Norden bis Tug-
genried in der schwyzerischen Mark innehielt, sodaß sich unser Weggis

im Westen ganz gut in den großen Kreis der klösterlichen

Besitzungen einfügt. Zu der wichtigen Frage, wann denn eigentlich gerade
die außer-rätischen Besitzungen an Pfäfers kamen, äußerte sich H.
Büttner: «Gerade diese Güter dürften in die Zeit Pippins zurück-

20 Bündner Urkundenbuch I. S. 388. Zur Identifikation siehe Hubschmied J. U.,
Verkehrswege in den Alpen zur Gallierzeit nach dem Zeugnis der Ortsnamen,
Separatum aus der Schweiz. Lehrerzeitung vom 27. Januar 1933.

21 Bündner Urkundenbuch I. nr. 258 =Perret F., Urkundenbuch der südlichen
Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) nr. 152. Siehe überhaupt Perrets Register s.v.
Wäggis. Die Urk. von 998, die Wäggis erwähnt, ist eine Fälschung des 17. Jh.
Bündner Urkundenbuch I .nr. 154 Perret I. nr. 102. Zur romanischen Kirche

siehe Moos, Kunstdenkmäler I. 521 f.
22 Perret I. nr. 45.

24



reichen und beim Sturze des alemannischen Herzogtums an das junge
Kloster Pfäfers gelangt sein» 23. Damit sind wir wiederum auf König
Pippin (751—768) gestoßen, der ja auch beim Luzerner Kloster
wesentlich beteiligt war. Danach wäre der Hof von Weggis ein
Geschenk des Frankenkönigs, die Kirche aber ein Werk der rätischen
Abtei.

Mit der Pfarrei in Weggis hängen wohl auch irgendwie die

Besitzungen von Pfäfers in Schwyz zusammen. Wir wissen von ihnen
aber nur, daß sie um die Mitte des 10. Jh. von Pfäfers an das 934

gegründete Kloster Einsiedeln kamen. Danach wird man annehmen

dürfen, daß Pfäfers diese Güter schon wohl im 9. Jh. besaß24.

Ein Fernposten, eine Grenzsiedlung an der Peripherie der
frühmittelalterlichen Pfarrei Weggis war in Vitznau. Da es sich um ein
Gebilde am äußersten Wirkungskreis von Weggis handelt, ist es durchaus

begreiflich, daß diese Siedlung weder ein hohes Alter hatte noch
auch ein frühes kirchliches Zentrum bildete. Vitznau erscheint
erstmals 1342 als Au des Fizo (Fito). Eine Kapelle errichtete man hier
erst 1505. Im Jahre 1655, also nach 150 Jahren, entstand eine

Kaplanei, die endlich 1799 sich von Weggis frei machen konnte, also

damals die Rechte einer Pfarrei erhielt25. Die Kirche hatte sich den

hl. Hieronymus als Schützer erwählt. Nun wissen wir, daß dieser

große Kirchenlehrer schon in karolingischer Zeit verehrt wurde, auch

im Kreise von Chur-St. Gallen26. Aber es finden sich keine frühen

Kirchenpatrozinien, soweit wenigstens im mitteleuropäischen Räume

festgestellt werden kann. Erst die Translation der Gebeine Ende des

13. Jh. in die Kirche S. Maria Maggiore in Rom machte den berühmten

Exegeten im Volke bekannter. Dazu kam, daß jetzt die Humanisten

diesen spätantiken Gelehrten als höchst sympathisch betrachteten.

Der älteste Beleg in unseren Gegenden datiert von 1370, da ein

Notar zu Como eine Kapelle des Heiligen zu Tesserete stiftete. Im
15. Jh. begegnen wir Heiligtümern zu seinen Ehren in Wallis und

23 Büttner H., Zur frühen Geschichte der Abtei Pfäfers. Zeitschrift f. Schweiz.

Kirchengeschichte 53 (1959) 8.
24 Perret, Urkundenbuch der südl. Teile des Kt. Graubünden 1. c. nr. 82 S. 86

bis 87 mit genauen Überlieferungstexten.
25 Moos, Kunstdenkmäler I. 514. Hecker 92, 144.
26 Manser A. in der Benediktinischen Monatsschrift 2 (1920) 372—378, 430—438

und 4 (1922) 64.

25



Tessin27. Aber in vielen Diözesen von Lausanne bis Brixen fehlt ein

Hieronymus-Patrozinium, das offenbar eine Seltenheit blieb. Aus
allem ersieht man, daß in Vitznau das Patrozinium für die
Spätentwicklung bezeichnend ist.

Von Vitznau fahren wir zurück nach Weggis und von dort nach

Küßnacht, wo schon zur Römerzeit eine Dauersiedlung war, wie
Gebäudereste und der Name besagt28. Damit ist aber noch keine
spätrömische Christianisierung belegt. Selbst Kirchen in römischen
Kastellen sind nicht immer römerzeitliche Bauten29. Auch der Nachweis

von römischem Militär ist noch keineswegs identisch mit dem
Vorhandensein einer Christengruppe30. Vorläufig wird man eher annehmen

dürfen, daß das Christentum erst vom Bistum Konstanz an der
alemannischen Bevölkerung an diesem Orte übermittelt wurde. In
spätkarolingischer Zeit schenkte ein Germane, Recho (Reccho) mit
Namen, alles, was er in Küßnacht und Alpnach, in Sarnen und Giswil

besaß, dem Kloster in Luzern 31. Später wird der gleiche Donator
zu Luzern die Abtswürde erhalten 32. Nach dem kurzen, aber
einwandfreien Texte der Schenkung Rechos, die wohl ca. 909 anzusetzen

ist, sind wir nicht berechtigt, in Küßnacht eine Kirche anzunehmen,

die etwa Recho an Luzern geschenkt hätte. Aber es ist nicht
ausgeschlossen, daß dort eine Kirche stand. Im Sommer 1963 wurde
das ganze Kirchenschiff der heutigen Kirche schichtweise abgegraben.

«Es wurden im ganzen 7 Kirchenböden gefunden, deren große
Zahl bedingt ist durch ein langsames Steigen des Seespiegels des

Vierwaldstättersees. Immerhin sind auch mehrere Umfassungsmauern
festgestellt. Die Chorpartie ist noch nicht untersucht.» (Dr. W. Keller,

Schwyz). Der Leiter der Ausgrabungen, der Archaeologe und

Kunstgeschichtler H. R. Sennhauser, Zurzach, teilte am 2. Dezember

27 Gruber, Sitten 31, 44, 134, 219. Gruber, Tessin 298. Kein Patrozinium, wohl
aber Reliquien sind in Salem 1179 überliefert. Tüchle 55, 113.

28 Amrein 90/91 u. sonst Register S. 181. Birchler II. 33.
29 Schmid K. in Tellenbach G., Studien und Vorarbeiten zur Geschichte des

großfränkischen Adels 1957 S. 231.
30 Graf 10—11.
31 Quellenwerk I. nr. 9, 6. Zum Namen Recho Förstemann E., Altdeutsche

Namenbuch I. Personennamen. 1900 Sp. 201, wonach Recho damals sehr verbreitet
war.

32 Quellenwerk I. nr. 9, 5.

26



1963 mit: «Wir kamen nicht weiter zurück als ins 11. Jh., obwohl ich
in Küßnacht eine karolingische Kirche vermute.» Für eine frühmittelalterliche

Kirche würde auch der Peterstitel sprechen, dessen erste
Kultwelle im Frühmittelalter bekannt ist. Hierüber ist kein Wort zu
verlieren.

Vorläufig müssen wir uns aber mit den bislang erreichbaren
Nachrichten begnügen. Die erste Kunde erhalten wir durch die Urkunde
von 1036, wonach Graf Ulrich I. der Reiche von Lenzburg einen
Drittel der Küßnachter Kirche an den Vogt von Beromünster gibt33.
Nicht im Diplome angegeben, aber aus späteren Notizen belegbar ist
das Patrozinium des hl. Petrus34. Man fragt sich sofort, wer hatte
denn eigentlich die übrigen zwei Drittel der Kirche von Küßnacht
inne? Nach allem war es das Kloster Muri. Die berühmten Acta
Murensia aus der Mitte des 12. Jh. erwähnen in Küßnacht mehrmals
Murenser Besitz, vor allem auch «in ecclesia partem». Die Urkunden
der Päpste Alexander III. von 1179 und Clemens III. von 1189 bestätigten

schlechthin dem Kloster die «ecclesiam in Chussenacho»35.

Muri konnte natürlich erst nach seiner Gründung 1027 Anteil an der
Küßnachter Kirche erhalten. Vielleicht erhielt das Kloster seine

diesbezüglichen Rechte von den Habsburgern. Auf alle Fälle war mithin
Küßnacht eine Eigenkirche der Murenser (oder schon der Habsburger)

sowie der Lenzburger. Mithin kann sie wohl kaum älter sein als
die Anfänge dieser Dynastien, würde also frühestens 10. Jh. zu
datieren sein.

Dagegen spricht das Petrus-Patrozinium keineswegs. Es war eine

Kinderkrankheit der Patroziniumskunde, daß sie in den Petruskirchen

stets nur alte, sagen wir römisch-fränkische Gründungen sehen

wollte. Wohl gab es nicht wenige alte Petruskirchen, besonders auch
in Rätien, aber zu dieser frühmittelalterlichen Schicht kam später
eine neue hochmittelalterliche Gruppe, die sehr zahlreich ist. Die
neue Kultwelle nahm von Cluny (910) ihren Anfang, denn das

berühmte Kloster hielt in besonderer Weise den hl. Petrus hoch, da es

direkt unter Rom stand und über den Eigenherrn und über dem Diö-

33 Quellenwerk I. nr. 72.
34 Hecker 44—45.
35 Acta Murensia ed. M. Kiem in den Quellen zur Schweizer Geschichte Bd. III.

1883, S. 25, 29, 80, 116—117, 120—121.

*7



zesanbischof stehen wollte36. Auch Hirsau schloß sich dieser Petrus-
Verehrung, die ein asketisches und ebenso ein verfassungsmäßiges
Programm bedeutete, im Jahre 1075 an37. Einzig im Bistum
Konstanz haben wir seit dem Ende des io. Jh. bis zum Ende des 12.

Jh. zahlreiche Petruskirchen. Wir verweisen nur auf Petershausen,
Eichstetten, St. Peter, Rheinau, Weißenau sowie auf Sarnen, Stans
und Starrkirch38. Auch in andern Diözesen ist es so39. Damit ist
nicht gesagt, daß diese Kirchen mit Cluny-Hirsau Beziehungen hatten,

sondern nur, daß diese Kirchen von der damaligen Devotionswelle

und Reformrichtung irgenwie abhängig waren, also einfach
im Sinne der Zeit, wenn man will nach der «Mode» der Epoche ihre
Patrozinien wählte.

Um das Thema Küßnacht abzuschließen, stellen wir folgendes
fest. Die Möglichkeit, daß hier einmal eine frühmittelalterliche
Petruskirche existierte, darf festgehalten werden. Bevor aber nicht Funde

vorliegen, kann Sicheres über ihr Alter und ihren Standort nicht

ausgesagt werden, so wie die Dinge heute liegen. Eine Eigenkirche,
die dem hl. Petrus geweiht war, entstand im 10. Jh. oder anfangs des

11. Jh. Sie stellte sicher eine Pfarrei vor. Die natürlichen Zusammenhänge

hätten es wohl mit sich gebracht, daß das Gebiet von
Küßnacht später sich Luzern angeschlossen hätte. Allein Küßnacht kam
1402 aus österreichischem Besitz durch Kauf an Schwyz und daher

an den späteren Kanton Schwyz.
Wenn wir von Küßnacht aus nach Luzern gelangen wollen, dann

stossen wir fast auf halbem Wege auf Meggen, dessen Pfarrei durch
die Erwähnung des «Bernhardus de Meken» als Plebanus für das Jahr
1226 gesichert ist40. Wie wir auf einer Urkunde von 1259 erfahren,
gehörte früher Meggen zur Abtei Murbach-Luzern. Die Übertragung

36 Sackur E., Die Cluniazenser 1 (1892) 41 sowie Register unter dem Stichwort:
Peter St. Dazu Hallinger K., im Deutschen Archiv 10 (1954) 444—445.

37 Jakobs H, Die Hirsauer. 1961 S. 3 und S. 264 (Register).
38 Tüchle 131, Hecker 45 f., 149 mit noch weiteren Beispielen. Vergi, auch Beck

77—80, 114, und Graf 14, 16—17.
39 Gruber, Tessin 186 mit Erwähnung von Quinto, Stabio, Colla-Certara. Jakobs

H., Die Hirsauer 1961 S. 143 mit Hinweis auf das Bistum Bamberg, Lehner

S. 50 mit Beispielen aus dem Regensburger Sprengel, Benzerath 47—48 mit
Belegen aus der Diözese Lausanne.

40 Quellenwerk I. nr. 294.



an Habsburg fand spätestens in diesem Jahre 1259 statt41. Nach diesen

Gegebenheiten zu schließen, darf man eine hochmittelalterliche
Pfarreigründung durch die Abtei Luzern-Murbach vermuten42. Das
Gallus-Patrozinium steht dem nicht entgegen, denn es war nicht nur
im Frühmittelalter zahlreich, sondern auch im Hochmittelalter43.

3. Im Umkreis der Stadt

Am linken Ufer des Vierwaldstättersees treffen wir von Luzern
aus keinen wichtigen Punkt, der auch pfarreigeschichtlich beachtenswert

wäre, bevor wir nicht Stansstad-Stans erreichen. Wir fragen uns
daher, ob nicht etwa im Gebiete um Luzern eine wichtige alte Pfarrei
zu finden ist. Durchgehen wir zunächst einmal die Pfarreien von
Root bis Horw, also in einem relativ kleinen Kreisbogen. Der Pfarrer
von St. Martin in Root ist 1236 erstmals erwähnt, die Kirche dürfte
jedoch nicht älter als 11./12. Jh. sein. Das Martinspatrozinium
gehört zur zweiten Schicht des Martinskultes, wie wir schon oben bei

Schwyz gesehen haben. Ebikon ist erst im 13. Jh. belegt. Diese
Filialkirche von Luzern darf man wohl kaum früher als 12. oder 13. Jh.
ansetzen. In Emmen dürfte die Mauritiuspfarrei, die im 13. Jh.
erwähnt ist, nicht viel älter sein. Ihr Patrozinium verrät den
Zusammenhang mit Luzern. Die Verhältnisse in Rotenburg sind nicht so

klar, aber die beiden fraglichen Patrozinien der hl. Barbara und des

hl. Pelagius weisen nicht auf das Frühmittelalter. Neuenkirch ist nur
eine Filiale von Sursee. Auch das Ulrichs-Patrozinium weist auf die
Zeit nach der Jahrtausendwende hin. Wiederum zur Pfarrei Neuenkirch

gehört Hellbühl, wo im 15. Jh. eine Nikolauskapelle erscheint.

In Ruswil ist 1233 ein Pfarrer nachweisbar. Kirchensatz und
Meierhof gehörten damals den Freiherren von Wolhusen, die
vielleicht die Mauritiuskirche gegründet haben. Aber auch das würde
wiederum auf das 12./13. Jh. verweisen, denn die Geschichte der
Freiherren von Wolhusen beginnt ja erst Ende des 11. Jh. mit Abt
Seliger von Einsiedeln (Wolhusen selbst ist erst eine Pfarrei des 17.

Jh.). In Werthenstein wurde erst Anfang des 16. Jh. eine Kapelle
errichtet. St. Martin in Malters wurde gestiftet 1107 vom Bischof Geb-

41 Quellenwerk I. nr. 585. Dazu auch von Moos, Kunstdenkmäler I. 465.
42 So schon Hecker 95.
43 Staerkle Paul im St. Gallus Gedenkbuch 1952 S. 55, 60—65.

29



hard III. von Konstanz. Das Martinspatrozinium paßt in diese Zeit,
wie wir bei Schwyz gesehen haben. Littau ist eine Filiale von Luzern,
wo wir erst im 13. Jh. eine Theodul-Kapelle antreffen44.

An einer Bucht des Vierwaldstättersees liegt Horw. Sein Hof wurde

als Teil von Kriens in karolingischer Zeit dem Kloster Luzern
übergeben45. Ein «Christianus plebanus in Horwe» ist 1234
nachweisbar46. Die Pfarrei wird 1257 genannt47. Hecker schreibt das Ma-
rienpatrozinium dem Einfluß von Murbach-Luzern zu48. Wir wandern

auch nach Kriens, deren Galluskirche wohl auch, wie die Kirche
von Malters, 1107/08 geweiht wurde. Die Pfarrei wird 1257
genannt49.

Nachdem wir im ganzen Umkreis von Luzern keine Kirche vor
der Jahrtausendwende gefunden haben, wagen wir uns noch weiter
in das Luzerner Land hinein und untersuchen das Gebiet, das sich

etwa vom Entlebuch bis Beromünster erstreckt. Beginnen wir mit St.

Martin im Entlebuch, das Papst und Bischof 1157 dem Kloster St.
Blasien bestätigten 50. Das Martinspatronat würde gut in die Zeit des

10.—12. Jh. passen, wie wir schon bei Schwyz sahen51. Eine große
Pfarrei war früher Willisau, zu dem auch Hergiswil, Menzberg,
Menznau, Luthern und Ufhusen gehörten. 1101 vergabten vier Brüder

von Reute dem Kloster Allerheiligen ihre Güter zu Willisau. Ein
Leutpriester und damit die Kirche St. Peter und Paul wird erst 1245

genannt52. Das Petruspatrozinium wäre gut noch im 10.—12. Jh.
möglich, wie wir schon bei Küßnacht gesehen haben. Solange nicht
neue Indizien ins Feld zu führen sind, möchte man nicht einfachi-
hin einer noch älteren Zeit als etwa dem 10./11. Jh. das Wort reden53.

44 Sämtliche Belege findet man bei Hecker angegeben, die man durch das Ortsund

Heiligenverzeichnis leicht findet. Manches bietet auch von Moos,
Kunstdenkmäler I. (Register).

45 Quellenwerk I. nr. 9, 2.
46 Quellenwerk I. nr. 355.
47 Quellenwerk I. nr. 808.
48 Hecker 17.
49 Quellenwerk I. nr. 96, 808, dazu Hecker 95 Anm. 3.
50 Hecker 72.
51 Anders von Moos, Kunstdenkmäler I. 71.
52 Reinle, Kunstdenkmäler V. 223, 236. Hecker 47—48.
53 Die althochdeutschen Namen im Jahrzeitbuch von Willisau, ediert im

Geschichtsfreund 29 (1874) 168 sollten von einem Germanisten genauer unter-

30



Wir wenden uns nun dem Kulturkreis um den Sempachersee zu.
Da sticht St. Martin auf dem Kirchbühl im Gebiete von Sempach
selbst in die Augen. Ausgrabungen von 1958 haben eine Villa rustica
des 1.—2. Jh. entdeckt, dann eine erste Kirche, von welcher jedoch
kein aufgehendes Mauerwerk mehr erhalten ist, deren Fundamente
jedoch in der zweiten Kirche stecken. Diese letztere datiert der
Archäologe H. R. Sennhauser «um die Jahrtausendwende» 54. Wir hätten

also eine Martinskirche schon im eigentlichen Frühmittelalter
anzunehmen, etwa im 8.—10. Jh. Dann wäre hier vielleicht ein altes

fränkisches bzw. karolingisches Martinspatrozinium möglich. Man
wird gut tun, noch die eigentlich wissenschaftliche Verarbeitung der
Funde abzuwarten.

Am andern Teil des Sempachersees, auf der Landzunge unterhalb
Mariazelle bei Sursee, hat man einen Friedhof entdeckt, auf dem

etwa im 8.—10. Jh. ein fast halbes Hundert Bestattungen vorgenommen

wurden, vermutlich ein Sippenfriedhof. Die dabei gefundene
ecclesia inferior, deren Grundriß deutlich ist, scheint ins 10. Jh. hin-
einzugehören. Sie wurde schon bald durch die ecclesia superior, die
Kirche von Oberkirch, außer Kurs gesetzt. Das Gotteshaus von
Oberkirch ist urkundlich schon 1036 gesichert. Vermutlich hat die

seegefährdete Lage der ersten Kirche Anlaß zur zweiten gegeben55.

Im Amt Sursee gelegen ist das luzernische Pfeffikon, wo man eine

römische Villa entdeckte56. Die Pfarrei war sehr umfangreich. Hören

wir darüber die betreffenden Feststellungen von A. Reinle in den

sucht werden. Einige davon sind ohne weiteres auch im 11., ja 12. Jh. noch
gebräuchlich, so Anselm, Azelin, Jta, Sigeboto usw., wie schon ein Vergleich mit
Förstemann E., Altdeutsches Namenbuch. Personennamen 1 (1900) Spalten 12S,

221, 943, 1322 belegen. Andere wie Genno sind sehr selten. Spalte 627 für das

9. Jh. Die Einnamigkeit erhielt sich noch ins 11./12. Jh. Doppelnamen sind selten

in dieser Zeit. Solche finden sich in Rätien erstmals 1084, im Wallis 1125,
in Freiburg 1182. Meyer-Perret, Bündner Urkundenbuch 1 (1955) nr. 206. Stu-
derus G., Die alten deutschen Familiennamen von Freiburg im Üchtland 1926
S. 19, 189. Blätter aus der Walliser Geschichte Bd. X. 5 (1950) 417—418.

54 Reinle, Kunstdenkmäler VI. 349, 377—378 und G. Boesch Sempach im
Mittelalter.

55 Näheres Schmid Alfred A., Die frühmittelalterliche Kirche von Sursee. Sonderdruck

aus: 700 Jahre Stadt Sursee 1256—1956. 1956 S. 57—78, bes. 70—74.
Dazu jetzt Reinle, Kunstdenkmäler VI. 377, und die bei A. Schmid erwähnte

Datierung von G. Boesch.
56 von Moos, Kunstdenkmäler I. 17—18.

31



Kunstdenkmälern: «Die auf römischen Ruinen stehende Kirche dürfte

in frühmittelalterliche Zeit zurückreichen, da sie das Gotteshaus
eines großen, alten Sprengeis war, welcher die Ortschaften Pfeffikon,
Reinach, Menziken, Burg, Maihusen, Witwil, Beinwil, Eichen, Leimbach,

Gontenschwil, Mullwil mit Sterenberg und Niederwetzwil
umfaßte»57. Also dreizehn Ortschaften! In Rätien würden wir solche

Pfarreien unter Umständen ins 7.—9. Jh. datieren. Aber so schematisch

dürfen wir nicht verfahren. Erstens einmal liegt kaum eine

Kontinuität zwischen der römischen Zeit und der christlichen Mission

vor, wie wir das auch sonst beobachteten (vergi. Küßnacht). Da
müßten schon christliche Funde dafür einstehen. Zweitens sind die

Belege für die Kirche bislang erst spät. Sie erscheint in der Urkunde
Heinrichs III. vom Jahre 1045, woraus sich ergibt, daß das Gotteshaus

durch die Lenzburger an Beromünster übergeben worden ist. In
der Schenkung des gleichen Grafen von 1036 figuriert Pfeffikon noch

nicht, was jedoch nicht beweisen kann, daß sie damals nicht
existierte. Man ist nicht abgeneigt, in der Kirche eine Gründung der

Lenzburger (oder deren Vorfahren?) zu sehen, wozu nach Clemens

Hecker das Mauritiuspatronat einen dienlichen Hinweis sein könnte58.

Eine Kirche etwa des 10. Jh. oder der Jahrtausendwende hat
noch ehrwürdigen Charakter.

Immerhin ist damit noch nicht das letzte Wort gesprochen. Es handelt

sich schließlich um altbesiedeltes Land, auf dem man sich im 9.

Jh. keine heidnische Bevölkerung mehr vorstellen kann. Man kann
sich auch fragen, ob nicht der späteren Eigenkirche etwa des 10. Jh.
eine andere, kleinere Kirche vorausging. Vielleicht werden einmal
hier die Vertreter der «Wissenschaft des Spatens» mehr Licht bringen
können.

Nicht weit vom heutigen Südufer des Baldeggersees liegt Hochdorf,

dessen Kirche urkundlich 1036 gesichert ist. Sie kam damals als

Schenkung der Lenzburger an Beromünster. Die Tradition des 16. Jh.,
daß sie 962 als Mutterkirche des Seetales vom Bischof Konrad von
Konstanz geweiht worden sei, ist zwar nach den kritischen Forschungen

von G. Boesch widerspruchsvoll, was besonders die Nachricht
von einem päpstlichen Ablaßbrief belegt, könnte aber im Zeitansatz

S7 Reinle, Kunstdenkmäler VI. 311.
M Quellenwerk I. nr. 72, 77. Hecker 106, dazu 105—106.

32



des 10. Jh. einen richtigen Kern besitzen59. Das Martinspatrozinium
könnte gut in die neue Martinsverehrung hineinpassen, welche seit
den Cluniazensern wieder wachgerufen wurde. (Siehe oben unter
Schwyz). Vielleicht sollte auch in Hochdorf einmal gegraben werden,

um festzustellen, ob nicht noch ältere Reste vorhanden sind.
Ein besonderes Problem stellt Hitzkirch dar, da man vom Namen

«Kirche des Hilti» auf eine frühmittelalterliche Eigenkirche schließt.
Auch Pankratius-Reliquien im Luzernergebiet aus früher Zeit spielen

eine Rolle60. Näheres über diese Reliquien und überhaupt über
die frühe Verehrung des Heiligen findet sich im Anhang zu dieser
Arbeit. Die sicheren bisherigen Spuren gehen auf 1036 zurück, in
welchem Jahre auch die Pankratiuskirche in Oberkirch erwähnt wird,
von welcher oben schon die Rede war. Jedenfalls bestand mithin um
die Jahrtausendwende hier schon eine Kirche und eine Pfarrei des hl.
Pankratius. Das ist aber nur die oberste Zeitgrenze. Die Vermutungen

für das Frühmittelalter müssen noch durch Grabungen und durch
germanistische Untersuchungen näher erhellt werden.

Wir wenden uns noch der Kirche von Oberschongau zu, wo man
römische Mauerreste fand. Die ausgegrabenen Fundamente der Kirche

zeigen eine einfache Rechteckform und werden jener Kirche
angehören, die schon 1036 genannt ist, also in jener oft zitierten Schenkung

der Lenzburger an Beromünster. Das Patrozinium lautet auf
Maria61. Wir werden wohl Genüge tun, wenn wir auch hier nicht
weiter als ins 10. Jh. hinaufrücken.

Mit Absicht haben wir Beromünster noch nicht besprochen, da es

ein Problem für sich ist. Auf die Frage, ob hier schon der ältere Graf
Bero im 9. Jh. den Anfang einer Gründung machte, müssen wir hier
nicht eingehen62. Jedenfalls ist eine dauerhafte und einigermaßen
bedeutende Fundation erst im 10. Jh. ins Werk gesetzt worden. Dazu

mag der Tod des hier umgebrachten Chuono oder Chuonradus den

Anlaß gegeben haben, was uns freilich erst der Liber Heremi von ca.

59 Quellenwerk I. nr. 72, dazu Reinle, Kunstdenkmäler VI. 135 und Hecker 70.
G. Boesch, Zur Geschichte der Pfarrei St. Martin in Hochdorf 962—1962,
Hochdorf 1962, S. 19 ff.

*° Reinle, Kunstdenkmäler VI. 94, 97.
61 Reinle, Kunstdenkmäler VI. 269, 273, 378. Hecker 15.
62 Siegwart 221, 225.

33



1300 in der Tschudyschen Fassung erzählt63. So wurde Beromünster
zur Totenbehausung und zum Mahnmal der Lenzburger und daher
auch dem hl. Michael geweiht. Solche Grablegen bedeutender Familien

entstunden ja gerade im 10./11. Jh., es sei nur an Muri, Seeon

und Weingarten erinnert64. Ulrich der Reiche von Lenzburg
vergrößerte und bereicherte die Stiftung im Jahre 1036, gegen Ende seines

Lebens, nachdem er vorher schon seine Hand über Beromünster
gehalten, ja wohl diese zweite Gründung erst eigentlich ermöglicht
oder gerettet hatte. Nicht vergebens berichtete er ja einleitend, daß

er keine Söhne besitze, aber dafür Enkel. Ferner betonte er: Peronis
Monasterium a parentibus meis primitus, postmodum a me sancti
Michaelis honori attributum 65. Die Bestätigung und Erweiterung von
Beromünster durch Heinrich III. 1045 vollendete die Stellung
Beromünsters, die noch durch den romanischen Neubau des 11. Jh. sichtbar

dargestellt wurde 66.

Wenn auch die geistlichen Bewohner in erster Linie als Betreuer
der lenzburgischen Grabstätte angesehen wurden, so haben sie sich

doch, genau wie auch Mönche eines Klosters, ganz von selbst auch
der Landbevölkerung angenommen. Es gab neben der Stiftskirche St.
Michael noch eine eigene Pfarrkirche St. Stephan, wohl die gleiche,
die in der Urkunde von 1036 als ecclesia inferior erscheint67. Daneben

haben wir noch die ehemalige Peterskirche zu erwähnen, einen

kreuzförmigen Zentralbau, über deren Bestimmungen die notwendige
Klarheit fehlt. Sie wird etwa dem 10. Jh. zugesprochen. Im 14. Jh.
galt sie als die Mutterkirche der Stephanskirche68. Wir haben also

hier eine ganze «Kirchenfamilie» bereits um das Jahr 1000, wie dies

in früheren Zeiten gerne der Fall war und nicht eigentlich eine lange
Entwicklung voraussetzt, da man im Frühmittelalter und noch später

vielfach nicht ex necessitate, sondern ex devotione mehrere Kir-

63 Reinle, Kunstdenkmäler IV. 7.
34 Schmid K. in Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 105 (1957) 45—47.
65 Texte bei Reinle, Kunstdenkmäler IV. 7 und Quellenwerk I. nr. 72.
63 Quellenwerk I. nr. 77. Reinle, Kunstdenkmäler IV. 34 f. Siegwart 227—228.
67 Reinle, Kunstdenkmäler IV. 157.
68 Reinle, Kunstdenkmäler IV. 18, 128—132, VI. 377.

34



chen erbaute und auch oft sie bald wieder durch neue ersetzte, ohne
daß dazu dringende Gründe zwangen69.

Auf alle Fälle haben wir in Beromünster eine Pfarrei vor 1036
anzunehmen, die also gleichzeitig mit dem eigentlichen Ausbau des

Stiftes sich entwickelte. Die Pfarrei war umso notwendiger, als ja
das Stift Beromünster auf der politischen Gemeinde Gunzwil
entstund, die nicht nur kein eigentliches Zentrum in siedlungsmäßiger
Hinsicht besaß, sondern auch keine Pfarrkirche aufwies. Heute noch
besitzt Gunzwil kein mittelalterliches Gotteshaus, sondern nur
Kapellen späterer Zeit70. Die neue Pfarrei Beromünster war also eine

Eigenkirche des Stiftes, entstanden im Verlaufe oder eher gegen Ende
des 10. Jh.

Rückwärtsblickend möchte es fast scheinen, als ob das eigentliche
und großzügige Pfarreisystem im Luzernerland erst um die
Jahrtausendwende entstanden wäre, das dann in den zwei folgenden
Jahrhunderten engmaschiger und dichter wurde. Aber das ist nicht so

sicher, weil ja das Alter einiger Pfarreien nicht so genau erfaßbar

war, sei es aus Mangel an Urkunden, sei es infolge Fehlen von
Ausgrabungen oder sei es auch infolge der Vieldeutigkeit des Patrozini-
ums. Nicht nur das, man müßte, um zu einem festen Urteil zu kommen,

auch noch die Kontaktzonen einbeziehen. Man denke etwa an
Cham, Suhr, Aarauer Telli, um nur einige heute diskutierte Ausgrabungen

und Forschungsobjekte zu nennen. Das würde zu weit führen.

Wenn aber auch tatsächlich die Jahrtausendwende als die Zeit
der parochialen Gesamtordnung im allgemeinen sich erhärten würde,
so wäre damit nicht gesagt, daß nicht einzelne Kirchen oder sogar
Pfarreien früher im Entstehen begriffen waren. Für Weggis haben

wir ja eine Kirche des 9. Jh. feststellen können, die freilich in
typischer Weise vom rätischen Osten her, vom Kloster Pfäfers betreut

war. Das Pfarrei-System ist ja nicht von heute auf morgen errichtet
worden. Was insbesondere an sich dafür sprechen würde, daß einige
Luzerner Pfarreien in die frühmittelalterliche Zeit anzusetzen wären,
ist die Beobachtung, daß wir ja im entlegeren Uri Mitte des 9. Jh.

69 Darüber Schweizerische Zeitschrift f. Geschichte 2 (1952) 39 f. Auch die älteste

Baugeschichte Schaffhausens ist dazu lehrreich. Zeitschrift f. Schweiz.
Archaeologie und Kunstgeschichte 14 (1953) 1—23; (1957) 45.

70 Reinle, Kunstdenkmäler IV. 2, 223—227.

35



schon zwei Pfarreien vor uns haben. Sollte das viel zugänglichere
Luzernerland in dieser Hinsicht weniger glücklich gewesen sein?
Gerade dort, wo ein Fluß einen See verläßt, entstehen kulturelle und
kirchliche Mittelpunkte, man denke an Como, Genf und Zürich.
Auch Pfarreien an einem See sind oft alt. Es sind dies Fragen, die wir
noch offen lassen müssen. Es genügt, den heutigen Stand der Belege
ins Licht gerückt zu haben.

Ein ungelöstes Rätsel ist auch in dieser Hinsicht die Zugehörigkeit
des Luzerner Benediktinerklosters. Zu welcher Pfarrei gehörte es?

Klöster werden sonst oft in eine Pfarrei hinein gegründet oder doch
in das Einflußgebiet und die ungefähre Anspruchszone einer Großoder

Urpfarrei. Pfäfers kam in die Pfarrei Ragaz zu liegen, die es

erst später zur Betreuung erhielt. Disentis stand in der Pfarrei Truns/
Somvix, Müstair in der Pfarrei Mals usw. Ob das Klösterlein
Luciaria im Rayon einer Pfarrei des luzernischen oder außerluzernischen
Gebietes lag, wissen wir nicht. Oder war es so weit von der nächsten
christlichen Organisation entfernt, daß es mehr ein isolierter Punkt,
eine für sich bestehende Missionsstation war, obwohl es wahrscheinlich

nicht direkt missionarischen, sondern monastischen Zielen zu
dienen hatte. Vielleicht dürfen wir gar nicht so genau unterscheiden,
denn ein Kloster war schon durch sein Dasein und seine Ausstrahlung
ein Missionszentrum erster Ordnung.

IV. DIE OBWALDNER PFARREIEN

Das Zentrum von Obwalden, Sarnen, ist vom Ufer des Vierwaldstättersees

weit mehr entfernt als Schwyz und Altdorf. Schon in spät-
karolingischer Zeit schenkte Recho dem Kloster Luzern hier gewissen
Besitz1. Die Pfarrkirche gehörte 1036 zu drei Vierteln den Lenzbur-

gern, der übrige Teil war im Besitze von Murbach-Luzern. Daraus
darf man schließen, daß die Lenzburger doch die wesentlichen Stifter
der Kirche waren2. Das Petruspatrozinium paßt in diese Zeit des 10.

Jh., wie schon bei Küßnacht dargelegt wurde.

Quellenwerk I. nr. 9, 6.

Quellenwerk I. nr. 72. Dazu vergi. Durrer, Kunstdenkmäler 516 und HBLS
VI. 88. Hecker 45, Graf 17.

36



Die Verbindung von Sarnen zum See ging über Alpnach, wo
bekanntlich eine römische Siedlung bestand3. Daß man aus diesen Funden

nicht auf eine spätrömische Organisation des Christentums
schließen darf, sahen wir schon bei Küßnacht. Wohl Anfang des 10.

Jh. schenkte Recho Güter in Alpnach an das Luzerner Kloster4. Der
Besitz der Lenzburger ging 1036 an den Beromünsterer Vogt über5.
Eine Kirche erwähnt diese Urkunde hier nicht, obwohl sie sonst
deren manche aufzählt. Eine solche wird erst 1173 namhaft gemacht,
und zwar in einer Urkunde Friedrichs I. für Beromünster, worin ein
Teil der Kirche von Alpnach Beromünster vorbehalten bleibt6. Der
übrige Teil der Kirche gehörte wohl Murbach-Luzern, das während
des 13. Jh. den ganzen Kirchensatz erhalten konnte7. Die Kirche ist
also nach allem zwischen 1036 und 1173 entstanden, nicht unmöglich

eine Gründung von Beromünster. Von Luzern her ist vielleicht
das Marienpatrozinium veranlaßt8. Immerhin war es damals so

allgemein verbreitet, daß man hier keine besondere Inspiration annehmen

muß9.
Von Alpnach ist es nicht mehr weit bis Alpnachstad am Alpnacher-

see, der hinwiederum mit dem Vierwaldstättersee durch einen schmalen

Korridor zusammenhängt. Diese geographisch günstige Lage
erhellt auch aus der Geschichte. So fuhr im Zuge des Morgarten-Un-
ternehmens 1315 eine Luzerner Flotille in den Alpnachersee und setzte

Niederstad (vor Alpnachstad) in Flammen. Es sagt auch nicht we-

3 Felix Stähelin, Die Schweiz in römischer Zeit 1931 S. 586 (Register). Kurz im
HBLS I. 282—283 und Amrein 144—149.

4 Quellenwerk 1. nr. 9, 6.
5 Quellenwerk I. nr. 72.
6 Quellenwerk I. nr. 160.
7 Durrer, Kunstdenkmäler S. 1.
8 Hecker 16—17.
9 Es mag hier das Votum von Prof. H. Büttner, Köln eingefügt werden: «Die

Anrechte von Murbach-Luzern an den Kirchen in Samen und Alpnach zeigen
deutlich, daß diese ganze Landschaft schon auf Luzem bezogen war, ehe die
Grundherrschaften des Mittellandes wie Lenzburger, Habsburger hier
hereinkamen. Da diese aber um 1000 in diesen Gegenden von Sarnen usw. anzusetzen
sind, wird man auch die Vereinbarung Luzem-Grundherrschaft um die Kirche
und Pfarrei um diese Zeit beginnen lassen müssen. Gewiß sind dies sehr hypothetische

Bemerkungen, aber leider müssen wir es bei dem Mangel an Quellen tun.»
(Brief vom 16. Januar 1964).

37



nig, daß hier nicht nur Murbach-Luzern, sondern auch Beromünster

(1326) und St. Blasien (1371) Rechte besassen. So war der Ort der

Landungssteg und der Umschlagplatz für Alpnach und dies wiederum

für Sarnen, sodaß man Alpnachstad als den «Hafen und den

Stapelplatz Obwaldens» bezeichnen kann (Durrer). Aber seine Bedeutung

lag in seiner verkehrstechnischen Lage, nicht in seiner
Siedlungsmöglichkeit und seiner klimatischen Qualität. Daher entstund hier
kein bedeutsames Dorf, das sich zu einer Pfarrgemeinde hätte
entwickeln können. Die Bevölkerung brachte es einzig 1701/1702 zu
einer Josefskapelle. Heute noch gehört der Ort zur Pfarrei Alpnach10.
Das ist das Schicksal von Durchgangsstationen, daß sie sich

bevölkerungsmäßig wenig entwickeln. Wir können die Aufeinanderfolge von
Alpnachstad-Alpnach-Sarnen mit Brunnen-Ingenbohl-Schwyz oder
auch mit Flüelen-Altdorf-Bürglen vergleichen. Auch Stansstad-Stans

wird in Erinnerung gerufen. Brunnen und Stansstad brachten es auch

nicht zu einer Pfarrei.
In Kerns hatten schon die Lenzburger Besitzungen, die sie noch

1036 an den Vogt von Beromünster übergaben11. Wie bei Alpnach ist
aber die Kirche erst 1173 genannt. In dieser Urkunde bestätigte
Friedrich I. den Chorherren von Beromünster die Kirche in Kerns
samt Zubehörden, Leuten und Gütern, «die das Geschlecht der
Lenzburger besaß»12. Daraus schloß schon R. Durrer auf eine Lenzburger

Stiftung13. Das Galluspatrozinium spricht selbstverständlich nicht
dagegen, wie wir schon bei Meggen gesehen haben14.

Über Sachsein sind wir nicht so klar orientiert. Bereits Ende des

11. Jh. schenkten die Lenzburger einen Hof in Sachsein an Beromünster15.

Diesen Hof bestätigte Friedrich I. 1173 dem genannten Stifte16.

In der 1. Hälfte des 13. Jh. sind schon Zehnten an die Kirche
nachzuweisen17. Wer der Stifter dieser wohl um 1200 entstandenen

10 Durrer, Kunstdenkmäler 16. HBLS I. 283—284.
11 Quellenwerk I. nr. 72.
12 Quellenwerk I. nr. 160.
13 Durrer, Kunstdenkmäler 342.
14 Hecker 95—96.
15 Quellenwerk I. nr. 79 zu 1077/1101.
16 Quellenwerk I. nr. 160.
17 Quellenwerk I. nr. 361 zu 1234.

38



Kirche ist, bleibt unsicher18. Auch wissen wir nicht, ob Theodul oder
Mauritius das frühere Patrozinium gewesen ist19.

Von Sachsein wenden wir uns nach Giswil, wo schon 1275 ein

Leutpriester nachzuweisen ist20. R. Durrer sieht in der Kirche noch
eine Gründung des 13. Jh.21. Das Laurentiuspatrozinium ist an sich

z. B. in Rätien typisch frühmittelalterlich, aber seitdem Otto I. am
Laurentiustage 955 über Ungarn siegte, ist es auch im Hochmittelalter

nicht selten22. Von Giswil gehen wir nach Lungern, dessen

Leutpriester 1275 genannt ist23. Die Kirche erscheint als eine Stiftung
der dortigen Vögte, der Freiherren von Wolhusen, und ist wohl eine

Tochterkirche von Giswil24. Das Marienpatronat ist echt hochmittelalterlich25.

Wenn wir von Lungern uns dem Brünigpasse zuwenden,
entdecken wir auf dessen Höhe eine Kapelle, die 1537 erwähnt ist,
während die dortigen Befestigungen schon 1333 nachzuweisen sind,
jedoch noch älter sein dürften26. Wir sind hier an der Grenze des

Landes angelangt. Jenseits treffen wir das Haslital und Brienz-Ring-
genberg, also bereits das Flußgebiet der Aare.

Wenn wir den ganzen Weg überblicken, so können wir feststellen,
daß die kirchliche Organisation wohl mit der Sarner Kirche im 10.

Jh. beginnt und dann im 13. Jh. vollendet ist, sind doch Giswil und

Lungern bereits 1275 mit Leutpriestern versehen.

18 Durrer, Kunstdenkmäler 460.
19 Hecker 109—110.
20 Quellenwerk I. nr. 1188 S. 540.
21 Durrer, Kunstdenkmäler 322, 460.
22 Hecker 61—63, 145.
23 Quellenwerk I. nr. 1188 S. 541.
24 Durrer, Kunstdenkmäler 362.
25 Hecker 18.
26 Durrer, Kunstdenkmäler 48—54.

39



V. DIE NIDWALDNER PFARREIEN

Viel mehr als Obwalden besetzte Nidwalden die Ufer des

Vierwaldstättersees. Stans, der Mittelpunkt der Landschaft, lag auch näher

dem See als Sarnen. Die Entfernung von dem See war ungefähr
gleich wie diejenige von Schwyz und Altdorf. Die Kirche ist dem hl.
Petrus geweiht, also wie diejenige von Sarnen. Petruskirchen sind
nicht nur frühmittelalterlich, sondern auch hochmittelalterlich, wie
wir oben bei Küßnacht gesehen haben. Bemerkenswert ist aber, daß

gerade zwei Landschaften, die einander angrenzen, den gleichen Titel

haben, eben weil Petruskirchen oft den Mittelpunkt einer
Landschaft bildeten. In viel früherer Zeit haben wir St. Peter in Remüs für
das Unterengadin (6./7. Jh.) und St. Peter in Samaden für das Ober-
engadin (7./8. Jh. oder noch später). Andere Reihen sind von Como
(5. Jh.) über Bellinzona nach Biasca (7./8. Jh.) oder auch von Schaan

(6. Jh.) über Feldkirch nach Rankweil (7./8. Jh.) Die älteste Nachricht

von der Stanser Kirche finden wir in den Acta Murensia, die

um die Mitte des 12. Jh. entstanden sind. Danach erhielt das Kloster
Muri gegen Ende des 11. Jh. von seinen Vögten Lütolf von Regensberg

und Richwin von Rüsegg zwei Drittel des Stanser Kirchensatzes,

was später die Päpste bestätigten (1159, 1179, 1189), die jedoch
einfachhin von der Kirche in Stans sprachen, nicht von Anteilen1.
Das restliche Drittel war offenbar bereits um 1120 an das Kloster
Engelberg gekommen, das jedenfalls 1157 und 1184 den Vollbesitz
der Stanser Kirche beanspruchte2. Robert Durrer faßt die Gegebenheiten

zusammen, indem er schreibt: «Im 11. Jh. erscheint der
Kirchensatz in der Hand zürichgauischer Edler, deren zersplitterte
Anteile vielleicht auf den präsumptiven Ahnherren des Dynastenhauses
Regensberg-Seldenbüren, den Gaugrafen Lituo (924—952) zurückgehen»

3. Theophil Graf neigt in seiner überlegten Arbeit über die

Christianisierung Nidwaldens dazu, in der Stanser Kirche eine

Lenzburger Stiftung zu sehen, nicht zuletzt wegen des bei den Lenzbur-

1 Acta Murensia ed. Kiem in den Quellen zur Schweizer Geschichte 3 (1883) 81,

114, 116, 120.
2 Durrer, Kunstdenkmäler 756—757.
3 Durrer, Kunstdenkmäler 756.

40



gern beliebten Petruspatroziniums. Dementsprechend datiert er auch
die Kirchenstiftung «wohl ins 10. Jh.»4. Mag die Kirche nun von diesem

oder jenem Eigenherren gegründet worden sein, der Zeitansatz
bleibt sich wohl gleich, nämlich das zehnte Säkulum. Daß das Petrus-
Patrozinium seit dem gleichen Jahrhundert einen neuen Aufschwung
nahm, im Zusammenhang mit der Reform, braucht wohl kaum in
Erinnerung gebracht werden. (Siehe Küßnacht).

Zwei gute Verkehrsplätze am Vierwaldstättersee besaß Stans in
Buochs und Stansstad. Die Kirche von Buochs erscheint im 12. Jh.
zwischen Muri und Engelberg geteilt. Vermutlich gehörte der Hauptanteil

an der Gründung dem älteren Kloster, dem um 1027 gegründeten

Muri, das schon bei der Einweihung 1064 Güter in Buochs hatte.
Das Martinspatrozinium in Buochs dürfte auch auf die Murenser
Abtei hinweisen5. Mithin haben wir es wohl mit einer Stiftung von
Muri im Verlaufe des 11. Jh. zu tun. Die 1960 ausgegrabene Kirche,
deren Grundriß jedoch lückenhaft ist, kann gut in diese Murenser
Gründungszeit angesetzt werden. Diese erste Kirche steht über einem

völkerwanderungszeitlichen Gräberfeld, bestehend aus Reihengräbern,

welche sich bei uns bis ins 8. Jh. erhalten haben. Jedoch nahm
die Kirche darauf keine Rücksicht, da ihre Mauern die Skelette
überschneiden. Die Gräber waren also beim Kirchenbau schon vergessen.
Das würde zur Ansetzung ins 11. Jh. gut stimmen. Aber auch wenn
weitere Funde das Alter der Kirche hinaufschieben könnten, ist damit
noch keine feste Pfarrei-Gründung vor dem 11. Jh. erwiesen, es

müßten schon ganz große Funde gemacht werden 6.

Eine Tochterkirche von Buochs ist Beggenried, dessen Heinrichskapelle

1323 einen Ablaßbrief erhielt. Die Kapelle kann nicht vor
1146, der Kanonisation des Kaisers Heinrich (f 1024), entstanden sein.

Pfarrei-Rang erhielt die Kirche erst 1638 7. Wir befinden uns in
Beggenried am Ende der kirchlichen Organisation im Osten des

Nidwaldner Landes.

4 Graf 16—17.
5 Acta Murensia 1. c. 29, 81, 114, 116—117, 120. Dazu Durrer, Kunstdenkmäler

54, Hecker 72, Graf 16.
6 Hug E. und H. R. Sennhauser, Berichte zu den archäologischen Grabungen in

der Pfarrkirche Buochs. 1963 S. 13—14, 23—25 u. Plan 2. Separatum aus:
Beiträge zur Geschichte Nidwaldens Bd. 28, Jahrg. 1963)

7 Durrer, Kunstdenkmäler 34—37, Hecker 128, 144.

41



Nachdem wir uns von der großen Mutterpfarrei Stans gegen Osten
gewandt haben, lenken wir unsere Blicke nach Süden, dem Tale der
Engelbergeraa zu. Zur Zeit, als die Stanser Kirche aufblühte, war
dieses Tal keineswegs unbewohnt bzw. unkultiviert. Muri, das ja
zwei Drittel der Stanser Kirche innehatte, besaß in diesem Gebiete,
besonders in Wolfenschießen und im obersten Engelberger Talboden,
verschiedene Besitzungen. Viehzucht und Ackerbau waren hier nicht
unbekannt8. Deshalb gehörten die Bewohner zur Stanser Kirche. Das

ganze Tal, bewohnt oder unbewohnt, war einfach in globo et confuso
der Stanser Mutterkirche anvertraut. Eine andere kirchliche Organisation

gab es gar nicht. Erst als 1120 im obersten Talboden das Kloster

Engelberg gegründet wurde, war eine kirchliche Instanz da, welche

sich ganz von selbst auch der Bewohner in der näheren oder
weiteren Umgebung annahm. Das Kloster war auf dem Gebiete der Stanser

Pfarrei gegründet worden. Das war überall gleich, Disentis nahm
seinen Anfang in der Großpfarrei Truns/Somvix, Pfäfers in der
Pfarrei Ragaz, Müstair in der Pfarrei Mals usw. Die Klöster kamen

erst, nachdem die erste christliche Organisation gegründet war. Zuerst

mußte das Kloster Engelberg sich von der Mutterpfarrei loslösen.

Gewöhnlich machte sich zuerst die entfernteste Siedlung selbständig.
Nun war keine andere soweit von der Mutterpfarrei entfernt wie
Engelberg. Kein Vergleich mit Buochs, das freilich vor Engelberg
sich verselbständigen konnte, mit Beggenried oder auch mit Hergiswil.

Diese waren auf dem Seewege leichter zu erreichen als das neue
Kloster. Man bedenke, Stans liegt 456 Meter hoch, Engelberg 1030

Meter. Und welch ein steiler und unbequemer Weg! Dazu kam, daß

die neue Siedlung ein Kloster, einen Mönchsverband mit Priestern
darstellte, also sich seelsorglich selbst betreuen konnte. So gelangte
die Engelberger Klosterfamilie, wohl bald nach der Gründung, an
den Konstanzer Bischof, um ihre pfarrherrliche Souveränität zu
erlangen, was der Oberhirte auch gestattete. Eine Bestätigung erfolgte
am 20. Dezember 1148 durch den Bischof Hermann von Konstanz9.
Von Engelberg aus ging dann die kirchliche Organisation des Tales,

8 Acta Murensia i. c. S. 8i—82. Das Nähere siehe jetzt Güterbock Ferdinand,
Engelbergs Gründung und erste Blüte 1120—1223. 1948 S. 9—12, wo auch die

Literatur verzeichnet ist.
9 Quellenwerk I. nr. 134, dazu jedoch Güterbock 25—26, 141—143. Interessant

ist der Vergleich mit dem im fruchtbareren Unterland gegründeten Muri, wo

42



denn von ihm stammt die Marienkapelle von Wolfenschießen, die
1277 errichtet wurde. Sie machte sich 1462 von Engelberg und 1469

von Stans frei und bildete eine eigene Pfarrgemeinde10. Zwischen
Wolfenschießen und Stans liegt Dallenwil, wo wir aber erst 1473
eine Laurentiuskapelle finden. Heute noch gehört sie der Urpfarrei
Stans an11.

Wie Engelberg im Süden im Gebirge die Lage eines Außenpostens
hatte, so Hergiswil am Vierwaldstättersee. Kirchlich war es wohl von
Anfang an von Stans abhängig, aber es gehörte herrschaftlich zum
österreichischen Gebiete, wie uns noch das Habsburger Urbar von
1303 belehrt. Die Einwohner kauften sich jedoch 1378 los und schlössen

sich Nidwalden an. Eine Kapelle errichteten sie jedoch erst 1504

zu Ehren des hl. Nikolaus und erlangten erst 1579 das Taufrecht
und 1621 die Pfarrei-Souveränität12. Wie der ganze Verlauf der
Geschichte zeigt, wird Hergiswil kraft seiner Lage ein verkehrsgeographisch

kein bedeutungsloser Ort gewesen sein, der aber anderseits

bevölkerungsmäßig nicht so gewichtig war, da er erst so spät die kirchliche

Eigengestaltung erzielte.
Das Gleiche gilt in noch viel höherem Maße von Stansstad.

Hergiswil war nur eine Zwischenstation auf der Route Stans-Horw-Lu-
zern, Stansstad aber war früher der eigentliche Hafen von Stans,
dann das große Tor zum Nidwaldner Tal, aber auch die einzige
Möglichkeit zum Gebiet der Engelbergeraa. Noch mehr, Stansstad war
auch die notwendige Drehscheibe für die Schiffe, die Leute und
Waren nach Obwalden brachten. Nicht vergebens wurden 1315 und
1322 die schon vorhandenen Befestigungsanlagen verstärkt. Ganz
einzigartig stellt die Wichtigkeit des Hafens die Tatsache ins Licht, daß
hier 1318 der Waffenstillstand zwischen den Drei Waldstätten und
der Herrschaft Oesterreich geschlossen wurde. Stansstad war aber

nur ein verkehrstechnisch wichtiger Ort, die Siedlung war bescheiden,

sonst hätte der Ort nicht erst um 1502 eine Christophorus-Ka-

schon vor der Klostergründung eine Pfarrei bestand, die dann der Konstanzer
Bischof Warmannus (1026—34) dem Kloster übergab, das jedoch einen
Weltpriester anstellen sollte. Acta Murensia 1. c. S. 20—23.

10 Durrer, Kunstdenkmäler 1031—1032. Hecker 22.
11 Durrer, Kunstdenkmäler 78—79. Hecker 25.
12 Durrer, Kunstdenkmäler 335—336. HBLS IV. 191. Hecker 80.
13 Durrer, Kunstdenkmäler 976—986, 1003. HBLS VI. 503—504. Hecker 92—93.

43



pelle gebaut, die erst 1710/15 eine eigene Pfründe erhielt, heute
aber noch zur Pfarrei Stans gehört13.

Wenn wir nach Vergleichspunkten suchen, dann fällt zuerst Flüelen

und Altdorf ins Blickfeld, dann auch Brunnen und Schwyz.
Immer handelt es sich um eine Hafensiedlung, die nicht bevölkerungsmäßig,

sondern verkehrsgeographisch wichtig ist! Wir haben schon
bei Flüelen und Brunnen auf das ähnliche Verhältnis bei Stadelhofen
und Zürich hingewiesen und es auch durch die großen, vielleicht zu
großen Analogien von Ostia und Rom, Piraeus und Athen, Alexan-
drien und Kairo zu illustrieren versucht. Am meisten gleicht jedoch
Stansstad Brunnen, weil es nicht nur für Schwyz, sondern für die
Drei Länder wichtig war. Brunnen lag so zentral, daß dort 1315 der
Dreiländerbund geschlossen wurde, während in Stansstad nur 1318
der Waffenstillstand der Drei Waldstätte mit Oesterreich zustandekam.

Aber beide Orte, Stansstad und Brunnen, sind in erster Linie
verkehrstechnische, keine siedlungswichtigen Punkte. Sie vermitteln den
Verkehr zum Hinterland, hier nach Stans, dort nach Schwyz, sie

ermöglichen aber auch den Zugang zur Stadt Luzern und zu den

übrigen Flecken und Dörfern an dem ganzen Ufer des Vierwaldstättersees.

Ihr Eigenwert liegt nicht in ihrer siedlungsgemäßen Größe
oder in ihrer geistesgeschichtlichen und politischen Bedeutung, sonst
hätten sie es schon vor 1500 zu einer Kapelle und heute zu einer
selbständigen Pfarrei gebracht. Ihr Eigenwert liegt vielmehr in ihrer
einzigartigen geographischen Lage am Vierwaldstättersee, wodurch sie

in ihrer Art die Bildung der jungen Eidgenossenschaft fördern
konnten.

44



VI. RÜCKBLICK

Eine Gesamtentwicklung kann man heute noch nicht feststellen.
Besonders das Fehlen von guten Unterlagen für Schwyz und Luzern
macht sich unangenehm bemerkbar. Eines nur ist sicher, daß kein
Gesamtsystem, kein Zentrum vorliegt, von dem aus die kirchliche
Organisation an den Ufern des Vierwaldstättersees ausging. Weder
von Luzern noch von Uri aus entwickelte sich ein zusammenhängendes

Organisationswerk um den See herum. Die Kirche von Schwyz
hat auch nichts unmittelbar mit derjenigen von Stans zu tun und die
Kirche Sarnen nichts mit derjenigen von Weggis. Ja letzteres hatte wohl
auch ursprünglich als Pfäferser Pfarrei mit Luzern keine administrative

Verbindung. Es sind alles Pfarreien, die erst später zu Dekanaten

zusammengefaßt wurden oder dann im Verlaufe des Mittelalters
zu den gleichen politischen Gebilden kamen. Man vergleiche etwa die
Schicksale von Küßnacht und Gersau. Überall war der Föderalismus

am Werke. Man fragt sich, ob dies nicht auch anderswo bei Ufergebieten

der Fall war. Anfang des 7. Jh. bestanden an den Ufern des

Bodensees Kirchen bzw. Pfarreien in Bregenz, Arbon und Konstanz1.
Am Genfersee oder wenigstens in dessen Kontaktzonen finden wir
nach der Notitia Galliarum im 5. Jh. sowohl Genf als Martigny als

Bistumssitze. Erst Ende des 6. Jh. wurde das dazwischenliegende
Lausanne zu dieser Würde erhoben (Verlegung von Avenches her)2.
Der Genfersee ist aber auch deshalb interessant, weil hier in der 2.

Hälfte des 4. Jh. zwei Bistümer von ganz verschiedener Seite her ihr
Wirken begannen, Sitten einerseits, das sich von Mailand löste, deren

nördlichster Exponent es war, Genf anderseits, das sich von Lyon
ausgliederte3. Also waren es wiederum verschiedene Instanzen, welche

die Ufergebiete eines Sees zu erfassen suchten, im Räume des

Genfersees zwei, später drei Bistümer; im Räume des Vierwaldstättersees

waren es aber nicht Bistümer, sondern ganz verschiedene Ur-

1 Zuletzt vergi. Zum rätischen Pfarrei-System im Vorarlberger Gebiet S. 20—21.
2 Howald-Meyer, Die römische Schweiz 1940 S. 128—132.
3 Büttner H., Zur frühen Geschichte des Bistums Octodurum-Sitten und des

Bistums Avenches-Lausanne. Zeitschrift f. Schweizerische Kirchengeschichte 53

(1959) 241 f. Abgedruckt auch in Büttner H., Frühmittelalterliches Christentum

und fränkischer Staat 1961 S. 155 ff.

45



pfarreien. Hier war nur gleichsam als «oberste Dachorganisation» das

Konstanzer Bistum tätig, das nur allzu groß war und dessen

Aufgabenkreis, die Bekehrung der Alemannen, viel schwieriger war als die

Arbeit, welche die Bistümer mit romanischer Bevölkerung (Genf,
Sitten, Lausanne, Chur) zu leisten hatten4. Hier war altes Kulturland

und Kontinuität mit der römischen Kultur, was in der
Innerschweiz im wesentlichen fehlte.

Damit schneiden wir die Frage nach dem Alter unserer Pfarreien
und nach der Chronologie der Christianisierung überhaupt an. Im
innerschweizerischen Räume begegnen wir in karolingischer Zeit einigen

christlichen Zentren, so etwa Bürglen und Silenen, Weggis, das

Kloster Luzern, wozu noch andere Kirchen bzw. Pfarreien kommen

mögen, wie wir im Verlaufe der Abhandlung gesehen haben. Trotzdem

gewinnt man den Eindruck, daß sich gesamthaft gesehen das

Pfarrei-System erst eigentlich um die Jahrtausendwende entwickelt
hat, worauf dann die ganze Organisation im 11. und 12. Jh. engmaschiger

geworden ist. Wir hätten also als Anlaufzeit der kirchlichen
Pfarreibildung etwa die Epoche von 700 bis 1000 anzunehmen. Das
würde auch dem Rhythmus der Siedlungen und der Wirtschaftsausweitung

entsprechen, kam doch Robert Durrer aus seiner intimen
Kenntnis der Waldstätte zum Ergebnis, daß sich «etwa vom
siebenten bis zehnten Jahrhundert eine alemannisch-fränkische
Neukolonisation» erkennen läßt5.

Vergleichen wir damit die Verhältnisse anderer Gebiete, etwa der
Diözesen Lausanne und Chur, also romanischer Landschaften. Die
Diözese Lausanne kennt schon vorkarolingische Kirchen wie Avenches,

Donatyre, Orbe, Romainmôtier, dann nicht wenige in der

eigentlich karolingischen Zeit6. Ebenso sprechend ist der Vergleich
mit dem Bistum von Churrätien. Schon um 500 gab es hier nicht nur

4 Vergi, dazu Schmid Alfred A., Die frühmittelalterliche Kirche von Sursee in:
700 Jahre Stadt Sursee 1956 S. 73.

5 Schweizer Kriegsgeschichte 1 (1915) 31, ausführlich dargelegt im Schweizerischen

Jahrbuch 35 (1910) 58 ff. Dazu Graf S. 11—12, wonach die Alemannen

nur in kleinen Gruppen im 6. und 7. Jh. kamen. Vergi. Uri im Frühmittelalter
S. 10 f., wo G. Saladin eher an das 879. Jh. als an das 7-/8. Jh. dachte.

Nach neueren Forschungen haben die Alemannen das Gebiet des Vierwaldstättersees

im 8. Jh. erreicht. Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 13

(1963) 518.
6 Darüber Benzerath 184 f. 186 f.

46



ein Bistum, sondern auch christliche Taufkirchen in Schaan im Norden

und in Zillis im Süden. Aus dem Reichsurbar um die Mitte des

9. Jh. ersieht man, wie sich ein ganzes System von Pfarrkirchen über
das weite Gebiet vom Vintschgau bis Vorarlberg und bis zum Bündner

Oberland ausgebreitet hat. Vom Sarganserland an der alten
Verkehrsstraße Walensee-Zürichsee scheint sich auch alte kirchliche
Organisation ausgedehnt zu haben7.

Der innerschweizerische Raum stand viel isolierter und peripherischer

da. Als Rätien schon seine Kirchenorganisation vollendet hatte,

wenigstens im wesentlichen, begann erst eigentlich hier um den
Vierwaldstättersee die aufbauende System-Arbeit. Der Unterschied
kam schon rein geographisch daher, weil unser Kerngebiet in den

Alpen lag, an keiner belebten alten Verkehrsstraße, wie etwa Rätien

mit seinen Pässen gegen Süden, oder wie das nach allen Seiten
offene Unterland, etwa das Gebiet zwischen Bodensee und Rheinknie.

Die Differenz kam aber auch daher, daß das churätische Land
altes Kulturland darstellte, in welchem schon die spätrömische
Herrschaft die Christianisierung einleiten konnte. In der Innerschweiz
aber fehlte diese Kontinuität. Die alemannische Einwanderung war
offensichtlich ein Ereignis, das in jeder Hinsicht zerreissend und
aufwühlend wirkte. Am Vierwaldstättersee wie auch am Sempacher-
und Baldeggersee gab es keine romanisch-christliche Bevölkerung, die
als fruchtbarer Untergrund hätte dienen können. Wenigstens fehlen

bis jetzt wirklich aussagefreudige Zeugen. Daher mußte dann das

neue Bistum Konstanz zu Anfang des 7. Jh. hier ganz neu aufbauen.

Ja, es wurde deshalb ins Leben gerufen, um das heidnisch-alemannische

Gebiet und damit auch die Ufersiedlungen des Vierwaldstättersees

für die christliche Botschaft zu gewinnen. Das war eine
geduldheischende Arbeit, ein langer und differenzierter Prozeß, der drei
oder vier Jahrhunderte in Anspruch nahm. Was in Rätien von 500
bis 800 geschah, wiederholte sich hier auf einem anderen, nicht so

aufgelockerten Boden von 700 bis 1000. Im wahrsten Sinne des Wortes

eine säkulare Tat, die nicht diesem Heiligen oder jenem Missionär

zu danken ist, sondern einfach der kirchlichen Initiative und der
weltlichen Zusammenarbeit, mit einem Worte: der frühmittelalterlichen

Christianitas.

7 Kläui P. in der Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte 13 (1963) 535—537.

47



Anhang:

Die karolingische Reliquien-Anschrift von Beromünster

Vor wenigen Jahren entriß Leutpriester Rob. Ludwig Suter in
Beromünster durch einen glücklichen Fund einige Reliquienanschriften.

Durch die Güte des Finders und die Vermittlung von Rektor
Dr. Josef Butler erhielt Schreiber dieser Zeilen davon eine Photo, die
das Objekt der folgenden Studie bildet. Univ. Prof. Dr. Bernhard
Bischoff, München, las den Text wie folgt:

«hic sunt reliquias s(an)c(t)e alexandri martyris
et s(an)c(t)e Leodagarii et s(an)c(t)e pongracii.»

Er fügte dieser Lesung folgende Erklärung bei: «Das o in
pongracii ist etwas schief, aber mit dem linken Bogen war der Buchstabe
als o angelegt, nicht als a. Von der geläufigen Namensform her könnte

man denken, daß der Buchstabe beim Schreiben der zweiten Hälfte
hätte korrigiert werden sollen, aber dann hätte der zweite Strich

geradezu ein überdeutlicher a-Schaft (d. h. schiefer Strich auf dem

o) werden müssen, was er ganz und gar nicht ist. Das dreimalige
«sancte», in zweiter Linie auch reliquias weisen auf vulgärlateinische
Gewöhnung oder romanischen Einfluß.» Zur Datierung äußerte sich

unser Gewährsmann wie folgt: «Mir scheint, daß die Schrift ins i.
Viertel des IX. Jh. gehört. Das Scriptorium festzulegen, wird geringe
Hoffnung bestehen, es sei denn, daß dieselbe Quelle noch anderes

und Vergleichbares spendet. Immerhin würde ich sagen: eher deutsch
als französisch, aber nicht alemannisch» (Brief vom 22. Dez. 1963).

Ganz unabhängig von diesem Votum äußerte sich auch Prof.
Dr. Albert Bruckner, Basel, zu unserem Thema: «Was die Authentik
aus Beromünster betrifft, so würde ich auf Grund des ductus der

Ligatur ri, re, et, ex einzelner Buchstaben am ehesten für die Zeit des

frühesten 9. Jahrhunderts plädieren. Die Aufnahme ist, wahrscheinlich

weil der Zettel verblaßt ist, nicht so deutlich, daß man alias

gut sehen könnte. Immerhin glaube ich, daß wir uns hier in Gegenwart

einer Schrift von ca. 790—820 befinden. Auch die Orthographie

sancte, Pangracii, sancte Alexandri, sancte Leodagarii spricht
für einen solchen Ansatz.» (Brief vom 11. Dezember 1963).

48



Wir dürfen daher zunächst vertrauensvoll die Schrift in das erste
Viertel des 9. Jh. setzen, wenn man ganz großzügig sein will, sogar
in die Zeit vom Ende des 8. Jh. zur Mitte des 9. Jh. Es handelt sich

um eine schnell geschriebene, rasch hingeworfene Bemerkung, die wohl
noch deutlich die Art der karolingischen Minuskel offenbart, aber

keineswegs die schöne Buchschrift.
Was nun die sprachliche Form betrifft, so fällt zunächst der

Akkusativ statt des Nominativs reliquiae auf. Natürlich wollte der
Schreiber in lateinischer Sprache und nicht in seiner Volkssprache
schreiben, aber es zeigt sich, daß er das klassische Latein nur
unvollkommen und unsicher handhabte. Man weiß, daß im Vulgärlatein
und in den romanischen Sprachen der Akkusativ schlechthin der

casus par excellence wurde. Einige Ausnahmen im Altfranzösischen,
Altprovenzalischen und im Rätoromanischen können diese These

nicht umstürzen, sondern nur bestätigen8. So schreibt auch das sog.
Testament von Bischof Tello 765 neben agri und orti auch agros und
ortos9. Der Disentiser Mönch Subo, der im ersten Drittel des 9. Jh.
eine Erklärung des hl. Hieronymus zum Matthaeus-Evangelium
abschrieb, war, wenn man so sagen darf, ganz in den Akkusativ
vernarrt10. Ein genaues Analogon finden wir in zwei Reliquien-Anschriften

aus dem 8. Jh. in St. Maurice, die ebenfalls so beginnen:
Hic sunt reliquias. Auch andere Formeln stellen den Akkusativ
gleich an die Spitze: Reliquias bzw. patrociniasu. Das Hic am
Anfange erinnert an Grabinschriften: Hic requiescit12. Ferner fällt in
unserem Dokument das dreimalige sancte statt sancti auf, was auf

8 Voßler K., Einführung ins Vulgärlatein. 1954 S. 103—105. Planta R. v., Die
Sprache der rätoromanischen Urkunden des 8.—10. Jh. in Helboks Regesten

von Vorarlberg und Liechtenstein bis 1260. 1920 S. 80—81.
9 Bündner Urkundenbuch ed. E. Meyer-Marthaler u. Fr. Perret 1 (1955) 19.

Hinweis von E. Tiefenthaler, Zur Sprache zweier rätoromanischer Urkunden
in Weltoffene Romanistik, Festschrift A. Kuhn 1963 S. 205.

10 Bündner Monatsblatt 1959 S. 252—253. Noch im Jahre 1800 schrieb P. P.

Spescha: Notas ex Annalibus. Pieth-Hager, P. Placidus Spescha 1913 S. C.
11 Bruckner Albert, Einige Bemerkungen zur Erforschung des frühmittelalterlichen

Heiligenkultes in der Schweiz, in den Studi in Onore di Cesare Manaresi

1952 S. 48—52 nr. 4, 14—15, 17—18. Dazu vergi, den merowingischen
Reliquienzettel von Sens: Hii sunt reliquias sanctorum thebeorum usw., angegeben

von Stückelberg E., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902) XIX.
1S Egli E., Die christlichen Inschriften der Schweiz. 1895 S. 61.

49



Unsicherheit in den Deklinationsformen bzw. auf Unkenntnis des

Genus schließen läßt. Unbetonte Vokale im Auslaut waren im
vulgärlateinischen und daher auch im romanischen Räume sehr leicht
der Schwächung bzw. Veränderung ausgesetzt13. Auch der oben

genannte Mönch Subo schreibt um die gleiche Zeit e für i und i für e14.

In dieses Kapitel hinein gehört auch der Heiligen-Name Leodagarii,

wie unsere Quelle statt Leodegarii schreibt. Das erinnert an die

Feststellung, die Robert von Planta bezüglich der unbetonten Vokale
gemacht hat: «Vor dem Tone scheinen die Verhältnisse schon den

heutigen ähnlich gewesen zu sein, d. h. die e- und i-Vokale wurden

zu einem geschwächten Vokal reduziert, der in der Regel a-Farbe,
je nach den umgebenden Lauten auch u- oder i-Farbe hatte.» So

schreibt die Tello-Urkunde von 765 sowie eine andere rätische
Urkunde von ca. 800 affectus für effectus, eine rätische Urkunde des

St. Galler Gebietes von 817 acontra für econtra15. Der Disentiser
Schreiber Subo weist zur gleichen Zeit disparguntur statt dispergun-
tur auf16. Da der Name für ungewohnte Ohren nicht so einfach

war, wurde Leodegarius vielfach verschrieben (Leutherius, Liodice-
ri, Leudgeri usw.). In Cod. Sang. 387 aus dem 11. Jh. finden wir
auch unsere Form wieder: Leodagarii17.

Auch die Form Pongracii statt Pancratii ist beachtenswert.
Vortoniges o zu a umzuformen, das läßt sich leicht begreifen. Eine
Textvariante des Tello-Testamentes von 765 weist salario statt solario
auf18. Der rätische Schreiber Subo schreibt corbanam statt corbo-
nam19. Umgekehrt finden wir im Rätoromanischen zanur, das aus
dishonore entstanden ist. Beachtenswert ist auch die Schwächung
des a zu o in Scolchengus, das eigentlich zu dem germanischen Schalch

(vergi. Gottschalk) gehört20. Die Erweichung von er zu gr in Pon-

13 Voßler 91—92, bes. 94. Planta 67—68.
14 Bündner Monatsblatt 1959 S. 245, wo etwa de sublime (statt sublimi) und morti

(statt morte) bezeichnend sind.
15 Planta 67—68. Tiefenthaler 198.
18 Bündner Monatsblatt 1959 S. 245.
17 Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen, Texte 1948 S. 77, Untersuchungen

1951 S. 115.
18 Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 15, Zeile 35.
19 Bündner Monatsblatt 1959 S. 245.
20 Planta S. 67—68.

50



gracii kann zweifach gedeutet werden, deutsch und romanisch. Das
romanische cazza formte sich in alemannischem Munde zu Gatze,
das compostu zu Gumpisch, das campu Renu zu Camprin usw. Es

ist auch ein Germanismus, wenn in den ältesten Urkunden von St.
Gallen trado zu drado und credo zu gredo umgewandelt wird21. Aber
es kann auch romanisch gedeutet werden, entwickelte sich doch das

lateinische crassia zum rätoromanischen grascha um, wie uns Dr. Andrea
Schorta, Chur, belehrt. Aber auch in den übrigen lateinischen
Tochtersprachen finden wir überall die gleiche Erscheinung (frz. graisse,

prov. graisa usw.)22. Ja, selbst im Rätoromanischen ist Pancratius

zu Brangazi, Pargätzi usw. abgewandelt, also stets eine Media statt
der früheren Tenuis23.

Zusammenfassend muß man sagen, daß das Latein noch starke

Spuren der merowingischen Sprachverwilderung aufweist, weit
entfernt von der Latinität des Karlsbiographen Einhard (f 840), oder
des Reichenauer Abtes Walahfrid Strabo (| 859), oder der Briefe des

Abtes Lupus von Ferrières (f nach 862). Vom Geiste der karolingischen

Renaissance ist der Schreiber in keiner Weise berührt. Aber
noch der Disentiser Schreiber Subo, wohl ein Langobarde seiner
Herkunft nach, der zur gleichen Zeit, im ersten Viertel des 9. Jh. schrieb,
kümmerte sich ebensowenig um die klassischen Formen wie der
Schreiber unseres Reliquienregestes. Erst im zweiten Drittel des 9.

Jh. verbesserte sich die Latinität im rätischen Kloster in etwa24. So

mag es auch anderswo gewesen sein, sofern der Schreiber nicht an
einem Orte und in einer Gemeinschaft lebte, die ein Zentrum der

21 Planta 70. Vergi, das urnerische Gurtnellen aus curtem bezw. cortinan bezw.

cortinellam. Historisches Neujahrsblatt von Uri 1957/58 S. 8. Dazu Bündner
Monatsblatt 1959 S. 247.

22 Meyer-Lübke W., Romanisches Etymologisches Wörterbuch. 3. Aufl. 1935 nr.
2298. Dazu vergi, nr. 2304 cratis bezw. cratem Gitter, obwaldisch grad.
Dazu Bündner Monatsblatt 1959 S. 247.

23 Kubier A., Die romanischen und deutschen örtlichkeitsnamen des Kt.
Graubünden 1926 S. 239 nr. 1703. Zu dem Familiennamen Bangrazi usw. siehe

Schweizerisches Idiotikon 2 (1885) 573, 835 und 4 (1901) 1391 sowie Nied
Ed., Heiligenverehrung und Namengebung 1924 S. 53. Ein Familienname, der
mit Pancratius zusammenhängt, existierte wohl im Frühmittelalter noch nicht.
Siehe Huisman A. Z., Die Verehrung des hl. Pancratius. 1939 S. 138.

24 Müller L, Zu rätischen Handschriften des 9.—11. Jahrhunderts. Bündner
Monatsblatt 1959 S. 229—263, bes. 233—258.



neuen Bildung der karolingischen Renaissance war, wie etwa Aachen,
Tours, Reichenau.

Die Art unseres Dokumentes ist klar, handelt es sich doch um
die einfachste Art, Reliquien zu beglaubigen, indem man einen kleinen

Pergamentstreifen beilegte, der nicht viel mehr als den Namen
enthielt. Es waren dies sog. schedulae oder cedule, Etiquetten, die
nach damaliger Zeitauffassung einer sog. Authentik gleichkamen.
Solche gab es im Frühmittelalter nicht wenige25. Es scheint auch,
daß auf unserem Pergament erst nachträglich: et sancte Pongracii
hinzugefügt wurde, deshalb auch der Abstand vom vorhergehenden
Worte. Jedoch kann die gleiche Hand am Werke gewesen sein. Eine
weitere Frage ist, ob diese Art der Beglaubigung genügend ist. Wir
müssen uns bewußt sein, daß der frühmittelalterliche Christ keine
historisch-kritischen Studien machte, ja sogar sehr unkritisch war,
was solche Reliquien betrifft. Viele Reliquien waren auch nur
Berührungsreliquien26. Mag es sich hier aber verhalten wie es will, auf
alle Fälle belegt die Anschrift den Kult der betreffenden Heiligen,
der irgendwoher gekommen sein muß, was wir hier genauer zu
untersuchen haben.

Der Märtyrer Alexander ist der erste Heilige, den unsere Quelle
nennt. An Heiligen der frühchristlichen Zeit, die diesen Namen
tragen, fehlt es nicht. Schon im Kanon der römischen Messe finden
wir einen spätantiken Märtyrer Alexander, wohl denjenigen, dessen

Fest man am 10. Juni feierte27. Es gab auch in Bergamo einen
Soldaten und Märtyrer Alexander, dessen Kult seit dem 6. Jh. bezeugt

25 Darüber Stückelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz i (1902)
XIV ff. Braun J., Die Reliquiare 1940 S. 681—691. Bruckner A., Einige
Bemerkungen zur Erforschung des frühmittelalterlichen Heiligenkultes in der
Schweiz in Studi in Onore die Cesare Manaresi 1952 S. 31—52, bes. 44—52
über Reliquienauthentiken im allgemeinen und besonders über diejenigen von
St. Maurice.

26 Schnürer G, Kirche und Kultur im Mittelalter I (1924) 208—211.
27 Canon Missae Romanae ed. L. Eizenhöfer 1 (1954) 40 nr. 119, dazu Jungmann

J. A., Missarum Solemnia 2 (1948) 308. Zu den vielen einzelnen Alexander

siehe Delehaye H., Martyrologium Hieronymianum 1931, Register, ebenso

Delehaye H., Les Origines du Culte des Martyrs 1933, Register, dazu
Lexikon f. Theologie und Kirche 1 (1957) 313—314. Zum Monasterium S.

Alexandri in Parma, das schon 836 gegründet wurde, siehe Kehr F., Italia Pontificia

5 (1911) 424.

52



ist28. Seine Verehrung läßt sich in Mailand im frühen 9. Jh. annehmen29.

In Rätien kommen Sisinius, Martyrius und Alexander in
Frage, die 397 im Nonsberg (Val di Non) erschlagen, dann von
Bischof Vigilius (f 405) nach Trient übertragen wurden. Ein Sakra-

mentar, heute in der Kapitelsbibliothek von Vercelli, das um 850
entstanden ist, nennt alle drei Märtyrer30. DasPfäferser
Reliquienverzeichnis von ca. 900 gedenkt sancti Vigilii episcopi et martyris,
sancti Sisinnii, sancti Alexandri, item sancti Sisinii cum XL mar-
tyribus, dann aber gegen Schluß des Verzeichnisses: sancti Mauricii,
sancti Alexandri, sancti Vuillibrodi31. Noch ein anderes Martyrer-
Trio ist zu erwähnen: Alexander, Papst (3. Mai), gefeiert zusammen
mit Eventius, einem Priester, und Theodolus, einem Diakon. Alle
drei Heiligen werden in den alten Sakramentarien erwähnt, auch

in Cod. Sang. 348, der in karolingischer Zeit in Chur entstanden
ist32. Auch die frühmittelalterliche Namenwelt gibt hier einen
Fingerzeig. Wir finden den Namen Alexander in karolingischer Zeit
wohl in Corbie und Molûme, aber auch in Leno (Brescia) und Di*-
sentis. Alexandria, nicht Alexander, entdecken wir zur gleichen Zeit
auch in S. Salvatore zu Brescia. Aber Eventius findet sich zweimal
im karolingischen Disentis und öfters in Pfäfers sowohl im 9. Jh.
wie auch etwas später. Aber sonst ist Eventius nicht im Onomasticum
der Reichenauer Confraternitas vertreten. Einen Theodolus treffen
wir freilich nicht, nur z. B. einen Theodoras im 9. Jh. in Disentis
und Schuttern33.

Das württembergische Marienkloster Faurndau bewahrte nach
einer Urkunde von 875 Reliquien dieser drei Märtyrer auf: ubi etiam

28 Lexikon f. Theologie u. Kirche 1 (1957) 314.
29 Heiming O. in Colligere Fragmenta. Festschrift A. Dold 1952 S. 224.
30 Teßmann F., Tridentum-Anagnis-Anaunia. Der Schiern 31 (1957) 361—372.

Gamber KL, Sakramentartypen 1958 S. 132. Zu den rätischen Sisinnius-Kir-
chen im Gebiet der 5 Dörfer im 9. Jh. (831, 849) und in Laas (Vintschgau)
wohl auch noch in karolingischer Zeit siehe Der Schiern 34 (i960) 328.

31 Perret Fr., Urkundenbuch der südl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 62—63.
32 Mohlberg K., Das fränkische Sacramentarium Gelasianum 1939 S. 113. Dazu

Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen, Untersuchungen, 1951 S. 56.
Über Reichenau siehe Colligere Fragmenta, Festschrift A. Dold 1952 S. 238.

33 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, Register am Schlüsse. Zu
Alexander Müller L, Die Anfänge von Disentis 1931 S. 39. Zu Alexandria Valentini

A., Codice Necrologico di Brescia 1887 S. 12, 21, 41, 115.

53



pignora sanctorum Alexandri, Eventii et Theodoli requiescunt34. Für
die Mitte des 9. Jh. belegt uns das Reichsurbar für Rankweil den

Titulus S. Alexandri35. Ob nun dieser hl. Alexander, Kirchenpatron
in Rankweil, ferner der an zweiter Stelle genannte hl. Alexander in
der Reliquienrolle von Pfäfers um 900 und auch unser Alexander
auf dem Inschriftendokument von Beromünster sich auf den Heiligen

von dem römischen oder rätischen Trio oder sogar noch auf
einen anderen Heiligen dieses Namens bezieht, ist schwer zu entscheiden.

Auf alle Fälle scheint mir ein Hinweis auf Rätien vorhanden

zu sein, weil ja dort nicht nur das rätische, sondern auch das römische

Trio Einfluß hatte. Daß wir überhaupt weit und breit, von
Lausanne bis Regensburg, im Frühmittelalter kein Alexanderpatrozinium
finden, außer gerade im rätischen Rankweil, besagt doch allerhand.

Der zweite Heilige war St. Leodegar, Bischof von Autun,
verbannt nach Luxeuil, 679 ermordet. Seitdem seine Reliquien 681 nach
St. Maxentius, wo er früher Abt gewesen war, übertragen worden

waren, wurde er im ganzen Frankenreiche verehrt36. Die beiden um
720—730 von Pirmin organisierten elsässischen Klöster Murbach
und Masmünster hatten ihn zum Patron. Murbach war freilich erst

um 760 im Besitze des Leodegarshauptes und wohl erst seit diesem

Zeitpunkte unter dem Hauptpatron St. Leodegar37. Die Lützelau
nannte ihn 741 als Nebenpatron. Das Chorherrenstift Werd (Kt.
Solothurn) stand 773 unter seinem Schutze38. Es ergibt sich ganz von
selbst, daß das Kloster in Luzern, das irgendwie in Zusammenhang
mit Murbach stand, den hl. Leodegar zum Patron hatte, wie wir oben

ausgeführt haben. Wie sehr das Frankenreich der Ausgangspunkt
dieses Kultes war, erhellt auch dadurch, daß der «Leudegarius
Abbas», der Civate um die Mitte des 9. Jh. neu organisierte, aus dem
Frankenreich stammte39. Mit dem Frankenreich bzw. mit der Pir-
minsbewegung von dorther dürfte es zusammenhängen, daß Pfäfers

34 Wartmann H., Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 2 (1866) 203 nr. 591.
35 Meyer-Perret, Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 377, dazu Montfort 1962 S. 6.
36 Hecker 113—116, Tüchle 119.
37 Clauß J., Die Heiligen des Elsaß 1935 S. 163—165.
38 Hecker 113 f.
39 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884 S. 384, dazu Bognetti-Marcora,

L'Abbazia Benedittina di Civate 1957 S. 47—48.

54



um 880 in der Abteikirche und um 900 in der Leutkirche St. Evort
Reliquien des Heiligen besaß40. Wohl bereits im 9. Jh. verehrte auch
St. Gallen den Heiligen, das dessen Passio um 900 besaß41. Unser
Reliquien-Test dürfte wohl irgendwie mit Luzern und dadurch
entfernt mit dem Frankenreiche Beziehungen nahelegen 42.

Der dritte und letzte Heilige auf unserem Dokument ist St. Pan-
kratius. Es handelt sich um einen römischen Märtyrer, dessen

Gedächtnis durch sein Grab an der Via Aurelia festgehalten wurde. Die
Festmesse zum 12. Mai finden wir bereits in den frühmittelalterlichen
Sakramentarien (Gelasianum und Gregorianum). Papst Symmachus
(498—514) erbaute eine Kirche über seiner Ruhestätte, welche
Honorius I. (625—638) erneuerte. Schon Papst Pelagius IL (578—590)
sandte Reliquien nach Marseille. Gregor d. Gr. (f 604) war ein
besonderer Verehrer des Heiligen und sandte an die Langobardenkönigin

Theodelinde eine Öllampe vom Grabe des hl. Pankratius43.
Von der Papststadt, wo das Heiligtum unseres Märtyrers von vielen

Pilgern schon im 6. Jh. besucht war, kam der Kult über Oberitalien
nach Rätien. Westlich von Trins fand man auf einem Felsen eine

Baptisteriumsarilage von ca. 500. Im Anschluß daran entstund im
8. Jh. die eigentliche Pankratiuskirche mit gestelzter Apsis, die dem

ganzen Felsen den Namen Crap Sogn Parcazi gab44. Wohl im 7. Jh.,

40 Perret F., Urkundenbuch der südl. Teile des Kt. St. Gallen i (1961) $2, 63,
wonach Pfäfers im ganzen 3 Leodegar-Reliquien besaß.

41 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben 1918 S. 11, 101,

124. Dazu Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen, Untersuchungen 1951
S. 115, 164.

42 Beziehungen zum burgundischen Westen zeigt auch die in der 2. Hälfte des

8. Jh. in Luzern geschriebene Vita S. Apri. Lowe E. A., Codices Latini An-
tiquiores 7 (1956) 16 nr. 887.

43 Die Belege gesamthaft bei Huisman A. Z., Die Verehrung des hl. Pancratius
in West- und Mitteleuropa. Haarlem 1939 S. 8 f. 37, 51. Dazu Lexikon f.
Theologie und Kirche 8 (1963) 22. Munding K., Das fränkische Sacramenta-

rium Gelasianum 1939 S. 117. Kehr F., Italia Pontificia i (1906) 32, 176; 8

(193 j) 474 für das Gebiet von Rom und Neapel. Munding E., Die Kalenda-
rien von St. Gallen, Untersuchungen 1951 S. 58—59.

44 Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 4 (1942) 6, 30 Bertogg
H., Beiträge zur mittelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder-
und Hinterrhein 1937 S. 38—40, 142—143. Der Hinweis S. 143 auf Pancratius

in Windisch dürfte problematisch sein.

55



jedenfalls noch vor ca. 740, entstand die Pfarrei Ragaz, deren
Pfarrkirche dem hl. Pankratius geweiht war45. In diesem Zusammenhange

ist es bemerkenswert, daß das Kloster Pfäfers um 900 in der St.

Evort-Kirche Reliquien des Heiligen hinterlegte46. Mit diesen
rätischen Gebieten hatte damals St. Gallen viele Beziehungen. Es
verehrte den hl. Pankratius im 9. Jh. und besaß gegen Ende des

gleichen Säkulums seine Passio47. Sonst ist der Kult in unserem Umkreis
eher selten, wird jedoch nach der Jahrtausendwende zahlreicher48.

Es ist mehr als wahrscheinlich, daß unser Pankratius-Kult, den

wir auf dem Beromünsterer Pergamentstreifen vermerkt finden, auf
rätische Anregungen, zumindest mittelbar, zurückgeht, der rätische

Kult wohl aber unmittelbar von dem benachbarten Italien her
kam (Rom). Damit hebt sich unsere Verehrung ab von den
reichsdeutschen Patrozinien, die erst dann auftraten, nachdem Kaiser
Arnulf 895 in der Pankratiuskirche zu Rom gebetet hatte und sich dann
dem Helfer-Heiligen dankbar erweisen wollte49. Vermutlich hat die
rätische Herkunft auch nichts zu tun mit der angelsächsischen
Verehrung, die dadurch entstand, daß Papst Vitalian (657—672)
Reliquien des hl. Pancratius nach England schenkte50. Die angelsächsischen

Missionare haben nicht in Rätien gewirkt. Wir können höchstens

von mittelbaren Einflüssen durch angelsächsische Klöster wie
z. B. Fulda sprechen, mehr nicht. Vie näher liegt doch, daß der Heilige

über Norditalien von Rom nach Rätien bekannt wurde 51.

45 Gmür M., Urbare und Rödel des Klosters Pfäfers 1910 S. 35, dazu Rätische
Pfarreien 479—480.

48 Perret, Urkundenbuch 1. c. S. 62.
47 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben 1918 S. 7, 73, 77.

Derselbe, Die Kaiendarien von St. Gallen, Texte 1948 S. 52.
48 Huisman S. 125 zitiert für die karolingische Zeit süddeutsche Patrozinien. In

Mailand ist der Kult erst spätkarolingisch oder überhaupt nachkarolingisch.
Heiming O. in Colligere Fragmenta, Festschrift Dold 1952 S. 232. Die Patrozinien

im Liber Notitiae Sanctorum Mediolani ed. Magistretti-Villard 1917
S. 308—309. Huisman S. 133 verwechselt bei Bischofszell wohl Pelagius mit
Pankraz. Über den Kultus im 11./12. Jh. siehe Tüchle 129, Hecker 67—69,
Benzerath 100, 180, 209. Gruber, Sitten 86—87. Montfort 1962 S. 5.

49 Huisman 94 ff. Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols 1928 S. 123—124.
Tüchle 129.

M Huisman 46—47, 122 f. Tüchle 129.
51 Huisman 131—136, 152 behandelte Italien nicht und hob Rätien auch nicht

gebührend hervor, deshalb erkannte er die Entwicklungslinie nicht.

56



Ob wir nun das Pankratius-Patrozinium in Oberkirch und Hitzkirch

der frühmittelalterlichen Schicht zuweisen und sogar mit den

Reliquien, die in unserem Verzeichnis Anfang des 9. Jh. genannt
sind, in Zusammenhang bringen dürfen, ist schwer zu entscheiden.

Die Reliquien können gut für die Weihe dieser Kirche von Nutzen
gewesen sein. Sie werden schon Anfang des 9. Jh. im Luzerner
Gebiet vorhanden gewesen sein. Damit haben wir aber noch nicht
bewiesen, daß die beiden Kirchen schon im 9. Jh. existiert haben.

Solange nicht neue Funde und neue Gründe vorliegen, darf man wohl
beide Pfarrkirchen nicht ohne weiteres allzu weit von der
Jahrtausendwende weg in frühere Zeit verlegen. Im 9./10. Jh. war der Pan-
krazkult schon mehr lebendig und zwar von allen Nachbargebieten
her52. In dieser Zeit wirkte ja auch Rätien nicht mehr so sehr auf
die alemannische Schweiz wie im 8./9. Jh. Daher mag auch der Pan-
kratius-Kult nicht mehr direkt von dorther gekommen sein53.

Zum Schlüsse fragen wir uns, was denn eigentlich der ganze
Reliquienzettel besagt. Da müssen wir uns erinnern, daß selbst die
berühmten Cedulae von S. Maurice im Wallis, die aus der Zeit von
600 bis 800 stammen, keineswegs sicher für die Geschichte dieses

berühmten Heiligtums direkt verwendet werden können, sondern zum
wenigsten teilweise einfach als Geschenke in oft späterer Zeit dorthin

kamen54. Unter der Voraussetzung, daß wir noch zu Beginn des

9. Jh. keine Kirche und kein Chorherrenstift Beromünster vor uns
haben, dürften die drei Reliquien am ehesten mit dem Kloster Luzern
zusammenhängen, wie wohl am deutlichsten die Reliquien des hl.
Leodegar einen Fingerzeig gebe. Aber mehr nach Rätien weisen
Alexander und besonders Pankratius. In dieser Richtung geht auch das

vulgäre Latein, das eher einen Romanen vermuten läßt. Dazu kommt,
daß ja die Schrift wohl kaum alemannisch ist. Von Luzern war der

Weg zum rätischen Kulturgebiet nicht so weit, wie es auf den ersten

52 Huisman 125 zählt folgende süddeutsche Pankratius-Kirchen auf: Liei (Freiburg)

9. Jh., Böckingen (Rottenburg) 795, Kirchisen (München-Freiburg) 787/
821, Raitenhaslach (München-Freising) 875. Huisman nennt Oberkirch und

Hitzkirch S. 132—133 und vermutet, daß Oberkirch mit der Verehrung des

Heiligen durch die Ritter zusammenhänge S. 136.
53 Das nimmt auch Huisman S. 152 an, jedoch ohne den frühen und späteren Kult

zu unterscheiden.
54 Bruckner A. in den Studi in Onore di Cesare Manarese 1952 S. 47, 52.

57



Blick scheinen möchte. Im Reichsurbar aus der Mitte des 9. Jh.
erscheinen folgende Pfäferser Besitzungen, die wir von Luzern aus
gesehen aufzählen: Ein Hof und eine Kirche in Weggis, von Luzern
leicht auf dem Seeweg erreichbar, wiederum ein Hof und eine Kir-
ohe in Tuggen, in Wyden bei Weesen eine Kirche, ebenso in Quarten,

ferner in Wallenstadt. Über Meis, wo Pfäfers drei Kirchen
besaß, ging der Weg zum rätischen Kloster55. Dabei ist erst noch

zu bedenken, daß die Besitzungen in Weggis und Tuggen nach
allem in die Zeit des dritten Pippin (747—768) zurückgehen56. Die
Route am Walensee verband zudem ja auch Zürich mit Rätien,
genauer mit der rätischen Geistigkeit und Kultur, wie die zu Beginn
des 9. Jh. in Zürich verfaßte Passio der heiligen Felix und Regula
belegt57. Luzern und Zürich sind gleichsam in gewisser Hinsicht
kulturelle Außenposten des damals hochstehenden Rätien.

Man darf daher vermuten, ja als wahrscheinlich betrachten, daß
ein von der kulturellen Geistigkeit Rätiens berührter Mönch der
Abtei Luzern unser Reliquienverzeichnis geschrieben hat. Irgendwie
hatte dieser Kleriker Verbindung mit dem churrätischen Kreis. Als
er seine Reliquien «deklarierte», stand sein Konvent noch ganz mit
Murbach in Zusammenhang. Es pulsierte in dem Luzerner
Benediktinerkloster noch geistiges Leben. Nicht umsonst bestätigte noch Ludwig

der Fromme (814—840) die Schenkung seines Großvaters Pippin

III. (747—768), welche sich auf fünf Leute in Emmen bezog58.

Von Luzern kamen die Reliquien und mit ihnen der «Begleitschein»
nach Beromünster.

55 Meyer-Perret, Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 387—388.
56 Büttner H., Zur frühen Geschichte der Abtei Pfäfers. Zeitschrift f. Schweiz.

Kirchengeschichte 53 (1959) 8.
57 Büttner H. in der Schweizerischen Zeitschrift f. Geschichte 1 (1951) 532, dazu

weiter Müller I., Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter 1964 S. 44—46. Zu
den dort angeführten onomastischen Belegen für Florentius kann man noch

hinzufügen das Monasterium S. Florentii in Fiorenzuola (Piacenza), das schon

830 belegt ist. Kehr F., Italia Pontificia 5 (1911) 520.
58 Siehe die Ausführungen von Paul Kläui in der Zeitschrift f. Schweizerische

Geschichte 24 (1945) 1 f., bes. die Zeittafel S. 20.

58



VERZEICHNIS DER PATROZINIEN

Alexander
Alban
Andreas
Barbara
Christophorus
Gallus

Georg
Heinrich
Hieronymus
Jakob
Johann Baptist
Josef
Laurentius
Leonhard

Marcellus
Maria
Martin
Mauritius
Nikolaus
Pankratius
Pantaleon
Peter
Peter und Paul
Sigismund
Stephan
Theodul
Ulrich
Zeno

59


	Die Entstehung der Pfarreien an den Ufern des Vierwaldstättersees

