Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 117 (1964)

Artikel: Die Entstehung der Pfarreien an den Ufern des Vierwaldstattersees
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Entstehung der Pfarreien an den Utern
des Vierwaldstittersees

Von P. Iso Miiller

LITERATUR

Amrein W., Urgeschichte des Vierwaldstitter Sees und der Innerschweiz. 1939.

Beck M., Die Patrozinien der iltesten Landkirchen im Archidiakonat Ziirichgau.
1933.

Benzerath M., Die Kirchenpatrone der alten Ditzese Lausanne im Mittelalter 1914.

- Birchler L., Die Kunstdenkmiler des Kt. Schwyz 1 (1927) Einsiedeln, Héfe u.
March; 2 (1930) Gersau, Kiifinacht und Schwyz.

Durrer R., Die Kunstdenkmiler des Kt. Unterwalden 1928.

Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kt. Graubiinden 1925.

Graf Th., Zur Einfithrung des Christentums in Nidwalden. Beitrige zur Geschich-
te Nidwaldens 19 (1949) §—18.

Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Dibzese Sitten im Mittelalter 1932.

— Die Gotteshduser des alten Tessin. Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchenge-
schichte 33 (1939) 1—49, 99—144, 177—232, 273—319.

Hecker Cl., Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau im Mittelalter
1946. ‘

HBLS = Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz. 7 Bde und Suppl. 1921
bis 1934.

Lebner J. B., Die mittelalterlichen Kirchen-Patrozinien des Bistums Regensburg
1. Teil 1953.

Moos Xaver von, Die Kunstdenkmiler des Kt. Luzern. Bd. I. Die Amter Entle-
buch und das Luzern-Land 1946.

Miiller Iso, Der Gotthard-Raum in der Friihzeit. Zeitschrift f. Schweizerische Ge-
schichte 7 (1957) 433—479.

— Uri im Friihmittelalter. Historisches Neujahrsblatt von Uri 1957/58 S. 7—39.

— Zur Besiedlung der Gotthard-Tiler. Geschichtsfreund 111 (1958) 5s—35.

— Die ritischen Pfarreien des Friithmittelalters. Zeitschrift fiir Schweizerische
Geschichte 12 (1962) 449—497.



— Zum ritischen Pfarrei-System im Vorarlberger Gebiet. Montfort 14 (1962)
j—23.

Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Abteilung
Urkunden. 1 (1933); 2 (1937).

Reinle A., Die Kundstdenkmiler des Kt. Luzern. Bd. II. Die Stadt Luzern. 1.
Teil 1933. Bd. III. Die Stadt Luzern 2. Teil 1954. Bd. IV. Das Amt Sursee
1956. Bd. V. Das Amt Willisau. 1959. Bd. VI. Amt Hochdorf 1963.

Siegwart J., Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschspra-
chigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160. 1962. "

Tiichle H., Dedicationes Constantienses. Kirch- und Altarweihen im Bistum Kon-
stanz bis 1250. 1949.

I. DIE URNERISCHEN PFARREIEN

Im innerschweizerischen Raume l4flt sich die ilteste Entwicklung
der Pfarreien nirgendwo besser erfassen als am urnerischen Seege-
biet. Die alteste Pfarrei ist St. Peter in Biirglen, in geschiitzter Lage
oberhalb des durch den Reufi-Ausflufl gefihrdeten Talgrundes. Sie
wird 857 erstmals genannt, entstand aber wohl zu Anfang des 8.
Jahrhunderts. Vermutlich hatte der Reichenauer Abt Eddo hier sei-
ne kurze Exilszeit zugebrachtl. Die zweite Pfarrei war St. Alban
in Silenen, entstanden wohl in der Zeit von 750—850, jedenfalls vor
- der ersten Nennung 857. Thr entsprach im Talboden St. Martin in
Altdorf, gegriindet sicher vor 1223, vielleicht in der Zeit, da Otto 1.
952 dem Fraumiinster half, die Besitzverhiltnisse in Uri neu zu ord-
nen. Altdorf wurde dann auch Residenz, aber es blieb nicht der Lan-
dungssteg fiir Biirglen. Diese Rolle iibernahm Flielen, das umso be-
deutender wurde, je mehr die Reuff an Land anschwemmte. Daf die
Herren von Attinghausen in der 1. Hilfte des 14. Jahrhunderts den
Fliieler Zoll gut in Hinden hielten, zeigt die wachsende Bedeutung.
Um 1360 mag wohl die Georgskirche entstanden sein. Fliielen war
eine Tochterpfarrei von Altdorf, offenbar mehr verkehrstechnisch
als siedlungsmiflig wichtig. Daher bildete sich hier erst nach Jahr-
hunderten eine Pfarrei, ja sie kann als die letzte Tochterpfarrei von

L Siegwart 78 scheint Attinghausen mit dem Abt Eddo in Verbindung zu bringen.
Da er aber kein Haupt einer Familiensippe war, hat dies Schwierigkeiten.



Altdorf angesehen werden. Das ergibt die Aufzihlung aller Filialen
von Altdorf mit dem Datum ihrer erreichten Selbstindigkeit: Sisi-
kon 1387, Seelisberg ca. 1450, Erstfeld 1477, Seedorf 1591, Atting-
hausen 1600, Fliielen 1665 2. Ein typisches Beispiel, wie Verkehrs-
knotenpunkte oft keine bedeutenden Siedlungen sind und daher erst
spat zu ihrer kirchlichen Organisation gelangen. Wir werden noch
andere Belege dafiir nennen (Brunnen, Stansstad). Die Aluvdorfer
Filialen zeigen aber auch, dafl meist zuerst die entferntesten Sied-
lungen zu ihrer Eigenstindigkeit kamen, so hier Sisikon und Seelis-
berg vor den iibrigen vier Tochterkirchen. Diese Beobachtung lifit
sich auch sonst verfolgen, man vergleiche nur die Pfarreibildung in
der Cadi, wo sich zuerst Ursern als die am weitesten entfernte Sied-
lung selbstindig machte, dann erst Tavetsch und erst am Schlusse
Medels 2. Von den zehn Filialkirchen von Lugnez machte sich zuerst
Vals, also das entfernteste Dorf, kirchlich unabhingig 4. Das gleiche
Resultat ergibt sich, wenn wir die Pfarrei Seedorf ins Auge fassen,
von der sich zuerst 1621 Isenthal frei machte, das nihere Bauen
aber erst 1801. Zugleich ist Bauen auch mehr ein verkehrsgeographi-
scher Punkt als eine ausgedehnte Siedlung, dhnlich wie Flijelen. Die
Erfahrungen, die man in kleineren Gebieten macht, lassen sich iber-
all wieder mit mehr oder weniger Gleichheit anwenden.

2 Das Urner Seegebiet ist hier nur kurz skizziert, weil schon nihere Untersu-
chungen vorliegen. Uber Silenen siehe M. Beck in der Zeitschrift fiir Schweize-
rische Geschichte 28 (1948) 273—309 und H. Biittner ebendort 29 (1949) 1—16,
dazu Miiller, Uri im Friihmittelalter bes. 22—32 sowie Besiedlung der Gortt-
hard-Tiler 23—33.

3 Gotthard-Raum 444 f.

4 Ritische Pfarreien 467—469.



II. DIE SCHWYZERISCHEN PFARREIEN

1. Die Grofipfarrei Schwy:z

Das Christentum kam im Gefolge der romischen Kultur in unse-
re Lande. Aber im Gebiete des Dorfes Schwyz fand man einzig 1857
einen groflen Schatz, dessen jiingste Miinzen aus dem Anfange des
3. Jahrhunderts datieren. Offenbar wurden die Kostbarkeiten in der
Stunde der Gefahr vergraben . Damit ist also bislang noch keine
Dauerbesiedlung und daher auch keine Christianisierung erwiesen.
So wird wohl systematisch und organisatorisch, also nicht sporadisch
und zufillig, das Christentum erst von dem Anfang des 7. Jahrhun-
derts gegriindeten Bistum Konstanz zu den hier angesiedelten Ale-
mannen gekommen sein. Nicht nur Sprache und Ortsnamen, auch
Funde weisen auf die Alemannen hin. So fand man im schwyzeri-
schen Dorfkern alemannische Reihengriber, die auf eine Nekropole
hindeuten, nicht weit davon entfernt auch ein Skramasax. Vorge-
schlagen als Datum wurde nur ungefihr das 7. Jahrhundert, was die
Prahistoriker entscheiden oder modifizieren sollen 2. Der Name des
Dorfes ist im 10. Jahrhundert belegt3. 1114 ist die Rede von den
cives de villa Svites 4, Es handelt sich um eine typische Hofsiedlung,
welche das Geldnde unter den Mythen umfafite, dazu aber auch die
Tiler der Muota und der Steiner Aa. Sicher wissen wir, dafl die
Kirche von Schwyz 1121 geweiht wurde und zwar vom Konstanzer
Bischof Ulrich I. Es war aber wohl nur eine Neuweihe, wie sich
schon aus dem Alter der Filialen, besonders von Steinen (1125) er-
gibt. Nicht unwahrscheinlich ist, dal die vorhergehende Kirche 1117
zerstort wurde. Das Patrozinium hielt der hl. Martin inne 5.

An sich kdnnte man zunichst versucht sein, das Alter der ersten
Pfarrkirche am ehesten in die Zeit des 10./11. Jahrhunderts anzu-

! Amrein 132, 138, 154—155, 160—161. Birchler II. 750.

2 Styger Paul, Alemannengriber in Schwyz. Innerschweizerisches Jahrbuch 1
(1936) 82—85. Die schwyzerische Literatur verdanke ich der Giite des Staats-
archivars Dr. W. Keller, Schwyz.

3 Birchler I1. 92, 347.

* Quellenwerk I. nr. 104.

5 Niheres Hecker 71—72.



setzen, da der Martinskult wieder eine neue Bliitezeit erlebte, ange- .
regt durch die Cluniazenser, deren grofier Abt Odo (1 942) frither
Kanonikus in Tours gewesen war ©. Die Reformer des 11./12. Jahr-
hunderts {ibergaben dem Frankenheiligen ihre Kloster, so Muri 1064,
Wiblingen 1093, Beuron 1097, Petershausen 11297. Die Kl6ster
- selbst verbreiteten wiederum ihr Patrozinium weiter. Disentis ver-
dringte um 960 im ziircherischen Pfiffikon den hl. Benignus und
setzte dafiir den frinkischen Patron ein8 Ebenso sorgte Disentis,
daf} die Pfarrei Medels Ende des 12. Jahrhunderts ihre Kirche dem
hl. Martin als Schutzherrn iibergab 9. Von Muri {ibernahm das nid-
waldische Buochs den Martinstitel 1. Das Gleiche gilt vom ziirche-
rischen Thalwil und dem aargauischen Rohrdorf 1. Auch Altdorf
ist hier nochmals zu erwihnen, das vielleicht bei der Neuordnung
der ziircherischen Besitzverhiltnisse 952 seine Martinskirche erhielt,
auf alle Fille aber vor 1223 Pfarrei war 2,

So plausibel an sich diese Datierung wire, sie ist doch mit einem
deutlichen Fragezeichen zu versehen. Dies aus folgenden Griinden:

1. Schon geographisch fillt dieses herrlich-breite Beckcn von
Schwyz als sehr siedlungsfreundlich auf.

2. Wenn schon das entferntere, nur durch eine Fahrt auf dem en-
gen, felsenumgebenen und unruhigen Urnersee zu erreichende Gebiet
von Biirglen urkundlich 857 Pfarrei war und wohl zu Anfang des
8. Jahrhunderts als kirchliche Organisation gegriindet wurde, ferner
auch Silenen nur wenig jiinger war, dann wird doch wohl das
Schwyzer Hiigelgeldnde, iiber das ja der Weg nach Uri mdglich war,
kaum erst so spit anzusetzen sein.

3. Ferner ist die Schwyzer Kirchenorganisation auch deshalb frith
zu datieren, weil die dortige Kirche keine Spuren einer grundherrii-

¢ Sackur E., Die Cluniazenser 1 (1892) 48, 101, 107, 110, 112, Y1§—116, 119,
308; 2 (1894) 96, 331, 334—33s. Hallinger K., Gorze-Kluny 2 (1951) 900—9go01,
982.

" Tiichle S. 123. Gruber, Sitten 92 f., Gruber, Tessin S. 211.

8 Beck, Ziirichgau 100—ro03. Kldui P., Von der Ausbreitung des Christentums
zwischen Untersee und oberem Ziirichsee im 7. Jh. 1954 S. 5.

® Zeitschrift f. Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 16 (1956) 189—206.

10 Graf S. 16. :

1 Beck, Ziirichgau 105—106, 115—116, 152—155.

12 Uri im Frithmittelalter 25—26. Besiedlung der Gotthard-Tiler 29.



chen Eigenkirche aufweist, was aber bei einer Griindung im 10./11.
Jahrhundert doch wohl anzunehmen wire 13,

4. Ferner kann man sich auch fragen, woher denn sonst die ale-
mannische Bevolkerung seelsorglich vor dem 10./11. Jahrhundert
betreut werden konnte. Sicher nicht von Einsiedeln, das im 10. Jaht-
hundert gegriindet wurde. Im Gegenteil, es hatte Einsiedeln die Ge-
biete von Iberg und Alpthal bis in das ro./11. Jahrhundert wirt-
schaftlich noch nicht erschlossen, daher deren kirchliche Zuordnung
zu Schwyz, was also ein frithes kirchliches Ausgreifen von Schwyz
voraussetzt 14,

5. Bemerkenswert ist schliellich, daf} die erst 934 gegriindete Ab-
tei Einsiedeln um die Mitte des 10. Jahrhunderts die Besitzungen er-
hielt, die das Kloster Pfifers in Schwyz hatte. Offenbar hingen die-
se Besitzungen mit der Kirche in Weggis zusammen, welche sicher
schon im 9. Jahrhundert, wahrscheinlich schon im 8. Jahrhundert
an Pfifers gekommen war 5. Der Schwyzer Besitz der ritischen Ab-
teil diirfte also wohl ins 9. Jahrhundert zu datieren sein.

6. Keine Schwierigkeit hat es, die erste sog. fribmittelalterliche
Kultwelle des bl. Martin zu belegen. Jede Patroziniumsgeschichte
weill hier Hinweis zu geben 18, Fiir unsere Gegenden mag es genii-
gen, zunichst auf die mehrfach belegten Martinspatrozinien in Ri-
tien hinzuweisen, die noch aus vorkarolingischer Zeit stammen (Zil-
lis, Cazis, Disentis, Ilanz, usw.) 7. In der Didzese Lausanne mag auf
die Martinskirchen in St. Immer und Dommartin hingewiesen wer-
den, von denen erstere wohl vorkarolingisch, letztere aber minde-
stens 9. Jahrhundert datiert werden kann 18. Eine Weiheinschrift, die

13 In Schwyz besafl das Kloster Schinis 1045 nur Besitztum, keine Kirche. Quel-
lenwerk I. nr. 78.

14 Auf diese Griinde wies mich in freundlicher Weise Prof. Dr. Heinrich Biittner,
K&lIn, hin, dem ich auch sonst noch manche Hinweise zu verdanken habe.

15 Perret F., Urkundenbuch der siidl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 86—87 nr.
82. Ebendort S. 52, 63 iiber Reliquien des hl. Martin in Pfifers im 9. Jh. Zum
Ganzen siche spiter unter Weggis.

16 Benzerath S. 104 f. Lehner 42 f. Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols 1928
S. 94 f. Feurstein H., Zur iltesten Missions- und Patroziniumskunde im ale-
mannischen Raum. Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins 97 (1949) 32 f.

17 Uber den Martinskult in der Ditzese Chur siche Studien und Mitteilungen des
Benediktinerordens 65 (1953/54) 291—293.

18 Benzerath 106,

I0



man frither ins 9. Jahrhundert, jetzt aber ins 7. Jahrhundert datiert,
belegt auch eine Martinskirche in Windisch 1. Die St. Galler Ut-
kunden beweisen uns solche in Jonschwil (814) und Loffingen
(819) 2%, Von andern Belegen sehen wir ab, da die zitierten geniigen
diirften 21,

Zu diesen Griinden kommen noch allgemeine, bereits frither von
der Literatur vertretene, mehr oder wenig deutliche Momente hin-
zu 22, Trotz allem kann aber eine frithmittelalterliche Kirche in
Schwyz bislang nicht eigentlich bewiesen werden. Es handelt sich
nur um eine Hypothese, die vieles fiir sich hat, die aber weder ge-
naue urkundliche Belege noch archaeologische Funde beibringen
kann. Es wire sehr zu wiinschen, daf} bei der jetzigen Kirchenreno-
vation in Schwyz die ndtigen Grabungen unternommen wiirden, um
hierin Klarheit zu schaffen. Ein eindeutiger gliicklicher Fund wiirde
das, was wir nur als moglich oder als wahrscheinlch motiviert fin-
den, in eine sichere Erkenntnis verwandeln konnen.

Der Umfang der Grofpfarrei Schwyz wird erst klar, wenn wir
die Filialen uns niher ansehen. Da sticht vor allem Steinen hervor,
dessen Kirche 1125 geweiht wurde und von welcher vielleicht noch
der jetzige romanische Turm im Untergeschofl stammt. Das Gottes-
haus war wohl eine Stiftung der Lenzburger und dem hl. Jakobus
Major geweiht 2. Jakobuspatrozinien fanden besondere Verbreitung,
seitdem im 11. Jahrhundert auch Pilgerfahrten von unseren Landen,
zuerst von den Nellenburgern, nach dem galizischen Heiligtum in
Compostela gemacht worden waren. Es konnte hier also noch ein
indirekter Einflufl vom spanischen 'Wallfahrtsorte vorliegen 24. Alte
Jakobuskapellen finden wir schon in der Didzese Lausanne, so in

19 Hecker 69—yo0, dazu jedoch Klebel E. in: Zeitschrift f. wiirttembergische Lan-
desgeschichte 17 (1958) 154 ff, 162 f. und Biittner H. im Historischen Jahrbuch.
1964.

20 Tichle 123.

2t Sjeche Feurstein H. in der Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins 97
(1949) 33—34. -

22 Vgl. den in rechtsgeschichtlicher und allgemeiner Hinsicht wertvollen Aufsatz
von A. Miiller, Zur Geschichte der iltesten Kirchen der Innerschweiz im In-
nerschweizerischen Jahrbuch fiir Heimatkunde 1 (1936) 115—122, bes. 117.

28 Die Weihe-Inschrift im Quellenwerk I. nr. 113 und Tiichle S. 34 nr. 81. Dazu
Hecker 15. Birchler II. 627 f. 676, 751.

2¢ Niheres im Innerschweizerischen Jahrbuch fiir Heimatkunde 17/18 (1954) 189 f.

II



Pery 885 und in BOsingen 912/37 25, Im Bistum Konstanz datieren
siec doch eigentlich erst seit dem 11./12. Jahrhundert 26. In Ritien
fehlen sie vor dem 12./13. Jahrhundert?’. Wir wiirden also hier
wohl auf westlichen Einfluf} schlieRen kénnen, was zugleich auf das
Interessengebiet der Compostela-Wallfahrt hinweist. Steinen scheint
schon vor 1281 die pfarrliche Selbstindigkeit erhalten zu haben 28
Das darf nicht auffallen, denn erstens war es eine typische Land-
pfarrei, die sich iiber Steinerberg, Sattel und Biberegg bis an die Alt-
matt erstreckte, dann war sie als Zugang zum Unterland sehr gut
gelegen. Das spitere Interesse der Habsburger Herren und der Ein-
siedler Aebte belegt, dafl es sich um einen geographisch wertvollen
Ort handelt. Auch der Umstand, dafl wir im 13. Jahrhundert die
Stauffacher hier beheimatet finden, mag allerhand besagen 2. Man
kann gespannt sein auf die in Steinen in der Kirche geplanten Aus-
grabungen, die uns vielleicht das bisherige chronologische und sach-
liche Bild verindern konnen.

Die zweite Filialkirche von Schwyz stand in Muotathal, dessen
Gotteshaus 1275 erwdhnt ist und dessen Patrozinium St. Sigismund
war 30, Der heilige Burgunderkonig, der 523 ermordet wurde, war in
St. Maurice hochgeehrt. Die Bliitezeit seines Kultes in der Konstan-
zer Dibzese datiert 11./12. Jahrhundert und hingt offensichtlich
mit der Reform zusammen, weshalb auch die Kloster am meisten den
hl. Sigismund hochhielten: Reichenau ca. 1000, Chur-Einsiedeln
1039, Muri 1064, Hirsau rog91, Zwiefalten 1109, Petershausen 1129,
Schonau 1164, Weissenau 11723% Wir diirfen daher die Kirche
11./12. Jahrhundert datieren. Selbstindig wurde das Gotteshaus
wohl schon vor 1281, vermutlich jedoch nach Steinen. 'Weil es ent-
fernter war als Steinen und gewdhnlich die entferntesten Kirchen
zuerst Pfarrechte erlangten, wiirde man zwar erwarten, dafl zuerst

Muotathal selbstindig wurde, allein Steinen war ein viel wichtigerer
Ort als Muotathal, das doch schlieffilich ein Endtal darstellt.

25 Benzerath 75—80, 204—205.

26 Tiichle 114—115.

27 Farner 12, 160.

% Hecker 71.

2 HBLS VI. so9—s10, §32—533.
30 Hecker 112.

3 Tiichle 136.

I2



Man diirfte tiberhaupt Muotathal vielleicht etwas iiberschitzt
haben. Die Frith-Funde wie ein Bronzebeil und rémische Miinzen
sind nicht so bedeutend, sonstige Hinweise auf romische Grabhiigel,
eine Romerstrafle usw. recht zweifelhaft 2. Das Patrozinium sah
man frither als frankisch an, was aber nur der noch unsicheren Pa-
troziniumskunde zuzuschreiben war, die zu sehr an das Heiligengrab
selbst ankniipfte und die manigfachen mittelbaren und spiteren Kult-
wege unterschitzte. Das sog. Bursenreliquiar von Muotathal ist wohl
ein Werk des 8./9. Jahrhunderts 33. Aber es ist von auswirts hierher
gekommen. So war es ja auch beim Reliquiar von Beromiinster aus
dem Ende des 7. Jahrhunderts, das vordem in Soissons war und von
dorther kam 3% Die Madonna von Bennau aus dem 12. Jahrhundert
stammt auch nicht von diesem unbedeutenden Ort, sondern vom Klo-
ster Einsiedeln 35, Man darf vermuten, dafl das Muotathaler Opus
irgendwie vom Kulturkreis des Benediktinerklosters Luzern herge-
kommen ist. Neueste Forschungen sehen das Mutathaler Reliquiar
als burgundisch-frinkisches Werk an, das in der frithkarolingischen
Zeit entstanden ist 3, Ist dem so, dann darf an die «Luzerner» Vita
S. Apri aus der 2. Hilfte des 8 .Jahrhunderts erinnert werden, die
«vermutlich in einem schweizerischen Zentrum unter burgundischem
Einfluf geschrieben» wurde 7. Wenn wir also uns den Weg des Re-
liquiars aus dem burgundisch-frinkischen Westen iiber Luzern vor-
stellen, dann setzen wir voraus, daf} es schon im Frithmittelalter nach
Luzern kam, was wir nicht beweisen, sondern nur vermuten kénnen.
Nach dem, was wir vom Muotathal wissen, diirfte das Stiick nicht

%2 Amrein 138, 153, 155, I61.

33 Birchler I1. 254—247 sowie die Kontroverse von Paul Styger und Linus Birch-
ler in den Mitteilungen des Historischen Vereins des Kt. Schwyz 39 (1933)
103—113; 40 (1934) 159—166; 41 (1936) 139—146. Das Urteil Brauns eben-
dort S. 144—145. Dazu vergl. Poeschel E., Die Kunstdenkmiler des Kt. Grau-
biinden 1 (1937) 30 und 7 (1948) 147—149, ferner Baum J. in der Zeitschrift
fiir Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 8 (1946) 207.

3¢ Baum J. in der Zeitschrift f. Schweiz. Archaeologie u. Kunstgeschichte 8 (1946)
203—210, dazu Werner J. in Friihmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern
1954 S. 107—110.

35 Birchler L. in Formositas Romanica. 1958 S. 85—106.

36 Victor H. Elbern, Das frithmittelalterliche Bursenreliquiar von Muotathal. Co-
rolla Heremitana, Festschrift Linus Birchler, 1964.

37 Lowe E.A., Codices Latini Antiquiores 7 (1956) 16 nr. 887.

3



vor dem Hochmittelalter zu seinem heutigen Aufbewahrungsort ge-
kommen sein. Solche Kostbarkeiten wandern erst ab, wenn sie nicht
mehr als «modern» angesehen werden.

Nach Siiden erstreckte sich die Pfarrei bis nach Morschach, das
in erhohter Lage iiber dem Urnersee thront und dessen Gebiet bereits
an Sisikon grenzt. Eine besonders alte Siedlung liegt nicht vor, sind
doch die Frith-Funde nicht erheblich 38. Genannt wird das Dorf
1261,die Kirche ist 1283 konsekriert, erhilt bereits 1302 Pfarrei-Rech-
te, offenbar weil sie verhiltnismiflig weit, auf alle Fille gegen Sii-
den hin am weitesten von der Mutterkirche entfernt war. Man hat
den Eindruck, es handle sich um eine Dorfschaft, die in der Haupt-
sache im Hochmittelalter emporbliihte. Dazu pafit auch das Patro-
zinium des hl. Gallus 3?. Es findet sich nicht nur im Frithmittelalter,
sondern auch in der Zeit des 11.—13. Jahrhunderts zahlreich 4.

Zwischen Morschach und Schwyz finden wir Ingenbohl-Brunnen.
Das kirchliche Zentrum lag in Ingenbohl, wo 1387 eine Kapelle des
hl. Leonhard und des hl. Pantaleon entstund, an der 1483 ein eige-
ner Priester angestellt war. Die pfarrliche Selbstindigkeit erhielt In-
genbohl sogar erst 1618 4. Zu dieser Kirche gehdrte das spitere
Dorf Brunnen, wo Landammann Heinrich von Reding 1632 eine
Kapelle stiftete, deren Schutz der hl. Heinrich, der Patron des Stif-
ters, zu iibernehmen hatte 42, Brunnen selbst wird erstmals im Ein-
siedler Urbar von 1217—1222 genannt*3, Fin ganz iiberraschendes
Licht fillt auf diesen Ort, wenn wir erfahren, dafl der Dreilinder-
bund von 1315 die Schluflbemerkung aufweist: «gegeben ze Brun-
nen» 4. Offensichtlich war der Ort der Kreuzungspunkt fiir den
Weg von Ziirich—Zug—Schwyz nach Fliielen—Altdorf und nach
dem Gotthard sowie auch nach Luzern. Eine zentrale Lage in den
drei Lindern, wie man sie sich nicht besser ausdenken kann! Uberle-
gen wir uns das niher! |

38 Amrein 113, 1§3.

39 Hecker 97, Birchler 228—229.

4 Staerkle Paul in: Sankt Gallus Gedenkbuch 1952 S. 41—42, 57.
Tiichle 108—109.

41 Hecker 93, 121—122, Birchler II. 206, HBLS IV. 35o0.

42 Birchler II. 159. HBLS II. 376—377.

13 Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft Abt. IL
Urbare u. Rédel, Bd. 2 (1943) 40.

4 Castelmur A. v., Der Alte Schweizerbund 1937 S. 45. Quellenwerk II. nr. 807.

14



Brunnen war der Landungssteg fiir Schwyz. Dieses lag selbst am
Ful der Mythen. Wer durch das Dorf geht, merkt bald die grofle
Steigung. Mit Absicht wihlte sich die Siedlung nicht die unsicheren
Ufer des Sees, wo zudem noch die Muota in ihrem Delta Uber-
schwemmungen veranlassen konnte, sondern die hoher gelegenen und
ungefihrdeten Abhinge. Brunnen war fiir Schwyz das, was Altdorf
fir Biirglen und spiter Flielen fiir Altdorf war. Wir diirfen auch
an Stadelhofen in Ziirich erinnern. Wenn man noch hoher greifen
will, kann man an Ostia und an den Pirdus erinnern, die Hafenstid-
te fiir Rom und Athen. Aber Brunnen war nur ein verkehrsstrategi-
scher Ort, keine an sich bedeutende Siedlung, keine alte Pfarrei. Das
kann man an den Griindungszeiten der Kirchen ablesen. Schwyz be-
safl im 10./11. Jahrhundert eine Grofipfarrei, Ingenbohl errichtete
erst 1387 eine Kapelle, erlangte die pfarrherrliche Souverinitit erst
1618. Und Brunnen steht ganz am Schlusse der Entwicklung, denn es
baute sich erst 1632 eine Kapelle und ist heute noch keine eigene
Pfarrei. Man bedenke, was das heift: 1315 Versammlungsort der
drei Lander und erst 1632 eine Kapelle! Dieser Tellensprung ist nicht
so einzigartig, wie es auf den ersten Blick erscheinen mdchte. Auch
in Uri war es ja so, Biirglen datiert ca. 700, Altdorf ca. 10. Jahr-
hundert und Fliielen 14. Jahrhundert. Auch hier muff man mit Jahr-
hunderten rechnen 45, Ein weiteres Gegenstiick bietet das Dorf Leon-
tica im Blenio. Der Geograph von Ravenna nennt im 7. Jahrhundert
im Tale nur die Siedlung Leontica, also einen bloff verkehrsgeogra-
phischen Punkt, der erst im 11./12. Jahrhundert zu einer Pfarrkir-
che St. Johann Baptista gelangte (1204 erstmals genannt). Leontica
ist also keine alte Pfarrei gewesen, das war Biasca (7./8. Jahrhun-
dert), von dem aus die kirchliche Organisation von Blenio und Le-
ventina ihren Anfang nahm 6. Ahnliches ist von anderen Verkehrs-
orten zu sagen, so z. B. von engadinischen Siedlungen 7.

Bevor wir von der Ur-Pfarrei Schwyz Abschied nehmen, sehen
wir uns alle Tochterkirchen an (siche Schema). Da fillt uns auf,
dafl die Pfarrei Gebiete erreichte, die sie anfanglich nicht innehatte,
Landschaften, die ja durch die Mythenberge abgetrennt waren. Es
handelt sich um den Oberlauf der Alp und der Minster, die ihr Was-

45 Uri im Friihmittelalter 22 f.
6 Gotthard-Raum 458—459, dazu Gruber, Tessin 138, 195.
47 Ritische Pfarreien S. 460—461.

Iy



ser der Sihl zutrieben und die daher dem Ziirichsee und nicht dem
Vierwaldstittersee zustrebten. Es ist bekannt, wie die Schwyzer in
den Herrschaftsbereich von Einsiedeln vordrangen. Damit riickte
auch die kirchliche Organisation weiter. Daher entdecken wir als
Tochterkirchen von Schwyz einerseits Oberiberg an der Minster, an-
derseits Alpthal an der Alp. Diese Gebiete waren aber bis 1217, bis
zur Abtretung an Schwyz, kaum stark besiedelt, wohl aber so oder
anders irgendwie nutzbar gemacht®. Bei den Tochterkirchen von
Schwyz entdecken wir auch Lauerz, ein Dorf, das ja mit Goldau zu-
sammen zu Arth gehorte, welcher Hof aber erst im 14. Jahrhun-
dert dem schwyzerischen Gebiet einverleibt wurde 499. Damit wird
unsere Untersuchung wie von selbst auf die Pfarrgemeinde Arth ge-

lenkt.
Die Genealogie der Ur-Pfarrei Schwyz

Die Jahrzahlen geben an, wann der Ort das Pfarrei-Recht teil-
weise oder ganz erhalten hat. Quelle: Birchler II. 94.

Stei Sattel Roth y
temf;g 1 1400/1598 othenturm 1776
vor Steinerberg 1646
Muotathal { Illgau
vor 1281 1392/1676
Morschach Riemenstalden
1302 { 1804
Ur-Pfarre; | Oberiberg Unteriberg
Schwyz 1481 { 1884
Lauerz
1581—1600
Ingenbohl-Brunnen
1618
Alpthal
1805

18 Quellenwerk I. nr. 252 zu 1217. Dazu Ringholz O., Geschichte des Stiftes Ein-
siedeln 1 (1904) 87—88.

4 Gasser A., Territoriale Entwicklung der schweizerischen Eidgenossenschaft 1932
S. 138. Birchler II. 98. Historischer Atlas der Schweiz 1958 Karte 26.

16



2. Arth und Gersan

Der Verkehr ging von Brunnen nach Arth, sofern nicht die Rich-
tung nach Luzern, sondern nach Zug-Ziirich eingeschlagen wurde.
Dementsprechend handelt es sich hier auch nicht um eine neuzeitli-
che Pfarrei, sondern um eine alte. Ob sie Filiale von Schwyz war,
was Theodor von Liebenau mit beachtenswerten Griinden vorschlug,
wire erst noch genauer zu untersuchen 3. Sichere Nachricht bietet
uns die Urkunden von 1036, die fiir Arth (Arta) eine curtis ad sanc-
tum Georgium cum ecclesia belegt, welche die Lenzburger dem Vogt
von Beromiinster iibergaben. Daraus darf man wohl schliefen, daf
die Lenzburger selbst Anteil an der Stiftung oder doch Erweiterung
dieser Kirche hatten 51. Waren sie die Mitstifter, so wire die Kirche
wohl 10./11. Jahrhundert zu datieren. Das Georgspatrozinium wiir-
de durchaus nicht dagegen sprechen, wie etwa andere Georgskir-
chen des Hochmittelalters belegen, so etwa in Castro (Blenio), Pra-
to (Leventina), Schuls (Engadin) usw. 2. Dafl dieses Patrozinium
aber auch friihmittelalterlich sein kann, braucht nicht lange bewie-
sen zu werden, man vergleiche etwa die ritischen Georgskirchen
(Jorgenberg, Kistris, Ruschein)?3. Ende des 9. Jahrhunderts sind
solche auch im Hegau und am Bodensee nachzuweisen 54.

Die gleiche Situation, besser gesagt patroziniengeschichtliche La-
ge treffen wir beim bl. Zeno an. Der Bischof von Verona (4. Jahr-
hundert) erfreute sich zwar schon im Frithmittelalter eines Kultes,
der von Zenoberg bei Meran bis nach Naturns im Vintschgau, von
Miistair iiber Pfifers bis nach Ladir (Gruob) geht, ja selbst im bay-
rischen Isen nachzuweisen ist. Aber seit der Jahrtausendwende nahm
der Kult des Veroneser Bischofs noch stark zu. Die Ubertragung der
Reliquien durch Bischof Walter von Verona (1037—1055) nach
Ulm ist besonders bezeichnend, da daraufhin das Zeno-Patrozinium
an Zugkraft gewann. So errichteten die Leute von Liien (Schanfigg)
im Jahre 1084 sowie die Bewohner von Burgeis (Vintschgau) im

% Belege bei Birchler II. 98.

81 Die Urk. von 1036 im Quellenwerk I. nr. 72, dazu Hecker 81—82, Birchler
II. ¢8.

52 Vergl. Ritische Pfarreien S. 460—461, dazu Lehner 30—31. usw.

53 Gotthard-Raum 435—436, 438. Ritische Pfarreien 452, 468, 485—486.
5 Tiichle 110.

17



Jahre 1131 Kirchen zu Ehren dieses Heiligen. 1163 ist uns auch eine
Zenokapelle in Glurns (Vintschgau) iiberliefert 3. Man frigt sich
nun, in welche der beiden Kultwellen die Zenokapelle von Arth ge-
horte, die 1290 erwihnt wird %. Die Frage hingt auch davon ab,
ob wir die Pfarrkirche St. Georg frither als 10./11. Jahrhundert da-
tiern konnen oder nicht. Am ehesten konnten in beiden Fillen Gra-
bungen weiter fithren. Im Friihjahr 1962 wurden in der Zenokirche,
welche der Kapuzinerkirche voranging, Untersuchungen angestellt.
«Es sind Reste einer gotischen und eines sicher sehr frithen romani-
schen Baues gefunden worden», wie uns der Schwyzer Staatsarchi-
var Anfang 1964 zu melden wuflte. Hier sind noch weitere Klirun-
gen dringend notig.

Man kénnte auch damit argumentieren, dafl Arth am siidlichen
Ufer des Zugersees irgendwie Cham am Nordufer entsprechen miis-
se. Die Kunstgeschichtler vermuten ja, dafl St. Andreas in Cham
wahrscheinlich urspriinglich karolingisch gewesen sei (Birchler L.,
Sennhauser H.R.) 3?. Wenn in Cham ein karolingisches Gotteshaus
war, dann wiirde man am andern Ende des Sees doch vielleicht nicht
erst Jahrhunderte spiter eine Kirche annehmen konnen. Wir stellen
hier nur die Moglichkeit auf, denn iiber Cham sind noch nicht alle
Schleier geliiftet.

Lassen wir also das Aktendossier von Arth getrost noch offen.
Wir konnen aber sicher die obersten Zeitgrenzen, die termini post
quem non aufstellen. Die Pfarrkirche St. Georg wird zum minde-
sten 10./11. Jahrhundert datieren, die Zenokapelle 11./13. Jahr-
hundert. Alles andere kann und darf noch diskutiert werden.

Wenden wir unsere Blicke von Arth zuriick zu den Ufern des
Vierwaldstittersees, denen unsere Studie gewidmet ist. Von Brun-
‘nen erreichen wir auf dem See leicht Gersau. Hier besafl das Kloster
Muri 1064 grofle Besitzrechte. Vielleicht nicht ohne seinen Einflufl
entstand eine Kirche, die 1159 noch nicht erwihnt wird, wohl aber
1179. Sie stand unter dem Patronate des hl. Marcellus, eines Pap-
stes, der Anfang des 4. Jahrhunderts starb 5. Der Heilige besafl

55 Niheres im Schlern 34 (1960) 329 u. 35 (1961) 332—333.

5 Birchler II. 98.

5 Freundl. Mitt. von Herrn H. R. Sennhauser, Zurzach (2. Dez. 63). Die Pline
von Cham bei Villiger E., Der hl. Bischof chne Namen in Cham 1944 S. 16 ff.

58 Hecker 64. Birchler II. 3—js.

18



schon im 6. Jahrhundert eine Basilika in Rom. Die frithmittelalter-
lichen Sakramentarien weisen bereits sein Fest am 16. Januar auf 5.
Reichenau kannte den Heiligen um g9oo, St. Gallen besafl im ro.
Jahrhundert eine Passio ®. Man m&chte jedoch das Gersauer Patro-
zinjium nicht dieser frithmittelalterlichen Kultschicht, sondern der
hochmittelalterlichen Verehrung der Reformzeit anschliefen. Seit-
dem Reliquien 1054 in Haumont und Maricolles (Belgien) gefunden
wurden, erhielt der Heilige in Cluny eine Marcelluskirche. Reliquien
verbreiteten sich in den Jahren 1o9r—1185 nach Hirsau, Zwiefal-
ten, Petershausen, Salem, Weissenau®. Im 12./13. Jahrhundert
nannten drei Kirchen der Dibzese Lausanne den hl. Marcellus als
ihren Schutzpatron ®. Im Spitmittelalter wird der Kultkreis noch
grofer 3. Wir haben also in Gersau als fritheste Kirche ein Gottes-
haus des hl. Marcellus, womit gleichzeitig oder bald hernach eine
Pfarrei anzunehmen ist. Sie bildet die Voraussetzung fiir die politi-
sche Rolle, die Gersau im 14. Jahrhundert spielte, seine Teilnahme
an dem Luzerner Bund 1332 und sein Auskauf von Habsburg 1390.
Erst Anfang des 19. Jahrhunderts ordnete sich das selbstbewufite
Gemeinwesen dem Kanton Schwyz ein.

% Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen 1951 S. 27.
% Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben. 1918 S. 4, 71, 76.
81 Tiichle 122.

82 Benzerath S. 95—96, 205. Fiir die 1173 erwiahnte Marcelluskirche in Chavor-
nay nimmt Benezerath schon eine Kirche im 9. oder 10. Jh. an, weil seit dem
Ende des 9. Jh. dort die burgundischen Kénige 6fters residierten.

83 Beck, Ziirichgau 127. Gruber, Sitten 28, 30, 32, 79—80, 221.

I9



ITI. DER LUZERNER EINFLUSSKREIS

Wenn wir im folgenden von Luzern ausgehen, so nur deshalb,
weil hier die iltesten Nachrichten vorliegen, die auch fiir die iibri-
gen Pfarreien am nordlichen See-Ende wichtig sind. Es ist also nicht
gesagt, dafl die folgenden Kirchen gesamthaft von Luzern aus gegriin-
det wurden. Bei Schwyz haben wir ja auch gesehen, wie Gersau kirch-
lich ganz unabhingig von der Mutterpfarrei Schwyz entstanden ist.

1. Das Kloster Luzern

Um die Mitte des 8. Jh. entstund am Ausflufl der Reuss ein Klo-
ster. Wie fast alle Kloster, so wird auch Luzern eine bestimmte An-
laufszeit bendtigt haben, bis das Kloster in sich vollig gefestigt da-
stand. Wir kennen jedoch die einzelnen Phasen dieser Anfangszeit
nicht genau und sind nur auf Hypothesen angewiesen. So hielt man
dafiir, der alemannische Herzog Uatilo (722/30—736) und Sickinger
Kleriker seien beteiligt gewesen!. Fiir ein eigentliches Benediktiner-
kloster brauchte es aber einen eindeutig monastischen Impuls, den
man fiir Luzern in die Zeit von 741—750 setzte und von Murbach
ausgehen lieff, ein Kloster, das schon 728 von Pirmin organisiert
wurde. Danach wire also Luzern nicht erst zu Anfang des 9. Jh.
mit Murbach in niheren Kontakt gekommen?2. Man erinnere sich,
daf} ja auch Kénig Pippin (751—768) um 747 in St. Gallen die Bene-
diktinerregel eingefiihrt hat3. Und dieser gleiche Pippin schenkte dem
Luzerner Kloster fiinf Freie im Dorfe Emmen. Das vernehmen wir
freilich erst aus einer Bestitigung Kaiser Lothars I. von 840 an Abt
Sigimar von Murbach. Dort wird das Luzerner Kloster als monaste-
rium Luciaria umschrieben 4. Die folgenden Nachrichten sind uns im

! Siegwart 73, 77, 8o.

2 Clauf} J., Die Heiligen des Elsafl 1935 S. 165, dazu ferner Biittner H. im Hi-
storischen Jahrbuch 76 (1957) 524—j525, wo Herzog F. A., Anfinge u. Schick-
sale des Benediktinerklosters zu Luzern (Kiifinacht 1953) besprochen ist. Dazu
Biittner H., Friihmittelalterliches Christentum und frinkischer Staat 1961 S.
83—84.

3 Dariiber m. Bemerkungen in den Gesammelten Aufsitzen zur Kulturgeschichte
Spaniens 20 (1962) 266.

4 Quellenwerk I. nr. § und 10.

20



sog. Traditionsrodel, erhalten in einer Kopie des 12. Jh., iiberliefert.
Die erste Notiz erzihlt, wie der Priester Wichard in Luzern eine Zelle
errichtete, aus welcher eine Monchsgemeinde hervorwuchs. Das Klo-
ster war von Wichard errichtet, besser gesagt erneuert in honore
sancti Mauricii et sociorum eius et sancti Leodegarii martyris et om-
nium sanctorum. Die Nachricht bezieht sich auf die Zeit Ludwigs d.
Frommen (843—76). In der zweiten Notiz ist die Rede von der ba-
silica s. Leodegarii. Sie bezieht sich auf die Epoche Karl ITI. (876 bis
887). In der fiinften Notiz aus der Zeit von Ludwig d. Kinde (900
bis 911) erfahren wir vom monasterium S. Leodegarii. Die sechste
Nachricht meldet uns die Schenkung Rechos und seinen Klosterein-
tritt. Er wurde spiater Abt. Paul Kliui datiert den Eintritt 909 und
die Abtswiirde 910. Auf alle Fille gehort diese Uberlieferung in die
spatkarolingische Zeit?.

Nicht leicht ist die Frage, welcher Patron der urspriinghche war,
ob Mauritius oder Leodegar. Einige Forscher nehmen an, St. Leode-
gar sei der urspriingliche aus dem 8. Jh. gewesen, der ja auch Schiit-
zer der Liitzelau (740) und Werd (778) war, und spiter sei St. Mau-
ritius hinzugekommen als ein «bevorzugter Heilige des ostfrinkischen
Reiches», das damals grofles Interesse an Luzern gehabt habe®. An-
dere Forscher glauben, zuerst sei Mauritius Patron des Luzerner
Klosters gewesen, St. Leodegar sei erst hinzugekommen, als das Klo-
ster unter Murbach gestellt wurde?. Wenn wir nun aber, wie schon
oben angedeutet, die benediktinische Anregung zur Griindung einer
Monchssiedlung in Luzern in Murbach suchen, und zwar von Anfang
an, dann mufl doch das Patrozinium des hl. Leodegar aus der Mitte
des 8. Jh. stammen. Freilich werden in Murbach 728 nach Maria
und Michael zuerst Petrus und Paulus erwihnt, dann erst Leodegar,
wihrend wir spiter 752/762 zuerst Leodegar, dann Petrus und Ma-

5 Quellenwerk I. nr. 9, 1—6. Dazu Kliui Paul, Die Anfinge des Klosters Lu-
zern und ihre politische Bedeutung. Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte 24
(1945) 1—21, ferner Egloff E., Der Standort des Monasteriums Ludwigs d.
Deutschen in Ziirich 1949 S. 129—137. Dazu Siegwart J. in der Schweizeri-
schen Zeitschrift f. Geschichte 8 (1958) 145 f. 187 f. Zum Rotulus siehe Sieg-
wart, Chorherren 170—173, 180, 222.

¢ Klzui 1. c. 15, dazu folgende Anmerkung.

7 Hecker 114.

21



ria genannt finden8. Der Bischof von Autun war also 728 Mitpatron
und riickte erst spiter, als sein Haupt nach Murbach iibertragen wor-
den war, 760 zum Hauptpatron vor?®. So war es noch 840, da uns die
Reihenfolge: Leodegar, Petrus und Maria entgegentritt10. Es wire
moglich, dafl Mauritius mehr oder weniger von Anfang der zweite
Patron von Luzern gewesen wire, wie denn iiberhaupt die Mauri-
tiusverehrung im Friihmittelalter groff war!l. Auch andere Kirchen
und Kloster hatten mehrere Heiligen zu Schiitzern, man vergleiche
etwa die Liitzelau 941 und Disentis 965 2. Aber es ist auch durchaus
moglich, daff der Martyrer von Agaunum erst in der Mitte des 9. Jh.
hinzukam, als der damals «modernere», in der hohen Politik mehr
befiirwortete, der den frinkischen Bischof zeitweise in den Hinter-
grund dringte, um dann wiederum gegen Ende des 9. Sikulums dem
alten Heiligen die erste Stelle zu iiberlassen. Beispiele solcher zeit-
weise verschobenen Patrozinien sind geniigend bekannt 13,

Die Hypothese aber, daf} St. Peter der urspriingliche Patron ge-
wesen sel, ist heute wohl mit Recht verlassen. Erstens vernehmen wir
nichts davon, nicht einmal im Traditionsrodel. Zweitens kam diese
Vermutung daher, dafl man zu leicht das Petrus-Patrozinium als spat-
antik oder friihmittelalterlich ansah, wo es erst aus spiterer Zeit
stammte, wie wir beim Fall Kiifinacht ausfiihrlich auseinander legen
werden. Drittens griindete erst ein Murbacher Abt im Jahre 1178 eine
selbstindige Leutpriesterpfriinde in der Peterskirche, wobei die Pfar-
rei-Rechte und der Gottesdienst an Sonn- und Feiertagen der Hof-
kirche vorbehalten blieben. Der Taufstein in St. Peter datiert erst
156814, Das ist kein argumentum ex silentio, sondern ex contrario.
Viertens bestiinde auch dann noch der Verdacht, dafl diese Peters-
kirche erst von Murbach aus gegriindet wurde, nicht von Luzern von
Anfang an, weil Murbach den hl. Petrus als zweiten Patron verehrte,

8 Die Texte der Urkunden sind abgedruckt bei Hecker S. 113 Anmerkung 7.
Zum Datum 728 statt 727 siche Jecker G., Die Heimat des hl. Pirmin 1927
S. 9 und besonders im Archiv fiir mittelrheinische Kirchengeschichte 5 (1953)
14—18.

® Clauf} J., Die Heiligen des Elsafl. 1935 S. 163—165, bes. 164.

10 Quellenwerk I. S. 9 nr. 10,

1 Studien zum St. Galler Klosterplan ed. J. Duft 1962 S. 152—153, 172—173.

12 Uber die Liitzelau Hecker S. 114. Uber Disentis folgende Anm.

13 Miiller I., Die churritische Wallfahrt im Mittelalter 1964 S. 69.

14 Quellenwerk I. nr. 163. Hecker 49.

22



wie die Urkunde von 840 uns belehrt 5. Fiinftens hitte man eine er-
ste wirkliche Seelsorgskirche und ein Gotteshaus fiir eine Pfarrei
kaum zwischen dem See und dem Ausflufl der Reufl errichtet, also
an einem gefdhrdeten Orte!6. Man vergleiche die Lage der Kirchen
in Zirich, wo weder das Grofimiinster noch das Fraumiinster am
Seeufer liegen, auch nicht die Wasserkirche, die man nur deshalb so
nahe an den Fluf riickte, weil hier die Martyriumsstelle der hl. Felix
und Regula verehrt wurde. Das Gleiche konnen wir bei Genf beobach-
ten. Die alten Kirchen wie S. Pierre, S. Germain, S. Madeleine, S.
Gervais, S. Victor liegen nicht am Seeufer 7.

Wenn wir uns fragen, wann das Kloster Luzern eine Pfarrei er-
richtet hat, so fehlen genaue Daten begreiflicherweise. Die Pfarrei
entstand ganz von selbst. Das 9. Jh. kommt nicht in Betracht, da noch
in dessen Verlauf Wichard erst das Kloster wiederherstellte. Vermut-
lich entstand die Pfarrei als Schopfung des Klosters, also als Eigen-
kirche der Abtei, erst im 10. oder noch eher 11. Jh. Die Bestellung
der Leutpriesterei unten in St. Peter an der Reufl und die Reservie-
rung der Pfarrei-Rechte an der Hofkirche 1178 setzt ein nicht unbe-
deutendes Kirchenvolk voraus. Es ist die gleiche Zeit, in welcher die
Herren von Eschenbach auf dem Grundbesitz des Klosters die Stadt
griindeten 18, Luzern ist aber nicht nur eine «von oben» gemachte
Stadt, gleichsam eine creatio ex nihilo, sondern auch eine «von unten»
gewachsene Stadt, gewachsen aus einem Kloster und einer Siedlung,
die schon vor der Stadtwerdung eine Pfarrei von wohl einiger Dichte
darstellte. Luzern war eine Stadt, die wie St. Gallen aus einem
Kloster entstanden ist, also nicht wie die Zihringerstidte Bern
und Freiburg, die mehr strategische Neugriindungen waren. Die bei-
den letzten Stidte sind auch noch in anderer Hinsicht interessant. In
Freiburg folgte auf die Stadtgriindung sofort auch die Verselbstin-
digung der Pfarrei, Bern jedoch blieb noch lange von der Mutter-
pfarrei Ko6nitz abhingig?®. Luzern teilt dieses Schicksal nicht, da es

15 Quellenwerk I. nr. 10.

16 Blondel L. in Friihmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern 1954 S. 274. f.

17 Reinle, Kunstdenkmiler IT. 123.

18 Uber die Griindung Luzerns siche nun Biittner H., Staufer u. Zihringer im po-
litischen Kriftespiel zwischen Bodensee und Genfersee wihrend des 12. Jaht-
hunderts 1961 S. 65—66.

19 Biittner H., im Historischen Jahrbuch 82 (1963) 375.

23



schon vorher eine pfarrherrliche Gemeinschaft darstellte, offenbar
auch nicht im Gebiete einer alten und festumgrenzten Pfarrei entstan-
den ist, sondern sich langsam vom Kloster aus bildete.

2. Weggis, Kiifinacht, Meggen

Von Luzern fuhr man zu Wasser leichter um das Meggener Horn
nach dem zentral gelegenen Weggis als nach dem abseits an einem
Seitenarm gelegenen Kiifinacht. Weggis ist auch deshalb mit Luzern
in Verbindung zu setzen, weil hier kirchliche Rechte so alt waren
wie in der Leuchtestadt. Nach dem sogenannten Reichsurbar aus der
Mitte des 9. Jahrhunderts besafl das um 730 gegriindete Kloster Pfi-
fers in Weggis einen Hof und eine Kirche, letztere mit entsprechen-
den Zehnten?2®. Papst Paschalis II. bestdtigte dem ritischen Kloster
die Marienkirche und das Besitztum in Weggis im Jahre 11162, Es
ist nicht unméglich, dafl die Weggiser Kirche ihr Patrozinium von
Pfifers bezog, denn die Pfiferser Abtei stand unter dem Schutze
Mariens. Nach der Weihenotiz von ca. 870/880 war der Hochaltar
von Pfifers Maria geweiht, auch besafl die Kirche nicht weniger als
ein halbes Dutzend sog. Marien-Reliquien 22, Pfdfers seinerseits mag
sein Patrozinium von Reichenau und Chur erhalten haben.

Man wird sich wundern, daf} das ritische Kloster so entfernte Be-
sitzungen besal. Man iiberlege aber, dafl die Abtei gleichzeitig in
Osten Giiter bis Morter und Nals im Etschlande, im Norden bis Tug-
genried in der schwyzerischen Mark innehielt, sodafl sich unser Weg-
gis im Westen ganz gut in den groflen Kreis der klosterlichen Besit-
zungen einfiigt. Zu der wichtigen Frage, wann denn eigentlich gerade
die aufler-ritischen Besitzungen an Pfafers kamen, duflerte sich H.
Biittner: «Gerade diese Giiter diirften in die Zeit Pippins zuriick-

20 Biindner Urkundenbuch I. S. 388. Zur Identifikation siche Hubschmied J.U.,
Verkehrswege in den Alpen zur Gallierzeit nach dem Zeugnis der Ortsnamen,
Separatum aus der Schweiz. Lehrerzeitung vom 27. Januar 1933.

21 Biindner Urkundenbuch I. nr. 258 =Perret F., Urkundenbuch der siidlichen
Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) nr. 152. Siehe iiberhaupt Perrets Register s. v.
Wiggis. Die Urk. von 998, die Wiggis erwihnt, ist eine Filschung des 17. Jh.
Biindner Urkundenbuch I .nr. 154 = Perret I. nr. 102. Zur romanischen Kir-
che siche Moos, Kunstdenkmiler I. 521 f.

22 Perret L. nr. 45.

24



reichen und beim Sturze des alemannischen Herzogtums an das junge
Kloster Pfifers gelangt sein» 23, Damit sind wir wiederum auf Konig
Pippin (751—768) gestoflen, der ja auch beim Luzerner Kloster we-
sentlich beteiligt war. Danach wire der Hof von Weggis ein Ge-
schenk des Frankenkonigs, die Kirche aber ein Werk der ritischen
Abtei.

Mit der Pfarrei in Weggis hingen wohl auch irgendwie die Be-
sitzungen von Pfifers in Schwyz zusammen. Wir wissen von ihnen
aber nur, daf sie um die Mitte des 10. Jh. von Pfifers an das 934
gegriindete Kloster Einsiedeln kamen. Danach wird man annehmen

diirfen, dafl Pfifers diese Giiter schon wohl im 9. Jh. besafi 24.
~ Ein Fernposten, eine Grenzsiedlung an der Peripherie der friih-
mittelalterlichen Pfarrei Weggis war in Vitznau. Da es sich um ein
Gebilde am duflersten Wirkungskreis von Weggis handelt, ist es durch-
aus begreiflich, dafl diese Siedlung weder ein hohes Alter hatte noch
auch ein frithes kirchliches Zentrum bildete. Vitznau erscheint erst-
mals 1342 als Au des Fizo (Fito). Eine Kapelle errichtete man hier
erst 1505. Im Jahre 1655, also nach 150 Jahren, entstand eine Ka-
planei, die endlich 1799 sich von Weggis frei machen konnte, also
damals die Rechte einer Pfarrei erhielt25, Die Kirche hatte sich den
hl. Hieronymus als Schiitzer erwihlt. Nun wissen wir, dafl dieser
grofle Kirchenlehrer schon in karolingischer Zeit verehrt wurde, auch
im Kreise von Chur-St. Gallen26, Aber es finden sich keine friihen
Kirchenpatrozinien, soweit wenigstens im mitteleuropdischen Raume
festgestellt werden kann. Erst die Translation der Gebeine Ende des
13, Jh. in die Kirche S. Maria Maggiore in Rom machte den beriihm-
ten Exegeten im Volke bekannter. Dazu kam, dafl jetzt die Humani-
sten diesen spitantiken Gelehrten als hichst sympathisch betrachte- -
ten. Der #lteste Beleg in unseren Gegenden datiert von 1370, da ein
Notar zu Como eine Kapelle des Heiligen zu Tesserete stiftete. Im
15. Jh. begegnen wir Heiligtiimern zu seinen Ehren in Wallis und

23 Biittner H., Zur friihen Geschichte der Abtei Pfifers. Zeitschrift f. Schweiz.
Kirchengeschichte 53 (1959) 8.

24 Perret, Urkundenbuch der siidl. Teile des Kt. Graubiinden 1. c. nr. 82 S. 86
bis 87 mit genauen Uberlieferungstexten.

25 Moos, Kunstdenkmiler I. s14. Hecker 92, 144.

26 Manser A. in der Benediktinischen Monatsschrift 2 (1920) 372—378, 430—438
und 4 (1922) 64.

25



Tessin??. Aber in vielen Dibzesen von Lausanne bis Brixen fehlt ein
Hieronymus-Patrozinium, das offenbar eine Seltenheit blieb. Aus al-
lem ersieht man, daf} in Vitznau das Patrozinium fiir die Spitent-
wicklung bezeichnend ist. ‘
Von Vitznau fahren wir zuriick nach Weggis und von dort nach
Kiifinacht, wo schon zur Rémerzeit eine Dauersiedlung war, wie Ge-
baudereste und der Name besagt8. Damit ist aber noch keine spit-
romische Christianisierung belegt. Selbst Kirchen in romischen Ka-
stellen sind nicht immer romerzeitliche Bauten 2. Auch der Nachweis
von romischem Militir ist noch keineswegs identisch mit dem Vor-
handensein einer Christengruppe . Vorliufig wird man eher anneh-
men diirfen, daf das Christentum erst vom Bistum Konstanz an der
alemannischen Bevolkerung an diesem Orte iibermittelt wurde. In
spiatkarolingischer Zeit schenkte ein Germane, Recho (Reccho) mit
Namen, alles, was er in Kiiffnacht und Alpnach, in Sarnen und Gis-
wil besafl, dem Kloster in Luzern3!. Spater wird der gleiche Donator
zu Luzern die Abtswiirde erhalten 32. Nach dem kurzen, aber ein-
wandfreien Texte der Schenkung Rechos, die wohl ca. 909 anzuset-
zen ist, sind wir nicht berechtigt, in Kiifinacht eine Kirche anzuneh-
men, die etwa Recho an Luzern geschenkt hitte. Aber es ist nicht
ausgeschlossen, daff dort eine Kirche stand. Im Sommer 1963 wurde
das ganze Kirchenschiff der heutigen Kirche schichtweise abgegra-
ben. «Es wurden im ganzen 7 Kirchenboden gefunden, deren grofle
Zahl bedingt ist durch ein langsames Steigen des Seespiegels des Vier-
waldstittersees. Immerhin sind auch mehrere Umfassungsmauern
festgestellt. Die Chorpartie ist noch nicht untersucht.» (Dr. W. Kel-
ler, Schwyz). Der Leiter der Ausgrabungen, der Archaeologe und
Kunstgeschichtler H. R. Sennhauser, Zurzach, teilte am 2. Dezember

7 Gruber, Sitten 31, 44, 134, 219. Gruber, Tessin 298. Kein Patrozinium, wohl
aber Reliquien sind in Salem 1179 tiberliefert. Tiichle 55, 113,

28 Amrein 90/91 u. sonst Register S. 181. Birchler Il. 33.

2» Schmid K. in Tellenbach G., Studien und Vorarbeiten zur Geschichte des grofi-
frankischen Adels 1957 S. 231.

3 Graf ro—ir.

3 Quellenwerk I. nr. 9, 6. Zum Namen Recho Férstemann E., Altdeutsche Na-
menbuch I. Personennamen. 1900 Sp. 201, wonach Recho damals sehr verbreitet
war.

32 Quellenwerk 1. nr. 9, §.

26



-

1963 mit: «Wir kamen nicht weiter zuriick als ins 11. Jh., obwohl ich
in Kiiffnacht eine karolingische Kirche vermute.» Fiir eine frithmittel-
alterliche Kirche wiirde auch der Peterstitel sprechen, dessen erste
Kultwelle im Frithmittelalter bekannt ist. Hieriiber ist kein Wort zu
verlieren.

Vorliufig miissen wir uns aber mit den bislang erreichbaren Nach-
richten begniigen. Die erste Kunde erhalten wir durch die Urkunde
von 1036, wonach Graf Ulrich I. der Reiche von Lenzburg einen
Drittel der Kiifinachter Kirche an den Vogt von Beromiinster gibt33.
Nicht im Diplome angegeben, aber aus spiteren Notizen belegbar ist
das Patrozinium des hl. Petrus3%. Man fragt sich sofort, wer hatte
denn eigentlich die iibrigen zwei Drittel der Kirche von Kiifinacht
inne? Nach allem war es das Kloster Muri. Die beriihmten Acta Mu-
rensia aus der Mitte des 12. Jh. erwihnen in Kiiffnacht mehrmals
Murenser Besitz, vor allem auch «in ecclesia partem». Die Urkunden
der Pipste Alexander III. von 1179 und Clemens III. von 1189 besti-
tigten schlechthin dem Kloster die «ecclesiam in Chussenacho» 3.
Muri konnte natiirlich erst nach seiner Griindung 1027 Anteil an der
Kiifinachter Kirche erhalten. Vielleicht erhielt das Kloster seine dies-
beziiglichen Rechte von den Habsburgern. Auf alle Fille war mithin
Kiifinacht eine Eigenkirche der Murenser (oder schon der Habsbur-
ger) sowie der Lenzburger. Mithin kann sie wohl kaum Zlter sein als
die Anfinge dieser Dynastien, wiirde also friihestens 10. Jh. zu da-
tieren sein.

Dagegen spricht das Petrus-Patrozinium keineswegs. Es war eine
Kinderkrankheit der Patroziniumskunde, daf sie in den Petruskir-
chen stets nur alte, sagen wir romisch-frinkische Griindungen sehen
wollte. Wohl gab es nicht wenige alte Petruskirchen, besonders auch
in Ritien, aber zu dieser frithmittelalterlichen Schicht kam spater
eine neue hochmittelalterliche Gruppe, die sehr zahlreich ist. Die
neue Kultwelle nahm von Cluny (910) ihren Anfang, denn das be-
rihmte Kloster hielt in besonderer Weise den hl. Petrus hoch, da es
direkt unter Rom stand und iiber den Eigenherrn und iiber dem Di6-

3 Quellenwerk 1. nr. 72.
3¢ Hecker 44—4s5.
3 Acta Murensia ed. M. Kiem in den Quellen zur Schweizer Geschichte Bd. III.

1883, S. 24, 29, 80, 116—117, 120—T121.

27



zesanbischof stehen wollte3¢. Auch Hirsau schlof sich dieser Petrus-
Verehrung, die ein asketisches und ebenso ein verfassungsmifliiges
Programm bedeutete, im Jahre 1075 an?. Einzig im Bistum Kon-
stanz haben wir seit dem Ende des 10. Jh. bis zum Ende des 12.
Jh. zahlreiche Petruskirchen. Wir verweisen nur auf Petershausen,
Eichstetten, St. Peter, Rheinau, Weiflenau sowie auf Sarnen, Stans
und Starrkirch3®, Auch in andern Di6zesen ist es so03?, Damit ist
nicht gesagt, dafl diese Kirchen mit Cluny-Hirsau Beziehungen hat-
ten, sondern nur, dafl diese Kirchen von der damaligen Devotions-
welle und Reformrichtung irgenwie abhingig waren, also einfach
im Sinne der Zeit, wenn man will nach der «<Mode» der Epoche ihre
Patrozinien wihlte.

Um das Thema Kiifinacht abzuschlieffen, stellen wir folgendes
fest. Die Moglichkeit, dafl hier einmal eine friithmittelalterliche Pe-
truskirche existierte, darf festgehalten werden. Bevor aber nicht Fun-
de vorliegen, kann Sicheres iiber ihr Alter und ihren Standort nicht
ausgesagt werden, so wie die Dinge heute liegen. Eine Eigenkirche,
die dem hl. Petrus geweiht war, entstand im 10. Jh. oder anfangs des
11. Jh. Sie stellte sicher eine Pfarrei vor. Die natiirlichen Zusammen-
hinge hitten es wohl mit sich gebracht, daf} das Gebiet von Kiifl-
nacht spater sich Luzern angeschlossen hitte. Allein Kiifinacht kam
1402 aus osterreichischem Besitz durch Kauf an Schwyz und daher
an den spiteren Kanton Schwyz.

Wenn wir von Kiiffnacht aus nach Luzern gelangen wollen, dann
stossen wir fast auf halbem Wege auf Meggen, dessen Pfarrei durch
die Erwihnung des «Bernhardus de Meken» als Plebanus fiir das Jahr
1226 gesichert ist*?., Wie wir auf einer Urkunde von 1259 erfahren,
gehorte frither Meggen zur Abtei Murbach-Luzern. Die Ubertragung

36 Sackur E., Die Cluniazenser 1 (1892) 41 sowie Register unter dem Stichwort:
Peter St. Dazu Hallinger K., im Deutschen Archiv 10 (1954) 444—445.

37 Jakobs H., Die Hirsauer. 1961 S. 3 und S. 264 (Register).

% Tichle 131, Hecker 45 f., 149 mit noch weiteren Beispielen. Vergl. auch Beck
77—80, 114, und Graf 14, 16—17.

3 Gruber, Tessin 186 mit Erwihnung von Quinto, Stabio, Colla-Certara. Jakobs
H., Die Hirsauer 1961 S. 143 mit Hinweis auf das Bistum Bamberg, Leh-
ner S. so mit Beispielen aus dem Regensburger Sprengel, Benzerath 47—48 mit
Belegen aus der Ditzese Lausanne.

40 Quellenwerk I. nr. 294.

28



an Habsburg fand spitestens in diesem Jahre 1259 statt!l. Nach die-
sen Gegebenheiten zu schlieffen, darf man eine hochmittelalterliche
Pfarreigriindung durch die Abtei Luzern-Murbach vermuten“?. Das
Gallus-Patrozinium steht dem nicht entgegen, denn es war nicht nur
im Frithmittelalter zahlreich, sondern auch im Hochmittelalter 3.

3. Im Umbkreis der Stadt

Am linken Ufer des Vierwaldstittersees treffen wir von Luzern
aus keinen wichtigen Punkt, der auch pfarreigeschichtlich beachtens-
wert wire, bevor wir nicht Stansstad-Stans erreichen. Wir fragen uns
daher, ob nicht etwa im Gebiete um Luzern eine wichtige alte Pfarrei
zu finden ist. Durchgehen wir zunichst einmal die Pfarreien von
Root bis Horw, also in einem relativ kleinen Kreisbogen. Der Pfarrer
von St. Martin in Root ist 1236 erstmals erwihnt, die Kirche diirfte
jedoch nicht dlter als 11./12. Jh. sein. Das Martinspatrozinium ge-
hért zur zweiten Schicht des Martinskultes, wie wir schon oben bei
Schwyz gesehen haben. Ebikon ist erst im 13. Jh. belegt. Diese Filial-
kirche von Luzern darf man wohl kaum friiher als 12. oder 13. Jh.
ansetzen. In Emmen dirfte die Mauritiuspfarrei, die im 13. Jh. er-
wahnt ist, nicht viel idlter sein. Thr Patrozinium verrit den Zusam-
menhang mit Luzern. Die Verhiltnisse in Rotenburg sind nicht so
klar, aber die beiden fraglichen Patrozinien der hl. Barbara und des
hl. Pelagius weisen nicht auf das Frithmittelalter. Neunenkirch ist nur
eine Filiale von Sursee. Auch das Ulrichs-Patrozinium weist auf die
Zeit nach der Jahrtausendwende hin. Wiederum zur Pfarrei Neuen-
kirch gehort Hellbiibl, wo im 15. Jh. eine Nikolauskapelle erscheint.

In Ruswil ist 1233 ein Pfarrer nachweisbar. Kirchensatz und
Meierhof gehorten damals den Freiherren von Wolhusen, die viel-
leicht die Mauritiuskirche gegriindet haben. Aber auch das wiirde
wiederum auf das 12./13. Jh. verweisen, denn die Geschichte der
Freiherren von Wolhusen beginnt ja erst Ende des 11. Jh. mit Abt
Seliger von Einsiedeln (Wolhusen selbst ist erst eine Pfarrei des 17.
Jh). In Werthenstein wurde erst Anfang des 16. Jh. eine Kapelle er-
richtet. St. Martin in Malters wurde gestiftet 1107 vom Bischof Geb-

4 Quellenwerk I. nr. 585. Dazu auch von Moos, Kunstdenkmiler I. 465.
42 So schon Hecker 95.

43 Staerkle Paul im St. Gallus Gedenkbuch 1952 S. 55, 60—65.

29



hard III. von Konstanz. Das Martinspatrozinium paflt in diese Zeit,
wie wir bei Schwyz gesehen haben. Littau ist eine Filiale von Luzern,
wo wir erst im 13. Jh. eine Theodul-Kapelle antreffen 44,

An einer Bucht des Vierwaldstittersees liegt Horw. Sein Hof wur-
de als Teil von Kriens in karolingischer Zeit dem Kloster Luzern
iibergeben*3, Ein «Christianus plebanus in Horwe» ist 1234 nach-
weisbar %6, Die Pfarrei wird 1257 genannt*. Hecker schreibt das Ma- -
rienpatrozinium dem Einflufl von Murbach-Luzern zu*s. Wir wan-
dern auch nach Kriens, deren Galluskirche wohl auch, wie die Kirche
von Malters, 1107/08 geweiht wurde. Die Pfarrei wird 1257 ge-
-nannt*, |

Nachdem wir im ganzen Umkreis von Luzern keine Kirche vor
der Jahrtausendwende gefunden haben, wagen wir uns noch weiter
in das Luzerner Land hinein und untersuchen das Gebiet, das sich
etwa vom Entlebuch bis Beromiinster erstreckt. Beginnen wir mit St.
Martin im Entlebuch, das Papst und Bischof 1157 dem Kloster St.
Blasien bestdtigten 5°, Das Martinspatronat wiirde gut in die Zeit des
10.—12. Jh. passen, wie wir schon bei Schwyz sahen?!. Eine grofle
Pfarrei war frither Willisau, zu dem auch Hergiswil, Menzberg,
Menznau, Luthern und Ufhusen gehorten. 1101 vergabten vier Brii-
der von Reute dem Kloster Allerheiligen ihre Giiter zu Willisau. Ein
Leutpriester und damit die Kirche St. Peter und Paul wird erst 1245
genannt®2, Das Petruspatrozinium wire gut noch im 10.—12. Jh.
moglich, wie wir schon bei Kiifinacht gesehen haben. Solange nicht
neue Indizien ins Feld zu fithren sind, méchte man nicht einfach-
hin einer noch dlteren Zeit als etwa dem 10./11. Jh. das Wort reden 53,

1 Simtliche Belege findet man bei Hecker angegeben, die man durch das Orts-
und Heiligenverzeichnis leicht findet. Manches bietet auch von Moos, Kunst-
denkmaler I. (Register).

4 Quellenwerk I. nr. 9, 2.

46 Quellenwerk I. nr. 355.

47 Quellenwerk I. nr. 808.

48 Hecker 17.

4 Quellenwerk I. nr. 96, 808, dazu Hecker 95 Anm. 3.

50 Hecker 7:2.

51 Anders von Moos, Kunstdenkmailer I. 71.

52 Reinle, Kunstdenkmiler V. 223, 236. Hecker 47—48.

33 Die althochdeutschen Namen im Jahrzeitbuch von Willisau, ediert im Ge-
schichtsfreund 29 (1874) 168 sollten von einem Germanisten genauer unter-

30



Wir wenden uns nun dem Kulturkreis um den Sempachersee zu.
Da sticht St. Martin auf dem Kirchbiihl im Gebiete von Sempach
selbst in die Augen. Ausgrabungen von 1958 haben eine Villa rustica
des 1.—2. Jh. entdeckt, dann eine erste Kirche, von welcher jedoch
kein aufgehendes Mauerwerk mehr erhalten ist, deren Fundamente
jedoch in der zweiten Kirche stecken. Diese letztere datiert der Ar-
chiologe H. R. Sennhauser «um die Jahrtausendwende» 54, Wir hit-
ten also eine Martinskirche schon im eigentlichen Friihmittelalter an-
zunehmen, etwa im 8.—10. Jh. Dann wire hier vielleicht ein altes
frinkisches bzw. karolingisches Martinspatrozinium mdglich. Man
wird gut tun, noch die eigentlich wissenschaftliche Verarbeitung der
Funde abzuwarten.

Am andern Teil desSempachersees,auf derLandzunge unterhalb
Mariazelle bei Su#rsee, hat man einen Friedhof entdeckt, auf dem et-
wa im 8.—10. Jh. ein fast halbes Hundert Bestattungen vorgenom-
men wurden, vermutlich ein Sippenfriedhof. Die dabei gefundene
ecclesia inferior, deren Grundriff deutlich ist, scheint ins 10. Jh. hin-
einzugehdren. Sie wurde schon bald durch die ecclesia superior, die
Kirche von Oberkirch, aufler Kurs gesetzt. Das Gotteshaus von
Oberkirch ist urkundlich schon 1036 gesichert. Vermutlich hat die
seegefihrdete Lage der ersten Kirche Anlafl zur zweiten gegeben 5.

Im Amt Sursee gelegen ist das luzernische Pfeffikon, wo man eine
romische Villa entdeckte. Die Pfarrei war sehr umfangreich. Ho-
ren wir dariiber die betreffenden Feststellungen von A. Reinle in den

sucht werden. Einige davon sind ohne weiteres auch im 11., ja 12. Jh. noch ge-
briuchlich, so Anselm, Azelin, Jta, Sigeboto usw., wie schon ein Vergleich mit
Forstemann E., Altdeutsches Namenbuch. Personennamen 1 (1900) Spalten 128,
221, 943, 1322 belegen. Andere wie Genno sind schr selten. Spalte 627 fiir das
9. Jh. Die Einnamigkeit. erhielt sich noch ins 11./12. Jh. Doppelnamen sind sel-
ten in dieser Zeit. Solche finden sich in Ritien erstmals 1084, im Wallis 1125,
in Freiburg 1182. Meyer-Perret, Biindner Urkundenbuch 1 (1955) nr. 206. Stu-
derus G., Die alten deutschen Familiennamen von Freiburg im Uchtland 1926
S. 19, 189. Blitter aus der Walliser Geschichte Bd. X. 5 (1950) 417—418.

54 Reinle, Kunstdenkmiler VI. 349, 377—378 und G. Boesch Sempach im Mit-
telalter.

55 Niheres Schmid Alfred A., Die friihmittelalterliche Kirche von Sursee. Sonder-
druck aus: 700 Jahre Stadt Sursee 1256—1956. 1956 S. §7—78, bes. 70—74.
Dazu jetzt Reinle, Kunstdenkmiler VI. 377, und die bei A. Schmid erwihnte
Datierung von G. Boesch.

5 von Moos, Kunstdenkmailer I. 17—18.

31



Kunstdenkmilern: «Die auf romischen Ruinen stehende Kirche diirf-
te in frithmittelalterliche Zeit zuriickreichen, da sie das Gotteshaus
eines groflen, alten Sprengels war, welcher die Ortschaften Pfeffikon,
Reinach, Menziken, Burg, Maihusen, Witwil, Beinwil, Eichen, Leim-
bach, Gontenschwil, Mullwil mit Sterenberg und Niederwetzwil um-
faflte» 5. Also dreizehn Ortschaften! In Ritien wiirden wir solche
Pfarreien unter Umstinden ins 7.—9. Jh. datieren. Aber so schema-
tisch diirfen wir nicht verfahren. Erstens einmal liegt kaum eine
Kontinuitiat zwischen der romischen Zeit und der christlichen Mis-
sion vor, wie wir das auch sonst beobachteten (vergl. Kiifinacht). Da
miifiten schon christliche Funde dafiir einstehen. Zweitens sind die
Belege fiir die Kirche bislang erst spit. Sie erscheint in der Urkunde
Heinrichs III. vom Jahre 1045, woraus sich ergibt, daf} das Gottes-
haus durch die Lenzburger an Beromiinster iibergeben worden ist. In
der Schenkung des gleichen Grafen von 1036 figuriert Pfeffikon noch
nicht, was jedoch nicht beweisen kann, daf sie damals nicht exi-
stierte. Man ist nicht abgeneigt, in der Kirche eine Griindung der
Lenzburger (oder deren Vorfahren?) zu sehen, wozu nach Clemens
Hecker das Mauritiuspatronat einen dienlichen Hinweis sein kénn-
te%, Eine Kirche etwa des 10. Jh. oder der Jahrtausendwende hat
noch ehrwiirdigen Charakter.

Immerhin ist damit noch nicht das letzte Wort gesprochen. Es han-
delt sich schliefllich um altbesiedeltes Land, auf dem man sich im 9.
Jh. keine heidnische Bevolkerung mehr vorstellen kann. Man kann
sich auch fragen, ob nicht der spiteren Eigenkirche etwa des 10. Jh.
eine andere, kleinere Kirche vorausging. Vielleicht werden einmal
hier die Vertreter der «Wissenschaft des Spatens» mehr Licht bringen
konnen.

Nicht weit vom heutigen Siidufer des Baldeggersees liegt Hoch-
dorf, dessen Kirche urkundlich 1036 gesichert ist. Sie kam damals als
Schenkung der Lenzburger an Beromiinster. Die Tradition des 16. Jh.,
daf sie 962 als Mutterkirche des Seetales vom Bischof Konrad von
Konstanz geweiht worden sei, ist zwar nach den kritischen Forschun-
gen von G. Boesch widerspruchsvoll, was besonders die Nachricht
von einem pidpstlichen Ablafbrief belegt, konnte aber im Zeitansatz

57 Reinle, Kunstdenkmiler VI. 311.
8 Quellenwerk I. nr. 72, 77. Hecker 106, dazu 105—106.

32



des 10. Jh. einen richtigen Kern besitzen ., Das Martinspatrozinium
konnte gut in die neue Martinsverehrung hineinpassen, welche seit
den Cluniazensern wieder wachgerufen wurde. (Siehe oben unter
Schwyz). Vielleicht sollte auch in Hochdorf einmal gegraben wer-
den, um festzustellen, ob nicht noch iltere Reste vorhanden sind.

Ein besonderes Problem stellt Hitzkirch dar,da man vom Namen
«Kirche des Hilti» auf eine friihmittelalterliche Eigenkirche schliefit.
Auch Pankratius-Reliquien im Luzernergebiet aus frither Zeit spie-
len eine Rolle®, Niheres iiber diese Reliquien und iiberhaupt iiber
die frithe Verehrung des Heiligen findet sich im Anhang zu dieser
Arbeit. Die sicheren bisherigen Spuren gehen auf 1036 zuriick, in
welchem Jahre auch die Pankratiuskirche in Oberkirch erwihnt wird,
von welcher oben schon die Rede war. Jedenfalls bestand mithin um
die Jahrtausendwende hier schon eine Kirche und eine Pfarrei des hl.
Pankratius. Das ist aber nur die oberste Zeitgrenze. Die Vermutun-
gen fiir das Frithmittelalter miissen noch durch Grabungen und durch
germanistische Untersuchungen niher erhellt werden.

Wir wenden uns noch der Kirche von Oberschongau zu, wo man
romische Mauerreste fand. Die ausgegrabenen Fundamente der Kir-
che zeigen eine einfache Rechteckform und werden jener Kirche an-
gehoren, die schon 1036 genannt ist, also in jener oft zitierten Schen-
kung der Lenzburger an Beromiinster. Das Patrozinium lautet auf
Maria®l. Wir werden wohl Geniige tun, wenn wir auch hier nicht
weiter als ins 10. Jh. hinaufriicken.

Mit Absicht haben wir Beromiinster noch nicht besprochen, da es
ein Problem fiir sich ist. Auf die Frage, ob hier schon der iltere Graf
Bero im 9. Jh. den Anfang einer Griindung machte, miissen wir hier
nicht eingehen 2. Jedenfalls ist eine dauerhafte und einigermaflen be-
deutende Fundation erst im 10. Jh. ins Werk gesetzt worden. Dazu
mag der Tod des hier umgebrachten Chuono oder Chuonradus den
Anlaf} gegeben haben, was uns freilich erst der Liber Heremi von ca.

5 Quellenwerk 1. nr. 72, dazu Reinle, Kunstdenkmiler VI. 135 und Hecker 7o.
G. Boesch, Zur Geschichte der Pfarrei St. Martin in Hochdorf 962—1962,
Hochdorf 1962, S. 19 ff. :

8 Reinle, Kunstdenkmiler V1. 94, 97.

8t Reinle, Kunstdenkmiler VI. 269, 273, 378. Hecker 15.

82 Siegwart 221, 225.

33



1300 in der Tschudyschen Fassung erzihlt®. So wurde Beromiinster
zur Totenbehausung und zum Mahnmal der Lenzburger und daher
auch dem hl. Michael geweiht. Solche Grablegen bedeutender Fami-
lien entstunden ja gerade im 10./11. Jh., es sei nur an Muri, Seeon
und Weingarten erinnert$. Ulrich der Reiche von Lenzburg ver-
groflerte und bereicherte die Stiftung im Jahre 1036, gegen Ende sei-
nes Lebens, nachdem er vorher schon seine Hand iiber Beromiinster
gehalten, ja wohl diese zweite Griindung erst eigentlich ermoglicht
oder gerettet hatte. Nicht vergebens berichtete er ja einleitend, dafl
er keine Schne besitze, aber dafiir Enkel. Ferner betonte er: Peronis
Monasterium a parentibus meis primitus, postmodum a me sancti
Michaelis honori attributum 5. Die Bestitigung und Erweiterung von
Beromiinster durch Heinrich III. 1045 vollendete die Stellung Bero-
miinsters, die noch durch den romanischen Neubau des 11. Jh. sicht-
bar dargestellt wurde 86,

Wenn auch die geistlichen Bewohner in erster Linie als Betreuer
der lenzburgischen Grabstitte angesehen wurden, so haben sie sich
doch, genau wie auch Monche eines Klosters, ganz von selbst auch
der Landbevolkerung angenommen. Es gab neben der Stiftskirche St.
Michael noch eine eigene Pfarrkirche St. Stephan, wohl die gleiche,
die in der Urkunde von 1036 als ecclesia inferior erscheint®?, Dane-
ben haben wir noch die ehemalige Peterskirche zu erwihnen, einen
kreuzférmigen Zentralbau, iiber deren Bestimmungen die notwendige
Klarheit fehlt. Sie wird etwa dem 10. Jh. zugesprochen. Im 14. Jh.
galt sie als die Mutterkirche der Stephanskirche®. Wir haben also
hier eine ganze «Kirchenfamilie» bereits um das Jahr 1000, wie dies
in fritheren Zeiten gerne der Fall war und nicht eigentlich eine lange
Entwicklung voraussetzt, da man im Frithmittelalter und noch spa-
ter vielfach nicht ex necessitate, sondern ex devotione mehrere Kir-

63 Reinle, Kunstdenkmiler IV. 7.

84 Schmid K. in Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins 105 (1957) 45—47.
8 Texte bei Reinle, Kunstdenkmiler IV. 7 und Quellenwerk I. nr. 72.

6 Quellenwerk I. nr. 77. Reinle, Kunstdenkmiler IV. 34 f. Siegwart 227-—-228
87 Reinle, Kunstdenkmiler IV. 157.

8¢ Reinle, Kunstdenkmiler IV. 18, 128—132, V1. 377.

34



chen erbaute und auch oft sie bald wieder durch neue ersetzte, ohne
dafl dazu dringende Griinde zwangen 9,

Auf alle Fille haben wir in Beromiinster eine Pfarrei vor 1036
anzunehmen, die also gleichzeitig mit dem eigentlichen Ausbau des
Stiftes sich entwickelte. Die Pfarrei war umso notwendiger, als ja
das Stift Beromiinster auf der politischen Gemeinde Gunzwil ent-
stund, die nicht nur kein eigentliches Zentrum in siedlungsmifliger
Hinsicht besafi, sondern auch keine Pfarrkirche aufwies. Heute noch
besitzt Gunzwil kein mittelalterliches Gotteshaus, sondern nur Ka-
pellen spiterer Zeit?. Die neue Pfarrei Beromiinster war also eine
Eigenkirche des Stiftes, entstanden im Verlaufe oder eher gegen Ende
des 10. Jh.

Riickwirtsblickend mochte es fast scheinen, als ob das eigentliche
und grofiziigige Pfarreisystem im Luzernerland erst um die Jabr-
tausendwende entstanden wire, das dann in den zwei folgenden Jahr-
hunderten engmaschiger und dichter wurde. Aber das ist nicht so
sicher, weil ja das Alter einiger Pfarreien nicht so genau erfaflbar
~ war, sei es aus Mangel an Urkunden, sei es infolge Fehlen von Aus-
grabungen oder sei es auch infolge der Vieldeutigkeit des Patrozini-
ums. Nicht nur das, man miifite, um zu einem festen Urteil zu kom-
men, auch noch die Kontaktzonen einbeziehen. Man denke etwa an
Cham, Suhr, Aarauer Telli, um nur einige heute diskutierte Ausgra-
bungen und Forschungsobjekte zu nennen. Das wiirde zu weit fiih-
ren. Wenn aber auch tatsichlich die Jahrtausendwende als die Zeit
der parochialen Gesamtordnung im allgemeinen sich erhirten wiirde,
so wire damit nicht gesagt, dafl nicht einzelne Kirchen oder sogar
Pfarreien frither im Entstehen begriffen waren. Fiir Weggis haben
wir ja eine Kirche des 9. Jh. feststellen konnen, die freilich in typi-
scher Weise vom ritischen Osten her, vom Kloster Pfifers betreut
war. Das Pfarrei-System ist ja nicht von heute auf morgen errichtet
worden. Was insbesondere an sich dafiir sprechen wiirde, dafl einige
Luzerner Pfarreien in die friihmittelalterliche Zeit anzusetzen wiren,
ist die Beobachtung, dafl wir ja im entlegeren Uri Mitte des 9. Jh.

8 Dariiber Schweizerische Zeitschrift f. Geschichte 2 (1952) 39 f. Auch die ilte-
ste Baugeschichte Schaffhausens ist dazu lehrreich. Zeitschrift f. Schweiz. Ar-
chaeologie und Kunstgeschichte 14 (1953) 1—23; (1957) 45.

" Reinle, Kunstdenkmailer IV. 2, 223—227.

35



schon zwei Pfarreien vor uns haben. Sollte das viel zuginglichere
Luzernerland in dieser Hinsicht weniger gliicklich gewesen sein? Ge-
rade dort, wo ein Fluf einen See verliflt, entstehen kulturelle und
kirchliche Mittelpunkte, man denke an Como, Genf und Ziirich.
Auch Pfarreien an einem See sind oft alt. Es sind dies Fragen, die wir
noch offen lassen miissen. Es geniigt, den heutigen Stand der Belege
ins Licht geriickt zu haben.

Ein ungelostes Rétsel ist auch in dieser Hinsicht die Zugehbrigkeit
des Luzerner Benediktinerklosters. Zu welcher Pfarrei gehorte es?
Klster werden sonst oft in eine Pfarrei hinein gegriindet oder doch
in das Einflufigebiet und die ungefihre Anspruchszone einer Grof3-
oder Urpfarrei. Pfifers kam in die Pfarrei Ragaz zu liegen, die es
erst spater zur Betreuung erhielt. Disentis stand in der Pfarrei Truns/
Somvix, Miistair in der Pfarrei Mals usw. Ob das Klosterlein Lu-
ciaria im Rayon einer Pfarrei des luzernischen oder auflerluzernischen
Gebietes lag, wissen wir nicht. Oder war es so weit von der nichsten
christlichen Organisation entfernt, dal es mehr ein isolierter Punkt,
eine fiir sich bestehende Missionsstation war, obwohl es wahrschein-
lich nicht direkt missionarischen, sondern monastischen Zielen zu
dienen hatte. Vielleicht diirfen wir gar nicht so genau unterscheiden,
denn ein Kloster war schon durch sein Dasein und seine Ausstrahlung
ein Missionszentrum erster Ordnung.

IV. DIE OBWALDNER PFARREIEN

Das Zentrum von Obwalden, Sarnen, ist vom Ufer des Vierwald-
stattersees weit mehr entfernt als Schwyz und Altdorf. Schon in spit-
karolingischer Zeit schenkte Recho dem Kloster Luzern hier gewissen
Besitz 1. Die Pfarrkirche gehorte 1036 zu drei Vierteln den Lenzbur-
gern, der iibrige Teil war im Besitze von Murbach-Luzern. Daraus
darf man schlieflen, dafl die Lenzburger doch die wesentlichen Stifter
der Kirche waren2. Das Petruspatrozinium pafit in diese Zeit des 10.
Jh., wie schon bei Kiiflnacht dargelegt wurde.

1 Quellenwerk I. nr. 9, 6.

2 Quellenwerk I. nr. 72. Dazu vergl. Durrer, Kunstdenkmiler 516 und HBLS
VI. 88. Hecker 45, Graf 17.

36



Die Verbindung von Sarnen zum See ging iiber Alpnach, wo be-
kanntlich eine romische Siedlung bestand 3. Dafl man aus diesen Fun-
den nicht auf eine spitromische Organisation des Christentums
schlieffen darf, sahen wir schon bei Kiifinacht. Wohl Anfang des 10.
Jh. schenkte Recho Giiter in Alpnach an das Luzerner Kloster. Der
Besitz der Lenzburger ging 1036 an den Beromiinsterer Vogt iiber?.
Eine Kirche erwihnt diese Urkunde hier nicht, obwohl sie sonst de-
ren manche aufzihlt. Eine solche wird erst 1173 namhaft gemacht,
und zwar in einer Urkunde Friedrichs I. fiir Beromiinster, worin ein
Teil der Kirche von Alpnach Beromiinster vorbehalten bleibt . Der
ubrige Teil der Kirche gehdrte wohl Murbach-Luzern, das wihrend
des 13. Jh. den ganzen Kirchensatz erhalten konnte?. Die Kirche ist
also nach allem zwischen 1036 und 1173 entstanden, nicht unmog-
lich eine Griindung von Beromiinster. Von Luzern her ist vielleicht
das Marienpatrozinium veranlaf}t8, Immerhin war es damals so all-
gemein verbreitet, dafl man hier keine besondere Inspiration anneh-
men muf}®,

Von Alpnach ist es nicht mehr weit bis Alpnachstad am Alpnacher-
see, der hinwiederum mit dem Vierwaldstittersee durch einen schma-
len Korridor zusammenhingt. Diese geographisch gilinstige Lage er-
hellt auch aus der Geschichte. So fuhr im Zuge des Morgarten-Un-
ternehmens 1315 eine Luzerner Flotille in den Alpnachersee und setz-
te Niederstad (vor Alpnachstad) in Flammen. Es sagt auch nicht we-

3 Felix Stihelin, Die Schweiz in romischer Zeit 1931 S. 586 (Register). Kurz im
HBLS 1. 282—283 und Amrein 144—149.

4 Quellenwerk 1. nr. 9, 6.

5 Quellenwerk I. nr. 72.

¢ Quellenwerk I. nr. 160.

7 Durrer, Kunstdenkmailer S. 1.

8 Hecker 16—17.

® Es mag hier das Votum von Prof. H. Biittner, Koln eingefiigt werden: «Die
Anrechte von Murbach-Luzern an den Kirchen in Sarnen und Alpnach zeigen
deutlich, dafl diese ganze Landschaft schon auf Luzern bezogen war, ehe die
Grundherrschaften des Mittellandes wie Lenzburger, Habsburger hier herein-
kamen. Da diese aber um 1000 in diesen Gegenden von Sarnen usw. anzusetzen
sind, wird man auch die Vereinbarung Luzern-Grundherrschaft um die Kirche
und Pfarrei um diese Zeit beginnen lassen miissen. Gewif} sind dies sehr hypothe-
tische Bemerkungen, aber leider miissen wir es bei dem Mangel an Quellen tun.»
(Brief vom 16. Januar 1964).

37



nig, dafl hier nicht nur Murbach-Luzern, sondern auch Beromiinster
(1326) und St. Blasien (1371) Rechte besassen. So war der Ort der
Landungssteg und der Umschlagplatz fiir Alpnach und dies wieder-
um fiir Sarnen, sodafl man Alpnachstad als den «Hafen und den
Stapelplatz Obwaldens» bezeichnen kann (Durrer). Aber seine Bedeu-
tung lag in seiner verkehrstechnischen Lage, nicht in seiner Siedlungs-
moglichkeit und seiner klimatischen Qualitit. Daher entstund hier
kein bedeutsames Dorf, das sich zu einer Pfarrgemeinde hitte ent-
wickeln konnen. Die Bevolkerung brachte es einzig 1701/1702 zu
einer Josefskapelle. Heute noch gehort der Ort zur Pfarrei Alpnach .
Das ist das Schicksal von Durchgangsstationen, dafl sie sich bevolke-
rungsmiflig wenig entwickeln. Wir kénnen die Aufeinanderfolge von
Alpnachstad-Alpnach-Sarnen mit Brunnen-Ingenbohl-Schwyz oder
auch mit Fliielen-Altdorf-Biirglen vergleichen. Auch Stansstad-Stans
wird in Erinnerung gerufen. Brunnen und Stansstad brachten es auch
nicht zu einer Pfarrei.

In Kerns hatten schon die Lenzburger Besitzungen, die sie noch
1036 an den Vogt von Beromiinster iibergaben 11, Wie bei Alpnach ist
aber die. Kirche erst 1173 genannt. In dieser Urkunde bestitigte
Friedrich I. den Chorherren von Beromiinster die Kirche in Kerns
samt Zubehorden, Leuten und Giitern, «die das Geschlecht der Lenz-
burger besafl» 12. Daraus schlof schon R. Durrer auf eine Lenzbur-
ger Stiftung 13, Das Galluspatrozinium spricht selbstverstindlich nicht
dagegen, wie wir schon bei Meggen gesehen haben 14. :

Uber Sachseln sind wir nicht so klar orientiert. Bereits Ende des
11. Jh. schenkten die Lenzburger einen Hof in Sachseln an Beromiin-
ster 15, Diesen Hof bestitigte Friedrich I. 1173 dem genannten Stif-
te16, In der 1. Hilfte des 13. Jh. sind schon Zehnten an die Kirche
nachzuweisen!’. Wer der Stifter dieser wohl um 1200 entstandenen

1 Durrer, Kunstdenkmiler 16. HBLS I. 283—284.
11 Quellenwerk I. nr. 72.

12 Quellenwerk I. nr. 160.

13 Durrer, Kunstdenkmiler 342.

14 Hecker 95—96.

15 Quellenwerk 1. nr. 79 zu 1077/1101.

18 Quellenwerk I. nr. 160.

17 Quellenwerk 1. nr. 361 zu 1234.

38



Kirche ist, bleibt unsicher 8. Auch wissen wir nicht, ob Theodul oder
Mauritius das frithere Patrozinium gewesen ist 19,

Von Sachseln wenden wir uns nach Giswil, wo schon 1275 ein
Leutpriester nachzuweisen ist20. R. Durrer sieht in der Kirche noch
eine Griindung des 13. Jh.21, Das Laurentiuspatrozinium ist an sich
z. B. in Ritien typisch frithmittelalterlich, aber seitdem Otto I. am
Laurentiustage 955 iiber Ungarn siegte, ist es auch im Hochmittel-
alter nicht selten 22. Von Giswil gehen wir nach Lungern, dessen Leut-
priester 1275 genannt ist 23, Die Kirche erscheint als eine Stiftung
der dortigen Vogte, der Freiherren von Wolhusen, und ist wohl eine
Tochterkirche von Giswil2%. Das Marienpatronat ist echt hochmittel-
alterlich 23, Wenn wir von Lungern uns dem Briinigpasse zuwenden,
entdecken wir auf dessen Hohe eine Kapelle, die 1537 erwihnt ist,
wihrend die dortigen Befestigungen schon 1333 nachzuweisen sind,
jedoch noch ilter sein diirften26, Wir sind hier an der Grenze des
Landes angelangt. Jenseits treffen wir das Haslital und Brienz-Ring-
genberg, also bereits das Flufigebiet der Aare.

Wenn wir den ganzen Weg iiberblicken, so konnen wir feststellen,
dafl die kirchliche Organisation wohl mit der Sarner Kirche im 10.
Jh. beginnt und dann im 13. Jh. vollendet ist, sind doch Giswil und
Lungern bereits 1275 mit Leutpriestern versehen.

18 Durrer, Kunstdenkmiler 460.

19 Hecker 109—110.

20 Quellenwerk I. nr. 1188 S. §40.

21 Durrer, Kunstdenkmailer 322, 460.
22 Hecker 61—63, 145.

2 Quellenwerk I. nr. 1188 S. 541.

24 Durrer, Kunstdenkmiler 362.

% Hecker 18.

26 Durrer, Kunstdenkmaler 48—;s4.

39



V. DIE NIDWALDNER PFARREIEN

Viel mehr als Obwalden besetzte Nidwalden die Ufer des Vier-
waldstittersees. Stans, der Mittelpunkt der Landschaft, lag auch ni-
her dem See als Sarnen. Die Entfernung von dem See war ungefihr
gleich wie diejenige von Schwyz und Altdorf. Die Kirche ist dem hl.
Petrus geweiht, also wie diejenige von Sarnen. Petruskirchen sind
nicht nur frithmittelalterlich, sondern auch hochmittelalterlich, wie
wir oben bei Kiifinacht gesehen haben. Bemerkenswert ist aber, dafl
gerade zwei Landschaften, die einander angrenzen, den gleichen Ti-
tel haben, eben weil Petruskirchen oft den Mittelpunkt einer Land-
schaft bildeten. In viel fritherer Zeit haben wir St. Peter in Remiis fiir
das Unterengadin (6./7. Jh.) und St. Peter in Samaden fiir das Ober-
engadin (7./8. Jh. oder noch spiter). Andere Reihen sind von Como
(5. Jh.) iiber Bellinzona nach Biasca (7./8. Jh.) oder auch von Schaan
(6. Jh.) iiber Feldkirch nach Rankweil (7./8. Jh.) Die ilteste Nach-
richt von der Stanser Kirche finden wir in den Acta Murensia, die
um die Mitte des 12. Jh. entstanden sind. Danach erhielt das Kloster
Muri gegen Ende des 11. Jh. von seinen Vogten Liitolf von Regens-
berg und Richwin von Riisegg zwei Drittel des Stanser Kirchensat-
zes, was spiter die Pipste bestitigten (1159, 1179, 1189), die jedoch
einfachhin von der Kirche in Stans sprachen, nicht von Anteilen?.
Das restliche Drittel war offenbar bereits um 1120 an das Kloster
Engelberg gekommen, das jedenfalls 1157 und 1184 den Vollbesitz
der Stanser Kirche beanspruchte?. Robert Durrer faflt die Gegeben-
heiten zusammen, indem er schreibt: «Im 11. Jh. erscheint der Kir-
chensatz in der Hand ziirichgauischer Edler, deren zersplitterte An-
teile vielleicht auf den prasumptiven Ahnherren des Dynastenhauses
Regensberg-Seldenbiiren, den Gaugrafen Lituo (924—952) zuriick-
gehen» 3. Theophil Graf neigt in seiner iiberlegten Arbeit {iber die
Christianisierung Nidwaldens dazu, in der Stanser Kirche eine Lenz-
burger Stiftung zu sehen, nicht zuletzt wegen des bei den Lenzbur-

1 Acta Murensia ed. Kiem in den Quellen zur Schweizer Geschichte 3 (1883) 81,
114, 116, 120,

2 Durrer, Kunstdenkmiler 756—757.

3 Durrer, Kunstdenkmiler 756.

40



gern beliebten Petruspatroziniums. Dementsprechend datiert er auch
die Kirchenstiftung «wohl ins 10. Jh.» 4. Mag die Kirche nun von die-
sem oder jenem Eigenherren gegriindet worden sein, der Zeitansatz
bleibt sich wohl gleich, nimlich das zehnte Sikulum. Daf} das Petrus-
Patrozinium seit dem gleichen Jahrhundert einen neuen Aufschwung
nahm, im Zusammenhang mit der Reform, braucht wohl kaum in
Erinnerung gebracht werden. (Siehe Kiiffnacht).

Zwei gute Verkehrsplitze am Vierwaldstittersee besaff Stans in
Buochs und Stansstad. Die Kirche von Buochs erscheint im 12. Jh.
zwischen Muri und Engelberg geteilt. Vermutlich gehorte der Haupt-
anteil an der Griindung dem ilteren Kloster, dem um 1027 gegriinde-
ten Muri, das schon bei der Einweihung 1064 Giiter in Buochs hatte.
Das Martinspatrozinium in Buochs diirfte auch auf die Murenser
Abtei hinweisen . Mithin haben wir es wohl mit einer Stiftung von
Muri im Verlaufe des 11. Jh. zu tun. Die 1960 ausgegrabene Kirche,
deren Grundrif§ jedoch liickenhaft ist, kann gut in diese Murenser
Griindungszeit angesetzt werden. Diese erste Kirche steht iiber einem
volkerwanderungszeitlichen Graberfeld, bestehend aus Reihengri-
bern, welche sich bei uns bis ins 8. Jh. erhalten haben. Jedoch nahm
die Kirche darauf keine Riicksicht, da thre Mauern die Skelette iiber-
schneiden. Die Griber waren also beim Kirchenbau schon vergessen.
Das wiirde zur Ansetzung ins 11. Jh. gut stimmen. Aber auch wenn
weitere Funde das Alter der Kirche hinaufschieben konnten, ist damit
noch keine feste Pfarrei-Griindung vor dem 11. Jh. erwiesen, es
miiflten schon ganz grofle Funde gemacht werden®.

Eine Tochterkirche von Buochs ist Beggenried, dessen Heinrichs-
kapelle 1323 einen Ablafibrief erhielt. Die Kapelle kann nicht vor
1146, der Kanonisation des Kaisers Heinrich (1 1024), entstanden sein.
Pfarrei-Rang erhielt die Kirche erst 16387, Wir befinden uns in Beg-
genried am Ende der kirchlichen Organisation im Osten des Nid-
waldner Landes.

4 Graf 16—17.

5 Acta Murensia 1. ¢. 29, 81, 114, 116—117, 120. Dazu Durrer, Kunstdenkmiler
54, Hecker 72, Graf 16.

¢ Hug E. und H. R. Sennhauser, Berichte zu den archiologischen Grabungen in
der Pfarrkirche Buochs. 1963 S. 13—14, 23—25 u. Plan 2. (= Separatum aus:
Beitrige zur Geschichte Nidwaldens Bd. 28, Jahrg. 1963)

? Durrer, Kunstdenkmailer 34—37, Hecker 128, 144.

41



Nachdem wir uns von der groflen Mutterpfarrei Stans gegen Osten
gewandt haben, lenken wir unsere Blicke nach Siiden, dem Tale der
Engelbergeraa zu. Zur Zeit, als die Stanser Kirche aufbliihte, war
dieses Tal keineswegs unbewohnt bzw. unkultiviert. Muri, das ja
zwel Drittel der Stanser Kirche innehatte, besafl in diesem Gebiete,
besonders in Wolfenschieflen und im obersten Engelberger Talboden,
verschiedene Besitzungen. Viehzucht und Ackerbau waren hier nicht
unbekannt®. Deshalb gehorten die Bewohner zur Stanser Kirche. Das
ganze Tal, bewohnt oder unbewohnt, war einfach in globo et confuso
der Stanser Mutterkirche anvertraut. Eine andere kirchliche Organi-
sation gab es gar nicht. Erst als 1120 im obersten Talboden das Klo-
ster Engelberg gegriindet wurde, war eine kirchliche Instanz da, wel-
che sich ganz von selbst auch der Bewohner in der niheren oder wei-
teren Umgebung annahm. Das Kloster war auf dem Gebiete der Stan-
ser Pfarrei gegriindet worden. Das war iiberall gleich, Disentis nahm
seinen Anfang in der Groflpfarrei Truns/Somvix, Pfifers in der
Pfarrei Ragaz, Miistair in der Pfarrei Mals usw. Die Kloster kamen
erst, nachdem die erste christliche Organisation gegriindet war. Zu-
erst mufdte das Kloster Engelberg sich von der Mutterpfarrei losldsen.
Gewohnlich machte sich zuerst die entfernteste Siedlung selbstindig.
Nun war keine andere soweit von der Mutterpfarrei entfernt wie
Engelberg. Kein Vergleich mit Buochs, das freilich vor Engelberg
sich verselbstindigen konnte, mit Beggenried oder auch mit Hergis-
wil. Diese waren auf dem Seewege leichter zu erreichen als das neue
Kloster. Man bedenke, Stans liegt 456 Meter hoch, Engelberg 1030
Meter. Und welch ein steiler und unbequemer Weg! Dazu kam, dafl
die neue Siedlung ein Kloster, einen Monchsverband mit Priestern
darstellte, also sich seelsorglich selbst betreuen konnte. So gelangte
die Engelberger Klosterfamilie, wohl bald nach der Griindung, an
den Konstanzer Bischof, um ihre pfarrherrliche Souverinitit zu er-
langen, was der Oberhirte auch gestattete. Eine Bestitigung erfolgte
am 20. Dezember 1148 durch den Bischof Hermann von Konstanz?.
Von Engelberg aus ging dann die kirchliche Organisation des Tales,

8 Acta Murensia 1. c¢. S. 81—82. Das Nihere siehe jetzt Giiterbock Ferdinand,
Engelbergs Griindung und erste Bliite 1120—1223. 1948 S. 9—12, wo auch die
Literatur verzeichnet ist.

® Quellenwerk I. nr. 134, dazu jedoch Giiterbock 25—26, 141—143. Interessant -
ist der Vergleich mit dem im fruchtbareren Unterland gegriindeten Muri, wo

42



denn von ihm stammt die Marienkapelle von Wolfenschieflen, die
1277 errichtet wurde. Sie machte sich 1462 von Engelberg und 1469
von Stans frei und bildete eine eigene Pfarrgemeinde!®. Zwischen
Wolfenschieffen und Stans liegt Dallenwil, wo wir aber erst 1473
eine Laurentiuskapelle finden. Heute noch gehort sie der Urpfarrei
Stans an 1!, _

Wie Engelberg im Siiden im Gebirge die Lage eines Auflenpostens
hatte, so Hergiswil am Vierwaldstittersee. Kirchlich war es wohl von
Anfang an von Stans abhingig, aber es gehorte herrschaftlich zum
osterreichischen Gebiete, wie uns noch das Habsburger Urbar von
1303 belehrt. Die Einwohner kauften sich jedoch 1378 los und schlos-
sen sich Nidwalden an. Eine Kapelle errichteten sie jedoch erst 1504
zu Ehren des hl. Nikolaus und erlangten erst 1579 das Taufrecht
und 1621 die Pfarrei-Souverinitit 12, Wie der ganze Verlauf der Ge-
schichte zeigt, wird Hergiswil kraft seiner Lage ein verkehrsgeogra-
phisch kein bedeutungsloser Ort gewesen sein, der aber anderseits be-
volkerungsmifig nicht so gewichtig war, da er erst so spat die kirch-
liche Eigengestaltung erzielte.

Das Gleiche gilt in noch viel hoherem Mafle von Stansstad. Her-
giswil war nur eine Zwischenstation auf der Route Stans-Horw-Lu-
zern, Stansstad aber war frither der eigentliche Hafen von Stans,
dann das grofle Tor zum Nidwaldner Tal, aber auch die einzige Mog-
lichkeit zum Gebiet der Engelbergeraa. Noch mehr, Stansstad war
auch die notwendige Drehscheibe fiir die Schiffe, die Leute und
Waren nach Obwalden brachten. Nicht vergebens wurden 1315 und
1322 die schon vorhandenen Befestigungsanlagen verstiarkt. Ganz ein-
zigartig stellt die Wichtigkeit des Hafens die Tatsache ins Licht, daf}
hier 1318 der Waffenstillstand zwischen den Drei Waldstitten und
der Herrschaft QOesterreich geschlossen wurde. Stansstad war aber
nur ein verkehrstechnisch wichtiger Ort, die Siedlung war beschei-
den, sonst hitte der Ort nicht erst um 1502 eine Christophorus-Ka-

schon vor der Klostergriindung eine Pfarrei bestand, die dann der Konstanzer
Bischof Warmannus (1026—34) dem Kloster iibergab, das jedoch einen Welt-
priester anstellen sollte. Acta Murensia 1. c. S. 20—23.

1 Durrer, Kunstdenkmiler 1031—1032, Hecker 22.

U Durrer, Kunstdenkmiler 78—79. Hecker 25.

12 Durrer, Kunstdenkmiler 335—336. HBLS IV. 191. Hecker 8o.

18 Durrer, Kunstdenkmiler 976—986, 1003. HBLS VI. s03—s504. Hecker 92—93.

43



pelle gebaut, die erst 1710/15 eine eigene Pfriinde erhielt, heute
aber noch zur Pfarrei Stans gehort 3,

Wenn wir nach Vergleichspunkten suchen, dann fillt zuerst Flsie-
len und Altdorf ins Blickfeld, dann auch Brunnen und Schwyz. Im-
mer handelt es sich um eine Hafensiedlung, die nicht bevolkerungs-
miflig, sondern verkehrsgeographisch wichtig ist! Wir haben schon
bei Flilelen und Brunnen auf das ihnliche Verhiltnis bei Stadelhofen
und Zirich hingewiesen und es auch durch die grofien, vielleicht zu
groflen Analogien von Ostia und Rom, Piraeus und Athen, Alexan-
drien und Kairo zu illustrieren versucht. Am meisten gleicht jedoch
Stansstad Brunnen, weil es nicht nur fiir Schwyz, sondern fiir die
Drei Linder wichtig war. Brunnen lag so zentral, daff dort 1315 der
Dreilinderbund geschlossen wurde, wihrend in Stansstad nur 1318
der Waffenstillstand der Drei Waldstitte mit Oesterreich zustande-
 kam. Aber beide Orte, Stansstad und Brunnen, sind in erster Linie ver-
kehrstechnische, keine siedlungswichtigen Punkte. Sie vermitteln den
Verkehr zum Hinterland, hier nach Stans, dort nach Schwyz, sie
ermoglichen aber auch den Zugang zur Stadt Luzern und zu den
tibrigen Flecken und Dérfern an dem ganzen Ufer des Vierwaldstit-
tersees. Thr Eigenwert liegt nicht in ihrer siedlungsgemiflen Grofle
oder in ihrer geistesgeschichtlichen und politischen Bedeutung, sonst
hitten sie es schon vor 1500 zu einer Kapelle und heute zu einer selb-
stindigen Pfarrei gebracht. Ihr Eigenwert liegt vielmehr in ihrer ein-
zigartigen geographischen Lage am Vierwaldstittersee, wodurch sie
in ihrer Art die Bildung der jungen Eidgenossenschaft férdern
konnten.

44



VI. RUCKBLICK

Eine Gesamtentwicklung kann man heute noch nicht feststellen.
Besonders das Fehlen von guten Unterlagen fiir Schwyz und Luzern
macht sich unangenehm bemerkbar. Eines nur ist sicher, daf} kein
Gesamtsystem, kein Zentrum vorliegt, von dem aus die kirchliche
Organisation an den Ufern des Vierwaldstittersees ausging. Weder
von Luzern noch von Uri aus entwickelte sich ein zusammenhingen-
des Organisationswerk um den See herum. Die Kirche von Schwyz
hat auch nichts unmittelbar mit derjenigen von Stans zu tun und die
Kirche Sarnen nichts mit derjenigen von Weggis. Ja letzteres hatte wohl
auch urspriinglich als Pfiferser Pfarrei mit Luzern keine administra-
tive Verbindung. Es sind alles Pfarreien, die erst spiter zu Dekana-
ten zusammengefafit wurden oder dann im Verlaufe des Mittelalters
zu den gleichen politischen Gebilden kamen. Man vergleiche etwa die
Schicksale von Kiifinacht und Gersau. Uberall war der Foderalismus
am Werke. Man fragt sich, ob dies nicht auch anderswo bei Uferge-
bieten der Fall war. Anfang des 7. Jh. bestanden an den Ufern des
Bodensees Kirchen bzw. Pfarreien in Bregenz, Arbon und Konstanz .
Am Genfersee oder wenigstens in dessen Kontaktzonen finden wir
nach der Notitia Galliarum im 5. Jh. sowohl Genf als Martigny als
Bistumssitze. Erst Ende des 6. Jh. wurde das dazwischenliegende
Lausanne zu dieser Wiirde erhoben (Verlegung von Avenches her)2.
Der Genfersee ist aber auch deshalb interessant, weil hier in der 2.
Hilfte des 4. Jh. zwei Bistiimer von ganz verschiedener Seite her ihr
Wirken begannen, Sitten einerseits, das sich von Mailand 16ste, deren
nordlichster Exponent es war, Genf anderseits, das sich von Lyon
ausgliederte®. Also waren es wiederum verschiedene Instanzen, wel-
che die Ufergebiete eines Sees zu erfassen suchten, im Raume des
Genfersees zwei, spiter drei Bistiimer; im Raume des Vierwaldstit-
tersees waren es aber nicht Bistiimer, sondern ganz verschiedene Ur-

1 Zuletzt vergl. Zum ritischen Pfarrei-System im Vorarlberger Gebiet S. 20—21.

2 Howald-Meyer, Die romische Schweiz 1940 S. 128—132.

3 Biittner H., Zur frithen Geschichte des Bistums Octodurum-Sitten und des Bis-
tums Avenches-Lausanne. Zeitschrift f. Schweizerische Kirchengeschichte §3
(1959) 241 f. Abgedruckt auch in Biittner H., Friihmittelalterliches Christen-
tum und frankischer Staat 1961 S. 155 ff.

45



pfarreien. Hier war nur gleichsam als «oberste Dachorganisation» das
Konstanzer Bistum titig, das nur allzu grofl war und dessen Aufga-
benkreis, die Bekehrung der Alemannen, viel schwieriger war als die
Arbeit, welche die Bistiimer mit romanischer Bevolkerung (Genf,
Sitten, Lausanne, Chur) zu leisten hatten?. Hier war altes Kultur-
land und Kontinuitit mit der rémischen Kultur, was in der Inner-
schweiz im wesentlichen fehlte.

Damit schneiden wir die Frage nach dem Alter unserer Pfarreien
und nach der Chronologie der Christianisierung iiberhaupt an. Im
innerschweizerischen Raume begegnen wir in karolingischer Zeit eini-
gen christlichen Zentren, so etwa Biirglen und Silenen, Weggis, das
Kloster Luzern, wozu noch andere Kirchen bzw. Pfarreien kommen
mogen, wie wir im Verlaufe der Abhandlung gesehen haben. Trotz-
dem gewinnt man den Eindruck, dafl sich gesamthaft gesehen das
Pfarrei-System erst eigentlich um die Jabrtausendwende entwickelt
hat, worauf dann die ganze Organisation im 11. und 12. Jh. engma-
schiger geworden ist. Wir hitten also als Anlaufzeit der kirchlichen
Pfarreibildung etwa die Epoche von 700 bis 1000 anzunehmen. Das
wiirde auch dem Rhythmus der Siedlungen und der Wirtschaftsaus-
weitung entsprechen, kam doch Robert Durrer aus seiner intimen
Kenntnis der Waldstitte zum Ergebnis, dafl sich «etwa vom sieb-
enten bis zehnten Jahrhundert eine alemannisch-frinkische Neuko-
lonisation» erkennen 1af3t5.

Vergleichen wir damit die Verhiltnisse anderer Gebiete, etwa der
Didzesen Lausanne und Chur, also romanischer Landschaften. Die
Dibzese Lausanne kennt schon vorkarolingische Kirchen wie Aven-
ches, Donatyre, Orbe, Romainmoétier, dann nicht wenige in der
eigentlich karolingischen Zeit® Ebenso sprechend ist der Vergleich
mit dem Bistum von Churritien. Schon um 500 gab es hier nicht nur

* Vergl. dazu Schmid Alfred A., Die frithmittelalterliche Kirche von Sursee in:
700 Jahre Stadt Sursee 1956 S. 73.

5 Schweizer Kriegsgeschichte 1 (1915) 31, ausfiihrlich dargelegt im Schweizeri-
schen Jahrbuch 35 (1910) §8 ff. Dazu Graf S. 11—12, wonach die Alemannen
nur in kleinen Gruppen im 6. und 7. Jh. kamen. Vergl. Uri im Frithmittelal-
ter S. 10 f., wo G. Saladin eher an das 8./9. Jh. als an das 7./8. Jh. dachte.
Nach neueren Forschungen haben die Alemannen das Gebiet des Vierwald-
stittersees im 8. Jh. erreicht. Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 13
(1963) s18.

8 Dariiber Benzerath 184 f. 186 f.

46



ein Bistum, sondern auch christliche Taufkirchen in Schaan im Nor-
den und in Zillis im Siiden. Aus dem Reichsurbar um die Mitte des
9. Jh. ersieht man, wie sich ein ganzes System von Pfarrkirchen {iber
das weite Gebiet vom Vintschgau bis Vorarlberg und bis zum Biind-
ner Oberland ausgebreitet hat. Vom Sarganserland an der alten Ver-
kehrsstrafle Walensee-Ziirichsee scheint sich auch alte kirchliche Or-
ganisation ausgedehnt zu haben 7.

Der innerschweizerische Raum stand viel isolierter und periphe-
rischer da. Als Ritien schon seine Kirchenorganisation vollendet hat-
te, wenigstens im wesentlichen, begann erst eigentlich hier um den
Vierwaldstidttersee die aufbauende System-Arbeit. Der Unterschied
kam schon rein geographisch daher, weil unser Kerngebiet in den
Alpen lag, an keiner belebten alten Verkehrsstrafle, wie etwa Ri-
tien mit seinen Pissen gegen Siiden, oder wie das nach allen Seiten
offene Unterland, etwa das Gebiet zwischen Bodensee und Rhein-
knie. Die Differenz kam aber auch daher, dafl das churitische Land
altes Kulturland darstellte, in welchem schon die spatromische Herr-
schaft die Christianisierung einleiten konnte. In der Innerschweiz
aber fehlte diese Kontinuitit. Die alemannische Einwanderung war
offensichtlich ein Ereignis, das in jeder Hinsicht zerreissend und auf-
wiihlend wirkte. Am Vierwaldstittersee wie auch am Sempacher-
und Baldeggersee gab es keine romanisch-christliche Bevolkerung, die
als fruchtbarer Untergrund hitte dienen konnen. Wenigstens feh-
len bis jetzt wirklich aussagefreudige Zeugen. Daher mufite dann das
neue Bistum Konstanz zu Anfang des 7. Jh. hier ganz neu aufbauen.
Ja,es wurde deshalb ins Leben gerufen,um das heidnisch-alemanni-
sche Gebiet und damit auch die Ufersiedlungen des Vierwaldstitter-
sees fiir die christliche Botschaft zu gewinnen. Das war eine geduld-
heischende Arbeit, ein langer und differenzierter Prozef}, der drei
oder vier Jahrhunderte in Anspruch nahm. Was in Riétien von 500
bis 800 geschah, wiederholte sich hier auf einem anderen, nicht so
aufgelockerten Boden von 700 bis 1000. Im wahrsten Sinne des Wor-
tes eine sikulare Tat, die nicht diesem Heiligen oder jenem Missio-
nir zu danken ist, sondern einfach der kirchlichen Initiative und der
weltlichen Zusammenarbeit, mit einem Worte: der frithmittelalterli-
chen Christianitas.

? Kldui P. in der Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte 13 (1963) 535—537.

47



Anhang:
Die karolingische Reliquien-Anschrift von Beromiinster

Vor wenigen Jahren entrifl Leutpriester Rob. Ludwig Suter in
Beromiinster durch einen gliicklichen Fund einige Reliquienanschrif-
ten. Durch die Giite des Finders und die Vermittlung von Rektor
Dr. Josef Biitler erhielt Schreiber dieser Zeilen davon eine Photo, die
das Objekt der folgenden Studie bildet. Univ. Prof. Dr. Bernbard
Bischoff, Miinchen, las den Text wie folgt:

«<hic sunt reliquias s(an)c(t)e alexandri martyris
et s(an)c(t)e Leodagarii et s(an)c(t)e pongracii.»

Er fugte dieser Lesung folgende Erklirung bei: «Das o in pon-
gracil ist etwas schief, aber mit dem linken Bogen war der Buchstabe
als o angelegt, nicht als a. Von der gelaufigen Namensform her konn-
te man denken, daf} der Buchstabe beim Schreiben der zweiten Half-
te hitte korrigiert werden sollen, aber dann hitte der zweite Strich
geradezu ein iiberdeutlicher a-Schaft (d. h. schiefer Strich auf dem
o) werden miissen, was er ganz und gar nicht ist. Das dreimalige
«sancte», in zweiter Linie auch reliquias weisen auf vulgirlateinische
Gewohnung oder romanischen Einflul.» Zur Datierung duflerte sich
unser Gewihrsmann wie folgt: «Mir scheint, dafl die Schrift ins 1.
Viertel des IX. Jh. gehort. Das Scriptorium festzulegen, wird geringe
Hoffnung bestehen, es sei denn, dafl dieselbe Quelle noch anderes
und Vergleichbares spendet. Immerhin wiirde ich sagen: eher deutsch
als franzosisch, aber nicht alemannisch» (Brief vom 22. Dez. 1963).

Ganz unabhingig von diesem Votum Zuflerte sich auch Prof.
Dr. Albert Bruckner, Basel, zu unserem Thema: «Was die Authentik
aus Beromiinster betrifft, so wiirde ich auf Grund des ductus der
Ligatur ri, re, et, ex einzelner Buchstaben am chesten fiir die Zeit des
frithesten 9. Jahrhunderts pladieren. Die Aufnahme ist, wahrschein-
lich weil der Zettel verblaflt ist, nicht so deutlich, dafl man alles
gut sehen kénnte. Immerhin glaube ich, daff wir uns hier in Gegen-
wart einer Schrift von ca. 790—820 befinden. Auch die Orthogra-
phie sancte, Pangracii, sancte Alexandri, sancte Leodagarii spricht
fiir einen solchen Ansatz.» (Brief vom 11. Dezember 1963).

48



Wir diirfen daher zunichst vertrauensvoll die Schrift in das erste
Viertel des 9. Jh. setzen, wenn man ganz grofziigig sein will, sogar
in die Zeit vom Ende des 8. Jh. zur Mitte des 9. Jh. Es handelt sich
um eine schnell geschriebene, rasch hingeworfene Bemerkung, die wohl
noch deutlich die Art der karolingischen Minuskel offenbart, aber
keineswegs die schone Buchschrift.

Was nun die sprachliche Form betrifft, so fillt zunichst der Ak-
kusativ statt des Nominativs reliquiae auf. Natiirlich wollte der
Schreiber in lateinischer Sprache und nicht in seiner Volkssprache
schreiben, aber es zeigt sich, daff er das klassische Latein nur unvoll-
kommen und unsicher handhabte. Man weif}, daf} im Vulgirlatein
und in den romanischen Sprachen der Akkusativ schlechthin der
casus par excellence wurde. Einige Ausnahmen im Altfranzdsischen,
Altprovenzalischen und im Ritoromanischen konnen diese These
nicht umstiirzen, sondern nur bestitigen®. So schreibt auch das sog.
‘Testament von Bischof Tello 765 neben agri und orti auch agros und
ortos?. Der Disentiser Monch Subo, der im ersten Drittel des 9. Jh.
eine Erklirung des hl. Hieronymus zum Matthaeus-Evangelium ab-
schrieb, war, wenn man so sagen darf, ganz in den Akkusativ ver-
narrt!®, Ein genaues Analogon finden wir in zwel Reliquien-An-
schriften aus dem 8. Jh. in St. Maurice, die ebenfalls so beginnen:
Hic sunt reliquias. Auch andere Formeln stellen den Akkusativ
gleich an die Spitze: Reliquias bzw. patrociniasit. Das Hic am An-
fange erinnert an Grabinschriften: Hic requiescit!2. Ferner fillt in
unserem Dokument das dreimalige sancte statt sancti auf, was auf

8 Vofller K., Einfithrung ins Vulgirlatein. 1954 S. 103—105. Planta R. v., Die
Sprache der ritoromanischen Urkunden des 8.—1o0. Jh. in Helboks Regesten

~ von Vorarlberg und Liechtenstein bis 1260. 1920 S. 80—81.

? Biindner Urkundenbuch. ed. E. Meyer-Marthaler u. Fr. Perret 1 (1955) 19.
Hinweis von E. Tiefenthaler, Zur Sprache zweier ritoromanischer Urkunden
in Weltoffene Romanistik, Festschrift A. Kuhn 1963 S. 205.

% Biindner Monatsblatt 1959 S. 252—253. Noch im Jahre 1800 schrieb P P.
Spescha: Notas ex Annalibus. Pieth-Hager, P. Placidus Spescha 1913 S. C.

11 Bruckner Albert, Einige Bemerkungen zur Erforschung des frithmittelalterli-
chen Heiligenkultes in der Schweiz, in den Studi in Onore di Cesare Manaresi
1952 S. 48—52 nr. 4, 14—15, 17—18. Dazu vergl. den merowingischen Reli-
quienzettel von Sens: Hii sunt reliquias sanctorum thebeorum usw., angegeben
von Stiickelberg E., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902) XIX.

12 Egli E., Die christlichen Inschriften der Schweiz. 1895 S. 61.

49



Unsicherheit in den Deklinationsformen bzw. auf Unkenntnis des
Genus schlieflen lifit. Unbetonte Vokale im Auslaut waren im vul-
girlateinischen und daher auch im romanischen Raume sehr leicht
der Schwichung bzw. Verinderung ausgesetzt3, Auch der oben ge-
nannte Monch Subo schreibt um die gleiche Zeit e fiir 1 und i fiir e4,

In dieses Kapitel hinein gehort auch der Heiligen-Name Leoda-
garii, wie unsere Quelle statt Leodegarii schreibt. Das erinnert an die
Feststellung, die Robert von Planta beziiglich der unbetonten Vokale
gemacht hat: «Vor dem Tone scheinen die Verhiltnisse schon den
heutigen ihnlich gewesen zu sein, d. h. die e- und i-Vokale wurden
zu einem geschwichten Vokal reduziert, der in der Regel a-Farbe,
je nach den umgebenden Lauten auch u- oder i-Farbe hatte.» So
schreibt die Tello-Urkunde von 765 sowie eine andere ritische Ur-
kunde von ca. 800 affectus fiir effectus, eine ritische Urkunde des
St. Galler Gebietes von 817 acontra fiir econtra!®. Der Disentiser
Schreiber Subo weist zur gleichen Zeit disparguntur statt dispergun-
tur auf®, Da der Name fiir ungewohnte Ohren nicht so einfach
war, wurde Leodegarius vielfach verschrieben (Leutherius, Liodice-
ri, Leudgeri usw.). In Cod. Sang. 387 aus dem 11. Jh. finden wir
auch unsere Form wieder: Leodagarii?’.

Auch die Form Pongracii statt Pancratii ist beachtenswert. Vor-
toniges 0 zu a umzuformen, das 1if3t sich leicht begreifen. Eine Text-
variante des Tello-Testamentes von 765 weist salario statt solario
auf18, Der ritische Schreiber Subo schreibt corbanam statt corbo-
nam 1%, Umgekehrt finden wir im Ritoromanischen zanur, das aus
dishonore entstanden ist. Beachtenswert ist auch die Schwichung
des a zu o in Scolchengus, das eigentlich zu dem germanischen Schalch
(vergl. Gottschalk) gehort20..Die Erweichung von cr zu gr in Pon-

13 Vofller 91—92, bes. 94. Planta 67—68.

14 Biindner Monatsblatt 1959 S. 245, wo etwa de sublime (statt sublimi) und mor-
ti (statt morte) bezeichnend sind.

15 Planta 67—68. Tiefenthaler 198.

16 Biindner Monatsblatt 1959 S. 245.

17 Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen, Texte 1948 S. 77, Untersuchun-
gen 1951 S. 113.

18 Biindner Urkundenbuch 1 (1955) 15, Zeile 35.

9 Biindner Monatsblatt 1959 S. 245.

2 Planta S. 67—68.

5O



gracii kann zweifach gedeutet werden, deutsch und romanisch. Das
romanische cazza formte sich in alemannischem Munde zu Gatze,
das compostu zu Gumpisch, das campu Renu zu Camprin usw. Es
ist auch ein Germanismus, wenn in den iltesten Urkunden von St.
Gallen trado zu drado und credo zu gredo umgewandelt wird 21, Aber
es kann auch romanisch gedeutet werden, entwickelte sich doch das
~ lateinische crassia zum ritoromanischen grascha um, wie uns Dr. Andrea
Schorta, Chur, belehrt. Aber auch in den iibrigen lateinischen Toch-
tersprachen finden wir iiberall die gleiche Erscheinung (frz. graisse,
prov. graisa usw.)22. Ja, selbst im Ritoromanischen ist Pancratius
zu Brangazi, Pargitzi usw. abgewandelt, also stets eine Media statt
der fritheren Tenuis23,

Zusammenfassend mufl man sagen, dafl das Latein noch starke
Spuren der merowingischen Sprachverwilderung aufweist, weit ent-
fernt von der Latinitit des Karlsbiographen Einhard (1 840), oder
des Reichenauer Abtes Walahfrid Strabo (1 859), oder der Briefe des
Abtes Lupus von Ferritres (1 nach 862). Vom Geiste der karolingi-
schen Renaissance ist der Schreiber in keiner Weise beriihrt. Aber
noch der Disentiser Schreiber Subo, wohl ein Langobarde seiner Her-
kunft nach, der zur gleichen Zeit, im ersten Viertel des 9. Jh. schrieb,
kiimmerte sich ebensowenig um die klassischen Formen wie der
Schreiber unseres Reliquienregestes. Erst im zweiten Drittel des 9.
Jh. verbesserte sich die Latinitit im ratischen Kloster in etwa?4. So
mag es auch anderswo gewesen sein, sofern der Schreiber nicht an
einem Orte und in einer Gemeinschaft lebte, die ein Zentrum der

21 Planta yo. Vergl. das urnerische Gurtnellen aus curtem bezw. cortinan bezw.
cortinellam. Historisches Neujahrsblatt von Uri 1957/58 S. 8. Dazu Biindner
Monatsblatt 1959 S. 247.

22 Meyer-Liibke W., Romanisches Etymologisches Worterbuch. 3. Aufl. 1935 nr.
2298. Dazu vergl. nr. 2304 cratis bezw. cratem = Gitter, obwaldisch grad.
Dazu Biindner Monatsblatt 1959 S. 247.

2 Kiibler A., Die romanischen und deutschen Ortlichkeitsnamen des Kt. Grau-
biinden 1926 S. 239 nr. 1703. Zu dem Familiennamen Bangrazi usw. siche
Schweizerisches Idiotikon 2 (1885) 573, 835 und 4 (1901) 1391 sowie Nied
Ed., Heiligenverehrung und Namengebung 1924 S. 53. Ein Familienname, der
mit Pancratius zusammenhingt, existierte wohl im Friihmittelalter noch nicht.
Siehe Huisman A. Z., Die Verchrung des hl. Pancratius. 1939 S. 138.

24 Miiller I., Zu rdtischen Handschriften des 9.—11. Jahrhunderts, Biindner Mo-
natsblatt 1959 S. 229—263, bes. 233—258. . :

SI



neuen Bildung der karolingischen Renaissance war, wie etwa Aachen,
Tours, Reichenau.

Die Art unseres Dokumentes ist klar, handelt es sich doch um
die einfachste Art, Reliquien zu beglanbigen, indem man einen klei-
nen Pergamentstreifen beilegte, der nicht viel mehr als den Namen
enthielt. Es waren dies sog. schedulae oder cedule, Etiquetten, die
nach damaliger Zeitauffassung einer sog. Authentik gleichkamen.
Solche gab es im Frithmittelalter nicht wenige?. Es scheint auch,
dafl auf unserem Pergament erst nachtriglich: et sancte Pongracii
hinzugefiigt wurde, deshalb auch der Abstand vom vorhergehenden
Worte. Jedoch kann die gleiche Hand am Werke gewesen sein. Eine
weitere Frage ist, ob diese Art der Beglaubigung geniigend ist. Wir
miissen uns bewuflt sein, dafl der frithmittelalterliche Christ keine
historisch-kritischen Studien machte, ja sogar sehr unkritisch war,
was solche Reliquien betrifft. Viele Reliquien waren auch nur Be-
rithrungsreliquien 26, Mag es sich hier aber verhalten wie es will, auf
alle Fille belegt die Anschrift den Kult der betreffenden Heiligen,
der irgendwoher gekommen sein mufl, was wir hier genauer zu un-
tersuchen haben.

Der Martyrer Alexander ist der erste Heilige, den unsere Quelle
nennt. An Heiligen der friihchristlichen Zeit, die diesen Namen
tragen, fehlt es nicht. Schon im Kanon der rémischen Messe finden
wir einen spitantiken Martyrer Alexander, wohl denjenigen, dessen
Fest man am 10. Juni feierte?’. Es gab auch in Bergamo einen Sol-
daten und Martyrer Alexander, dessen Kult seit dem 6. Jh. bezeugt

25 Dariiber Stiickelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902)
XIV ff. Braun J., Die Reliquiare 1940 S. 681—691. Bruckner A., Einige Be-
merkungen zur Erforschung des friihmittelalterlichen Heiligenkultes in der
Schweiz in Studi in Onore die Cesare Manaresi 1952 S. 31—s52, bes. 44—;52
iber Reliquienauthentiken im allgemeinen und besonders iiber diejenigen von
St. Maurice.

26 Schniirer G., Kirche und Kultur im Mittelalter T (1924) 208—211.

27 Canon Missae Romanae ed. L. Eizenhdfer 1 (1954) 40 nr. 119, dazu Jung-
mann J. A., Missarum Solemnia 2 (1948) 308. Zu den vielen einzelnen Alex-
ander siche Delehaye H., Martyrologium Hieronymianum 1931, Register, eben-
so Delehaye H., Les Origines du Culte des Martyrs 1933, Register, dazu Le-
xikon f. Theologie und Kirche 1 (1957) 313—314. Zum Monasterium S. Ale-
xandri in Parma, das schon 836 gegriindet wurde, siche Kehr F., Italia Ponti-

ficia 5 (1911) 424.

§2



ist 28, Seine Verehrung i8¢ sich in Mailand im friihen 9. Jh. anneh-
men 29, In Ritien kommen Sisinius, Martyrius und Alexander in
Frage, die 397 im Nonsberg (Val di Non) erschlagen, dann von Bi-
schof Vigilius (1 405) nach Trient iibertragen wurden. Ein Sakra-
mentar, heute in der Kapitelsbibliothek von Vercelli, das um 850
entstanden ist, nennt alle drei Martyrer®. DasPfiferser Reliquien-
verzeichnis von ca. 900 gedenkt sancti Vigilii episcopi et martyris,
sancti Sisinnii, sancti Alexandri, item sancti Sisinii cum XL mar-
tyribus, dann aber gegen Schlufl des Verzeichnisses: sancti Mauricii,
sancti Alexandri, sancti Vuillibrodi3!. Noch ein anderes Martyrer-
Trio ist zu erwihnen: Alexander, Papst (3. Mai), gefeiert zusammen
mit Eventius, einem Priester, und Theodolus, einem Diakon. Alle
drei Heiligen werden in den alten Sakramentarien erwihnt, auch
in Cod. Sang. 348, der in karolingischer Zeit in .Chur entstanden
ist32. Auch die frilhmittelalterliche Namenwelt gibt hier einen Fin-
gerzeig. Wir finden den Namen Alexander in karolingischer Zeit
wohl in Corbie und Molfme, aber auch in Leno (Brescia) und Di-
sentis. Alexandria, nicht Alexander, entdecken wir zur gleichen Zeit
auch in S. Salvatore zu Brescia. Aber Eventius findet sich zweimal
im karolingischen Disentis und &fters in Pfifers sowohl im 9. Jh.
wie auch etwas spiter. Aber sonst ist Eventius nicht im Onomasticum
der Reichenauer Confraternitas vertreten. Einen Theodolus treffen
wir freilich nicht, nur z. B. einen Theodorus im 9. Jh. in Disentis
und Schuttern 3.

Das wiirttembergische Marienkloster Faurndau bewahrte nach
einer Urkunde von 875 Reliquien dieser drei Martyrer auf: ubi etiam

%8 Lexikon f. Theologie u. Kirche 1 (1957) 314.

? Heiming O. in Colligere Fragmenta. Festschrift A. Dold 1952 S. 224.

% Tefmann F., Tridentum-Anagnis-Anaunia. Der Schlern 31 (1957) 361—372.
Gamber KL, Sakramentartypen 1958 S. 132. Zu den ritischen Sisinnius-Kir-
chen im Gebiet der § Dérfer im 9. Jh. (831, 849) und in Laas (Vintschgau)
wohl auch noch in karolingischer Zeit siehe Der Schlern 34 (1960) 328.

31 Perret Fr., Urkundenbuch der siidl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 62—63.

32 Mohlberg K., Das frinkische Sacramentarium Gelasianum 1939 S. r13. Dazu
Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen, Untersuchungen, 1951 S. $6.
Uber Reichenau siehe Colligere Fragmenta, Festschrift A. Dold 1952 S. 238.

3 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, Register am Schlusse. Zu Alex-
ander Miiller 1., Die Anfinge von Disentis 1931 S. 39. Zu Alexandria Valen-
tini A., Codice Necrologico di Brescia 1887 S. 12, 21, 41, 115.

53



pignora sanctorum Alexandri, Eventii et Theodoli requiescunt34, Fiir
die Mitte des 9. Jh. belegt uns das Reichsurbar fiir Rankweil den
Titulus S. Alexandri35. Ob nun dieser hl. Alexander, Kirchenpatron
in Rankweil, ferner der an zweiter Stelle genannte hl. Alexander in
der Reliquienrolle von Pfifers um 900 und auch unser Alexander
auf dem Inschriftendokument von Beromiinster sich auf den Heili-
gen von dem romischen oder ritischen Trio oder sogar noch auf ei-
nen anderen Heiligen dieses Namens bezieht, ist schwer zu entschei-
den. Auf alle Fille scheint mir ein Hinweis auf Ritien vorhanden
zu sein, weil ja dort nicht nur das ritische, sondern auch das romi-
sche Trio Einfluff hatte. Dafl wir {iberhaupt weit und breit, von Lau-
sanne bis Regensburg, im Friihmittelalter kein Alexanderpatrozinium
finden, aufler gerade im ritischen Rankweil, besagt doch allerhand.

Der zweite Heilige war St. Leodegar, Bischof von Autun, ver-
bannt nach Luxeuil, 679 ermordet. Seitdem seine Reliquien 681 nach
St. Maxentius, wo er frither Abt gewesen war, iibertragen worden
waren, wurde er im ganzen Frankenreiche verehrt3¢. Die beiden um
720—730 von Pirmin organisierten elsissischen Kloster Murbach
und Masmiinster hatten ithn zum Patron. Murbach war freilich erst
um 760 im Besitze des Leodegarshauptes und wohl erst seit diesem
Zeitpunkte unter dem Hauptpatron St. Leodegar®. Die Liitzelau
nannte ihn 741 als Nebenpatron. Das Chorherrenstift Werd (Kt. So-
lothurn) stand 773 unter seinem Schutze38. Es ergibt sich ganz von
selbst, daf} das Kloster in Luzern, das irgendwie in Zusammenhang
mit Murbach stand, den hl. Leodegar zum Patron hatte, wie wir oben
ausgefithrt haben. Wie sehr das Frankenreich der Ausgangspunkt
dieses Kultes war, erhellt auch dadurch, dafl der «Leudegarius Ab-
bas», der Civate um die Mitte des 9. Jh. neu.organisierte, aus dem
Frankenreich stammte3®. Mit dem Frankenreich bzw. mit der Pir-
minsbewegung von dorther diirfte es zusammenhingen, daf} Pfifers

3 Wartmann H., Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 2 (1866) 203 nr. §91.

3 Meyer-Perret, Biindner Urkundenbuch 1 (1955) 377, dazu Montfort 1962 S. 6.

3¢ Hecker 113—116, Tiichle 119.

37 Clauf J., Die Heiligen des Elsaf 1935 S. 163—163.

3 Hecker 113 f.

% MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884 S. 384, dazu Bognetti-Marcora,
L’Abbazia Benedittina di Civate 1957 S. 47—48.

54



um 880 in der Abteikirche und um 900 in der Leutkirche St. Evort
Reliquien des Heiligen besafi 4, Wohl bereits im 9. Jh. verehrte auch
St. Gallen den Heiligen, das dessen Passio um 900 besaf34!. Unser
Reliquien-Test diirfte wohl irgendwie mit Luzern und dadurch ent-
fernt mit dem Frankenreiche Beziehungen nahelegen 2.

Der dritte und letzte Heilige auf unserem Dokument ist St. Pan-
kratius. Es handelt sich um einen rSmischen Martyrer, dessen Ge-
dichtnis durch sein Grab an der Via Aurelia festgehalten wurde. Die
Festmesse zum 12. Mai finden wir bereits in den friilhmittelalterlichen
Sakramentarien (Gelasianum und Gregorianum). Papst Symmachus
(498—514) erbaute eine Kirche iiber seiner Ruhestitte, welche Ho-
norius I. (625—638) erneuerte. Schon Papst Pelagius II. (578—590)
sandte Reliquien nach Marseille. Gregor d. Gr. (1 604) war ein be-
sonderer Verehrer des Heiligen und sandte an die Langobardenko-
nigin Theodelinde eine Ollampe vom Grabe des hl. Pankratius,
Von der Papststadt, wo das Heiligtum unseres Martyrers von vielen
Pilgern schon im 6. Jh. besucht war, kam der Kult {iber Oberitalien
nach Ritien. Westlich von Trins fand man auf einem Felsen eine
Baptisteriumsanlage von ca. 500. Im Anschluf daran entstund im
8. Jh. die eigentliche Pankratiuskirche mit gestelzter Apsis, die dem
ganzen Felsen den Namen Crap Sogn Parcazi gab*. Wohl im 7. Jh.,,

4 Perret F., Urkundenbuch der siidl. Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 52, 63,
wonach Pfifers im ganzen 3 Leodegar-Reliquien besaf.

4 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben 1918 S. 11, 101,
124. Dazu Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen, Untersuchungen 1951
S. 115, 164.

42 Bezichungen zum burgundischen Westen zeigt auch die in der 2. Hilfte des
8. Jh. in Luzern geschriecbene Vita S. Apri. Lowe E. A., Codices Latini An-
tiquiores 7 (1956) 16 nr. 887.

8 Die Belege gesamthaft bei Huisman A.Z., Die Verehrung des hl. Pancratius
in West- und Mitteleuropa. Haarlem 1939 S. 8 f. 37, s1. Dazu Lexikon f.
Theologie und Kirche 8 (1963) 22. Munding K., Das frinkische Sacramenta-
rium Gelasianum 1939 S. 117. Kehr F., Italia Pontificia 1 (1906) 32, 1765 8
(1935) 474 fiir das Gebiet von Rom und Neapel. Munding E., Die Kalenda-
rien von St. Gallen, Untersuchungen 1951 S. §8—j39. '

# Poeschel E., Die Kunstdenkmiler des Kt. Graubiinden 4 (1942) 6, 30 Bertogg
H., Beitrige zur mittelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder-
und Hinterrhein 1937 S. 38—40, 142—143. Der Hinweis S. 143 auf Pancra-
tius in Windisch diirfte problematisch sein.

35



jedenfalls noch vor ca. 740, entstand die Pfarrei Ragaz, deren Pfarr-
kirche dem hl. Pankratius geweiht war 5. In diesem Zusammenhan-
ge ist es bemerkenswert, daf} das Kloster Pfafers um 900 in der St.
Evort-Kirche Reliquien des Heiligen hinterlegte®. Mit diesen riti-
schen Gebieten hatte damals St. Gallen viele Beziechungen. Es ver-
ehrte den hl. Pankratius im 9. Jh. und besal gegen Ende des glei-
chen Sikulums seine Passio 47. Sonst ist der Kult in unserem Umkreis
eher selten, wird jedoch nach der Jahrtausendwende zahlreicher 6.

Es ist mehr als wahrscheinlich, dafl unser Pankratius-Kult, den
wir auf dem Beromiinsterer Pergamentstreifen vermerkt finden, auf
ratische Anregungen, zumindest mittelbar, zuriickgeht, der riti-
sche Kult wohl aber unmittelbar von dem benachbarten Italien her
kam (Rom). Damit hebt sich unsere Verehrung ab von den reichs-
deutschen Patrozinien, die erst dann auftraten, nachdem Kaiser Ar-
nulf 895 in der Pankratiuskirche zu Rom gebetet hatte und sich dann
dem Helfer-Heiligen dankbar erweisen wollte®®. Vermutlich hat die
ratische Herkunft auch nichts zu tun mit der angelsichsischen Ver-
ehrung, die dadurch entstand, dafl Papst Vitalian (657—672) Reli-
quien des hl. Pancratius nach England schenkte?®. Die angelsichsi-
schen Missionare haben nicht in Ritien gewirkt. Wir kénnen héch-
stens von mittelbaren Einfliissen durch angelsichsische Kloster wie
z. B. Fulda sprechen, mehr nicht. Vie niher liegt doch, dafl der Hei-
lige tiber Norditalien von Rom nach Ritien bekannt wurde 51.

> Gmiir M., Urbare und Rédel des Klosters Pfifers 1910 S. 35, dazu Ritische
Pfarreien 479—480.

46 Perret, Urkundenbuch 1. c. S. 62.

47 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben 1918 S. 7, 73, 77.
Derselbe, Die Kalendarien von St. Gallen, Texte 1948 S. 52.

¢ Huisman S. 125 zitiert fiir die karolingische Zeit siiddeutsche Patrozinien. In
Mailand ist der Kult erst spitkarolingisch oder iiberhaupt nachkarolingisch.
Heiming O. in Colligere Fragmenta, Festschrift Dold 1952 S. 232. Die Patro-
zinien im Liber Notitiae Sanctorum Mediolani ed. Magistretti-Villard 1917
S. 308—309. Huisman S. 133 verwechselt bei Bischofszell wohl Pelagius mit
Pankraz. Uber den Kultus im 11./12. Jh. siehe Tiichle 129, Hecker 67—69,
Benzerath 100, 180, 209. Gruber, Sitten 86—87. Montfort 1962 S. 5.

4 Huisman 94 ff. Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols 1928 S. 123—124.
Tiichle 129.

% Huisman 46—47, 122 f. Tiichle 129.

31 Huisman 131—136, 152 behandelte Italien nicht und hob Ritien auch nicht
gebiihrend hervor, deshalb erkannte er die Entwicklungslinie nicht.

56



Ob wir nun das Pankratius-Patrozinium in Oberkirch und Hitz-
kirch der friihmittelalterlichen Schicht zuweisen und sogar mit den
Reliquien, die in unserem Verzeichnis Anfang des 9. Jh. genannt
sind, in Zusammenhang bringen diirfen, ist schwer zu entscheiden.
Die Reliquien konnen gut fiir die Weihe dieser Kirche von Nutzen
gewesen sein. Sie werden schon Anfang des 9. Jh. im Luzerner Ge-
biet vorhanden gewesen sein. Damit haben wir aber noch nicht be-
wiesen, dafl die beiden Kirchen schon im 9. Jh. existiert haben. So-
lange nicht neue Funde und neue Griinde vorliegen, darf man wohl
beide Pfarrkirchen nicht ohne weiteres allzu weit von der Jahrtau-
sendwende weg in frithere Zeit verlegen. Im 9./10. Jh. war der Pan-
krazkult schon mehr lebendig und zwar von allen Nachbargebieten
her32, In dieser Zeit wirkte ja auch Ritien nicht mehr so sehr auf
die alemannische Schweiz wie im 8./9. Jh. Daher mag auch der Pan-
kratius-Kult nicht mehr direkt von dorther gekommen sein 2.

Zum Schlusse fragen wir uns, was denn eigentlich der ganze Re-
liquienzettel besagt. Da miissen wir uns erinnern, dafl selbst die be-
riihmten Cedulae von S. Maurice im Wallis, die aus der Zeit von
600 bis 800 stammen, keineswegs sicher fiir die Geschichte dieses be-
riihmten Heiligtums direkt verwendet werden konnen, sondern zum
wenigsten teilweise einfach als Geschenke in oft spiterer Zeit dort-
hin kamen 54, Unter der Voraussetzung, dafl wir noch zu Beginn des
9. Jh. keine Kirche und kein Chorherrenstift Beromiinster vor uns
haben, diirften die drei Reliquien am ehesten mit dem Kloster Luzern
zusammenhingen, wie wohl am deutlichsten die Reliquien des hl
Leodegar einen Fingerzeig gebe. Aber mehr nach Ritien weisen Ale-
xander und besonders Pankratius. In dieser Richtung geht auch das
vulgire Latein, das eher einen Romanen vermuten l48t. Dazu kommt,
daf} ja die Schrift wohl kaum alemannisch ist. Von Luzern war der
Weg zum ritischen Kulturgebiet nicht so weit, wie es auf den ersten

52 Huisman 125 zihlt folgende siiddeutsche Pankratius-Kirchen auf: Liel (Frei-
burg) 9. Jh., Bockingen (Rottenburg) 795, Kirchisen (Miinchen-Freiburg) 787/
821, Raitenhaslach (Miinchen-Freising) 875. Huisman nennt Oberkirch und
Hitzkirch S. 132—133 und vermutet, dafl Oberkirch mit der Verchrung des
Heiligen durch die Ritter zusammenhinge S. 136. :

53 Das nimmt auch Huisman S. 152 an, jedoch ohne den friihen und spiteren Kult
zu unterscheiden.

34 Bruckner A. in den Studi in Onore di Cesare Manarese 1952 S. 47, §2.

57



Blick scheinen mochte. Im Reichsurbar aus der Mitte des 9. Jh. er-
scheinen folgende Pfiferser Besitzungen, die wir von Luzern aus ge-
sehen aufzdhlen: Ein Hof und eine Kirche in Weggis, von Luzern
leicht auf dem Seeweg erreichbar, wiederum ein Hof und eine Kir-
che in Tuggen, in Wyden bei Weesen eine Kirche, ebenso in Quar-
ten, ferner in Wallenstadt. Uber Mels, wo Pfifers drei Kirchen be-
sal, ging der Weg zum ritischen Kloster 5, Dabei ist erst noch
zu bedenken, daff die Besitzungen in Weggis und Tuggen nach al-
lem in die Zeit des dritten Pippin (747—768) zuriickgehen 3. Die
Route am Walensee verband zudem ja auch Ziirich mit Ritien, ge-
nauer mit der ritischen Geistigkeit und Kultur, wie die zu Beginn
des 9. Jh. in Ziirich verfafite Passio der heiligen Felix und Regula
belegt”. Luzern und Ziirich sind gleichsam in gewisser Hinsicht kul-
turelle Auflenposten des damals hochstehenden Ritien.

Man darf daher vermuten, ja als wahrscheinlich betrachten, daff
ein von der kulturellen Geistigkeit Ritiens beriihrter Monch der
Abtei Luzern unser Reliquienverzeichnis geschrieben hat. Irgendwie
hatte dieser Kleriker Verbindung mit dem churritischen Kreis. Als
er seine Reliquien «deklarierte», stand sein Konvent noch ganz mit
Murbach in Zusammenhang. Es pulsierte in dem Luzerner Benedik-
tinerkloster noch geistiges Leben. Nicht umsonst bestitigte noch Lud-
wig der Fromme (814—840) die Schenkung seines Grof3vaters Pip-
pin III. (747—768), welche sich auf fiinf Leute in Emmen bezog3®.
Von Luzern kamen die Reliquien und mit ihnen der «Begleitschein»
nach Beromiinster.

55 Meyer-Perret, Biindner Urkundenbuch 1 (1955) 387—388.

58 Biittner H., Zur frithen Geschichte der Abtei Pfifers. Zeitschrift f. Schweiz.
Kirchengeschichte 53 (1959) 8.

57 Biittner H. in der Schweizerischen Zeitschrift f. Geschichte 1 (1951) 532, dazu
weiter Miiller I., Die churritische Wallfahrt im Mittelalter 1964 S. 44—46. Zu
den dort angefiithrten onomastischen Belegen fiir Florentius kann man noch
hinzuftigen das Monasterium S. Florentii in Fiorenzuola (Piacenza), das schon
830 belegt ist. Kehr F., Italia Pontificia § (1911) §20.

58 Siche die Ausfilhrungen von Paul Kliui in der Zeitschrift f. Schweizerische Ge-
schichte 24 (1945) 1 f., bes. die Zeittafel S. 2o0.

58



VERZEICHNIS DER PATROZINIEN

Alexander
Alban
Andreas
Barbara
Christophorus
Gallus

Georg
Heinrich
Hieronymus
Jakob

Johann Baptist
Josef
Laurentius

Leonhard

| Marcellus

Maria

Martin
Mauritius
Nikolaus
Pankratius
Pantaleon
Peter

Peter und Paul

- Sigismund

Stephan
Theodul
Ulrich

Zeno

59



	Die Entstehung der Pfarreien an den Ufern des Vierwaldstättersees

