
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 98 (1945)

Artikel: Der alte Balbeler : Pfarrer Xaver Herzog von Ballwil (1810-1883), und
sein Anteil an der Luzerner Publizistik des 19. Jahrhunderts. Teil 1

Autor: Egli, Elisabeth

Kapitel: III: Der Publizist

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


320

religionslosen Staat blieb ihm, dem Geistlichen, nur die
Feder und das schlagfertige Wort. Das Schlagfertigste ist
uns vielleicht verloren gegangen; denn in jenen Jahren,
da die konservativen Blätter ganze unterdrückten Seiten
mit dem mehrfachen Ausruf „Es lebe die Pressefreiheit"
füllen konnten,19 fand nicht jeder Artikel einen
bereitwilligen Drucker. Bei den vielen Hausdurchsuchungen
war es auch nicht ratsam, seine Manuskripte in den
Schubladen liegen zu lassen. Anderseits ist uns vieles von
Herzog aufbewahrt, was hätte ungedruckt bleiben können.
Er schrieb über das, was ihm auf den Fingern brannte:
über die Angelegenheiten seiner Kirche und seines
Bauernvolkes.

III. Der Publizist

Ballwil und Ebersol.

Schon bevor die kleine Pfarrei Ballwil durch ihre
neuartige Kirche von sich reden machte, hatte der junge
Pfarrer Herzog durch seine publizistische Tätigkeit die
Aufmerksamkeit von Klerus und Volk auf sich gezogen.
Zwar war das Dorf gewohnt, sich im Glänze seines
Pfarrhauses zu sonnen. Noch in den Zwanzigerjahren hatte
Ballwil, „politisch betrachtet, nicht einmal so geheißen,
sondern damals war Mettenwyl der Vorort, und die
Gemeinde hieß bloß: der Hof Mettenwyl!" Unter Herzogs
Vorgänger aber „nahm wenigstens das geistliche
Ballwyl... schnell ein anderes Gesicht an."1

Pfarrer Josef Rudolf Ackermann „war nicht so fast
bedeutend durch die Pfarrei, die er besorgte, als durch
seine Stellung unter dem Klerus... Er stund an der
Spitze der strengkirchlichen Partei, bald angreifend, bald

19 Boesch, Walter, Zur Geschichte der politischen Presse im
Kanton Luzern von 1848—1914. Diss. Zürich 1931. 106 f.

1 Ehrentempel II 39.



321

verteidigend, schriftlich wie mündlich; sein Haus wurde
täglich besucht und große Herren von nah und fern gingen
da aus und ein und trugen den erst noch obskuren Namen
Ballwil nach den fernsten Zonen."2 Herzog war nun allerdings

in allem das Gegenstück seines Vorgängers. Während
er auf sein Äußeres wenig Pflege- verwandte, hatte Pfarrer
Ackermann schon in seinem Auftreten „etwas Prälatenhaftes"

zur Schau getragen, das wohl von der früheren
Stellung als Schreiber in der Kanzlei des Generalvikars
Göldlin herrühren mochte. Die musterhafte Ordnung des

Ballwiler Pfarrarchivs, die sorglichen Kopien der
Jahrzeitbücher, die neuangeschafften Bruderschaftsrödel und
ein dreifaches „Proprium Ballwylense" erregten bei seinem
Nachfolger große Bewunderung aber auch einen leichten
bürokratischen Schauder. In Beromünster war Ackermann

als Kanzleiangestellter und späterer Scholastikus
der Stiftsschule mit Niklaus Wolf von Rippertschwand

in Berührung gekommen. Der Bauer erschien
von Zeit zu Zeit in der Bibliothek oder im Archiv, um in
Handschriften und Büchern vergangenen Jahrhunderten
nachzuspüren.3 Als Ackermann im Jahre 1821 den
Magisterstuhl mit der kleinen und unbekannten Landpfarrei
vertauschte, kam der Rippertschwander oft für mehrere
Tage nach Ballwil, von wo aus er in einer guten halben
Stunde seinen Jünger Joseph Leu in Unterebersol
erreichen konnte. Man wundert sich, daß gerade Ackermann,

ein Gelehrter von würdevollem, gravitätischem
Aeußern, der einen vollendeten Kanzleistil schrieb, der
Prozesse liebte, der die Stufenleiter der kirchlichen
Aemter emporstieg, bis ihm als Dekan das kleine Ballwil
zu eng wurde und er sich von der Aebtissin des Klosters
Rathausen in die Pfarrei Emmen berufen ließ, — daß

gerade dieser Mann zum geistlichen Führer der volk-
2 Ebda.
3 Emi, Joh., Der fromme Niklaus Wolf von Rippertschwand.

Sempach 1931. 10.

Geschichtsfreund Bd. 98 21



322

haften Bewegung Vater Wolfs geworden war. Das
Außergewöhnliche, das Zeitfeindliche an diesem Bauern mag
den streitbaren Pfarrer angezogen haben.

Während nämlich ein großer Teil der Geistlichkeit im,
nüchternen Rationalismus befangen war, wehte da plötzlich „ein anderer
Wind, der warme Föhn, über die Berge und arbeitete dem kalten
Bies entgegen; aber je nach Individualität, Richtung, Schule und
Umgebung huldigten noch gar sehr viele dem bloßen Verstandeszeug
und wollten sich nicht gerne unter das süße Joch des Glaubens
beugen. Indem diese fortan noch den Voltaire für ihren Mann hielten
und kaum an eine Offenbarung, an das Evangelium glaubten, waren
die andern bereits an dem andern Ende ihrer Religion angekommen,
und, statt bloß an Wunder zu glauben, — machten sie selber Wunder,
beteten im Namen Jesu, trieben Teufel aus und machten Kranke
gesund durch die Segnungen, die seit uralten Zeiten durch und in
der Kirche geheiligt, aber — in letzter Zeit auf das Minimum
beschränkt ¦—' nicht mehr angewandt, ja nicht einmal mehr überall
bekannt waren. Der Beter Niklaus Wolf, ein einfacher Bauer, mußte
die Herren wieder an das Benediktionale erinnern." *

Vereint mit Joseph Leu von Ebersol sammelte
Ackermann sofort nach Wolfs Tod (1832) dessen Jünger
um sich zur Erfüllung der gewohnten Bettage und
Betstunden und erbat sich das bischöfliche Einverständnis
zur Gründung einer „Bruderschaft für Bewahrung und
Belebung des Glaubens". So war der Fußpfad zwischen
Ballwil und Ebersol ein viel und seltsam begangener,
bevor Herzog nach Ballwil kam.

Damals nun waren im benachbarten Ebersol die
„Nikodemus-Nächte" lauten politischen Gesprächen
gewichen.

Das Haus glich „einem Hauptquartier im Kriege; Soldaten und
Generäle, Spionen und Staffeten zogen aus und ein; bald glich es

einem Palast irgend eines Königs oder Kaisers, Beamtete von allen
Seiten, Stiege auf, Stiege ab, kamen und gingen, die wichtigsten
Sachen wurden in der hintern Stube beraten und ausgefertigt..."5

Herzog hatte Zutritt als alter Familienfreund. Er
behauptet zwar in einer ausländischen Zeitungskorre-

4 Ehrentempel II 43,
5 Luzernerbieter III 50.



323

spondenz, daß er mit keinem schweizerischen Magistraten
in Berührung stehe und daß ihn kein solcher auch „nur
mit einem .Stöckle' anrühren würde."6 Deutsche Reisende
trafen ihn aber im Luzerner Gasthaus „Zum Schneider"
in Gesellschaft von Regierungsmitgliedern an der Seite
von Theodor Scherer, dem Redaktor der „Staatszeitung
der katholischen Schweiz". ' Im Jahre 1844 bestimmte
ihn die Regierung zum Festprediger an der Sempacher
Schlachtjahrzeit, was bis heute eine Ehrung bedeutet.8
Herzogs häufiger Verkehr in Ebersol darf nicht als Zutun-
lichkeit gewertet werden, wie sie Philipp Anton von
Segesser, damals junger Ratsschreiber in der Staatskanzlei,
so vielen Parteigenossen Leus zum Vorwurf macht.9 Er
ging auch nicht, wie sein Vorgänger, in
Bruderschaftsangelegenheiten dorthin, sondern als Freund des Hauses.
Wäre Leus politische Ueberzeugung nicht die seine
gewesen, er hätte sich trotz engster Nachbarschaft fern zu
halten gewußt. Durch den Aufenthalt in Tübingen jedoch,
wo seine kirchenrechtlichen Begriffe geläutert und mit
der lebendigen Zeit in Beziehung gebracht worden waren,
durch die vierjährige Wirksamkeit am Sempachersee, wo
er Klagen und Wünsche des Bauernvolkes erhorchte, und
durch die eigene Erfahrung in seinem politisch beunruhigten

Heimatorte hatte sich in ihm immer mehr der Haß

gegen das „Advokatenregiment" der Stadt ausgebildet.
Er sah, wie „man das Volk nur auf dem Papier souverän
erklärte, in der Wirklichkeit aber die eigentliche sou-

8 Neue Sion. 1847 Nr. 6.
7 Hällmayer, Franz, Ein Ausflug in die Schweiz, Elf Briefe aus

der Pfalz, hrsg. von F. H, Domvikar in Speyer. Speyer 1845. 14 f. und
36. Die Schrift ist ein Beleg für die Vertrautheit Herzogs im.Hause
Leus. (Vgl. 15 f.).

8 Predigt, gehalten am Gedächtnistage der Schlacht bei Sempach

den 8. Heumonat 1844, von X. Herzog, Pfarrer in Ballwyl.
Luzern, bei Gebrüder Räber 1844.

9 Segesser, Philipp Anton, Fünfundvierzig Jahre im Luzernischen

Staatsdienst. Bern 1887. 9.



324

veräne Gewalt dem Großen Rat in die Hände spielte."
Er sah, wie man durch ein entsprechendes Wahlverfahren
sich die Herrschaft zu sichern wußte, sodaß das Volk nur
achtzig Repräsentanten wählte, während „die zwanzig
übrigen durch eine generatio aequivoca, wie die Maden
aus faulem Fleisch, aus dieser Achtzig eigenen Mitte
erzeugt wurden." I0 Leu nun hatte dieser Machenschaft ein Ende

gesetzt. Das Volk sah in ihm einen wahrhaft von Gott
gesandten Führer. Es raunte von Prophezeiungen des
verstorbenen Vater Wolfs und fühlte sich unter Leus
Fahne schon deshalb stark und siegesgewiß. Auch Herzog
spricht von dieser göttlichen Legitimation der
katholischdemokratischen Bewegung und von der mystischen
Sendung Leus: „Gott hatte ihn zum Moses bestimmt, daß er
sein Volk befreie aus den Händen der Radikalen."11 Nicht
aber das Ausnahmewesen zwang ihn zur Bewunderung,
vielmehr das stolze Bewußtsein, daß ein Mann aus dem
Bauernvolke, aus seinem Volke, aus diesem „rein
gebliebenen Volkstamm", zu so Großem berufen wurde. "

Keine der dickbändigen und überschwänglichen
Leuenbiographien konnte deshalb solche Begeisterung wecken
wie Herzogs Aufsatz: „Einige Bilder aus dem
Leben des Joseph Leu sei. von Untereber-
sol", den er sofort nach der Ermordung Leus
niederschrieb.13 Was er hier in kurzen kräftigen Zügen schildert,
ist das Leben eines jeden Luzerner Bauern, seiner Eltern
und Voreltern:

10 Bilder 12 f.
11 Ebda. 8,
12 Ebda. 9. Auch der Patrizier Ph. A. v. Segesser sagt: „Der

Bauernstand war das einzige noch lebenskräftige Element der
luzernischen Bevölkerung ." (Erinnerungen. In: Kathol. Schweizerblätter.

N. F. 6 [1890] 198).
13 Der Aufsatz erschien ohne Namenszeichnung in der „Schweizer.

Kirchenzeitung" (1845 Nr. 31/33), im „Unterhaltungsblatt zur
Staatszeitung der kathol. Schweiz" (1845 Nr. 20/23) und als S.-A. bei
Räber in Luzern mit Angabe des Verfassers.



325

Sie „schnitten das kurze Korn, lebten von Milch und dürrem
Obst, ohne Gebranntes, ohne Most und Kaffee. Der Auslagen waren
keine, weil keine Bedürfnisse, dabei überall die größte Sparsamkeit,
weil die Erzeugnisse des Bodens hundert mühsame Veränderungen
durchmachen mußten, bis bares Geld daraus geprägt war. Es häuften

sich wohl in einer einfachen Haushaltung bei beschränkter
Lebensart und steter Arbeitsamkeit mit der Zeit die Mittel; aber weil
man erst Jahr um Jahr um einiges an Reichtum gewann, so wußte
man kaum, daß man mehr als sonst besitze, hatte deshalb weder
Hochmut, noch durfte sich Eitelkeit oder Luxus zeigen. Wer das
Leben in einem solchen Dörflein kennt, in seiner regelmäßigen
Einförmigkeit, zumal in jener Zeit, wo der Nachfolger nur die Kleider seines

Vorgänger trug, eine Kosake (rote Weste) eine ganze Generation

aushielt, und ein runder Hut zur Bedachung in Sturm und Wetter

genügte, wo in Feld und Haus auch nicht das mindeste an alter
Uebung geändert werden durfte, der wird wohl wissen, daß da die
Jugendjahre, obschon in ihnen der Mensch geistig und körperlich am
meisten sich ändert, wenig Abwechslung darbieten; der eine wächst
auf wie der andere, und alle wachsen den Alten zu," u

Wer auf dem Lande diese „Bilder" las und dann auf
seinen eigenen geerbten Rock hinunter sah, der glaubte
sich selbst in Vater Leu geschildert und wachte über dessen

Erbe eifersüchtiger und überzeugter, als Parteiparolen
bewirkt hätten. „Der gescheite Bauer in Ebersol",

so hieß er, von allen bewundert, in Herzogs Schrift,15 und,
ihr nachahmend schrieb Kasimir Pfyffer verächtlich: „Er
war — wir glauben uns nicht bezeichnender ausdrücken
zu können — ein gescheiter Bauer ..." 1B

Kasimir Pfyffer hatte allen Grund, über den

„Panegyriker" und „Lobredner" Leus zu spotten; denn
er war in den Tagen, als er der Mitschuld am Leuenmord
bezichtigt wurde, von ihm unsanft angegriffen worden.

„Es gibt Juristen", schrieb Herzog in den „Bildern", „die
gewisse kleine Unregelmäßigkeiten auch von weitem nicht zu ertragen
imstande sind, ihr juridisches Gewissen empört sich dagegen; betrifft
es aber göttliche und menschliche Gerechtigkeit, so schreiten sie

14 Bilder 3 f.
15 Ebda. 16.
16 Pfyffer, Kasimir, Geschichte des Kantons Luzern. Zürich

1852. II 477. Vgl, auch 449 und 475 f.



326

mit langen Beinen, wie magere Spinnen, kühn darüber hinweg. Von
der Art war jener, der die drei austretenden Ratsherren in An-
klagezustand versetzte und zugleich als Präsident des Tribunals über
sie richtete." 17

Es war der erste Ausfall gegen einen Staatsmann,
den Herzog ungescheut das ganze Leben hindurch
verhöhnte, sei es, daß er ihm als „dem Erfinder der abstrakten

Freiheit" ein Denkmal setzte,18 oder daß er sein
Erstaunen äußerte, über eine unrühmliche Klosterangelegenheit

vergangener Jahrhunderte keinen Aufschluß zu
finden in der Kantonsgeschichte Pfyffers, dem doch gewiß
kein geistlicher Skandal verborgen geblieben sei.10 Kasimir

Pfyffer dagegen hat nie öffentlich Notiz genommen
von diesen Anwürfen.

Trotz der eindeutigen Stellung des Ballwiler Pfarrers
zum Leben und Wirken des Ebersoler Bauern wurde
auch die Familie Herzog in außerkantonalen Blättern als
Zeuge für den angeblichen Selbstmord Leus ins Feld
geführt. Herzogs Schwester Barbara schrieb über seinen
Tod in die Familienchronik:

„1845 den 20. Heumonat wurde Herr Ratsherr Leu, der Vater
des Vaterlandes, von einem gedungenen Mörder um zwölf Uhr
erschossen; er starb ohne Todeskampf und wurde wie Henoch aus
dem Leben genommen, ohne daß er den Tod kostete. Ich sah ihn
im Blut liegen, um halb fünf Uhr, und brachte die erste Nachricht
auf Münster."

Ihr frühes Erscheinen in Ebersol nutzte ein gewissenloser

Korrespondent der „St. Galler Zeitung" und legte
ihr den Ausspruch in den Mund: Leu sei nicht erschossen
worden. Herzog verlangte Widerruf und ließ unter seinem

17 Bilder 14. Das gleiche Urteil fällt auch Segesser: „Casimir
Pfyffer war ein Formalist im strengsten Sinn des Wortes; eine
gesetzlich unerlaubte Handlung war für ihn unmöglich, nicht weil sie

an und für sich schlecht oder unmoralisch, sondern weil sie mit
irgend einem Paragraphen in Widerspruch war." (Fünfundvierzig
Jahre. 37.)

18 Luzernerbieter XII 72.
19 Ebda. XII 6. Vgl. auch XV 78.



327

Namen im „Freien Wort" eine Verwahrung einrücken.20
Als in einer spätem Nummer der „St. Galler Zeitung" eine
neue Verunglimpfung erfolgte,21 nahm sich der mit Herzog

befreundete Großrat Johann Jakob Müller in Wil
energisch der Sache an und veröffentlichte einen Brief
Barbara Herzogs im „Freien Wort".22 Darauf verstummten

die Angriffe.
Durch sein Bekenntnis zu Ebersol hatte Herzog in

der Oeffentlichkeit ein für allemal Stellung bezogen. Leus
politische Parole wurde seine Lebensparole. Noch am
Vorabend des Kulturkampfes sollte er keine andere
kennen.

Der Sonderbundspfarrer,

Nichts konnte Herzog gelegener kommen als eine
Zeitungspolemik. Es wurde ihm immer mehr Bedürfnis,
für seine Ueberzeugung öffentlich einzustehen. Angriffe
empfand er deshalb nicht als lästige Mückenstiche; wie
an einem Funken entzündete sich daran sein eigener
Witz und Spott. Und da er Lust und Freude zum Schreiben

in sich fühlte, begegnete er dem Gegner mit der
zeitgemäßen Waffe der Presse. Er war ein gelehriger Schüler
des Liberalismus und dachte moderner als mancher Parteiführer.

Joseph Leu, z. B. las selten die Zeitung,2S obwohl
der unter seiner Obhut stehende Katholische Verein die
Gründung und Verbreitung guter Zeitungen nachdrücklich
forderte. Sein Lehrer Niklaus Wolf mag ihn auch hierin
angewiesen haben; denn dieser bekannte von einer
Lebensperiode, da er fleißig über den Büchern saß: „Ich
hatte viele Mühe, dabei bei Sinnen zu bleiben, auf daß

20 Das freie Wort für Frieden, Licht und Recht, St. Gallen
1845 Nr. 139 (19. November).

21 St. Galler Zeitung. 1845 Nr. 96 (26. November).
22 Das freie Wort. 1845 Nr. 144 (1. Dezember).
23 Siegwart-Müller, Constantin, Ratsherr Joseph Leu von Ebersol.

Der Kampf zwischen Recht und Gewalt in der Schweizerischen
Eidgenossenschaft. Altdorf 1863. 3 f.



328

mir nicht das Herz gefressen würde." 2* Leu bevorzugte
in allem das lebendige Wort, die unmittelbare Wirkung
von Mensch zu Mensch, wie er sie in den Zusammenkünften

des Ruswiler Vereins ausüben konnte. Auch Herzog

hat eindringlich auf die Geistlichen eingesprochen,
daß man in einer „Zeit, wo alles predige, auf den
Schießstätten, in Vereinen, im Ratsaale, durch Zeitungen und
Schriften in allen Häusern, daß man da nicht von den
Predigern des Unglaubens überholt werden wolle." 25

Aufforderungen zu guter Predigt sind unvergleichlich
häufiger in seinen Schriften als Anleitungen zum betrachtenden

Gebet.?s Er verlangte, der Priester soll in einer
Zeit der religiösen Gleichgültigkeit und der Auseinandersetzung

mit dem protestantischen Volksteil die dogmatischen

Grundsätze des Katholizsmus dem Volke einhämmern

und nicht bloß farblose Moral vortragen, wie sie die
josephinische Geistlichkeit vergangener Jahrzehnte aus
ihrer Humanitätsreligion entwickelte.

Aber auch von der öffentlichen Presse dürfe
sich der Geistliche nicht fernhalten.

Als ein mutiger Kämpfer habe er „in dieser großen
Geisterschlacht aufzutreten, selbst auf die Gefahr hin, einen blutigen Kopf
heimzubringen. Die es können und die es gelernt haben, an denen
ist es zu schreiben", verlangt Herzog, weil nun doch geschrieben
werden müsse, und er halte dafür, „daß es nicht recht sei, sein
Talent zu vergraben, und daß es nicht genug sei, nur seine Predigten
zu schreiben," Den Einwänden der Laienwelt hielt er entgegen, in
der Presse sei der Geistliche ein Zeitungsschreiber genau wie der
Weltliche: „man sieht ihn nicht, man hört ihn nicht, und niemand
fragt dem Vogel nach, wenn man seine Feder liest," 27 Wenn Geistliche

aber ihre Stimme dagegen erhoben mit der Begründung, „ein
guter Schriftsteller sei ein schlechter Pfarrer", so konnte sich Herzog

eines leichten Unwillens nicht erwehren. Selbstverständlich,
„dem Berufe, dem soll er dienen", erwiderte er, „für diesen ist er

24 Ackermann, Joseph, Die Macht des christlichen Glaubens. 11.
25 Idealist 8.
26 Außer der gedruckten Predigt zur Sempacher Schlachtjahrzeit

von 1844 sind keine Predigten Herzogs erhalten,
27 Ehrentempel I 79 f.



329

verantwortlich, und hiefür ist er angestellt und auch bezahlt. Aber
wenn einer neben den Berufspflichten noch Zeit hat für Literatur,
für Belehrung in weiterm Felde, wer will da etwas dagegen
einwenden Oder soll man etwa die Literatur, die ungeheure
Gewalt, womit die Presse auf die öffentliche Meinung drückt und sie
bestimmt, wie sie will, soll das alles den Händen der Weltlichen,
vielfältig unserer Feinde, überlassen werden, oder sollen bloß
Professoren Bücher machen dürfen?" 28

Zu diesem Mitspracherecht in öffentlichen Dingen
glaubt sich Herzog als Geistlicher schon deshalb verpflichtet,

da jede Frage ihre religiöse Seite habe
und also auch von diesem Gesichtspunkte aus beleuchtet
werden müsse. Seine eigene Zeit sieht er fast ausschließlich

im Zeichen der Auseinandersetzung religiöser und
weltlicher Kräfte und bezeichnet das 19. Jahrhundert, im
Gegensatz zum abgelaufenen „Jahrhundert der Philosophie",

als das „theologische".29 Ein ausgesprochenes
Beispiel dafür sei gerade Joseph Leu, dessen Wirksamkeit
mehr der Kirchengeschichte als der politischen angehöre.10

Eine religiöse Frage war es auch tatsächlich, an der
sich der schon lange drohende Konflikt der Parteien
schließlich entzündete : die Berufung der Jesuiten
nach Luzern. Genauer gesagt: gerade der Umstand, daß

man die Luzerner Jesuitenfrage nur vom religiösen Standpunkt

aus beurteilte und ihre politische Tragweite übersah

oder übersehen wollte, wurde zum Verhängnis.
Heute geht man wohl allgemein mit Segesser einig, daß das

Erscheinen der Jesuiten in Luzern wirklich einen politischen
Charakter trug, „den sie in Schwyz und Freiburg nicht hatten, dessen
sie sich aber nicht erwehren konnten, sobald sie nach Luzern kamen,
wo sie ein Gegenstand des Kampfes nicht nur zwischen Konservativen

und Liberalen waren, sondern selbst zwischen Konservativen
und Konservativen." sl

Herzog nahm in seiner eigenen originellen Weise
Stellung zu dieser Frage. In einen Streit um den wissen-

28 Ebda. H 45 f.
29 Bilder 3.
30 Luzernerbieter II 2.
31 Segesser, Ph. A,, Fünfundvierzig Jahre, 17 f.



330

schaftlichen Stand der Jesuiten hätte er sich nicht einlassen

mögen; philosophischer Beweisführung wäre er nicht
gewachsen gewesen. Er versuchte es mit einer
volkstümlichen Schrift, — ob sich auch darob „die Mundwinkel

der ,Gelehrten' bedeutend in die Breite ziehen". " In
Erinnerung an seine Tübinger Jahre, wo sich am Abend
Studenten der katholischen und protestantischen Fakultät

fröhlich vermischten, setzte er sich hin und schrieb
„A chtzehn neue, lustige Briefe, gewechselt
zwischen einem katholischen und reformierten Geistlichen".

Welchen Studienfreund er dabei im Auge hatte,
tut nichts zur Sache. Der Gesprächspartner ist ein Berner

Pfarrer, und dies läßt eher vermuten, daß der
Ballwiler in Lützelflüh ein verwandtes Herz schlagen fühlte.
An Jeremias Gottheit hat er denn auch die „Briefe"
zusammen mit dem „Leu" sofort nach ihrem Erscheinen
überschickt.33 Es ist zwar Herzog nicht gelungen, den
reformierten Freund mit gleicher Beredsamkeit auszustatten;

er ist eine fadenscheinige Figur, „die nicht so fast
aus Ueberzeugung, sondern mehr aus Zufall" sich dem

Theologiestudium gewidmet hat. Nachdem denn auch im
Radikalismus der gemeinsame Gegner einmal gefunden
ist, erlahmt die Diskussion vollständig, und Herzog
erklärt ungeniert, das Briefschreiben sei ihm „alleweil
verleidet".

Interessanter als die polemischen Ausführungen sind
heute jene „Briefe", die das Verhalten des luzernischen

32 Briefe 2. Die Schweizerische Kirchenzeitung schreibt dazu
(1845, Nr. 43): „. einzelne Worte, selbst Sätze wollen in Justigen
Briefen' nicht kritisiert sein, ist nur der Gesamteindruck gut, und
das ist er vollkommen, dafür sprechen auch die öffentlichen Zeugnisse

In jovialer, witziger und launenhafter Fassung bespricht
der Verfasser delikate Tagesfragen auf eine Weise, daß ihm der
Gegner nicht grollen kann. Das Ziel ist nicht hoch gesteckt; aber
wenn dem Verfasser nur gelingt, den Gegnern etwelche bessere
Meinung von den Katholiken beizubringen, so wäre seine Arbeit in
dieser Zeit eminenter Intoleranz schon verdienstlich ..."

33 Brief an Gotthelf vom 1. Oktober 1845. Vgl. Anhang.



331

Klerus der Jesuitenfrage gegenüber kennzeichnen. Im
Kapitel „Der Römling und seine Amtsgenossen" finden sich
weitere Ausführungen darüber.

Herzog war in diesen Tagen der Jesuitenberufung
und der Freischarenzüge unablässig mit der Feder tätig.
Der Zufall öffnete ihm die Spalten einer süddeutschen
Kirchenzeitung.

Er hatte, ganz nach dem damaligen Geschmack der
anekdotensüchtigen Kleinstadtpresse, folgende „Bekanntmachung"

in die Siegwartsche „Staatszeitung" einrücken
lassen: M

„Letzten Sonntag, da es nachts gegen neun Uhr ging, standen
fünf Burschen mit Tabakspfeifen im Walde zwischen Urswyl und
Ballwyl und sagten zueinander: ,der B. Pf, muß auch dran glauben,
der S... ment.' Es ist wohl möglich, daß sie Wort halten. Sollte
ich daher an einem schönen Morgen tot im Bett liegen, oder
erschossen auf dem Felde oder irgendwo gefunden werden, so mache
ich hiemit allen bekannt, daß ich mich nicht etwa selber erschossen
habe, denn ich möchte nicht, daß es mir ginge wie dem sei, Leu,
und protestiere daher jetzt noch mit eigener Hand gegen jedwede
Anklage auf Selbstmord, was ich hiemit alle Zeitungsschreiber,
vorzüglich den Korrespondenten der Afugsburger] Allg, Zeitung zu
berücksichtigen bitte. Sollte aber das Inserat an die A. Allg, Zeitung
schon vom Comité gemacht oder gar schon versendet sein, so erkläre
ich im Voraus die Angabe, ich habe mich selber massakriert, für
eine gottlose Lüge. B., den 5. August 1845. X. H. Pf."

Die in Ausburg erscheinende Kirchenzeitung „Neue
Sion" brachte den Abdruck.35 Herzog — wohl nicht wenig

geschmeichelt — meldete sich sofort mit einem
ausführlichen Artikel über die kirchlichen Zustände der
Eidgenossenschaft und blieb von da an ständiger Schweizer

Korrespondent der „N e u e n S i o n".
Die süddeutschen Zeitungen gehörten zu den meistgelesenen

der Schweiz. Hüben und drüben suchte man sich den kantonalen
Pressegesetzen zu entziehen durch die Mitarbeit an ausländischen

34 Staatszeitung der katholischen Schweiz. 1845 Nr. 64 (11.

August).
35 Neue Sion, Eine Zeitschrift für katholisches Leben und

Wissen. 1845 Nr. 99 (19. August).



332

Blättern. Während die weitverbreitete „Augsburger Allgemeine
Zeitung" vorzüglich den radikalen Stimmen ihre Spalten öffnete,
vertrat die „Augsburger Postzeitung" den konservativen Standpunkt.

Am gleichen Verlagsort erschien dreimal in der Woche die
süddeutsche Kirchenzeitschrift „Sion" und, seit 1845, in täuschend
ähnlicher Aufmachung, die „Neue Sion, eine Zeitschrift für
katholisches Leben und Wissen." Beide standen auf streng-kirchlichem
Boden.3e Während aber die „Sion" wegen häufigen Wechsels ihres
Herausgebers sehr ungleichmäßig redigiert wurde, wahrte die „Neue
Sion", bis zu ihrer Verschmelzung mit der alten im Jahre 1855, einen
einheitlichen Charakter unter der Redaktion des Konvertiten und
frühern protestantischen Pfarrers Carl Haas, Sie nahm durch gut
geschriebene Leitartikel an allen praktischen religiösen Tagesfragen
teil und warb besonders angelegentlich für die regelmäßige Abhaltung

von Diözesan-Synoden. Durch ausgedehnte Beziehungen in
allen Ländern suchte Carl Haas sich eine zahlreiche ausländische
Leserschaft zu sichern. 37

Auch mit Herzog knüpfte er persönliche Beziehungen an. Die
Berichte des Schweizer Dorfpfarrers füllten denn auch in kurzer Zeit
die längsten Spalten der Rubrik „Kirchliche Mitteilungen". Eine
Sammlung der Korrespondenzen ergäbe ein stattliches Bändchen
Herzogscher Zeit- und Selbstbetrachtungen,

Seine erste Besprechung vaterländischer Zustände
zeigt den selbstbewußten Schweizer der Vierziger-Jahre,
wie er die europäischen Geschicke in der Hand zu halten
glaubte und deshalb so oft von fremden Diplomaten
belächelt wurde.39 In seinen engen Kantonsgrenzen über-

36 Löffler, Kl., Geschichte der katholischen Presse Deutschlands.

München Gladbach 1924. 23.
37 Haas, Carl, Die erste Liebe und der letzte Versuch oder

Offene Bekenntnisse nach zweiundzwanzig in der katholischen Kirche
verlebten Jahren. Augsburg 1866. 45. — Carl Haas trat später wieder

aus der kathol. Kirche aus.
38 Neue Sion. 1845 Nr, 115 (25. Sept.): es „haben sich in uns die

Essenze aller Schulen, aller politischen und philosophischen Systeme
konzentriert, sowie denn auch die christliche und unchristliche, alte
und junge Theologie ihr Disputatorium bei uns scheinen aufgeschlagen

zu haben. Diese Zustände und vor allem die Geschichte der
jüngsten Vergangenheit haben im höchsten Grade das Interesse aller
spekulativen und praktischen Männer erregt, so daß die Blicke aller
nach unsern Hochgebirgen gerichtet sind, als müßte, wie von Hoch-



333

blickte er kaum die Ereignisse des Nachbarkantons, Dies
war aber vielleicht gerade der Reiz seiner Nachrichten:
sie holten dem Luzerner Bauern gleichsam vom Munde
weg, wie er über die Vorgänge in seiner Heimat sprach
und dachte, und erhellten so vielleicht deutlicher, als
eingehende Besprechungen vermocht hätten, die Ursachen
der gegenseitigen Verbitterung,

Herzog weiß wenig vom diplomatischen Vorspiel des

Sonderbundskrieges. Aber er entwirft strategische Pläne
für den Fall eines Angriffs, fühlt sich sicher innerhalb der
wohlbesetzten Grenzen eines Kantons, der nach seiner
Ansicht leicht eine Belagerung von vier Monaten aushalten

könnte. Im Notfall baut er — wie jeder Bauer — auf
den „groben Landsturm":

„Das ganze Land ist eine Burg, und jeder Bewohner ist
bewaffnet gegen einen Feind, dem es bei seiner ungerechten Sache,
dem bösen Gewissen, auf fremdem Boden und bei dem Klagen der
Sturmglocken nicht heimisch sein kann."39

Auf solche Argumente stützte sich die Siegesgewißheit
des Landvolkes; aber auch Siegwart-Müller scheint

ja ähnliche geistige Waffen ins Feld geführt zu haben.40
Den Kampf selbst sieht Herzog ganz im Zeichen eines
Religionskrieges, und in diesem Sinne mag er auch seine
Pfarrkinder aufgemuntert haben, „zu kämpfen für Jesum
Christum und zu sterben für Ihn, der für sie gestorben"
sei. " Herzog zu rechtfertigen gegenüber dem radikalen
Pressegeschrei der „Pfaffenhetz" würde nicht leicht
fallen: seine Bewunderung für den religiösen „Fanatismus"
seines Volkes kennt keine Grenzen.42 Vom Ausgang des

Kampfes glaubt er das Schicksal der katholischen Kirche

asien, so jetzt von uns aus das Menschengeschlecht seine Geschichte
zum zweitenmal beginnen".

39 Ebda, 1847 Nr, 92 (3, August), Nach der Niederlage erschienen

Herzog die Kriegsvorbereitungen allerdings in einem andern
Licht. (Vgl. Baukunst 140).

40 Segesser, Ph. A., Fünfundvierzig Jahre. 43 f,
41 Neue Sion. 1847 Nr, 132 (4. Nov.).
42 Ebda.



334

in allen umliegenden Ländern abhängig. Trotz der
erschütternden Niederlage blieb er einer von jenen, die aus
der Vergangenheit nichts gelernt hatten. Da er alle
Vorgänge zuerst nach ihrer religiösen Bedeutung wertete,
übersah er, daß die kleinen Kantone bis jetzt eine politische

Vorrechtstellung innehatten, die sich nicht weiter
behaupten ließ. Er übersah, daß die Schweiz vor dem
Europa der Zukunft als geschlossenes Gebilde dastehen
müsse. Für wirtschaftliche und technische Neuerungen —
auch die allernotwendigsten — brachte er wenig
Verständnis auf und wies zuerst auf ihre Schattenseiten.
Immer wieder berichtet er den Lesern der „Neuen Sion"
von seiner Flucht in jene Gegenden, die vom Umschwung
noch wenig berührt waren, von Fußreisen im Oberwallis,
das er wegen seiner „nationalen Halsstarrigkeit" besonders

liebte, von Wanderungen in den Graubündnertälern
oder durch Urner Bergdörfer, wo er allerdings eines
Tages, als er den verwahrlosten Zustand der Straßen und
Häuser betrachtete und weder beim Kaplan noch beim
Lehrer Tinte erhalten konnte, verzweifelt ausrief, „das
konservative Zeug" könne auch „ins Aschgraue" gehen.43

Dagegen läßt sich in den Korrespondenzen der ersten
Nachsonderbundsjahre leicht verfolgen, wie Herzog langsam

zur Erkenntnis kam, daß nicht nur weltanschauliche
Momente zu diesem Kampf geführt hatten, sondern in
ebenso starkem Maße soziale Umstellungen. Die konservativen

Regenten der Vierziger-Jahre waren Vertreter
der reichen Bauernschaft gewesen. Was jetzt die politische

Führung übernahm, war eine Schicht von Intellektuellen,

die mit armseligen Mitteln ihre Studien bestritten
hatten und nachher, von der Beamtenlaufbahn
ausgeschlossen, in freien Berufen ihr erstes Auskommen suchen
mußten.44 Der Kampf um die Führung im Staat entschied
über ihre Existenz; ob durch eine neue Rechtsordnung der

43 Ebda. 1850 Nr. 109 (10. Sept.), Beilage Nr. 23.
44 Müller, K., Philipp Anton von Segesser. Luzern 1924, II 165 f.



335

Jurist zu Ansehen komme, ob durch den Ausbau der
Schulen neue Lehrkräfte notwendig würden, ob durch eine

vernünftige Medizinalgesetzgebung der landesüblichen
Kurpfuscherei der Riegel gestoßen werde, — alle diese
Fragen waren eng verknüpft mit dem politischen Bekenntnis,

Herzog hatte früher nur die ideellen Grundlagen des

neuen Beamtentums gesehen. Nun zergliedert er es auch
als soziales Gefüge und führt den Lesern der „Neuen
Sion" den Stand der Luzerner Aerzte und Advokaten
vor.45 Er hatte als Student die gleichen politischen
Zukunftsträume gehabt, aber als Sohn hablicher Bauern und
Handwerker bedeutete ihm ihre Verwirklichung keine
unmittelbare Lebensfrage. Er kannte deshalb auch keine
Entschuldigung für das gewalttätige Regime, das sich nun
eröffnete.

Anfangs hoffte er auf einen Sieg der gemäßigten
liberalen Richtung, wie sie Regierungsrat Jakob Kopp und
seine Gesinnungsgenossen vertraten. Aber als sich die
Volkswahlen immer mehr als ein Scheinmanöver
herausstellten, ohne daß von jener Seite ernsthaft dagegen
protestiert wurde, als von den Führern der neugebildeten
konservativen Partei einer nach dem andern festgenommen
wurde, als die Beschlagnahme unbeliebter Zeitungsblätter

und Broschüren zur Tagesordnung zu gehören schien,
da setzte er seine ganze Hoffnung auf den „konservativen
Starrsinn" des Luzernervolkes. Er rechnete ihm vor, daß
ihm nach der neuen Verfassung nicht mehr zugestanden
sei, als alle drei Jahre einen halben Tag zum Wählen, das
treffe in sechzig Jahren etwas mehr als eine Woche Freiheit;

46 und er riet immer dringender ab von einer
Verschmelzung mit dem „schlauen Kopp, der imstande wäre,
selbst im Bunde mit den Konservativen und der Geistlichkeit,

das Land Schritt für Schritt und Jahr für Jahr dem

45 Neue Sion, 1851 Nr. 17 (8. Februar) und Nr. 34 (20, März),
46 Ebda, 1851 Nr. 51 (29. April).



336

Radikalismus näher zu bringen."47 Aus den Berichten Herzogs

geht auch deutlich hervor, daß der Luzerner Bauer
noch lange Zeit eine Intervention auswärtiger Mächte
erhoffte und daß er von jedem Regierungswechsel im Ausland

einen sofortigen Rückschlag zu Gunsten oder zu
Ungunsten der eigenen Machtansprüche erwartete.48

Eine furchtbare Enttäuschung bereitete dem
Ballwiler Pfarrer das „innige religiöse" Luzernervolk durch
die Abstimmung über die Aufhebung der beiden Klöster
St. Urban und Rathausen. Das Amt Hochdorf war das

einzige, das den Antrag mit überwiegender Stimmenmehrheit

verwarf. Steigers Lockmittel und Drohung, daß der
Bauer die Kriegsschulden aus dem eigenen Sack bezahlen
müsse, wenn die Klöster bestehen bleiben sollten, hatte
viele Gemeinden abgehalten, eine Vetoversammlung
einzuberufen. Die Aufhebung St. Urbans und die Verschleuderung

seiner wertvollen Kulturgüter bedeuteten wohl
den härtesten Schlag in Herzogs Leben. St. Urban glaubte
er es danken zu müssen, daß der Kanton Luzern der
Reformation widerstanden hatte; in St. Urban sah er auch
das religiöse Bollwerk kommender Zeiten. Wenn in den

47 Ebda. 1850 Nr. 23 (21. Febr.).
48 Köstlich ist die Schilderung der Panik, die Napoleons III.

Staatsstreich im Luzerner Bauerndorf auslöste (Neue Sion. 1852 Nr.
4): „Ihr hättet es sehen sollen bei uns, wie die Köpfe, die Ohren, die

Augen, die Beine manövrierten, da von Frankreich die Kunde von
Napoleons Streich berichtet wurde; wie an einem Drahte schlugen
die Konservativen die Häupter, die lang und tief gebeugten, in die
Höhe, und im gleichen Drahtzuge senkten sich die stolzen Radikalitäten

bis tief, tief hinab. Jeder Bauer, jeder Häusler spitzte die Ohren,

was wohl vorgegangen sein möge, und ob sie auch nichts wissen von
politischen Kombinationen, so sagte es ihnen ihr republikanischer
Instinkt, es sei etwas Apartes passiert, und da gingen sie, kaum halb

angezogen, zum alten Ratsherrn, zum alt Gemeindeammann oder zum
Pfarrer, oder wer sonst Zeitung liest, und fragten bloß: ist Napoleon
rot oder schwarz, und als sie hörten: er hält es mit den Roten (in der
Schweiz die Konservativen), da hoben sie die Köpfe gleich Güggeln
(Hähnen) in die Höhe, wenn sie den kommenden Tag austrompeten
wollen."



337

folgenden Jahren gelehrte Theologen wie Johann Baptist
Hirscher, ganz im politischen Denken ihres Jahrhunderts
befangen, die Gesundung der kirchlichen Verhältnisse
durch eine Revision der Kirchenverfassung herbeiführen
wollten, so wies Herzog dagegen immer wieder auf die
rein kirchliche Institution der Klöster als auf den sichersten

Weg in die Zukunft.49
Alle diese Beobachtungen, Sorgen und Aengste flössen

blutwarm in die Feder des Korrespondenten. Der Ton
seiner Zeitungsberichte aber erhob sich nicht über die
gehässige und derbe Ausdrucksweise der damaligen Lu-
zernerpresse. Die vornehme Selbstbeherrschung und
Sachlichkeit eines Philipp Anton von Segesser oder Georg
Josef Bossard, der Führer der neu sich sammelnden
Volkspartei, lag ihm nicht. Vom einzigen konservativen
Blatt, das schon Ende 1847 zu erscheinen wagte, von der
„Neuen Luzerner Zeitung", behauptet er, sie tue so zahm
und demütig, sei so neutral und friedliebend, daß sie vor
Furcht fast nicht reden dürfe; sie halte den Hut immer
in der Hand und beuge sich ehrerbietigst, wenn sie das
Glück habe, mit der Regierung oder einem radikalen
Parteimanne zu sprechen.50 Und doch wanderte von ihren
Herausgebern einer nach dem andern ins Gefängnis. Herzogs

ausländische Berichte hingegen strotzen von
spöttischen Ausfällen und gehässigen Verunglimpfungen
führender Persönlichkeiten.

Kein Wunder, daß die Regierung auf den geistlichen
Berichterstatter aufmerksam wurde, der so gut Aufschluß
zugeben wußte über die Vorgänge im Kanton Luzern und
so glänzende Charakteristiken seiner Politiker lieferte.51
Sogar unscheinbare Ballwiler Dorfgeheimnisse wurden
von ihm ausgeplaudert, in jeder Zeile verriet er sich

49 Zustände 62.
50 Neue Sion. 1848 Nr. 7 (15. Januar).
51 Vgl. die treffende Schilderung Jakob Kopps. (Neue Sion.

1850 Nr. 23).

Geschichtsfreund Bd. 98 22



338

selbst. Im Jahre 1850 wurde er von der Regierung zur
Verantwortung gezogen wegen nachlässiger Amtsführung.
Herzog wußte sich vor dem bischöflichen Kommissariat so
trefflich zu verteidigen, daß die Regierung keine weiteren
Maßnahmen gegen ihn ergreifen konnte. M

Trotz dieser Aufsässigkeit von Seiten der Behörden
blieb Herzog der gleiche unerschrockene Berichterstatter.
Als mit dem Beginn des Jahres 1856 die „Neue Sion" mit
der alten vereinigt wurde, schickte er auch an diese von
Zeit zu Zeit seine kirchlichen und politischen Nachrichten.

63 Seine Korrespondenzen erfreuten sich wahrscheinlich

großer Beliebtheit, denn sie wurden immer in aller
Ausführlichkeit wiedergegeben. Sie verraten ein seltenes
Talent volkstümlicher Publizistik, die die Sachlichkeit und
Vollständigkeit des Berichtes vernachlässigt zugunsten
der weitausgeführten persönlichen Stellungnahme. Immer
neue Formen erfindet Herzog, um das Interesse wach zu
halten: eine Reisebeschreibung unter dem Juvenalschen
Motto „Difficile est, satiram non scribere", eine Depesche
aus dem Nationalratssaal, worin der Leser von der
Tribüne herab mit Politikern und Traktanden bekannt
gemacht wird, einen leidenschaftlichen Aufruf, als gelte die
Korrespondenz nicht einer bayrischen Leserschaft,
sondern den eigenen Pfarrkindern und Bauern. Mit dieser
Gewandtheit der Darstellung verbindet er eine geistreiche
Kritik an Personen und Zuständen, so daß ein bestimmter
Leserkreis leicht übersehen konnte, daß den kirchlichen
und politischen Darlegungen der Weitblick eines gründ-

62 Staatsarchiv Luzern. Kirchenwesen V. Verwaltung der
Disziplin. Einzelne Fälle. 1848—1850. Fach 9 Fase. 7, 1850 August. Herzog,

Xav,, Pfarrer in Ballwil, Untersuchung gegen ihn wegen nicht
Anzeige unsittlicher Handlungen des Lehrer Feer.

63 Da die Zeitschrift „Sion" mehrere Schweizer Korrespondenten

hatte, zeichnete Herzog seine Aufsätze. Er wählte nacheinander
folgende Namenszeichen: H, z*, zg*, Dx. Herzogs Aufsätze
unterscheiden sich inhaltlich und stilistisch sehr deutlich von den übrigen
Korrespondenzen, sind aber nur noch selten.



339

lieh gebildeten Mannes fehlte, daß der Korrespondent
nicht verstand, die Forderungen der Gegenpartei sachlich
zu würdigen, um sie desto gründlicher zu widerlegen, daß

endlich nicht selten ein witziges Wort den Gedanken
ersetzen mußte.

Als der hitzigste Kampf vorüber war und sich die
Gemüter wieder mehr den Fragen der öffentlichen
Verwaltung zuwandten, da beschränkte auch Herzog seine
Korrespondenzen auf rein kirchliche Mitteilungen. Er sah
betrübt und beschämt, wie sich ein großer Teil der
Luzerner Geistlichkeit wortlos unter das radikale Regime
beugte, während die kirchentreuen Priester, die
„Sonderbundspfarrer", in allen ihren Unternehmungen streng
beaufsichtigt wurden. Es galt, allen Zensurmaßnahmen zum
Trotz, die kirchliche Erneuerung im eigenen Lande in
Angriff zu nehmen. Dieser widmete Herzog fortan seine
ganze Kraft.

„Der katholische Luzernerbieter",

Als regelmäßiger Korrespondent süddeutscher
Kirchenzeitungen blieb Herzog in fortwährender Berührung
mit den katholischen Bestrebungen Deutschlands. Auf
seinen Reisen besuchte er mit Vorliebe bayrische und
badische Städte. Noch bevor in der Schweiz die Katholiken

sich gesammelt hatten und ihre offiziellen Vertreter
an die Versammlungen des deutschen Piusvereins abordneten,

nahm Herzog teil an geistlichen Konferenzen und
Tagungen jenseits des Rheins, Ueberall suchte er nach
dem Losungswort, nach dem Allerweltsmittel, das den
Wiederaufbau der katholischen Schweiz in die Wege leiten

sollte. Verwirrter und ratloser als zuvor kehrte er
gewöhnlich nach Ballwil zurück.

Fruchtbarer waren die Anregungen, die ihm aus dem
Verkehr mit Alban Stolz erwuchsen. Wahrscheinlich
hatte Herzog ihm, wie ja auch dem Lützelflüher Pfarrer,
seine beiden Produkte der Freischarenzeit übersandt, die



340

„Bilder aus dem Leben des Joseph Leu" und die „Achtzehn

neuen, lustigen Briefe", und sich so als Volksschriftsteller

verwandten Geistes ausgewiesen. Fortan blieb er
in ständiger Berührung mit ihm. M Im Jahre 1850 wurde
er von Stolz zur Mitarbeit an der neuzugründenden
Zeitschrift „Ximenes" aufgefordert. Herzog sandte Artikel.
Das Unternehmen scheiterte jedoch am Mangel genügender

Mitarbeiter.5ä Möglicherweise wurde der Ballwiler
durch die „Kalender für Zeit und Ewigkeit" zu einem
ähnlichen Unternehmen angeregt.

Um im eigenen Lande durch die Presse zu wirken,
sah sich Herzog ganz auf die persönliche Initiative
angewiesen. Der Kampfgeist der Vierzigerjahre war unter
dem folgenden Gewaltsregime einer teilnahmslosen
Erschlaffung gewichen. Auch der Klerus scheint den Widerstand

aufgegeben zu haben. Philipp Anton von Segesser
schreibt darüber im Sommer 1852 seinem Basler Freund
Andreas Heusler:

„Die Geistlichkeit, die früher gewirkt, ist so eingeschüchtert,
daß von daher kein Ton zu erwarten ist. Man darf sich darüber auch
nicht wundern, da der elende Bischof sie. vollständig im Stiche
gelassen hat." M

Bei Herzog ist dieselbe Mißstimmung gegen das
untätige Oberhaupt der Diözese festzustellen. Wenn er auch
nicht den Bischof selbst beschuldigt, so doch dessen
Umgebung. Im Herbst 1852 berichtet er nach Augsburg:

64 Zehn Briefe von Alban Stolz an Herzog sind erhalten. Sie

wurden zwischen den Jahren 1846—1864 geschrieben. (Vgl, Kronenberg,

Ignaz, Alban Stolz an Pfarrer Herzog über Hirscher. In:
Vaterland 1926 Nr. 97, 103, 109. — Weitere Briefe von Alban Stolz an
Pfarrer Herzog. In: Vaterland 1927 Nr. 19, 25, 31, 37, 43. — Ausgewählte

Werke von Xaver Herzog. III 144 ff.) Ob Herzogs
Antwortschreiben erhalten sind, konnte nicht ermittelt werden,

55 Stolz an Herzog. Brief vom 5. Juni 1850,
66 Briefwechsel zwischen Philipp Anton von Segesser und

Adreas Heusler-Ryhiner. 1842—1867. Festgabe überreicht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft zu Luzern durch die Historische

und antiquarische Gesellschaft zu Basel. 1932. 153 f.



341

„In Solothurn ist nach der Kirchenzeitung alles wohl auf und
freut sich des Lebens; die Theologie zählte vier Theologen; nirgends
wären Exerzitien so notwendig wie hier und auch so leicht; denn da
sind ein halb Dutzend Domherren, welche nicht viel anderes zu tun
haben, als ihre Kanarienvögel zu füttern und den Berometer zu
beobachten," 67

Aehnlich sind seine Aeußerungen über den allzu
milden Geist der „Schweizerischen Kirchenzeitung", die
nach der Niederlage des Sonderbundes ihren Sitz von
Luzern nach Solothurn verlegen mußte. Auch von daher
scheint man keinen neuen Impuls erwartet zu haben; man
konnte also nur durch eigenes Handeln vorwärts kommen,

Im Sommer 1853 erschien in der Offizin der Gebr.
Räber ein 70 Seiten starkes Heftchen: „Der katholische

Luzernerbiete r", eine jährliche Zeitschrift
von einem Landgeistlichen. Erster Jahrgang." In einem
Vorwort steckte der Verfasser seinen publizistischen
Kampfplatz ab: Politik werde keine betrieben, der „Lu-
zenerbieter" wolle nur Kirchenzeitung sein, und zwar
eine gut katholische. Der Inhalt bot denn auch außer
einer Abhandlung über das erste Kirchengebot beinahe
übervorsichtig mehr Dokumentarisches als eigene Artikel:
einen Lebensabriß des spanischen Priesters Jakob Bal-
mes, eine Vorstellungsschrift der luzernischen Geistlichkeit

bezüglich des Armenwesens und eine kleine Ueber-
schau kirchenpolitischer Vorgänge im Ausland (!): alles
in allem ein harmloses Büchlein. Im zweiten Heft, das zu
Beginn des neuen Jahres erschien, wagte der Landgeistliche

schon eher, wider den Stachel des Liberalismus zu
locken. Die Polemik gegen eine Schrift von Propst
Burkard Leu, dem „Papste" der Luzerner Regierung, blieb
zwar im kirchlichen Rahmen. Aber an die Betrachtung
über die Sonntagsheiligung war ein Kalendergeschichtlein
angeschlossen, „Des Hinterländers seine Reise an den
eidgenössischen Schießet in Luzern", einfältig im Titel, aber
geistreich spöttelnd über jene, die „sich haben müssen in

67 Neue Sion, 1852 Nr. 111 (14. September).



342

den Gemeindrat wählen lassen". Unter der Rubrik
„Weltlage" wurde man ferner daran erinnert, daß auch
in der Schweiz, sogar im Luzernerbiet politisiert werde.
Und da sich der Verfasser durch den Bericht von der
Aufhebung des Lehrschwestern-Instituts Baldegg schon
einmal aufs Glatteis hinausgewagt hatte, suchte er wenigstens

durch publizistische Verve Haltung zu wahren:
„Dort war," schreibt er, „einiges Weibervolk, arbeitete und

betete, vielleicht mehr als eben recht, daneben hielten sie Schule und
übernahmen die Obsorge in Waisenhäusern, Ihr Anzug — er hat mir
auch nie gefallen — und ihr abgeschlossenes Leben erregten
Verdacht: es sei ein unterirdisches Kloster dort unten, hieß es, und, was
noch grauenhafter, sie stehen im Bunde, nicht etwa bloß mit dem
Teufel, denn das wäre noch angegangen, sondern mit den Jesuiten!
—¦ Ein Extrazug führt zwei Räte hinab, die sog. Schwestern wurden
zitiert, verhört über Glaube, Hoffnung, Liebe, Kreuz, Weihwasser
und anderes, ein Protokoll ist aufgenommen, unterzeichnet, geschlossen,

und heim in aller Stille; gleich darauf hieß es, das Kloster
Baldegg sei aufgehoben, die Schwestern haben das Schloß zu räumen
ohne Verzug, — Wenn eine Falschmünzerbande unter dem alten
Turm entdeckt worden wäre oder gar eine Pulververschwörung, es

hätte nicht energischer zugegriffen werden können, — Die Schwestern

ihrerseits lassen remonstrieren, wollen kein Kloster sein, keine
Affilierte! Gilt nichts, sie bleiben aufgehoben, das Schloß sogar
untersucht, ob sich nicht etwa eine verkrochen habe. — Jeder aufrichtige

Freund der Armen und der Schulen bedauerte ein solches
Verfahren." M

Die Satire war bestes Propagandamittel. Durch den
erfreulichen Absatz ermuntert, erschien der „Luzerner-
bieter" schon im folgenden Sommer wieder, um fortan,
bis zum Jahre 1860, regelmäßig zweimal des Jahres
herauszukommen.

Es gab wohl keinen Leser, der im „Landgeistlichen"
nicht den Ballwiler Pfarrer erkannt hatte. Nichts zeigt so
deutlich das Ansehen, das er sich bereits erworben, wie
die Polemik, die sich anläßlich des neuen Zehntgesetzes

gegen ihn erhob. Der Große Rat hatte ein
Dekret genehmigt, wonach die bisher freiwillige Ablösung

58 Luzernerbieter II 76 f.



343

der Zehnten und Bodenzinse in ein Obligatorium
umgewandelt werden sollte. Die meisten Zehnten des Kantons
gehörten dem Staat, der übrige Teil lag in den Händen
der Geistlichkeit. Diese sah denn auch ihr Einkommen
durch den festgesetzten Ablösungsmodus geschmälert und
beschwerte sich darüber in einer Eingabe an die Regierung.

Der Aufruf des bischöflichen Kommissariats und der
vier Ruralkapitel an das vetoberechtigte Volk wurde noch
in der Druckerei mit Beschlag belegt.59 Herzog hatte sich
schon lange heimlich lustig gemacht über die plötzliche
Einigkeit unter den liberalen und konservativen Geistlichen,

wie sie so, dicht „geschart um ihre Sion, den
Kornspeicher, den schönen Tod für die Kirche" sterben wollen.

60 Er ließ nun aber doch unter dem Titel „Veto!
Veto! Veto! Erbarmet euch der Armen!" ein Flugblatt

erscheinen, gezeichnet: der katholische Luzernerbie-
ter. Schon der Untertitel zeigt, daß er seine
„Bauernfängerei" mit bessern Mitteln zu betreiben wußte, als die
übrige Geistlichkeit mit ihrer Appellation an die „Liebe
zu Euerer heiligen Kirche." Nicht als zehntberechtigter
Kirchherr spricht der Ballwiler zum Volk, sondern als
Almosenspender, der sich nicht scheut, jene unter seinen
geistlichen Mitbrüdern bloßzustellen, denen der Geiz
„gleich dem Bieswind durch Chor- und Ueberröck"
gehe. Die Geistlichkeit habe bis jetzt 7 % der Waisensteuer

getragen, durch freiwillige Abgaben, wie die
Almosen, Unermeßliches geleistet. Dies alles sei bei der
Annahme des Zehntgesetzes nicht mehr möglich, da heute
sowieso nur unbemittelte Söhne geistlich werden. Der
humoristische Ton wurde in den eigenen Reihen gut
aufgenommen. Die liberale Presse aber schalt den Verfasser
einen „frivolen Zionspfaffen", 61 der selbst auf der Kanzel

59 Müller, K., Philipp Anton von Segesser, Luzern 1923. II 275.
60 Neue Sion. 1852 Nr. 123 (12. Oktober).
61 Tagblatt, 1854 Nr, 36 (6. Februar). Surseer Korrespondenz

vom 3. dies.



344

in Ballwil das Witzereißen nicht lassen könne.62 Und in
dem Spottgedicht „Die große Vetoschlacht" ließ man den
„Herzig mit der Schwefelpfeif" allen andern voran zum
Kampfe schreiten.03 Die Schlacht wurde trotzdem gewonnen;

denn die Vetogemeinden verwarfen bei der Abstimmung

mehrheitlich das Zehntgesetz.
„Der lustige Herzig mit der Schwefelpfeife"; das war

fortan der Spottname, mit dem man die ländlich-burschikose

Art des Ballwiler Pfarrers verhöhnte.S4 Selbst jene
Männer, für die er in den Kampf trat, schienen sie nicht
durchaus zu billigen. Als der Arzt und Historiker
Hermann von Liebenau, dem Herzog in freundschaftlicher
Weise zugetan war,65 in Hurters „Katholischer Literaturzeitung"

in Wien den „Luzernerbieter" rühmte,
protestierte Siegwart-Müller, damals zu Straßburg, in einem
Schreiben an Friedrich von Hurter gegen diese Lobeserhebung:

der „Luzernerbieter" sei „nichts weniger als von
irgend welcher Gediegenheit in Inhalt und Form und der
Verfasser desselben wohl ein jovialer Kumpan, aber kein

62 Der Eidgenosse. 1854 Nr. 10 (3. Hornung). Ballwiler
Korrespondenz vom 30. Jänner. —> Entgegnung in der „Luzerner Zeitung"
1854 Nr. 19 (13, Hornung). — Erneuter Angriff im „Eidgenossen" Nr.
13 (13. Hornung): „Der Herr Pfarrer von Ballwil kann es selbst auf
der Kanzel nicht lassen, Witze zu reissen. Vorletzten Sonntag schrie
er auf einmal überlaut, die ganze Kirche in Staunen und Verwunderung

setzend: ,Kaust du de nid au di Kopf ufha und mi aluoge' —
einen jungen stillen Menschen, der nicht etwa schlief, anglotzend —
der aber bei einem Mann Knecht ist, von welchem der Hr, Pfarrer
nicht immer das vierte Bein von der S hat, — Wenn der
Lustige mit der Schwefelpfeife in einer Kneipe zu lautem Lachen
anregt, so hat dagegen der Hr, Pfarrer auf der Kanzel nur mitleidiges
Kopfschütteln hervorgerufen und wahrlich die Gemeinde nicht
sonderlich erbaut."

63 Die große Vetoschlacht. Eine wahre Geschichte, denen zur
Warnung erzählt, so freventlich den Zehnten abschaffen gewollt.
(Bürgerbibl. Luzern).

64 Der Eidgenosse. 1854 Nr. 90 (10. Nov.).
65 Widmung an Liebenau auf einem Exemplar der Kantonsbibl.

Luzern,



345

gar musterhafter Pfarrer,66 Herzog wußte um solche
Aussetzungen unter der puritanischen Leserschaft, und er
erklärte im siebten Heft (1856), es drücke ihn heimlich, daß
der „Luzernerbieter" bis jetzt nicht mehr als tausend
Abnehmer gefunden habe, während er doch — „die
wohlfeilste Zeitung, so weit die deutsche Zunge geht" — um
bloß fünf Batzen zu haben sei. Gerade von seinen Freunden

habe er am meisten zu leiden:
„Ist man streng nach der Schule, trocken und systematisch und

abstrakt, so liest das Volk so etwas nicht und die Herren auch
nicht; läßt man sich zum Volk herab, redet seine Sprache, kleidet
sich in seine Vorstellungen, diskurriert man frei mit Mannen- und
Weibervolk, so ist man trivial, roh, läppisch, ungezogen und vor
allem ungeistlich, wenn nicht gar unchristlich!"67

Je mehr sich Herzog mit politischen Gegenständen
befaßte, desto unwesentlicher wurden diese Vorwürfe.
Denn schon in kurzer Zeit sah der „Luzernerbieter"
einer Kirchenzeitung nicht mehr sehr ähnlich. Herzog setzte
auf das Titelblatt des neunten Heftes (1857) seinen vollen
Namen, „da, wenigstens in der Nähe, einen doch alles
kennt und dafür haltet", und politisierte nun ungescheut.
Die kirchlichen und staatskirchlichen Fragen standen zwar
auch jetzt noch im Vordergrund der Diskussion, aber der
Kampf galt ebensosehr rein politischen Angelegenheiten:
dem verhaßten Repräsentativsystem, der Partialemeue-
rung der Räte, der unnatürlichen Wahlkreiseinteilung, den
Abstimmungs- und Wahlmanövern in den Gemeinden, der
Handhabung der Zensur nach freiem Bedünken, der Aem-
terkumulation. Er trat für die Mitglieder des frühern Großen

Rates in die Schranken, die zum größten Teil in ihrem
Aktivbürgerrecht eingestellt oder mit Ungeheuern
Kontributionen belastet waren. In allen Verwaltungsfragen stell-

66 Briefe von Konstantin Siegwart-Müller an Friedrich von Hurter.

Hrsg. von Dr. Emmanuel Scherer O. S. B. Beilage zum Jahresbericht

der kantonalen Lehranstalt Sarnen 1924/25. Sarnen 1925. II 128.

Brief voim 6. Oktober 1855.
67 Luzernerbieter VII 33,



346

te er sich auf den Standpunkt der Gemeindeautonomie; er
wetterte gegen die übermäßige Belastung durch die
Anlage von neuen Straßen, die nur städtische Gepflogenheiten

in die Dörfer brächten und den Bauern von der
Landarbeit wegführten. Er wollte eine freiwillige Armenpflege

und dafür niedrigere Armensteuern und suchte
besonders in Erziehungsfragen das Mitspracherecht der
Gemeinden geltend zu machen. Kein Heft erschien, in dem
nicht der Fortschrittswahn der Neuzeit angeprangert wurde,

der Festtaumel in Stadt und Land, die Ausartung der
Freisinnigkeit zur Freisinnlichkeit bei der fortwährenden
Zunahme der Wirtshäuser. Modernen Projekten zur
Bodenverbesserung hielt er seine eigenen volkswirtschaftlichen

Ansichten entgegen, wonach die aufgewendeten
Mittel in einem vernünftigen Verhältnis zur Ertragfähigkeit

des Bodens stehen müssen. Der Güterteilung und
Verarmung unter der Bauernschaft suchte er durch
fortwährendes Wachhalten des Stammes- und Familienbewußtseins

vorzubeugen.88 Alle diese Fragen behandelte
Herzog weniger selbständig anregend als geschickt
propagierend. Was die kleine konservative Fraktion im Großen
Rat verteidigte oder bekämpfte — man schritt darüber
gewöhnlich zur Tagesordnung — das wurde im „Luzernerbieter"

aufgegriffen und in allen möglichen Formen als

Kampfartikel, als Erzählung, als Reisebericht, als
Bücherrezension — dem Volke eingehämmert. In allen diesen
Kantonsangelegenheiten konnte er mit dem Beifall der
ganzen katholisch-konservativen Partei rechnen.

Wo Herzog aber die Haltung des Luzerner Bauernvolkes

zur eidgenössischen Politik zu bestimmen suchte,
da wurde er kaum von allen gebilligt. Hartnäckig wider-

68 Die volkswirtschaftliche und soziologische Seite von Herzogs

Schaffen wurde von Fachleuten eingehend behandelt und
kritischer untersucht, als ich es zu tun vermöchte. Vgl. Schwendimann,
Joh., Ein Luzerner Soziologe. In: Kathol. Schweizerblätter. N. F. 9

(1893) 419—429 und S.-A. — Schmidt, Georg C. L., Xaver Herzog



347

setzte er sich der Tatsache, daß die Zeit der Vierzigerjahre

ein für allemal vorüber sei. Die Bundesverfassung
von 1848 war und blieb in seinen Augen durchaus ein
Diktat des Siegers, niemals eine Akte zur Wiederherstellung

rechtlicher Zustände. Noch am Vorabend des
Kulturkampfes schrieb er einen Artikel: „Wie daß man den
katholischen Vorort in Luzern wieder herstellen sollte"
(Luzernerbieter 1869). Der erste Schritt dazu wäre, meint
er, die Verbindung aller schweizerischen Diözesen.

Er glaubt, „daß aus Luzern leicht der Sitz eines Erzbischofs zu
machen wäre, die kleinen Kantone brauchten sich nur von ihrem
Provisorium in Chur loszumachen und in Verbindung mit Luzern ein
eigenes Bistum zu gründen, um wieder zu vereinen, was auch schon
beisammen gewesen."

In gleicher Weise plant er eine Zusammenfassung der
wissenschaftlichen Kräfte durch die Errichtung einer
„Muster- und Pflanzschule", eines Lehrerseminars für die
ganze katholische Schweiz, und durch die Eröffnung eines
Zentral-Gymnasiums, das leicht zu einer Akademie, einer
Art Universität ausgebaut werden könnte. Die Krönung
all dieser Bemühungen wäre schließlich eine politische
Vereinigung.

Man erkennt bis in die letzte Einzelheit die Grundzüge

der konfessionellen Politik Siegwarts. Auch er sah
in der Errichtung eines schweizerischen Erzbistums eine
unbedingte Notwendigkeit;69 er gründete auf Theodor
Scherers Vorschlag die „Borromäische Akademie" zur
Vereinigung der katholischen Schweizergelehrten und
verwirklichte durch den Sonderbund die politische
Zentralisation auf konfessioneller Grundlage. Aber während
zur Zeit Siegwart-Müllers die konfessionelle Scheidung
der Schweiz tatsächlich noch bestanden hatte und die
schweizerische Politik stark konfessionell ausgerichtet

und der Stand der Bauern. In: Schweizerische Monatshefte für
Politik und Kultur. IX. (1929) Heft 5/6 235—250 und erweiterter S.-A.
Zürich 1929.

69 Briefe von Konstantin Siegwart-Müller. A. a, O, I (1924) 27.



348

war,70 mußte die Verwirklichung der gleichen Idee zwei
Jahrzehnte später fast unmöglich erscheinen.

Von allen Luzerner Parteigenossen und konservativen

Publizisten konnte wohl Philipp Anton von
Segesser eine solche Haltung der Kantonsgeistlichkeit
am wenigsten billigen. Segesser haßte den streitbaren
Katholizismus eines Görres71 — Herzog verlangte eine
Neuausgabe des „Rheinischen Merkur". Segesser hatte
Siegwarts Einladung zum Eintritt in die „Borromäische
Akademie" abgelehnt, weil ihn die Vermengung von
wissenschaftlichen und politischen Zielen anwiderte.72
Obwohl er später im Nachruf auf Siegwart-Müller die großen
Ziele des Mannes anerkannte und würdigte, widerstrebte
ihm auf allen Gebieten eine formalistische Organisation
von Kräften, die sich auch ohne „geschriebenen und
besiegelten Vertrag" zusammenfänden.73 Herzogs Art, jede
weltanschauliche Frage in eine politische umzusetzen,
jedes geschichtliche Ereignis zeitgenössisch-polemisch
auszuwerten, ohne dabei über eine tiefere philosophische
oder historische Bildung zu verfügen, konnte nicht nach
seinem Geschmacke sein. Der Ballwiler Pfarrer hingegen
war verständnislos für Segessers vornehme Objektivität
und Wissenschaftlichkeit;74 aber er bewunderte seine
Gelehrsamkeit und spielte Segessers rein demokratisches
Ideal gegenüber Kasimir Pfyffers Ideen aus. Segesser
wußte wahrscheinlich bei seinem feinen Gehör für die

79 Vgl. Segesser, Ph, A., Sammlung kleiner Schriften. Bern 1879.

II 451 f. (Nekrolog auf Constantin Siegwart).
71 Segesser, Erinnerungen. In: Kathol, Schweizerblätter. N. F. VI

(1890) 194.
72 Segesser, Fünfundvierzig Jahre, 9.
73 Ebda. 41,
74 In einer Besprechung von Segessers Rechtsgeschichte stellt

Herzog eine „zu weit getriebene Objektivität oder Unparteilichkeit"
fest (Luzernerbieter X 55) und wundert sich bei den Kapiteln über
Klerus, Kirchengut, Hierarchie und geistliche Gerichtsbarkeit, daß

man so kalt und objektiv neben der Gegenwart vorbeifahren könne,
„als ob da gar nichts geschehen sei," (Luzernerbieter IV 55).



349

Forderungen der Landschaft das mutige Auftreten und
wahrhaft volkstümliche Talent des Ballwiler Pfarrers
richtig einzuschätzen, wenn auch die Meinungen über die
Formen der kirchlichen Wirksamkeit auseinander
gingen.

75

Der Zusammenschluß der Schweizerkatholiken war
übrigens seit Jahren erfolgt, wenn auch nicht auf politischer,

so doch auf kirchlich-kultureller Grundlage. Herzog

hatte sich lebhaft dabei beteiligt und schon lange
vorher gerade durch seinen „Luzernerbieter" auf das

neue Kampfmittel aufmerksam gemacht. Im Jahre 1854
übernahm Theodor Scherer die Redaktion der
„Schweizerischen Kirchenzeitung". Sofort kam ein neuer Geist
in ihre Spalten. Die erste praktische Frucht seiner
Bestrebungen war die Gründung des schweizerischen Pius-
vereins.7S Die Anregimg ging zwar von dem jungen Chu-
rer Professor und spätem Kernser Pfarrer Josef Ignaz
von Ah aus, wurde aber von Scherer am tatkräftigsten
unterstützt. Ueberall in der katholischen Schweiz bildeten

sich Ortsvereine. In Beckenried tagten am 21. Juli
1857 zum erstenmal ihre Abgeordneten; Herzog war
selbstverständlich dabei. In Aussicht genommen wurden
die Pflege der katholischen Wissenschaft und Kunst und
die Verbreitung volkstümlicher Schriften. An der
Generalversammlung des folgenden Jahres (1858) nannte
Präsident Scherer unter den empfehlenswertesten Organen
den „Katholischen Luzernerbieter". Eine Zeitschrift, die
ebenfalls aus den Bestrebungen des Piusvereins hervorging

und in den folgenden Jahren großes Ansehen erlangen

sollte, waren die „Katholischen Schweizer-Blätter

75 Segesser schreibt in einem noch unedierten Brief (10. April
1873) an Pfarrer Josef Ignaz von Ah, den „Weltüberblicker" in
Kerns: „Sie vermeiden das Triviale und Extravagante, das mein
Freund mit der Schwefelpfeife Herzog oft mit Vorliebe kultiviert."

76 Mayer, Joh. Georg, Graf Theodor Scherer-Boccard, Ein Beitrag

zur Geschichte der katholischen Bewegung in der Schweiz.
Einsiedeln 1900. 99 ff.



350

für Wissenschaft und Kunst", gegründet 1859. Herzog
leitete als langjähriger Präses die Geschäftsführung,
beteiligte sich aber nicht als Mitarbeiter.77 Für Fachzeitschriften

hat er ja überhaupt nie geschrieben. Seine ganze

Publizistik trägt bewußt und gewollt den Stempel der
Volkstümlichkeit. Als Verfasser von kleinen Kalendergeschichten

im „Luzernerbieter" hatte er die Lust zum
Erzählen in sich wachsen fühlen. In den Sechzigerjahren
wandte er sich immer mehr diesem Wirkungsfelde zu.
Vereinzelte Nummern seiner Zeitschrift erschienen noch
in den Jahren 1865, 1869 und 1871. Später stellte er seine
bereits schwindende Kraft hauptsächlich der aargauischen
„Botschaft" zur Verfügung; ihr Redaktor, Johann Nepomuk

Schleuniger, der aargauische Katholikenführer, gab
seit 1871 auch die „Schweizer-Broschüren für Volk und
Gelehrte" heraus.7S

Freimütigkeit ist das Kennzeichen der ganzen

Publizistik Herzogs. Er focht nicht gegen die
unbestimmte Macht des Zeitgeistes, sondern gegen jene, die
ihn verkörperten: gegen Advokaten, Beamte, Aerzte,
Lehrer, Wirte; und er scheute sich nicht, Namen zu nennen.

Um seiner Offenheit willen übersah man ihm wohl
manches, was in anonymen Zeitungsartikeln gerügt wurde.

Vorlaut wie er war, schnitt er sich auch hie und da
in den Finger. So wurde er im Jahre 1866 wegen seines
Artikels „Kriminalisches" im „Luzerner Wahrheitsfreund"

77 Nur zwei Artikel der „Kathol. Schweizerblätter" stammen
aus Herzogs Feder: Rückblick auf das erste Halbjahr [der katholischen

Schweizerblätter]. I (1859) 392—397. — Zur Erinnerung an
Balthasar Estermann. X (1868) 175—183,

73 Schweizer-Broschüren für Volk und Gelehrte. Jahrg. 1871,

4. Heft: Die neue Denkschrift der schweizerischen Bischöfe über die

aargauische Vergewaltigung der kath. Kirche. In's Volkstümliche
umgearbeitet und abgekürzt von X, H, — S.-A, unter dem Titel:
Gib Acht, katholisch Aargau! Klingnau 1872. — Neue Schweizer-
Broschüren. IV. Jahrg. 1. Heft: Von der religiösen Souveränität. Von
X. Herzog. Solothurn 1878.



351

(Nr. 62) vom Statthalteramt Sursee zu zweimaligem
Widerruf (Nr. 79 und Nr. 807) unter Namensnennung
verurteilt. Sein Neffe, Fürsprech Adam Herzog-Weber, der
spätere Ständerat, übernahm in großzügiger Weise die
Verantwortlichkeit, da er „besser wegkomme, als Herr
Onkel, auf den die Radikalen einen besondern Groll
haben." 79

Nicht weniger Anstoß erregte seine Publizistik bei
einem großen Teil der Kantonsgeistlichkeit. Als Reformator

innerkirchlicher Zustände ist Herzog heute we.it
interessanter denn als politischer Publizist. Diese seine

Bestrebungen sollen daher einer besondern Betrachtung

unterzogen werden.

Der Römling und seine Amtsgenossen.

Als Herzog durch die Herausgabe seiner Zeitschrift
„Der katholische Luzernerbieter" bereits in weitem
Umkreis bekannt geworden war und von nah und fern
besucht wurde, legte er in seinem Gartenhaus ein trem-
denbuch an, worin er sich seinen Gästen folgendermaßen
vorstellte:

„Ich, Xaver Herzog, durch Gottes und des Generals Ludwig v.
Sonnenberg Gnade Pfarrer von Ballwyl, Gerligen, Ottenhusen, Eger-
ten, Gütsch, Hasli, Dürrenweid und Pfannenstil, sowie auch
Frühmesser von Gibelflüh und Fuhr, Kapitular des hochlöblichen
geistlichen Ruralkapitels Hochdorf, Vizeaktuar der Pastoralkonferenz,
Präsident des Kirchenrates, Beisitzer der Waisenhaus-Kommission,
ferner Korporationsburger von Beromünster mit Strecke und Holz,
gewesener zweiter Vikar in Wolhusen, erster Vikar in Eich,
resignierter, freiwillig resignierter Kaplan von St. Martin in Münster,
Vorsteher der Guttodbruderschaft allhier, Mitglied, aktives,
mehrerer Bruderschaften, des hl. Rosenkranzes, des Skapuliers, der Herz
Jesu Bruderschaft in Eschenbach und Wangen, Ehrenmitglied des
Vereins zur Beförderung von Zucht und Sitten unter der Geistlichkeit,

aktives Mitglied des historischen Vereins der V armen Kan-

79 Tagebuch von A, Herzog-Weber, Ständerat, 1. Nov. 1863 bis
25. Juli 1895.



352

tone, verantwortlicher Herausgeber des weltberühmten kathol. Lu-
zernerbieters, Verfasser der Schrift über .christlichen Kirchenbau'
wie auch vieler anderer gedruckter und ungedruckter Werke und
noch vieler zukünftiger, welche noch das Tageslicht nicht erblickt
haben, Erbauer und Hersteller, Lehensmann und Eigentümer dieses
uralten neuen Gartenhüslis. Orate pro nobis!"80

Einen Verein „zur Beförderung von Zucht und Sitten
unter der Geistlichkeit" gab es nicht im Luzernerland, In
scherzhafter Bosheit hat Herzog diese Ehrenmitgliedschaft

unter seine andern wichtigen und nichtigen Ämter
gereiht. Es war seine Art, Interesse und Neigung seiner
Leser oder Zuhörer für einen drolligen Vorschlag zu
gewinnen, um dann vor den Ueberlisteten mit einem
blutigernsten „Warum nicht" herauszurücken. Warum keinen
Verein, um Zucht und Wissenschaft unter den Geistlichen
wach zu halten? — Gab es nicht überall noch Pfarrherren,
deren einzige Lektüre die Zeitung war und das höchste
Vergnügen —- die Jagd? 81 Die innere Reform und
Kräftigung der Kirche schien Herzog das wichtigste Gebot der
Stunde; denn nur ein sittlich hochstehender, kirchentreuer

und gebildeter Klerus konnte zum Kampf gegen
den modernen Staat antreten.

Die ersten Bestrebungen dieser Art waren im Kanton

Luzern von den Schülern des Landshuter Professors
Johann Michael Sailer ausgegangen. Alois Gügler
und Joseph Widmer, die bedeutendsten unter ihnen, hatten

in Wort und Schrift das aufgeklärte Patriziat, das

liberale Bürgertum und die gleichgesinnte Geistlichkeit
fortwährend angegriffen. Als Tübinger Theologe fühlte
sich Herzog berufen, auch in der Schweiz das Erbe der

80 „Fremdenbuch des pfärrlichen Sommerhausens 1857", noch
heute im Volke bekannt unter dem Namen „Gartenbuch des alten
Balbelers." (Privatbesitz Kopp-Herzog, Beromünster). Vgl. Kronenberg,

Ignaz, Das Gartenbuch des Pfarrers X. Herzog, Ballwil. (Der
„alte Balbeler"). In: Vaterland. 1929 Nr. 35/37 und S.-A. Kronenbergs

Lesarten sind nicht immer richtig.
81 Vgl. z. B. Herzogs offenherziges Porträt von Pfarrer Rudolf

Unterfinger in Menznau (f 1855),



353

Landshuter Fakultät anzutreten. In der Verkündigung
der katholischen Lehre sah er Sailer- und Hirscherschüler
der gleichen strengkirchlichen Auffassung zugetan.

„Die Schüler Sailers sind genetisch, syllogistisch, logisch,
philosophisch, während die theologischen Kinder Hirschers sich mehr auf
unmittelbar evangelischen Boden setzen, mehr nach Anschauungen
und Gefühlen als nach fixen Begriffen und strengen Nebenabteilungen

ihren Stoff darlegen." 82

Dennoch teilte Herzog ein gewisses landläufiges
Vorurteil gegen Sailers Mystik. Unter den Luzerner Theologen

hatte diese Neigung Sailers auf Pfarrer Joseph
Laurenz Schiffmann in Altishofen am stärksten
eingewirkt. Er betrieb „Studien über animalischen Magnetismus,

über Mystik und Theosophie", ™ die nicht überall
Verständnis fanden. Herzog war durch verwandtschaftliche

Bande mit Schiffmann verknüpft;84 sonst scheinen
zwischen ihnen keine nähern Beziehungen bestanden zu
haben. Sailers wie Schiffmanns Mystik war keine
angelesene oder erst spät erworbene Geisteshaltung: beide
hegten schon in der Jugend eine tiefe Neigung zu
religiöser Verinnerlichung. Als Sailer zu gemütsverwandten
Protestanten wie Lavater und Matthias Claudius in
Beziehung trat, als er auch die „Wunderkuren" des Vorarlberger

Priesters Johann Josef Gaßner nicht rundweg
ablehnte, 85 traf ihn von vielen Seiten der Vorwurf eines

82 Ehrentempel I 23.
83 Lütolf, Alois, Leben und Bekenntnisse des Joseph Laurenz

Schiffmann. Ein Beitrag zur Charakteristik J. M. Sailers und seiner
Schule in der Schweiz. Luzern. 1860. 88.

84 Herzogs Schwester Anna Maria war verheiratet mit Pfsr-
rer Schiffmanns Bruder Ignaz, Färber in Luzern, später in Altishofen,
Ihr Enkel, Kaspar Bossart, der spätere Fürstabt Thomas Bossart von
Einsiedeln, besuchte in seiner Jugend oft das Ballwiler Pfarrhaus,
Vgl. Segmüller, Fridolin, Abt Thomas Bossart, Einsiedeln 1925, 7, —
Ferner: Schnyder, Michael, Ein Besuch beim alten Balbeler In:
Schweiz. Rundschau. XVII (1916/1917) 202—205.

85 Auch von Niklaus Wolf ist bezeugt, daß er durch die
Streitschriften um Gaßner zuerst auf den Gedanken der Heilung durch den
Glauben kam, (Ackermann, Joseph, Die Macht des christlichen Glau-

Geschichtsfreund Bd, 98 23



354

unkirchlichen Mystizismus.86 Das gleiche beobachtet Herzog

mit einigem Mißtrauen bei seinen Schülern:
„Es haftet der Schule von Landshut ein gewisser Mystizismus

an, man mag in philosophisch oder theologisch heißen, und Schiffmann

war nicht ganz frei davon; aber wer wollte Männern mit
solcher Phantasie, solcher Tiefe, eine so ebenmäßige Nüchternheit und
eine gerade Linie vorschreiben! Jede Schule und jede Zeit hat ihr
Eigentümliches; und unser Kanton hat besonders Ursache, mit
Dankbarkeit auf die Leistungen von Gügler und Widmer zurückzublik-
ken." 87

Sailer- und Hirscherschüler hatten sich das Ziel
gesetzt, der deutschen Theologie in der Schweiz
zum Durchbruch zu verhelfen. Beide waren deshalb Gegner

der Jesuitenberufung. Herzogs Urteil
darüber ist außerordentlich bezeichnend; er sagt:

„Am meisten wurden von den Geistlichen die Jesuiten
bekriegt, weil die deutsche Theologie von ihnen außer Kurs gesetzt,
ja nicht einmal berücksichtiget werde. Das nun würde ich mit
meinen einstigen Mitschülern am meisten und aufrichtig bedauern,
da die Jesuiten schwerlich etwas Besseres aufs Tapet bringen werden.

Eine chinesische Absperrung aber gegen deutsche theologische
Wissenschaft ist gar nicht zu befürchten, Wenn die deutsche Theologie

auch von den Jesuiten, was aber nicht zu erwarten ist, ignoriert

würde und sie in ihrer Scholastik verharren, so haben hiefür
Buchhandel, Zeitschriften, erwachtes theologisches Studium schon

gesorgt, und es werden die jungen Geistlichen, die teils nach Sailer,
teils nach Hirscher und Möhler gebildet sind, ohne Proseliten-
macherei durch Umgang und Mitteilung die Finsternisse der
mittelalterlichen Theologie durch den milden Schimmer der hellen
deutschen Wissenschaft, wenn nicht verdrängen, doch mildern."8S

Herzog offenbart sich hier als ausgesprochener
Hirscherschüler. Der Tübinger und spätere Freiburger
Professor und Domdekan hat zeitlebens die Scholastik
abgelehnt. Im Unterschied zu Möhler, der seine früheren

bens. 28 f.) — Sein eigenes Wirken soll ebenfalls die Zustimmung
Sailers gefunden haben, (Ebda. 41).

86 Funk, Philipp, Von der Aufklärung zur Romantik, Studien
zur Vorgeschichte der Münchener Romantik 1925, 86 ff.: Sailer und
die Mystik.

87 Ehrentempel I 37.
88 Briefe 22.



355

Ansichten änderte, hielt er sie in seiner Unkenntnis der
eigentlichen Hochscholastik für den einseitigen Versuch,
das ganze Lehrgebäude der Kirche nur vernunftmäßig
aufzubauen. In ihrer Wiedereinführung in die Theologie
sah er deshalb die Bedrohung seines ganzen
Lebenswerkes: die Versöhnung der Gegenwart mit dem Christentum

durch eine religiöse Erfassung und Durchdringung
des ganzen Menschen.89

Auch die Jesuitengegner unter den Laien ließen sich
in ihrem Urteil stark von ausländischen Autoritäten
beeinflussen. So bezeugt Segesser, daß er selbst das
Lehrtalent der Jesuiten hoch schätzte, daß ihn aber Jarckes
Meinung vom niederen Stand ihrer Wissenschaft nicht
gleichgültig ließ.90 Auch Eutych Kopps hartnäckige
Ablehnung der Jesuiten fand am österreichischen
Staatskanzleirat eine kräftige Stütze. Jarcke schrieb am 14,

März 1843 aus Wien:
„So wenig ich glaube, daß die heutigen Jesuiten die von Gott

berufenen Werkzeuge zur Restauration der Wissenschaft sind, ¦—

und so sehr ich es beklagen würde, wenn denselben irgendwo in
Deutschland die Erziehung, zumal die höhere, als Monopol verliehen
würde, — so hoch schlage ich anderseits die seelsorgerliche und auf
das Volk wirkende, praktische Tätigkeit der Jesuiten an, — ..."91

Es ist auffallend, wie sehr mit diesem Urteil des

österreichischen Staatsmannes und Gelehrten die Auffassung

des einfachen Luzerner Landpfarrers übereinstimmt.
Auch bei Herzog hatte das „Für oder Wider" langen Ab-
wägens bedurft. Sein einstiges kindliches Mißbehagen
gegenüber dem Schulbetrieb der Freiburger Jesuiten hatte
in Tübingen die Bestätigung durch gelehrte Theologen
gefunden. Doch wie Jarcke sein eigenes, durch die
Auseinandersetzung mit den Jesuiten in Rom geprägtes Ur-

89 Schiel, Hubert Fr,, J. B, Hirscher, Eine Lichtgestalt aus dem

deutschen Katholizismus des XIX. Jahrhunderts. Freiburg i. Br. 209 f.
90 Segesser, Ph. A., Fünfundvierzig Jahre. 14.
91 Lütolf, Alois, Joseph Eutych Kopp als Professor, Dichter,

Staatsmann und Historiker. Luzern 1868. 188.



356

teil92 nicht zum Glaubenssatz erhob und ihre Seelsorgetätigkeit

empfahl, so erwog Herzog die befürwortende
Meinung seiner Pfarrkinder und hat — wie er von andern
sagt — „am Ende dem Wunsche des Volkes allfällige
Liebhaberei großmütig aufgeopfert." 93 Auch er ist ja der
Ansicht, der Einfluß der Jesuiten auf die jungen Theologen

werde allgemein überschätzt. Während also ein
großer Teil der Kantonsgeistlichkeit durch ihren einseitigen

Gelehrtenstandpunkt eine gefährliche Spaltung
heraufbeschwor, hat Herzog durch seine Anlehnung an die
Volksmeinung den richtigen Ausgleich gefunden.

Wenn er so in seinem Urteil über die Jesuiten von
den Schulmeinungen deutscher Theologen abrückte, so
schloß er sich doch in seinen Bestrebungen zur innern
Reform der Kirche eng an seine Lehrer an. Durch den
Umschwung von 1847 war die kirchliche Selbständigkeit
von neuem bedroht. Umso begieriger griff Herzog jede
Anregung zu ihrer Befreiung und Erstarkung auf und
leitete sie weiter.

Johann Baptist Hirscher, damals
Freiburger Professor und Domkapitular, war ihm in allem
Wegweiser und Vorbild. Er galt als hartnäckigster
Verteidiger der Kirche im badischen Kirchenstreit unter
Erzbischof Hermann von Vicari, zugleich aber auch als kühner

Erneuerer kirchlicher Zustände. Seine Person war
umstritten, seine treukirchliche Gesinnung bis vor den

Apostolischen Stuhl verdächtigt durch die unheilvolle
Zwischenträgerei Friedrich v. Hurters und seiner
unmaßgeblichen Freiburger Gewährsmänner.94 Die gehässigsten
Angriffe jedoch gingen im Jahre 1842 von der „Schweizerischen

Kirchenzeitung" aus; sie nannte ihn einen „Feind
Roms", „einen hochmütigen Komödianten", der eine

92 Vgl. Fleig, Edgar, Jarckes italienische Reise. Unveröffentlichte

Briefe. In: Hochland 37 (1939/40) Heft 4 und 5.
93 Briefe 12.
94 Schiel, a. a. 0. 72 ff.



357

„deutschtümelnde Nationalkirche" zu seiner fixen Idee
gemacht habe.95 Auf die Forderung der Schweizer
Hirscherschüler ließ sich der Herausgeber der Zeitung zu
einer notdürftigen Ehrenrettung herbei.96 Sofort richteten
die Hirscherschüler in Luzern ein Ergebungsschreiben an
ihren einstigen Lehrer und veröffentlichten einen
Sonderabdruck der in der Freiburger „Zeitschrift für Theologie"
(1843 IX 375 ff.) erschienenen Verteidigung Hirschers.97

Hirschers Verhältnis zu Rom wurde noch gespannter,
als er 1849 seine Beobachtungen über „Die kirchlichen
Zustände der Gegenwart" veröffentlichte, die überall den
heftigsten Widerspruch hervorriefen.

Er vertrat darin die Ansicht, daß die vom Frankfurter Parlament

ausgesprochene vollständige Trennung von Kirche und Staat
eher eine Schwächung der Kirche bedeute, die nur durch eine
weitgehende Demokratisierung und Laisierung der kirchlichen Verwaltung

behoben werden könne. Als geeignetstes Mittel schlug er die
regelmäßige Einberufung von Diözesansynoden vor, an denen auch
Laien beteiligt sein sollten. Die Synode soll aber nicht nur
beratende und kontrollierende Behörde sein, sondern feste Beschlüsse
fassen können und in einzelnen Fällen auch richterliche Funktionen
ausüben.

Anregungen dieser Art mußten im höchsten Grade
Herzogs Interesse erregen. Er machte es sich sofort zur
Aufgabe, „Hirschers Schrift in Bezug auf die Schweiz
wiederzugeben, dieselbe sozusagen ins Schweizerdeutsch
zu übersetzen" und veröffentlichte als anonymer „Schüler
Hirschers" seine Abhandlung „Die kirchlichen
Zustände der Gegenwart von Hirscher,
besprochen mit Rücksichtnahme auf die kirchlichen
Zustände der Schweiz". Da Hirschers Schrift jedoch in der

95 Schweizer. Kirchenzeitung. 1842 Nr. 25 (18. Juni) 3% f„
Nr. 35 (27. August) 563 f. und Nr, 38 (17. September) 607 f,

98 Ebda, 1842 Nr. 39 (24, September) 624 f.
97 Schleyer, Hirscher und seine Ankläger, Mit einem Vorwort

von Schülern Hirschers in Luzern und einer Korrespondenz
derselben. Luzern 1843. — Die Unterschriften des Sendschreibens an
Hirscher sind nicht abgedruckt.



358

radikalen Luzerner Presse günstige Aufnahme gefunden
hatte, suchte Herzog vorerst Erkundigungen einzuziehen
über die Beurteilung Hirschers in maßgeblichen Kreisen,
Er schrieb deshalb an Alban Stolz, mit dem er seit Jahren
korrespondierte. Stolz, damals Freiburger Professor für
Pastoraltheologie und Pädagogik und intimer Freund
Hirschers, konnte ihn nur beruhigen. „Die Geschichte

wegen Hirscher wird zuletzt nicht so arg sein, als sie vielen

vorkommen will", schrieb er am 14. November 1849

zurück. „Ich habe mit Döllinger mich darüber gestritten
und dabei gesehen, daß selbst dieser scharfsinnige Mann
gerade keine inquisitionsmäßige Artikel darin unwider-
sprechlich nachzuweisen wußte."

Inzwischen kam Hirschers Schrift auf den Index und

Herzog zog es wahrscheinlich vor, seine eigene Besprechung

nicht allzu bekannt werden zu lassen.98 Zwar war
er seinem Lehrer gefolgt, „ohne in verba magistri zu
schwören", in der klaren Erkenntnis, daß Hirscher in der
Aufdeckung von Uebelständen ebenso praktisch sei, als
seine Rettungsmittel und Verbesserungsvorschläge oft
unpraktisch und verfehlt erscheinen.99 Aber gerade im
vielangefochtenen Verlangen nach Diözesansynoden
hatte er Hirscher begeistert unterstützt — wenn er auch
bedauernd einräumen mußte, daß der gegenwärtig
herrschenden politischen Maxime gegenüber an eine wirksame

Synode nicht zu denken sei. Der Zuzug von Laien
wäre in der Schweiz zum voraus auszuschalten, da sonst
die Synode in kürzester Zeit als totes Glied in den
staatlichen Mechanismus eingeschaltet würde. Auch mit einem
rein geistlichen Institut sei übrigens vorläufig nicht zu
rechnen. Die Bischöfe der Schweiz hätten bis dahin die

98 In der „Neuen Sion" (1850 Nr. 8) hatte Herzog seine
anonyme Schrift empfohlen, da sie durch ihre Mäßigung, Offenheit und
Frische alles Zutrauen verdiene. Doch in der „Schweiz. Kirchenzeitung"

erschien keine Besprechung.
99 Zustände 61.



359

Meinung durchblicken lassen, die Angelegenheiten der
Diözese mehr im monarchischen Sinne zu führen als im
konstitutionellen oder gar demokratischen. Was aber den
niedern Klerus betreffe, so sei kaum anzunehmen, daß

dieser jetzt schon mündig sei für das Synodalwesen.
„Bei den einen fehlt die Hauptsache", tadelt Herzog, „die

Teilnahme an dem Schicksal der Kirche; bekümmern sie sich kaum um
ihre Pfarrei, und sind sie zufrieden, wenn niemand mit ihnen besonders

unzufrieden ist, wie sollten sie sich um etwas mehreres
annehmen! Andere sind reine Empiriker, von Idealität ist da keine
Rede, ja alles, was aus dem fünfzigjährigen Geleise herauszugehen
droht, macht ihnen Angst und Schrecken; bei den Konservativen
herrscht Mißtrauen gegen die Liberalen, und umgekehrt; Versuche
zu gemeinschaftlichen gelehrten Bestrebungen scheitern in den
ersten Wochen, die Konferenzen werden sehr oft unfleißig besucht
und fruchtlos abgehalten; allfällige Kapitelversammlungen lassen an
ihrer Dürre und Hitze, der Profusion an Reden in nichtssagenden
Dingen und bei der Interesselosigkeit und dem Stillschweigen für
wahrhaft Ersprießliches leicht ein Bild einer künftigen Synode
prognostizieren." 10°

Es war im Grunde genommen die Frage nach dem
Verhältnis von Kirche und Staat, worüber
man sich nicht einigen konnte. Sie brachte immer neuen
Zündstoff unter die Geistlichen verschiedener politischer
Färbung. Hirscher hatte seiner Schrift die Tatsache der
Trennung zu Grunde gelegt, ohne sich in eine Diskussion
über Vor- und Nachteile der im 19. Jahrhundert
vielumstrittenen Koordinationslehre einzulassen.101 Herzog nahm
kühn Stellung dazu. Er hütete sich, der alten Ordnung
der Dinge das Wort zu reden. Sah er auch die
Restaurationsperiode im verklärenden Schimmer einer völligen
Harmonie beider Mächte, so beklagte er doch diese

innige Verbindung als das eigentliche Unglück für die
Kirche; „denn es war in dem leicht vorauszusehenden
Sturme alles aufs Spiel gesetzt. Unterliegt die Regierung,
so reißt sie die Kirche mit in ihren Fall hinab, in die Ge-

109 Zustände 43 f.
101 Schnabel, Franz, Deutsche Geschichte im neunzehnten

Jahrhundert. IV (1937) 190 ff.



360

fangenschaft." 102 Der Luzerner Landpfarrer hatte leichten
Herzens von der alten Ständeordnung Abschied genommen.

Er erwartete zuversichtlich, daß der neue
Verfassungsstaat der Kirche die gleichen Freiheiten bringen
würde wie dem Individuum. Er hatte sich für den
Aufstand der irländischen und polnischen Katholiken begeistert.

Und, als im eigenen Land der Freiheitstraum zu
lauter Illusionen zerplatzte und die neue Verfassung im
Gegenteil alle kantonale und konfessionelle Eigenart zu
vernichten drohte, rief er im Sonderbundskrieg ungescheut
zu den Waffen für den Kampf um die katholische Kirche.
Nach der Niederlage wurde die staatliche Bevormundung
noch erdrückender. War nun nicht die Zeit gekommen
für eine Trennung von Kirche und Staat? — Herzog
lehnte sie immer noch ab; nicht weil er, wie Hirscher,
die staatliche „Unterstützung" zu schätzen wußte,
sondern weil er in der optimistischen Vorstellung befangen
war, die Kirche werde auf dem Wege durch das Volk
wieder an Ansehen gewinnen. Zwar hatte Hirscher
ausdrücklich gewarnt:

„Nur sich nicht auf die Massen verlassen! Diese sind ewig
unzuverlässig Nicht die Massen sind die Nation, der Mittelstand,
namentlich die in der Gesellschaft durch Talent, Kenntnisse, Amt
oder Vermögen höher Stehenden sind die Nation." Aus diesen Reihen

drohe der Kirche der schärfste Angriff, diese gelte es daher
zuerst zu gewinnen.10s

Dieser Warnung hielt Herzog entgegen, daß die
Kirchentreue des Schweizervolkes noch unerschüttert sei:

„Auf dem Lande und auch größtenteils in den katholischen
Städten wohnt ein sehr fester lebendiger Glaube an die Kirche und
ihren reichen Inhalt; der Gottesdienst wird sogar an Werktagen
recht fleißig besucht, die Sakramente mit Andacht empfangen, und
die Sittlichkeit ist vielleicht eine der reinsten weit und breit. Auch
von den sog. Radikalen gilt das, dank einer sehr oft vorkommenden

102 Zustände 17.
103 Hirscher, J. B., Die kirchlichen Zustände der Gegenwart.

Tübingen 1849. 58 f.



361

Inkonsequenz, eines alltäglichen Widerspruchs zwischen Denken und
Handeln, Kopf und Herz,,." 104

Vergleicht man diese Ausführungen aus dem Jahre
1849 mit jenen spätem im „Katholischen Luzernerbieter"
über die zunehmende Unsittlichkeit, über die Sonntagsheiligung,

über den Mangel an Geistlichen, so wird es
einem klar, daß Herzog erst unter dem Zwang der
Verhältnisse zum Schwarzseher geworden

ist. Der Väterglaube wurzelte mit solcher Stärke
und Selbstverständlichkeit in ihm, daß er zuerst den
religiösen Indifferentismus auch dort noch nicht sehen wollte,

wo er sich spöttisch selbst ankündigte. In beinahe
kindlicher Verblendung suchte er seine Luzerner Landsleute

gar zu beschwichtigen:
„Von ünserm Radikalismus ist nicht so viel zu befürchten als

von dem deutschen; denn unsere Regierungen haben bis anhin in
ihren Erlassen sich noch immer als zur Kirche gehörig betrachtet
und ausgegeben. Die Verfassung verlangt von ihnen den katholischen
Glauben oder setzt ihn als gewiß voraus, sie sind durch die
Geschichte des Landes, alte Gesetze und Uebungen an die Kirche
gebunden, sie selber persönlich stammen aus dem Volke, und wenn
sie auch ex officio ,recht verflucht radikal' tun und nach der Kirche
nichts zu fragen scheinen, so sind sie innen doch besser, als sie
äußerlich sich zeigen, und die Praxis ist auch hier nicht immer der
verkehrten Theorie entsprechend." loe

Herzog kannte, als er dieses schrieb (1849), noch nicht
im vollen Umfange die recht- und unrechtmäßigen Machtmittel

eines Minoritätenregimes, das sich zu behaupten
weiß. Nach zehn unruhevollen und hoffnungsleeren Jahren

verlangte auch er die Aufhebung des alten Verhältnisses

zwischen Kirche und Staat und als letzten Ausweg

— den man schon vielerorts beschritten hatte — den
Abschluß eines Konkordats.10e

Der größte Hemmschuh auf dem Weg zur
Verselbständigung der Kirche war der Feind im eigenen Lager:

194 Zustände 14 f.
106 Ebenda, 19 f.
186 Luzernerbieter XII (1859) 27.



362

die liberale Geistlichkeit des Kantons. Herzog
sah in ihrer Einstellung fast durchwegs einen Verrat an
der eigenen Sache zugunsten äußerer Vorteile.

Mit beißendem Hohn stellte er ihnen die unwürdige Theaterszene

einer Pfründenbesetzung vor Augen, wo sich die „stolze,
unbändige Levitenschaft so tief vor dem Magistraten, der jetzt fast
überall Kollator oder Patronus ist, verdemütigen muß und er
ungefähr folgende Huldigung von dem devoten Kandidaten in Empfang
zu nehmen hat: man sei denn nicht von jenen, die auf Extremitäten
herumritten, man wisse es wohl, man sei zu weit gegangen, hätte
dem Geist der Zeit mehr Rechnung tragen, überhaupt mehr Liebe
zeigen sollen. Nun gottlob, der Ultramontanismus sei beseitigt, eine

gemäßigte Partei, der man eigentlich immer angehört, stehe nun
wieder fest. Die Kirche dürfe sich zu so einer Regierung Glück
wünschen, und man werde es nie vergessen, aus welchen Händen

man das Brot habe ,.." 107

Den Versuch zur Uebereinstimmung kirchentreuer
Gesinnung mit den herrschenden staatskirchlichen Grundsätzen

bezeichnet Herzog kurzweg als „die politische
Quadratur des Zirkels".los Er wußte, wie weit sich eine
solche Einstellung mit dem Studiengang des Geistlichen
entschuldigen ließ; denn er war selbst zu einer Zeit zum
Priester herangebildet worden, wo „die Theologie je nach
dem politischen Systeme bald ultramontan, bald liberal
gelehrt wurde".109 Seither hatte sich die staatliche
Bevormundung noch verschärft.

„Denn jetzt", bemerkt er boshaft, „kann eine Regierung zu
ihrer Anstalt nur sagen: ich will fünf Radikale, zwei Halbradikale
und einen Ultramontanen, so werden sie ihr ohne weiteres geliefert,
wie die Bürsten aus einer Fabrik, wie die .Muttergöttesli' aus
Einsiedeln." 119

Aber solche Zustände bewirken nach seiner Meinung
keinen Freispruch vom Vorwurf der Charakterlosigkeit
und der geistlichen Aemtersucht.

197 Zustände 26 f.
108 Ehrentempel III 83.
199 Zustände 36.
110 Neue Sion. 1852 Nr. 89.



363

Herzog focht nie im Leeren; er bekämpfte nicht die
Systeme sondern ihre Träger. Die Geistlichkeit traf er
am empfindlichsten; denn er schonte weder Stand noch
Namen. Selbst schuldige Ehrerbietung vergaß er in der
Hitze des Gefechts. Als Stadtpfarrer Georg Sigrist — sein
einstiger Vorgesetzter in Wolhusen — der lange von der
liberalen Regierung begünstigt wurde, sein Amt niederlegte,

teilte Herzog dies der „Neuen Sion" in höhnischen
Worten mit. m Die häufigsten und schärfsten Angriffe
jedoch richteten sich gegen das Haupt des freisinnigen Klerus,

gegen Josef Burkard Leu, Professor der Theologie

in Luzern und Stiftspropst zu St. Leodegar. Dieser
hatte mit staatlichem Stipendium, das ihm durch Eduard
Pfyffer vermittelt, nach Herzogs Behauptung „aufgedrungen"

worden war, an deutschen Universitäten studiert,
sechs Semester in Tübingen, zwei weitere unter den
protestantischen Theologen Berlins. Die Tübingerjahre
(1829—1832) legten seine Geistesrichtung für das ganze
Leben fest. Er verließ das Wilhelmstift zu einer Zeit, als

man dort dem Primat noch nicht die volle Anerkennung
zollte und das katholische Luzernervolk deshalb die Achseln

zuckte über einen „Deutschen". Dennoch blieben
die mitgebrachten Kollegienhefte Leus Lebensdoktrin, So

kam es, daß sowohl er wie seine Gegner in allen
Kampfschriften Hirscher und Möhler als höchste und letzte
Autoritäten zitierten. Möhler aber hatte sich gewandelt,
Hirscher mußte manches widerrufen; Leu dagegen war
stehen geblieben. Die Hand, die ihm das Studium erleichtert

hatte, übertrug ihm sofort nach seiner Rückkehr aus
Berlin eine Professur an der theologischen Lehranstalt in
Luzern. Auch nach der Zurücksetzung unter der
Vierzigerregierung wirkte er wiederum in führender Stellung
als Erziehungsrat, Professor, Stiftspropst und Domkapi-
tular.

111 Ebda. 1852 Nr. 147.



364

Durch seine Schriften hatte Burkard Leu seinen
Gegnern mehrmals Anlaß zur Auseinandersetzung gegeben.

Die schärfste Herausforderung war seine „Warnung
vor Neuerungen und Uebertreibungen in der katholischen
Kirche Deutschlands" (1853), worin er gegen die dogmatische

Festlegung der unbefleckten Empfängnis Marias
auftrat, über „Jesuitismus" referierte und an Hand von
Vorkommnissen des badischen Kirchenstreites allgemeine
kirchenpolitische Fragen erörterte. Auch Herzog trat auf
den Kampfplatz, noch bevor die Indizierung der Schrift
ausgesprochen war. Seine Rezension der Leuschen „Warnung"

"2 kennzeichnete durchaus seine Stellung zur
liberalen Geistlichkeit. Leu hatte seine gesamte Beweisführung

alten und neuen Büchern entnommen. Und diese

Schulstubenweisheit liberaler Geistlichen, ihre
Manier, die Welt durch die Gelehrtenbrille zu betrachten,
versetzte den Ballwiler Pfarrer jedesmal in eine Art
Bauernzorn, worin er sich gerne ungebildeter zeigte, als
er es wirklich war.

„Wir sind viel zu rural, um die vielen Zitate... zu prüfen",
sagt er, „und es wäre wohl möglich, daß Herr Leu recht hätte, wenn
Bücher das oberste Urteil in der Welt und für die Welt wären;
aber der Buchstabe tötet und der Geist macht lebendig. Ein einziger
Blick in die Lage der Kirche, welche, wie in Baden, dem radikalen
Staat unterworfen ist, eine einzige Pfarrwahl usf, kann dem, der es
sehen will, mehr Licht geben, als große dicke Bücher."

Viele unter dem liberalen Fortschrittsregime
aufgewachsene Theologen taten sich auf ihre Bildung etwas zu
gute, sahen in ihr geradezu das unterscheidende Merkmal
konservativer und liberaler Priester. Professor Eduard
Herzog, Bischof der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, Neffe und Schüler Burkard Leus, dessen kirchliche

Richtung, nach eigener Aussage, für ihn wegweisend
war, erinnerte sich mit Stolz und Freude an das Mahn-

112 Luzernerbieter II (1854) 58 ff. In den Jahrgängen 1853—58

(Heft I—X) seines „Luzernerbieters" besprach Herzog regelmäßig
alle Neuerscheinungen des kantonalen Büchermarktes,



365

wort eines jung verstorbenen Studienfreundes: „Hörst du,

wenn wir auch als katholische Priester liberal bleiben
wollen, müssen wir mehr wissen als die andern."lls —
Herzog selbst hätte sich durch seine Belesenheit in der
theologischen Literatur mit den meisten Kollegen messen
können. Wenn Leu Hirscher zitiert, pariert er mit
demselben Autor, wenn Leu Montalembert anführt, so schlägt
er im gleichen Buch einige Seiten um und tupft mit dem
Finger auf einen Passus über die Zustände der Schweiz.
Aber er haßte dieses Totschlagen von Büchern mit noch
dickern Büchern, hielt den Gegnern die Wirklichkeit vor
Augen und verharrte als Schriftsteller in der volkstümlichen

Art eines Alban Stolz, für die Leu nur ein spöttisches

Lächeln erübrigen konnte.114

Während also Herzog bei der liberalen Geistlichkeit
als Römling verschrien war, wurden anderseits seine
Anregungen vielfach als zu neu und zu gewagt abgelehnt.

Er rückte immer wieder mit der Frage heraus, „ob nicht eine
Art geistlicher Akademie ins Leben zu rufen wäre, durch
welche mehr wissenschaftliche Tätigkeit unter den Pastoralklerus
gebracht und zugleich reguliert werden könnte, um zu gleicher Zeit
den Gelehrten von Profession Gelegenheit zu geben, ihr Wissen
populär zu machen und an Mann zu bringen durch eine Art
Konferenzen und durch Preisaufgaben oder irgend eine —,"
Enttäuscht bricht Herzog mitten im Satze ab und fügt nur noch resigniert

hinzu: „Ich wollte, ich hätte nichts gesagt!"115

113 Herzog, Eduard, Stiftspropst Josef Burkard Leu und das

Dogma von 1854, Ein Beitrag zur Vorgeschichte des vatikanischen
Konzils, Bern. 1904. 8.

114 Leu zitiert in seiner „Warnung" (52 f.) den Satz des Jesuiten
Weninger, daß die wissenschaftliche Behandlung der Theologie
schnurstracks dem katholischen Glauben entgegen sei, und demonstriert

auf mehreren Seiten die absurden Folgen einer solchen
Behauptung; er sagt u, a.: „Döllinger wird die Geschichte eines so
gewaltigen Um- und Aufschwungs schreiben, und wer nichts mehr zu
tun hat, kann... .Stolz' darauf sein, nicht nur einen Kalender für
die Zeit, sondern auch noch für die Ewigkeit schreiben zu dürfen."

115 Ehrentempel II 37.



366

Allzuoft muß er für ähnliche Vorschläge bei den
Kollegen taube Ohren, bei den Vorgesetzten sogar energischen

Widerstand gefunden haben. Man erwartete im
Zeitalter der Synodalbewegung von solchen privaten
Zirkeln eher Beunruhigendes als Erfreuliches. Aber was in
Pastoralkonferenzen und Kapitelsversammlungen abgelehnt

wurde, brachte Herzog in unverbindlicher und
anziehender Form abermals vor das Forum der Geistlichen;
in seiner Seelsorgeerzählung „Der Idealist" schildert er
Organisation und Arbeitsplan einer solchen „Akademie".

U6

Die neue Taktik hatte, wie im folgenden Kapitel
gezeigt werden soll, nicht wenig Erfolg. Auch in den Erzählungen

verfolgte Herzog das gleiche Ziel: die Stellungnahme

zu den Fragen der praktischen Seelsorge und des
Verhältnisses zwischen Kirche und Staat. Wie seinem
großen Lehrer Johann Baptist Hirscher war ihm ja nicht
Dogmatik und Kirchengeschichte das Hauptanliegen,
sondern „in dem großen Haushalt der katholischen Kirche
der innere An- und Ausbau, die Heiligung der Herzen
und des Lebens von innen heraus." 117

116 Idealist 139 ff.: 12, Kapitel „Die Akademie".
117 Aus einem Brief Hirschers an Friedrich Hurter (24. Sept.

1844) abgedr. in: Schiel, Hubert Fr„ Johann Baptist v. Hirscher. 99.





BEIM VERLAG JOSEF VON MATT - STANS
Nachfolger von Hans von Matt

sind zu beziehen

Geschichtsfreund
Band 49, 51—71, pro Band Fr. 7,—
Band 75,77, 79—97, pro Band Fr. 8,—

Denkschrift
an den

II. Schweizer. Historischen Kongress
in Luzern, 25. bis 27. Juni 1921.

Vornehme Ausstattung auf gutem Papier mit 16 Tafeln.
Ermässigter Preis: Fr. 4.—, (statt früher 8.—)

Aus dem Inhalt:
Weber, Die Schrattenfluh; Scherer, Die Anfänge der Bodenforschung im
Kt. Luzern; Haas, Die Goldmünzen des Kantons Luzern; Fischer, Der
Bundesbrief von 1491; Guyer, Bürglen»und Seedorf; Meyer-Rahn, Ein
Luzerner Bürgerhaus aus dem 16. Jahrhundert; Durrer, Das Frauenkloster

Engelberg als Pflanzstätte der Mystik, usw.

Festschrift Dr. Robert Durrer
32 Aufsätze aus Geschichte und Kunst, mit einem Porträt,

12 Abbildungen und 39 Tafeln, auf gutem Papier.
Preis: Fr. 24.—

Aus Anlass der Vollendung seines 60. Geburtsjahres (3. März 1927)
haben Fachgenossen und Freunde dem ausgezeichneten nidwaldnerischen
Staatsarchivar, Herrn Dr. Robert Durrer, die vorliegende Festschrift
gewidmet. Der stattliche Band enthält auf 600 Seiten 32 Arbeiten aus dem
Gebiete der Archäologie, Geschichte, Rechts- und Kulturgeschichte, Waffenkunde,
Heraldik, Kunstgeschichte, von bleibendem Werte. Dem innern Gehalte
entspricht die äussere Ausstattung: Abbildungen, Pläne, Genealogien und
nicht weniger als 39 Tafeln vervollständigen das gedruckte Wort. Dem Buche
ist das wohlgetroffene Porträt des Jubilars vorangestellt. — Durch den Tod
Dr. Robert Durrers gewinnt diese Festschrift neuerdings grosses Interesse.

Das Antiquariat JOSEF von MATT, STANS

kauft ganze

Bibliotheken
und einzelne wertvolle Werke aus der schweizerischen Literatur. —

Verlangen Sie meine Kataloge. Ich versende «'e kostenlos

Grosses Bücherlager


	Der Publizist

