
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 97 (1944)

Artikel: Die Einsiedler Mirakelbücher. Teil 1

Autor: Henggeler, Rudolf

Kapitel: A: Allgemeines über die Einsiedler Mirakelbücher

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


100

vorliegende Material zu gliedern und vorzulegen, so daß
sich aus dem unendlich vielfältigen und bunten Stoff
doch ein einheitliches Bild von der großen Bedeutung
gerade dieser bisher wenig beachteten Mirakelbücher ergeben

dürfte.

A. Allgemeines über die Einsiedler Mirakelbücher

1. Wallfahrt — Mirakel — Mirakelbuch.

„Unter Wallfahrt versteht man die Wanderung zu
einem bestimmten Kultplatze, mit einem bestimmten
Kultobjekte, das dort eine örtliche besondere Verehrung
genießt". So definiert der Wiener Professor Rudolf Kriss
in seinem Werk „Die religiöse Volkskunde Altbayerns,
dargestellt an den Wallfahrtsbräuchen", das auch sonst
sehr interessante Aufschlüsse gibt, den Sinn des Wallfah-
rens. Die Wallfahrten, die nicht nur etwas spezifisch
Christliches sind, gehören zu den allgemeinen religiösen
Aeußerungen im Leben der Völker, weil sie einem primitiven

Bedürfnis des menschlichen Herzens entspringen,
das sich sehnt, der Gottheit zu besonderen Zeiten und an
besondern Orten besonders nahe zu kommen. Gewiß setzt
das Wallfahren schon höhere religiöse Begriffe voraus.
Es findet sich darum aber auch schon bei den alten
Kulturvölkern der Aegypter, Juden, Griechen, Römer, Inder,
Mohammedaner u. a. m. Auf deutschem Boden kam dieser

Brauch jedenfalls erst mit dem Christentum auf, das

ihn, wenn auch nicht in Bezug auf das Kultobjekt, so

doch als religiöse Erscheinungsform von der Antike
übernommen hat. Kultobjekt war im Christentum zunächst
das Märtyrergrab, dann in der Folge die Märtyrerreliquie.

So treffen wir denn in den Anfängen nur die
Wallfahrten zum Grabe Christi und den hl. Stätten Palästinas
und zu den Gräbern resp. Reliquien der Märtyrer und
anderer Heiliger. Später kam die Verehrung der Bilder



101

dazu. Erst im Mittelalter kommt, stark beeinflußt vom
griechischen Osten her, auch das Wallfahren zu den
sogenannten Gnadenbildern auf. Wie nun solche Gnadenbilder

entstanden, das muß wohl von Fall zu Fall untersucht
werden. Im allgemeinen läßt sich sagen, daß das Volk
irgend eine höhere Weihe voraussetzte, die eine Stätte, ein
Bild erhielt, wodurch man zu höherem Vertrauen angeregt

wurde. Hier spricht in vielen Fällen die Legende sehr
stark mit.

Zu dieser höhern Weihe, mag sie so oder anders
erfolgt sein, gesellt sich aber noch ein anderes Erfordernis.
Die Reliquie, die Gnadenstätte, das Gnadenbild müssen
sich wundertätig erweisen. Es müssen solche, die dort
Hilfe suchten, in auffallender Weise Erhörung gefunden
haben. Das zieht erst die Masse her, das gibt der
Wallfahrt Leben und Bedeutung. Daß es sich dabei nicht
um Wunder im strengen kanonischen Sinne handelt,
wie sie z. B. heute für die Kanonisierung eines Seligen
oder Heiligen verlangt werden, ist ohne weiteres klar.
In den allerwenigsten Fällen hat eine solche
Untersuchung stattgefunden, auch dort nicht, wo es in den
alten Berichten heißt, daß diese und jene Zeugen dafür
mitgekommen seien. In neuerer Zeit hat man, wohl angeregt
von Lourdes, den einen oder andern Fall untersucht, aber
das sind Ausnahmen. Dem Volke war das recht
nebensächlich, ob eine erlangte Heilung oder Wunscherfüllung
nun im theologischen Sinne ein ,Wunder' oder nur eine
Gebetserhörung war".1 Darauf kommt es ja schließlich
auch gar nicht an, ob es sich bei einer Heilung oder einer
Erhörung um ein eigentliches Wunder, d. h. eine gegen
die Naturgesetze erfolgte Heilung oder ähnliches handelt.
Wenn der Erhörte auch nur für sich die Ueberzeugung
hatte, daß ihm geholfen worden sei, so genügt das
vollkommen. Oft mochte ein Vorgang auch auf reiner
medizinischer Unkenntnis über die wahre Natur des Leidens

1 Kriß, 1, c. S. 142.



102

beruhen, wie denn die Mirakelbücher überhaupt, nach
einer zutreffenden Bemerkung von Kriß, „lediglich die
volksmedizinischen und volksreligiösen Ansichten
vergangener Jahrhunderte" wiedergeben. Wenn wir darum
im Folgenden Wendungen wie: Wunder, Mirakel, Heilung
usw. gebrauchen, so sind diese Ausdrücke immer im
weitesten Sinne zu nehmen.

Mit der Erhörung eines Anliegens, der Gewährung
einer Bitte wurde vielfach das Versprechen verbunden,
die Gewährung auf einer Tafel zu vermerken. So
entstanden die sogen. Votivtafeln. Der Inhalt solcher Tafeln
mag mit der Zeit in Büchern zusammengetragen worden
sein. Oder man nahm auch von solchen, die Erhörung
gefunden, den Bericht darüber entgegen und legte ihn
schriftlich nieder. So entstanden wiederum die sogen.
Mirakelbücher. Diese wurden dann im Laufe der Zeit
gedruckt, wie wir in ünserm Falle dies sehr gut verfolgen
können.

Ueber die Mirakelbücher gilt, was Kriß2 schreibt:
„Wer einigermaßen mit kulturgeschichtlichem Sinn begabt
ist, wird die Mirakelbücher nicht als Zeugen menschlicher

Dummheit und Abergläubigkeit, sondern vielmehr
menschlicher Not, Schwachheit und Hilfsbedürftigkeit
und kindlicher Frömmigkeit betrachten, mag uns auch
manchmal ein seltsames Kuriosum oder der unfreiwillige
Humor der naiven Stilisierung zum Lächeln bewegen."

2. Die Einsiedler Wallfahrt.

Trotzdem P. Odilo Ringhoiz in seiner „Wallfahrtsgeschichte

Unserer Lieben Frau von Einsiedeln" 3 alles
irgendwie erreichbare Material zusammengetragen hat, ist
doch die Frage nach dem Entstehen der Einsiedler

2 1. c. S. 142.
3 Freiburg im Breisgau. Herder'sche Verlagsbuchhandlung, 1896.



103

Wallfahrt bis heute nicht zur Ruhe gekommen. Am
ausführlichsten haben sich damit E. Tomek in seinen „Studien

zur Reform der deutschen Klöster im XI. Jahrhundert"
4 und neuestens P. Romuald Bauerreis in einem

Aufsatz „Zur Entstehung der Einsiedler Wallfahrt" 5 und
in „Sepulchrum Domini, Studien zur Entstehung der
christlichen Wallfahrt auf deutschem Boden"G befaßt.

Tomek geht in seiner Arbeit von den sogen.
„Consuetudines Einsidlenses" aus, die, wie er richtig darlegt,
stark von Dunstans Regularis Concordia und von clunia-
zensischem Gedankengut beeinflußt sind. Dabei übersieht
Tomek allerdings, daß diese heute in Einsiedeln
aufbewahrten Consuetudines nicht für Einsiedeln geschrieben
wurden, sondern in St. Emmeram in Regensburg entstanden

sind. Mit der Reform dieses Stiftes hat St. Wolfgang,
der ehemalige Domscolasticus von Trier und spätere
Mönch von Einsiedeln (c. 965—71), aber nicht Einsiedlermönche,

sondern solche von St. Maximin in Trier beauftragt.

Diese haben aber sicher für ihre Aufgabe nicht die
Consuetudines eines ihnen fremden Stiftes übernommen,
sondern ihre eigenen, ihnen vertrauten Gebräuche
befolgt. Das schließt indessen nicht aus, daß diese Gebräuche

später auch nach Einsiedeln verpflanzt worden sind.
Ob indessen das Aufkommen der Marienwallfahrt mit der

von Cluny aus mächtig geförderten Marienverehrung
zusammenhängt, scheint mir doch sehr fraglich, denn für das
10. und 11. Jahrhundert fehlt jedes Zeugnis dafür. Es wäre
diesbezüglich eher an Hirsauer Einflüsse zu denken, die
sich zu Ende des 11. und im 12. Jahrhundert in Einsiedeln
ausgewirkt haben könnten. Auch Hirsau betonte ja sehr

4 4. Heft der „Studien und Mitteilungen aus dem
kirchengeschichtlichen Seminar der Theologischen Fakultät der k. k.
Universität Wien." Wien, Mayer & Co., 1910.

5 In Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-
Ordens und seiner Zweige. München 1934, S. 118 ff.

6 Abhandlungen der Bayerischen Benediktinerakademie, Bd. 1.

München 1936.



104

die Marienverehrung. Dazu kommt, daß Einsiedeln zu
Hirsau direkte Beziehungen unterhielt, indem dieses
verfallene Stift 1065 durch Einsiedlermönche unter Führung
des Abtes Friedrich neu besiedelt wurde. Unter Friedrichs

Nachfolger, Wilhelm, begann der großartige
Aufstieg dieses Stiftes, das in dem ebenfalls von Einsiedeln
aus besiedelten Kloster Allerheiligen in Schaffhausen um
1100 einen mächtigsten Stützpunkt hatte. Wenn auch keine

direkten Nachrichten vorliegen, so ist doch eine
Beeinflussung von dieser Seite her wahrscheinlicher als von
Cluny, mit dem, soweit bekannt, nie direkte Beziehungen
bestanden.

Bauerreis packt das Problem der Entstehung unserer

Wallfahrt von einer ganz andern Seite an. Er geht
von der unbestreitbaren Tatsache aus, daß die heutige
Gnadenkapelle ursprünglich gar keine Muttergotteskapelle,

sondern eine Salvatorkapelle war. Dazu paßt schon
der 14. September als Weihetag. Ebenso weist die sogen.
„Engelweihe" oder besser gesagt „Christusweihe", darauf
hin. Von solchen „Christusweihen" hören wir übrigens,
wie Bauerreis zeigt, mehrfach auch anderwärts. Die
Christusweihe-Kirchen sind nach ihm durchaus Wallfahrtskirchen

höhern Alters. Die Christusweihe haftet zudem
in der Regel nicht an der Hauptkirche, sondern an einem
An- oder Einbau. Nach Bauerreis wäre die Struktur der
Legendenbildung folgende: „Christus weiht — oft mit
Hilfe der Engel — ein Heiligtum, das entweder nur eine
Nebenkapelle ist oder ein Umbau oder Verlegung des
Hauptheiligtums. Das Heiligtum besitzt Wallfahrtscharakter

und trug früher das Patrozinium des Herrn. Als
Weihetag wird der 14. September bevorzugt. Das neue
Heiligtum wird meist zu Ehren seiner göttlichen Mutter
geweiht." Bauerreis glaubt in unserer Kapelle nicht die
Zelle resp. Kapelle des hl. Meinrad vor sich zu haben,
sondern eine im 10. Jahrhundert errichtete Nachbildung
des hl. Grabes in Jerusalem, in der sich wahrscheinlich



105

eine Reliquie des Herrn (sei es vom hl. Kreuze oder von
der Dornenkrone, welche Reliquien sich in Einsiedeln
schon frühe nachweisen lassen) befand. Als Urheber
resp. Anreger des Baues glaubt Bauerreis den hl. Konrad
von Konstanz annehmen zu dürfen, der dreimal im
heiligen Lande war und in seiner Bischofstadt in der
Mauritiuskirche eine Nachbildung des hl. Grabes erstellen ließ.
Später, als die Verehrung Marias mehr aufkam, hätte
das Mariapatrozinium das Christuspatrozinium verdrängt,
weshalb Bauerreis auch die Engelweihe-Legende zu den
sog. Konfliktslegenden rechnet. So schließt denn Bauerreis

seine Forschung mit den Sätzen: „Das Salvator-
kapellchen in Einsiedeln, die jetzige Gnadenkapelle, ist
eine der Nachahmungen der Heiliggrabkapelle in
Jerusalem. Mit ihr und nur durch sie entstand die berühmte
Wallfahrt. Nicht das weitaus spätere Muttergottesbild
war der Anlaß dazu, so wenig wie die Meinradsreliquien,
die nachgewiesen anderswo waren und sind. Die Gnadenkapelle

kann auch nicht als die „Meinradszelle" betrachtet

werden, wenngleich sie bei oberflächlicher Betrachtung

gleichsam als Keimzelle der ganzen Kirche erscheinen

möchte. Als Christuswallfahrt, nicht als Heiligen-
(tumulus) oder gar Muttergotteswallfahrt, gehört die
Einsiedler Wallfahrt in die Reihe der nicht zu zahlreichen
alten Wallfahrten." 7

So bestechend auch die Ansicht des gelehrten
Münchner Benediktiners P. Romuald Bauerreis sein mag,
sie bleibt doch nur Hypothese, denn es fehlen vor allem
die Zeugnisse für das Bestehen einer solchen
Christuswallfahrt (oder wie man sie nennen will). Erst die
Marienwallfahrt ist sicher bezeugt. Auch scheint uns der Grundriß

der Einsiedlerkapelle nicht mit der gewöhnlichen
Form der Heiliggrabkapellen übereinzustimmen. Ein
richtiger Kern mag indessen dieser Auffassung doch zugrunde
liegen.

7 Studien und Mitteilungen, 1934, 1. c. S. 127.



106

Die älteste Nachricht über eine Kirchweihe in
Einsiedein bringen die Annales Eremi,8 die zum Jahre
948 bemerken: „Dedicatio hujus aecclesiae". Vermutlich
fand die Weihe wenigstens ein Jahr früher statt, denn
die Urkunde Kaiser Otto I. vom 27. Oktober 947, in der
die Patrone der Kirche, Maria und St. Mauritius,
genannt werden, setzt die Kirche als geweiht voraus. Als
Weihetag wird in allen alten Kaiendarien stets der 13.

Oktober angegeben. So in einem Missale des Stiftes
St. Paul in Kärnten aus dem Anfang des 11. Jahrhunderts.
Das Kalendarium weist deutlich auf Einsiedler Ursprung
hin, denn zum 21. Januar wird St. Meinrad vermerkt.0
Ferner in einem Einsiedler Missale des 12. Jahrhunderts
(Mscr. 113) und einem solchen des 15. Jahrhunderts
(Mscr, 107), Im ältesten Brevier der Einsiedler
Manuskriptensammlung (Mscr. 83) findet sich ebenfalls von
einer Hand des 12. Jahrhunderts der 13, Oktober als

Kirchweihtag vermerkt, desgleichen weisen das Brevier
des Abtes Gerold (1452—80. — Mscr. 87), ein Diurnale
des 15. Jahrhunderts (Mscr. 91) und ein Kalendarium aus
der gleichen Zeit, das einem Lektionar des 11. Jahrhunderts

beigebunden ist (Mscr, 8), diesen Eintrag auf, den

wir auch in einem Martyrologium des 11. Jahrhunderts
(Mscr. 117) von einer Hand des 13./14. Jahrhunderts
finden. Der 13. Oktober als Weihetag der Kirche kommt
nun freilich zunächst für die Neuweihe der Kirche von
1039 in Frage.10 Aber es liegt durchaus nahe, daß man
für die Weihe der zweiten Kirche den gleichen Tag
benützte, wie bei der ersten Weihe. Aber selbst wenn
dies nicht zutreffen sollte, deutet doch nichts darauf hin,
daß sich bei der ersten Kirchweihe etwas Besonderes

zugetragen hätte.
8 Mscr. 356. Monumenta Germaniae SS. Ill, S. 142.
9 Cfr. Eisler Robert, Die illuminierten Handschriften in Kärnten.

Leipzig, Hirsemann, 1907, S. 89.
10 Annales Einsidlensis: Dedicatio huius aecclesiae III. Id. Oct.

M. G. SS. Ili, S. 146.



107

Von der Weihe einer Salvatorkapelle hören
wir erstmals im ältesten Urbar der Stiftseinkünfte, das

sich von einer Hand des 12./13. Jahrhunderts auf dem
Rande des ältesten Breviers (Msrc. 83) erhalten hat.11
Dort heißt es, daß gewisse Einkünfte abzuliefern seien:

„in dedicatione capellae Salvatoris". Der Weihetag
dieser Kapelle fiel nun, wie wir dem Martyrologium 117

entnehmen, auf den 14. September (Dedicatio capelle
s. Salvatoris), wie eine Hand des 13./14. Jahrhunderts
eingefügt hat.

Nochmals begegnet uns die Salvatorkapelle in einem
Fragment aus dem 12. Jahrhundert das wohl auf
Einsiedeln hinweist (beigebunden der Handschrift 30). Es
enthält eine Gottesdienstordnung für die Vigil des
Weihnachtsfestes und erwähnt eine Prozession ad S. Salva-
torem. Der Ausdruck „inde regredientes" und der
Umstand, daß im Gegensatz zu St. Salvator „in Basilica"
gesetzt wird, legt den Schluß nahe, daß es sich hier um
eine Kapelle, eben die Salvatorkapelle, handelt. — Ob
das Verzeichnis der Altäre resp. der in ihnen sich findenden

Reliquien, das sich von etwas späterer Hand in der
aus dem 10. Jahrhundert stammenden Handschrift 17,

die in St. Gallen geschrieben wurde, nach Einsiedeln
gehört, wie Ringholz 12 annimmt, ist sehr unsicher. Unter
den darin genannten Altären findet sich einer Ad sanctum
Salvatorem. Selbst wenn es nach Einsiedeln gehört, ist
damit nicht gesagt, daß es in die Zeit vor 1039 gehören
müsse, in welchem Jahre Reliquien des hl. Meinrad nach
Einsiedeln kamen, da die wenigen Reliquien dieses
Heiligen nicht in einen Altar eingeschlossen wurden.

Daß nun die genannte Salvatorkapelle identisch mit
der spätem Marienkapelle ist, darf wohl daraus geschlossen

werden, daß spätere Zeugnisse als Weihetag dieser

11 Herausgegeben von P. Gall Morel: Ein Einsiedler-Urbar aus
dem 12. oder 13. Jahrhundert. Geschichtsfreund, Bd. XIX, S. 93 ff.

12 Anzeiger für Schweiz. Geschichte 1898, S. 11—16.



108

Kapelle ebenfalls den 14. September angeben. So
bemerkt in dem aus dem 12. Jahrhundert stammenden
Martyrologium 116 eine Hand des 14. Jahrhunderts zum
14. September: Eodem die apud nos Dedicatio capelle
see Marie, quae a Christo ab angelis suis gloriose et
mirifice est consecrata in honore predicte. 13 Auch in
dem schon erwähnten ältesten Brevier (Mscr. 83) bemerkt
eine Hand des 14. oder 15. Jahrhunderts zum 14.

September: Dedicatio angelica in hoc loco. Das Brevier des

Abtes Gerold aus der Mitte des 15. Jahrhunderts hat den
bloßen Eintrag: Dedicatio capelle s. Marie, der sich auch
in dem aus der gleichen Zeit stammenden Kalendarium
findet, das dem Lectionarium in Mscr. 8 beigebunden ist.
Ein Diurnale des 15. Jahrhunderts (Mscr. 91) hat zum
14. September nur den Eintrag: Exaltatio s. Crucis.
Dedicatio capelle. Von den Meßbüchern weist einzig das

dem 15. Jahrhundert zugehörende Mscr. 107 den Eintrag
auf: Dedicatio Capelle s. Marie.

Während all diese Einträge, die von der Weihe der
Marienkapelle reden, frühestens dem 14. Jahrhundert
angehören, begegnet uns die Kapelle selbst urkundlich
erstmals 1286 in einer Stiftung, die Konrad von Hom-
brechtikon einige Jahre früher unter Abt Ulrich II. von
Winneden (1267—1277) errichtete. Er stiftet eine Reihe
von Jahrzeiten, daneben vergibt er den Ertrag einer
Wiese dem Priester, der in der Marienkapelle zelebriert;
ferner stiftet er fünf Lampen, von denen eine tagsüber
vor der Muttergotteskapelle, eine andere des Nachts beim
hl. Kreuzaltar brennen soll. Offenbar war damals die

Salvatorkapelle bereits zur Marienkapelle geworden und
der Titel zum hl. Kreuz auf einen andern Altar in der
Kirche übertragen worden.14

Wir können die Existenz einer Marienkapelle bereits
ins 13. Jahrhundert zurückverfolgen, also in die Zeit, da

13 Dieser Eintrag findet sich auf einer feinen Rasur. Was vorher

hier stand, läßt sich heute kaum mehr ermitteln.
14 Ringholz, Stiftsgeschichte, S. 112.



109

uns auch die Salvatorkapelle bezeugt ist. Es muß darum
aller Wahrscheinlichkeit nach der Wechsel im 13.
Jahrhundert erfolgt sein. Möglicherweise geschah dies nach
dem Klosterbrande von 1226.

Mit den oben erwähnten Einträgen über den Weihetag

der Marienkapelle (Mscr. 116 und Mscr. 83) begegneten

uns aber auch bereits die Hinweise auf die sogen.
Engelweihe, die ältesten, die uns in den liturgischen
Büchern des Stiftes erhalten sind. Dafür liegen uns aber
in den Annales Einsidlenses und im Chronicon Hermanns
des Lahmen noch ältere Zeugnisse vor. Beide
Handschriften lagen ehedem in Einsiedeln, heute findet sich
das Chronicon in Karlsruhe, nachdem es 1356 nach Pfäfers
gekommen war. In beiden Handschriften hat die gleiche
Hand15 zwei gleichlautende Einschiebsel gemacht, und
zwar zum Jahre 948: „Capella in coenobio sancti Megin-
radi coelitus consecrata est XVIII. Kai. Octob., und zum
Jahre 964: Eodem anno rege Roma(e) morante cum
ceteris principibus idem papa consecrationem capellae
coelitus factam in coenobio sancti Meginradi coram
principibus scriptis confirmavit."

Wann wurde nun dieser Eintrag gemacht? Hirsch
nimmt an (1. c), daß dies zu Beginn des 12. Jahrhunderts
geschah. Wir möchten sie noch etwas später ansetzen,
denn die gleiche Hand begegnet uns in den Annales
Einsidlenses (Mscr. 319) wieder, wo sie die Einträge zu den
Jahren 1051 bis 1143 gemacht hat. Darum sind wir der
Auffassung, daß die Interpolation um die Mitte des 12.

Jahrhunderts gemacht wurde.
Ins 12. Jahrhundert wird nun aber auch von der

Forschung die Entstehung der sog. Engelweihbulle verlegt.
Diese selber ist uns im Wortlaut erst im 14. Jahrhundert

15 Siehe dazu: Hans Hirsch, Die unechten Urkunden Papst
Leos VIII. für Einsiedeln und Schuttern. Neues Archiv der Gesellschaft

für ältere deutsche Geschichtskunde, 36, Band. Hannover und
Leipzig, Hahn'sche Buchhandlung, 1911, S. 404, Anmerkung 4.



no

überliefert (s. u.)', geht aber auf eine Vorlage zurück, die
im 12. Jahrhundert auf der Reichenau entstand, wie Hans
Hirsch (s. o.) überzeugend dargetan hat. Falls die Bulle
wirklich im ersten Viertel dieses Jahrhunderts entstand,
dann wäre die annalistische Aufzeichnung nicht ganz
gleichzeitig, sondern offenbar etwas später erfolgt. Beides
dürfte aber auch so in engem Zusammenhange stehen.

Was aber auffällt, ist der Umstand, daß wir,
vorausgesetzt, daß die beiden Einträge wie auch die Entstehung
der Bulle ins 12. Jahrhundert fallen, erst seit dem 14.

Jahrhundert weitere Zeugnisse für die sog. Engelweihe
wie auch für die Wallfahrt besitzen. Wie ist das Schweigen

der Quellen nach dem ersten Auftreten der
Engelweihlegende (Legende hier im allgemeinen Sinne
genommen, nicht im engern, worunter wir die spätere
Ausschmückung des Vorganges verstehen) im 12, Jahrhundert

bis ins 14. zu erklären? Die Möglichkeit, daß neue
Quellen erschlossen werden, ist nicht sehr groß. Wir
müssen uns mit der Feststellung der Tatsachen begnügen.

Viel eher läßt sich das Entstehen der Engelweihlegende

überhaupt erklären. Wir haben, dies steht
urkundlich fest, zuerst eine Salvatorkapelle, d. h. eine
dem Erlöser geweihte Kapelle. Dieser Titel verlor sich
allmählich, anscheinend im 13. Jahrhundert. Aus der
dem Erlöser geweihten wurde mit der Zeit eine durch
den Erlöser geweihte Kapelle, deren Patronin nun
Maria war. Ob zu der Salvatorkapelle nun schon eine
Wallfahrt bestand, wie Bauerreis annimmt, muß
dahingestellt bleiben. Sicher läßt sich seit dem 14. Jahrhundert

eine Wallfahrt zu der „durch Christus in der Ehre
seiner Mutter geweihten Kapelle" nachweisen.

Für das Bekanntsein der Engelweihlegende im 14.

Jahrhundert haben wir die Schilderung des Schulmeisters
Rudolf von Radegg in seiner Capella Heremitana, die
kurz nach dem Klosterüberfall von 1314 entstand. Die
älteste Kopie der Bulle Leos VIII. besitzen wir im Jahr-



Ill
zeitbuch des Münsters in Bern aus der ersten Hälfte des
14. Jahrhunderts. Ferner findet sie sich in dem 1378 von
Frater Georg von Gengenbach geschriebenen „Originale
de capella gloriosae virginis Mariae" und in einer Kopie
der Kantonsbibliothek Luzern von 1394. Die von Bischof
Heinrich von Konstanz beglaubigte Kopie des
Stiftsarchivs Einsiedeln gehört ins Jahr 1382. Ob die von
Aegidius Tschudi überlieferte Kopie sich im sogen. Liber
Heremi, das zwischen 1290 und 1330 entstand, fand, oder
ob Tschudi sie anderswo hernahm, läßt sich nicht mehr
entscheiden.

Gleichzeitig mit der Bulle erscheint auch die sogen.
Legende, die Ausschmückung des in der Bulle berichteten

Vorganges (Jahrzeitbuch von Bern, Georg von
Gengenbach u. a.). Im 14. Jahrhundert finden wir aber
auch die ersten sichern Nachrichten über die Wallfahrt
nach Einsiedeln. Wenn Rudolf von Radegg den Kreuzgang

der Schwyzer nach Einsiedeln erwähnt (um 1315),
so kann es sich dabei ganz gut um einen sog. Bittgang,
nicht um eine eigentliche Wallfahrt handeln, wie man ja
von Einsiedeln aus bis 1798 auch jährlich nach Steinen
im Schwyzerlande „mit Kreuz ging". Nach 1315 schrieb
auch jener Sänger von Appenzell, der sich u. a. einen
bessern Weg nach Einsiedeln wünschte.16 Ebenso gehört
das Itinerar aus Schwaben in die erste Hälfte des 14.

Jahrhunderts,17 worin der Pilgerweg nach Einsiedeln
beschrieben wird.18 Von 1337 datiert der von Thumb von
Neuburg ausgestellte Geleitbrief für die Pilger.19 Von
1338 rührt der erste Wunderbericht her, den uns freilich
erst Tschudi im 16. Jahrhundert überliefert hat. 20 Um
1345 hören wir von 130 bei Rheinfelden ertrunkenen Pil-

'6 Ringholz, Stütsgeschichte, S. 130.
17 Anzeiger für Schweiz. Geschichte, 1900, Nr. 4, S. 343—346.
1S Ringholz, Stiftsgeschlichte, S, 131.
19 Ringholz, 1. c. S. 218.
20 Ringholz, 1. c. S. 218.



112

gern, desgleichen von 40, die bei Rapperswil ertranken.21
In der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts wachsen die
Zeugnisse, auch von auswärts (so von Nürnberg, Lübeck,
Marienwerder usw.) stets an.

Diese Nachrichten, die für das ganze 14. Jahrhundert

vorliegen, erlauben naturgemäß den Schluß, daß die
Wallfahrt sich im Laufe des 13. Jahrhunderts entwickelt
haben muß. Sie galt, soweit die vorliegenden Zeugnisse
reichen, von Anfang an der von „Gott geweihten
Kapelle". Für diesen wunderbaren Vorgang wollte man eine
schriftliche Bestätigung haben und dies führte dazu, daß

man sich auf der Reichenau, wo, wie die Forschung
nachgewiesen, zahlreiche Urkunden angefertigt wurden,22
eine Bulle erstellen ließ. Diese Bulle sollte, wie das bei
den sog. Fälschungen des Mittelalters meist der Fall ist,
eine vorhandene oder geglaubte Tatsache bekräftigen
helfen. Man beabsichtigte damit gar keinen Betrug,
sondern nur die Bekräftigung einer für wahr gehaltenen
Tatsache. Die Schwierigkeit liegt für Einsiedelri nur darin,
daß wir, wie schon betont, erst so spät auf die Zeugnisse
für eine Sache stoßen, die anderthalb Jahrhunderte früher
erstmals schriftlich festgehalten wurde. Ob hier die
kriegerischen Ereignisse des Marchenstreites (der allerdings
von 1217 bis zirka 1291 ruhte) mitgesprochen haben, oder
ob, wie wir schon angedeutet, die Entstehungsgeschichte

statt ins 12. doch erst ins 13. Jahrhundert zu verlegen
ist, das muß vorderhand dahingestellt bleiben. Doch
scheint letztere Annahme vom paläographischen Standpunkt

aus kaum zulässig zu sein.
Da die Zeugnisse für die „Engelweihe" wie für die

Wallfahrt in die erste Hälfte des 14. Jahrhunderts
heraufgehen, darf man die Anfänge und erste Entwicklung

21 Ringholz, 1. c. S. 219.
22 siehe Beyerle K.: Von der Gründung bis zum Ende des

freiherrlichen Klosters, S. 137, und a, 0. in: „Die Kultur der Abtei
Reichenau". München, 1925.



113

der Einsiedler Wallfahrt ruhig in das 13. Jahrhundert
hinaufrücken. Weiter zurückzugehen erlauben die heute
vorliegenden Zeugnisse kaum.

Kurz sei hier auf die Schicksale der Gnadenkapelle
hingewiesen, die bis 1798 durchaus im Mittelpunkt der
Wallfahrt stand. Die alte Tradition sieht in ihr die
ehemalige Kapelle und Klause des hl. Meinrad, über der
Eberhard die erste Klosterkirche baute. Auf die von P.

Romuald Bauerreis vertretene Ansicht, wonach es sich
um eine im 10. Jahrhundert errichtete Nachbildung des
hl. Grabes handle, haben wir bereits hingewiesen.
Erwähnt sei auch die in neuerer Zeit von M. Huggler, Bern,
vertretene Ansicht,2S wonach die Kapelle des hl. Meinrad
zunächst im Freien stehen blieb und nur von einer Art
offener Vorhalle (Paradies) umgeben war, die der
Klosterkirche vorgelagert war. Später wäre dann diese
Vorhalle in eine Kirche umgewandelt und so zum untern
Münster geworden, während die ursprüngliche Klosterkirche

das obere Münster bildete.
Bis 1465 scheint die Kapelle ihre ursprüngliche

Gestalt nach innen und außen bewahrt zu haben. Damals
brach am 21. April in der Kapelle selbst ein Brand aus,
dem alles Holzwerk in Kapelle und Münster zum Opfer
fiel. Auf Befehl des Bischofs von Konstanz wurde in der
Folge die Kapelle eingewölbt und von außen vollständig
ummauert, an den Eckpunkten und den Seitenwänden
wurden Streben angebracht, wie dies uns die ältesten
noch erhaltenen Bilder, aus dem Ende des 16. Jahrhunderts

zeigen. Bald nach 1600 ließ Abt Augustin Hofmann
die Vorderseite der Kapelle mit Bild- und Schnitzwerk
verzieren. Erzbischof Mark Sittich von Salzburg begann
1617 die Vorderseite mit Marmor einzukleiden, sein
Bruder, Graf Kaspar von Hohenems, vollendete das Werk
1632 auf den drei andern Seiten. Im Innern stand über

23 „Die romanische Kirche in Einsiedeln" inr Anzeiger für
Schweiz. Altertumskunde, 1934, S. 180 ff.

Geschichtsfreund Bd. 97 8



114

dem Altar das Gnadenbild, umgeben von einem silbernen
Kranz aus Rosen, daneben und darüber waren die silbernen

Bilder der hl. Dreifaltigkeit angebracht, wie dies alte
Bilder noch dartun. Im Jahre 1704 kam ein vergoldeter
Wolkenkranz her, ähnlich wie er heute wieder zu sehen

ist. In der Kapelle fanden sich 16 sog. Standeskerzen und
fünf silberne Lampen, darunter eine von König Philipp
III. von Spanien gestiftete. Das Aeußere der Kapelle wurde

beim Neubau der Kirche insofern verändert, als die
zwei Pfeiler, die im alten Münster das Gewölbe trugen
und die seitwärts angebracht waren, nun an die Chorseite
verlegt wurden, Ende Mai 1798 brachen die Franzosen
die Gnadenkapelle ab. Den Marmor versorgten sie in den

Kellergewölben; ein kleiner Teil davon wurde später von
Abt Beat Küttel an den Hochaltar der Kirche in Gersau
gestiftet.

Erst 1815 konnte man an den Wiederaufbau gehen,
wobei nach Möglichkeit das alte Material verwendet
wurde. Die Pläne stammten ursprünglich von Br. Jakob
Natter und Maler Meinrad Birchler, wurden aber durch
Baumeister Joseph Singer in Luzern umgearbeitet. An
Stelle der frühern kleinen Eingangstüre und der kleinen
seitlichen Fenster wurden die heutigen großen Oeffnun-
gen angebracht. Die Kapelle selber wurde verkürzt, so
daß die Standeskerzen nicht mehr darin Platz fanden,
weshalb man sie eingehen ließ. Der provisorische Altar
wurde 1834 durch einen solchen aus italienischem Marmor

ersetzt, wozu König Karl Albert von Sardinien ein
von J, Wickart entworfenes Antependium stiftete. Schon
vorher hatte man um das Gnadenbild einen Kranz aus
vergoldeten Wolken angebracht; um 1840 kamen zwei
auf Kupfer gemalte Bilder des hl. Meinrad und hl. Konrad
her, 1876 folgten zwei von P. Rudolf Blättler entworfene
Reliefs. Im Jahre 1889 wurde ein Mosaikboden gelegt.
Auf der Balustrade der Kapelle hatte man 1817 Figuren
von Franz Abarth angebracht, 1911 ersetzte man die drei
Reliefs der Außenseite durch neue.



115

Mit Sicherheit darf angenommen werden, daß wenigstens

seitdem an Stelle des Salvatorpatroziniums das
Mariens getreten war, sich in der Kapelle eine Statue der
Muttergottes befand. Diese war anfänglich wohl eine
sitzende Madonnenstatue, wie aus der Darstellung des
Einsiedler Konventsiegels von 1239, den Stichen des
Meisters E S von 1466 und dem Blockbuch von ca. 1450—60
geschlossen werden darf. Nach dem Brande von 1465,
der ja in der Kapelle ausbrach und dort alles Holzwerk
und damit wohl auch das alte Bild zerstörte, kam das

jetzige Gnadenbild her, das auch stilistisch in diese Zeit
hineingehört. Im Laufe des 16, Jahrhunderts bürgerte sich
die Sitte ein, das Bild mit einem sog. Behang zu bekleiden,

Anfangs Mai 1798 flüchtete man das Bild vor den
Franzosen zunächst auf die Haggenegg beim Mythen, von
da kam es sodann nach Vorarlberg. Dort erwies sich eine
Restauration als notwendig. Bei diesem Anlaß wurde das

Gesicht des Bildes schwarz bemalt. Wie aus dem damals
aufgenommenen Protokoll hervorgeht, war das Gesicht
ursprünglich fleischfarben gewesen und im Laufe der Zeit
durch den Rauch der Kerzen und Lampen und a. m. dunkel

geworden, so daß sich die Leute seit alters gewohnt
waren, das Bild dunkel zu sehen. Erst am 29. September
1803 brachte man das Bild, das vor den Franzosen bis
nach Triest herunter geflüchtet worden war, nach
Einsiedeln zurück. Da vorderhand keine Kapelle da war,
rückte das Bild (von dem übrigens schon im 17. und 18.

Jahrhundert manche Kopien und sehr viele Abbildungen
verbreitet worden waren) immer mehr in den Vordergrund.

Dahinter trat die „gottgeweihte" Kapelle, auch
nachdem sie wieder aufgebaut worden, stark zurück.
Anläßlich der tausendjährigen Gründungsfeier des Stiftes
wurde das Bild 1934 einer sachgemäßen Restauration, unter

Leitung des Schweiz. Landesmuseums, unterzogen.
Die Wallfahrt nach Einsiedeln, deren Anfänge, wie

wir gesehen ins 13. Jahrhundert zurückgehen, erlebte im



116

15. Jahrhundert einen Höhepunkt. Ihre Entwicklung hat
Ringholz in seiner Wallfahrtsgeschichte (s. o.) eingehend
dargelegt, so daß wir uns hier auf einen allgemeinen
Ueberblick beschränken können. Die Wirren der
Glaubensspaltung hatten naturgemäß ein Absinken der Wallfahrt

zur Folge. Gegen Ende des 16. Jahrhunderts schon
setzt aber ein erneuter Aufstieg ein, was nicht zuletzt in
dem Auftreten der Mirakelbücher seinen Niederschlag
fand. Das 17. und 18. Jahrhundert sah erneut einen
Höhepunkt, es ist zugleich die „klassische Zeit" unserer
Mirakelbücher. Die Zeit der französischen Invasion von 1798

verbunden mit der zeitweiligen Aufhebung des Stiftes,
dem Niederreissen der Gnadenkapelle und der Flüchtung
des Gnadenbildes brachten erneut einen Tiefstand. Im
Laufe des 19. Jahrhunderts begann sich die Wallfahrt
allmählich wieder zu erholen. Vor allem haben zu ihrem
Aufschwung auch die neuen Verkehrsmittel beigetragen.
Der Weltkrieg von 1914—18 mit seinen Folgeerscheinungen,

wirkte sich auch für die Wallfahrt sehr hemmend

aus und ließ die ausländischen Pilger, die früher besonders

aus Vorarlberg, Süddeutschland und dem Elsaß sehr
zahlreich gekommen waren, fast ganz verschwinden. Dafür

wurde der Charakter Einsiedeins als Nationalheiligtum
stärker betont.

3. Die handschriftlichen Mirakelbücher,

Im Gegensatz zu andern Wallfahrtsorten scheint man
in Einsiedeln im Mittelalter keine Aufzeichnungen über
sich ereignende wunderbare Vorgänge und Gebetserhö-
rungen gemacht zu haben. Wir wissen einzig von drei
solchen Vorgängen, die uns Aegidius Tschudi in den sog.
Antiquitates Einsidlenses überliefert hat. Woher Tschudi
diese Dinge nahm, entzieht sich unseren Kenntnissen.
Der eine Fall besagt „wie ein halbjähriges besessenes



117

Kind, so zu U. L. Fr. Wallstatt gen Einsiedeln getragen
ward, des bösen Geistes allda entladen worden", 24 Der
Vorgang trug sich 1338 zu, als Johannes von Stein
Leutpriester und Heinrich von Ligerz Kustos in Einsiedeln
war. Der zweite wunderbare Vorgang, der schildert, wie
ein Edelmann, der Einsiedeln besuchte, von seinen Feinden

überfallen und getötet wird, dann aber um seiner
Wallfahrt willen die Gnade erlangt, daß er nochmals zum
Leben zurückkehren und beichten kann, spielte sich
ebenfalls zur Zeit des vorerwähnten Leutpriesters Johannes

ab. Zu dem dritten Ereignis, das zeigt, wie ein
Kaufmann aus Basel in Frankreich gefangen gesetzt und
wunderbar befreit wurde, hat vermutlich Tschudi einleitend

vermerkt: Es ist ouch noch ein Mirackel zu min
Johansen des pfarrers Ziten gantz lobwirdig geschächen.
Anschließend bringt Tschudi die wunderbare Befreiung
des Jakob Laubi aus dem Kerker in Baden, die sich 1534

zutrug.
Die Möglichkeit bleibt durchaus offen, daß der

genannte Leutpriester Johannes vom Stein, der auch sonst
urkundlich erscheint,25 diese Aufzeichnungen gemacht
hat. Allem Anschein nach sind es aber die einzigen
derartigen Nachrichten aus dem Mittelalter. Mit dem oben

genannten Bericht über die Befreiung Laubis im Jahre
1534 setzen die Wunderberichte des 16. Jahrhunderts ein,
die aber erst gegen Ende dieses Jahrhunderts zahlreicher
werden und uns zuerst in den gedruckten Mirakelbüchern
(s. u.) begegnen.

a) Die eigentlichen Mirakelbücher.
Das erste handschriftliche Mirakelbuch

wurde 1619 durch den Einsiedler Schulmeister Leonhard

24 Gedruckt bei: Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 236;
Stiftsgeschichte, S. 219.

25 siehe Ringholz, Stiftsgeschichte, S. 219, Anm. 2.



118

Zingg geschrieben. 26 Es enthält drei Teile. Der erste ist
überschrieben: „Hernach volgen die Beschribung, sampt
den Summarischen Tütschen Rhitmis, etlicher Wunderzeichen,

so min gnediger Fürst und Herr, jm Vndern
Münster Kilchhofswertz, Anno 1614 malen lassen," Die
42 hier behandelten Wunderberichte sind bis auf 16
bereits in den früher gedruckten Wunderberichten
erschienen; es wird immer auch die Seitenzahl der
gedruckten Chronik angegeben, doch stimmen die Zahlen
mit keiner der vorhandenen Chroniken überein.
Möglicherweise beziehen sie sich auf die Ausgabe von 1612,
die wir nur aus Haller kennen. Von den 16 noch nicht
gedruckten Wundern gibt der Schreiber am Schlüsse eine
Uebersicht, damit „ob man die Legendam D. Martyris
Patroni nostri khönfftiger Zeit von neuwem trucken
wollte lassen, derselbigen nit vergessen wurde".

Wir geben hier als Probe „Das Sechste Stuck".27 Der
Inhalt:

„Johann Theobald von Küssenberg
Ritter, Sant Johanns Ordens werth,
Ward ledig vß des Türeken raach
So bald er sich hierher versprach.

Voigt der Text.
Ich Hans Theobald Giß von Gissenberg, Ritter Sant
Johanns Ordens Commenthur der Heuser Tobel und Veld-
kirch, ward gefangen worden von dem Türckhen auff den
2. Tag Brachmonats, jm 1531. Jahr. Da hab ich mich zue
unser Lieben Frawen zue den Eynsidlen verheißen, und

was ich von dem Türeken entlediget worden." (S. 18.)

Der zweite Teil enthält unter der Ueberschrift: „Vol-
gent etliche neuwe Wunderzeichen" 25 Berichte aus den

Jahren 1610 bis 1618, die von lebenden Zeugen oder aus
den Gelübdetafeln entnommen wurden. Es wird jeweilen
ganz kurz und summarisch der Inhalt voraufgeschickt,

28 Stiftsarchiv A. SE (8) 1.

27 Findt sich jn der Legend Fol. 178.



119

worauf die eigentliche Schilderung der Begebenheit folgt.
Ein dritter Teil (paginiert 1—70) trägt den Titel: „Hernach

volgen etliche (Gnaden und) Wunderzeichen, noch
bis hero nie im Truck ausgangen, so der Allmächtige
Gott, vermittels gethreuwen vorbitts MARIAE der Aller-
sehligsten und alle Zeit übergebenedeyeten Jungkfrawen
und Himmels Königin, in der Alten von Gott selbs ge-
weiheten H. Capell zue den Einsidlen, an vil Frommen
beider Geschlechts Christen, gewürcket hatt: Seind mit
Glaubwürdiger Attestation authentisiert worden." Es

handelt sich um 26 Wunderberichte, die sich in den Jahren

1592 bis 1618 zugetragen, die P. Benedikt Ammann
zusammengetragen hat und die er durch Jacob Hauser,
Dekan und Pfarrer von Zug, sowie Apostolischen Protho-
notar, beglaubigen ließ. Wir stoßen hier erstmals auf die
Tatsache, daß man die Berichte durch eine glaubwürdige
kirchliche Persönlichkeit authentisieren ließ, um ihnen so
erhöhte Glaubwürdigkeit zu verschaffen. Die den
Berichten vorangesetzten Titel geben jeweilen kurz den
Inhalt an. Fast alle der hier gebrachten Erzählungen
wurden später gedruckt.

Erst aus dem 18. Jahrhundert haben wir wieder
Zusammenstellungen dieser Art vor uns. Eine erste trägt
den Titel: Collectiones miraculorum Thaumaturgae Ein-
sidlensis, in qua non tam ordo temporis, quam materiae
servatur.28 Es werden hier die Wunderberichte ähnlich
wie in den gedruckten Chroniken nach Gegenständen in
17 Klassen geteilt; die ersten 7 Nummern der 1. Klasse
fehlen. Es handelt sich durchwegs um Wunder, die in den
gedruckten Chroniken sich ebenfalls finden. Um die nämliche

Zeit, d. h. c. 1720 ließ man durch einen Jesuiten P,

Schröter 29 eine Zusammenstellung der Wunder abfassen.

2S A. SE (7) 1. — Folio, 108 Seiten; doch fehlen die ersten
vier Seiten.

29 Ein Johann Schröter aus Raron erscheint 1676 als Défendent
in einer Disputation am Jesuitenkollegium in Brig. Ob diese» aber



120

Eine Bemerkung „tum sermonis nitore, tum materiae satis
praeclara, ordine tamen arbitrario" läßt vermuten, daß

man hauptsächlich der lateinischen Sprache halber diese
Arbeit anfertigen ließ, die in der Folge, vermutlich der
willkürlichen Anordnung wegen, nicht weiter verwertet
wurde. Die Wunderberichte, die alle gedruckt in den
Chroniken vorliegen, sind ohne Titel, nur durch einen
etwas größern Zwischenraum voreinander getrennt. Die
Arbeit trägt den Titel: Collectio Miraculorum Thaumaturgae
Einsidlensis auctore D. Schroeter. 30 Ob man im 18.

Jahrhundert nochmals daran dachte, eine lateinische Ausgabe
der Mirakel zu veranstalten, wie dies 1665 geschehen

war, läßt sich beim Mangel weiterer Nachrichten, nicht
sagen.

Der um die Erforschung der Klostergeschichte sehr
verdiente P, Mauritius Symian von Bellfort (Kt.
Graubünden) stellte in seinen spätem Jahren (er starb 1769)
in zwei Bänden eine Sammlung von Wunderberichten in
lateinischer Sprache zusammen, die den Titel trägt: Mi-
racula Divae Thaumaturgae Einsidlensis ab anno 1660 ad
annum usque 1751 Latine reddita.31 Der erste Band enthält

zunächst eine Widmung an Gott und an Maria, sowie
eine Vorrede an den Leser, aus der hervorgeht, daß die
Arbeit als eine Fortsetzung der s. Z. von P. Paul
Betschart 1665 herausgegebenen lateinischen Wunderberichte

gedacht war. Es werden aus der Zeit vor 1660 noch
eine Anzahl bisher unveröffentlichter Wunder voraufgeschickt

(81 S.), worauf die eigentliche Arbeit beginnt, die
die Wunder nach Dekaden bringt. Es werden dabei für
je 10 Jahre die bedeutenderen Wunderberichte geboten,

dem Orden angehörte, resp. später ihm beitrat, entzieht sich unserer
Kenntnis. Siehe Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Ländern
Deutscher Zunge, München-Regensburg, Manz, 1921, III, S. 182,

Anmerkung 3,
30 A. SE (7) 2.-8°, 280 S.
31 A, SE (7) 3 und 4. LXXXI und 509 resp. 904, wozu noch

60 Seiten für die Zeit von 1750—60 kommen.



121

von denen manche in den bis dahin gedruckten Chroniken
sich nicht finden. Dem zweiten Bande ist eine Apologia
beigefügt, die 1749 verfaßt, diese chronologische Art der
Behandlung gegenüber der bisher in den gedruckten
deutschen Chroniken gebrauchten, wonach die Wunder in Klassen

abgeteilt wurden, verteidigt. Wie eine beigefügte
Randbemerkung besagt, richtet sich diese Apologie hauptsächlich

gegen P. Meinrad Brenzer, der damals (1750) eine
Neuausgabe der französischen Chronik besorgte. Dieser
Apologie blieb der Erfolg versagt, denn auch die spätem
Chroniken hielten an der bisherigen Art der Darstellung
fest. Die von P. Mauritius begonnene Arbeit, die andere
bis 1760 führten, blieb aber ungedruckt, denn offenbar
versprach man sich von einer lateinischen Darstellung
nicht mehr den Erfolg, den sie noch im 17. Jahrhundert
haben konnte.

b) Die Mirakel-Protokolle.
Zu diesen handschriftlichen Mirakelbüchern im

eigentlichen Sinne, gesellt sich noch eine zweite Gruppe
handschriftlicher Aufzeichnungen, nämlich die Protocolla
miraculorum, die, wie ihr Titel besagt, eigentliche Protokolle

über wunderbare Vorgänge darstellen. Der erste,
der damit begann, war P, Kolumban Ochsner. Dieser hatte

sich von 1639—41 in Rom aufgehalten, um die Rechte
zu studieren. Hier hatte er wohl die Anregungen erhalten,
die ihn bestimmten, die von Pilgern berichteten Gebets-
erhörungen und Wunder in juristisch einwandfreier Form
festzuhalten. Zugleich mit P. Konrad Hunger wurde er
am 24, April 1649 zum Apostolischen Notar ernannt und
erhielt von seinem Abte den speziellen Auftrag, die sich

ereignenden wunderbaren Vorgänge zu protokollieren. So

legte er sein „Protocollum Miraculorum Beattissimae
Virginis Mariae Einsiedlensis" an, das lateinisch geführt



122

wurde. 32 Die erste Protokollierung fand am 6. April 1649,
die letzte am 6. November des gleichen Jahres statt. P.
Kolumban hat insgesamt 26 Berichte aufgezeichnet. Um
seine Art des Vorgehens zu charakterisieren, geben wir
gleich den ersten Eintrag (in Uebersetzung) wieder.
„Michael Mayer aus der Stadt Horb am Nekar gebürtig,
bekam als Knabe von 7 Jahren von zwei schlechten
Frauen einen verhexten Trank, so daß er in der Folge
nicht bloß lahm wurde, sondern auch so gekrümmt, daß

er weder aufrecht stehen noch gehen konnte, Ueberdies
litt er durch 14 Jahre am ganzen Körper schwerste
Schmerzen, die mit dem wachsenden resp. abnehmenden
Mond wuchsen resp. abnahmen. Im Jahre 1642 machte
er das Gelübde einer Wallfahrt nach Einsiedeln. Als er
sich bald darauf auf den Weg machte, fühlte er alle
Schmerzen schwinden und erfüllte so im gleichen Jahre
sein Gelübde.

Dies hat mir P. Columban Ochsner, der vorgenannte
Michael Mayer, als er Einsiedeln zum zweiten Male

besuchte, nachdem er gebeichtet hatte, unter einem Eide
bezeugt. Geschehen im Jahre 1649 den 6. April,
nachmittags ungefähr um 4 Uhr, im Kloster Einsiedeln, in der
Kapelle des hl, Mauritius, „P. Kolumban fügt eigens bei,
daß er in diesem Falle noch nicht Notarius war. In
andern Fällen bemerkt P. Columban, daß die Leute
versprachen, einen authentischen Bericht einzusenden;
gelegentlich werden auch von den „Begnadeten" noch Augenzeugen

mitgebracht.
Während P. Kolumban seine Tätigkeit mit Ende 1649

wieder einstellte, war der mit ihm am gleichen Tag zum
Apostolischen Notar ernannte und mit der Aufzeichnung
der Wunder betraute P. Konrad Hunger ausdauernder
in seiner Tätigkeit. Er begann sein „Protocollum Miracu-
losorum Beneficiorum, quae Divinissima nostra Einsidlensis

variis temporibus impertita est miseris mortalibus

32 Heft in Folio, 18 S. — A. SE (8) 2.



123

ad S. eius Aedem in Eremo vota nuncupantibus" 33 den
29. April 1649 mit einer Vor- und Lobrede an Maria. Die
erste Aufzeichnung machte er den 8. Mai 1649, die letzte
von den ungefähr 200 den 2. Oktober 1657. Auch er
befolgt die gleiche Methode wie sein Mitbruder, nur
begnügte er sich später damit, den Tag und nicht mehr wie
anfänglich auch die Tageszeit anzugeben. Besonders
ausführlich berichtet er über die Vorgänge anläßlich des
ersten Villmergerkrieges 1656 (S. 163—171).

Für die folgenden 40 Jahre fehlen leider die
Aufzeichnungen. Es scheint fast, als ob nach P. Konrad
niemand mehr das Protokoll weiterführte, denn als P.
Christoph zur Gilgen 1697 die Fortsetzung aufnahm, benützte
er den Band seines Vorgängers (S. 189—224). Aber auch
P. Christoph konnte nur zwei Jahre (1697/98) seines Amtes

walten, dann wurde er nach Bellinzona gesandt. Erst
nach seiner Rückkehr wurde er 1711 wieder mit der
Aufzeichnung der Mirakel betraut. Er bemerkt aber, daß
inzwischen viele Zettel verloren gegangen seien, besonders
nachdem P. Johann Baptist Rölli 1710 gestorben sei.
Offenbar hatte sich dieser inzwischen mit diesen Dingen zu
befassen, wenn er auch keine Aufzeichnung machte. P.

Christoph trug zu den 24 Berichten, die er vorher schon
aufgezeichnet, damals noch einige (13) nach, die bis 1713

reichen. Im folgenden Jahre nahm ihm der Tod die
Feder aus der Hand. Erst 1720 wurde P. Plazidus Beurret
mit der Weiterführung der Aufgabe betraut. Er legte ein
neues Buch an, das er betitelte: „Miracula, Beneficia et
Gratiae abs Augustissima nostra Einsidlensi Thaumaturga
miseris Mortalibus ad S. eius aedem in Eremo Vota
nuncupantibus impertita atque ad Maiorem eius honorem

et gloriam in unum collecta et conscripta." 31 Er
begann seine Tätigkeit den 17. Februar 1720, griff aber
bis 1713, wo sein Vorgänger aufgehört hatte, zurück und

33 A. SE (8) 3. Folio, 189 S.
34 A. SE (8) 4. Folio, 73 S.



124

führte sie bis 1725. Dann scheint man diese Tätigkeit wieder

eingestellt zu haben, denn weitaus der größere Teil
des von P. Plazidus begonnenen Buches ist leer geblieben.
Erst 1747 ging man neuerdings wieder daran, ein Protokoll

anzulegen, 3B dessen Titel lautet: Miracula seu Gra-
tiae singulares magnae Thaumaturgae Dominae nostrae
Eremitanae deprecatione, supplicibus mortalibus ad sus-
cepta vota divinitus impetrata et a constituto desuper
Notario P. Matthaeo Ruoff fideliter consigliata. Während
P. Plazidus Beurret in seiner Vorrede sich nur wegen
seines mangelhaften Lateins (allerdings in einer so
eleganten Art und Weise, daß man ihm nicht leicht glaubt)
entschuldigt, schickt P. Matthäus seinen Aufzeichnungen
eine längere Einleitung voraus, in der er zunächst von
den Wundern im allgemeinen handelt und sodann die
Kennzeichen angibt, an denen man ein wahres Wunder
erkennen könne. Er wendet sich auch gegen die „Neuerer"

die behaupten, es gebe keine Wunder mehr und legt
dar, daß auch jetzt noch Wunder vorkommen. P. Matthäus

begann seine Aufzeichnungen den 7, August 1747.

Im Gegensatz zu seinen Vorgängern, die stets lateinisch
schrieben und nur dort sich des Deutschen bedienten, wo
sie Aktenstücke (Briefe, Attestate) in dieser Sprache
einfügten, schreibt P. Matthäus deutsch. Er beschränkt sich
in der Regel darauf, den Tatbestand anzuführen, ohne
einen Eid zu fordern oder Zeugen anzugeben. Er schließt
1752 (mit Nummer 78) seine Tätigkeit mit der Bemerkung,
daß die bis dahin notierten Wunderberichte der neuen
Ausgabe der Chronik von 1752 einverleibt seien, ebenso
fänden sie sich in der französischen Ausgabe, die er 1750

mit Hilfe eines Elsässers in Druck gegeben habe. Mit dem
2. September 1752 begann P. Coelestin Choullat seine

Aufzeichnungen, die er bis 1761 führte (Nummer 78 bis
108), worauf P, Augustin Feuerstein die Fortsetzung
besorgte (Nummer 109—184), dann folgt von 1775 an P.

35 A. SE (8) 5. Folio, unpaginiert.



125

Othmar Ruepp, der bis 1779 seines Amtes waltete. (Nummer

185—208); drei weitere Nummern sind vom damaligen

Archivschreiber Wolfgang Dietele eingetragen. Mit
1779 schließt dieser Band.

1780 beginnt der letzte Band der Mirakelprotokolle,
überschrieben: Continualo Miraculorum et Gratiarum
Beatissimae Mariae Gloriosae Thaumaturgae Einsidlensis.

36 Zu Eingang finden wir eine Kopie der Einleitung,
die dem vorangehenden Band beigegeben ist. Registrator
war immer noch P. Othmar Ruepp, doch schrieb die
Aufzeichnungen (bis 1781; 15 Nummern, die z. T. noch vor
1780 liegen) der Archivschreiber Wolfgang Dietele. Mit
1782 begann P. Alois Jauch seine Tätigkeit als Registrator

(S. 34—61; Nummer 16—19), dann folgte von 1784
an P. Philipp Borsinger, der aber 1790 seine Arbeit
einstellte (S. 63—69). Alsdann blieben die Dinge liegen, bis
man 1840 wieder daran ging, zunächst die Lücken auszufüllen.

Eine Hand trug damals sieben Wunder ein, die sich
in der Zeit von 1818 bis 1834 ereignet hatten. Dann
folgen sich verschiedene Hände, die bis 1864 weitere 42
Fälle registrierten. Damit hören die Mirakelprotokolle
endgültig auf.

Ueberblicken wir die Tätigkeit der Registraturen
seit 1649, so ist zu sagen, daß man sich Mühe gab, die
Vorgänge, soweit es möglich war, glaubwürdig zu erfassen
und ohne Umschweife und unnötige Breite zu berichten.
Wenn man auch in späterer Zeit nicht mehr jene
juristische Genauigkeit beobachtete, wie wir sie bei den
ersten Registraturen treffen, so wirken auch die spätem
Niederschriften durchaus vertrauenswürdig. Viele der
hier aufgezeichneten Berichte wurden in der Folge in
die gedruckten Chroniken aufgenommen, doch sind uns
manche nur in diesen Protokollen überliefert. Wir haben
daher auch diese für unsere Untersuchungen herangezogen.

36 A. SE (8) 6. Folio, 157 beschriebene Seiten.



126

c) Die Mirakel-Attestat e.

Während die Aufzeichnungen vor 1800 meist auf
direkte Zeugnisse zurückgehen, treten uns in jenen des 19,

Jahrhunderts vorab schriftliche Zeugnisse oder Attestate
entgegen, die meist in chronologischer Reihenfolge in das

alte, 1780 angelegte Protokoll eingetragen wurden. Diese
Art leitet über zu einer dritten Ueberlieferungsmethode
der Mirakel, den sog. „Attestata Miraculorum et gratiarum."

Hier handelt es sich um eine Sammlung authentischer

Aktenstücke, die über einzelne wunderbare
Vorgänge usw. eingingen. Es liegen 8 Faszikel vor, von denen
der erste (A. SE 1) die Zeit von 1531—1700 mit 15 Stük-
ken, der zweite (A. SE 2) die Jahre 1701—1727 mit 44
Stücken, der dritte (A. SE 3) die Jahre 1728—40 mit 45
Stücken, der vierte (A. SE 4) die Jahre 1741 bis 1760
mit 48 Stücken, der fünfte die Jahre 1761—1779 mit 64

Stücken, der sechste die Jahre 1780—1850 mit 38 Stük-
ken umfaßt (A. SE 6). Der folgende (A. SE 9) — zwischen
hinein sind die Collectiones und Protocolla miraculorum
eingereiht — greift nochmals bis 1800 zurück und reicht bis
1887 (54 Stücke), während der letzte (A. SE 10) die
Fortsetzung von 1893—1932 (32 Stück) enthält. Von den hier
berichteten Tatsachen sind manche der vor 1800 geschehenen

in den Chroniken gedruckt, von den spätem hat
der eine oder andere Bericht in der von P. Odilo Ringholz
herausgegebenen Wallfahrtsgeschichte Aufnahme gefunden.

Wir haben auch diese Attestate in unsere Untersuchung

miteinbezogen, Neuestens wurde in der Gnadenkapelle

ein sog. Bittbuch hinterlegt, das die Gebetsempfehlungen,

nicht aber Erhörungen enthält.

4, Die gedruckten Mirakelbücher.

a) Die deutschen Ausgaben.
Einsiedeln hat schon sehr früh die Buchdruckerkunst

in den Dienst seiner Wallfahrt gestellt. Es ist, soweit heute

feststeht, der erste Ort in der Schweiz gewesen, der



127

einen Druckauftrag erteilte, indem es zwischen 1450 und
1460 (möglicherweise in Basel bei Leonard Isenhut) ein
Meinradsieben, das sog. Blockbuch, drucken ließ. Dieses
liegt heute noch in zwei Ausgaben vor, die sich durch die
Zahl der Bilder (München 47, Einsiedeln 48 und je zwei
Wiederholungen) sowie durch die Kolorierung der Bilder
von einander unterscheiden. Der Verfasser bringt
zunächst eine kurze Inhaltsangabe der Legende und eine
Empfehlung des Büchleins und der Wallfahrt, worauf von
S. 3—42 die eigentliche Meinradslegende folgt; die Seiten

44—50 enthalten die Geschichte der Klostergründung
und die Engelweihelegende, woran sich S, 44—50 die
Engelweihbulle mit einer Beschreibung der Engelweihe und
ein Gebet zu Maria anschließen. Vor allem durch seine
Bilder hat dieses Meinradsieben bis ins 17, Jahrhundert
herein nachgewirkt, indem hier die Vorlagen geholt wurden

für die im letzten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts bei
Michael Furter in Basel gedruckten Meinradsieben, wovon

drei deutsche und zwei lateinische Ausgaben, letztere
von 1496, sich erhalten haben. Die hier verwendeten
Holzschnitte kehren bis 1619 immer wieder. Abweichend
davon steht ein ca, 1490 bei Hans Mayr in Nürnberg
gedrucktes Büchlein: „Das ist die wallfahrt zu den Einsideln
vnd die legend Sant Meinrat", dessen 27 Bilder in
Querformat gehalten sind. Auch hier ist am Schluße die
Engelweihlegende und Engelweihbulle gedruckt. Fast gleichzeitig

erschien bei Friedrich Riederer in Freiburg i, Br.
„Sant Meinradtz leben mit sampt den Römischen applas-
bullen und vollkomen Harkomen des loblichen gotzhus
Einsideln." Bei Riederer wurden auch Wallfahrtsscheine
und Kopien der Engelweihbulle gedruckt. 3T

Das Meinradsieben wurde im 16. Jahrhundert
zunächst 1544 bei Johannes Spiegel in Luzern neu aufgelegt.

37 Siehe Benziger, Geschichte des Buchgewerbes im Fürstlichen
Benediktinerstifte U. L, Frau von Einsiedeln. Benziger & Co., 1912,
S. 36 ff.



128

Auch hier bilden die Engelweihbulle Leos VIIL, wozu
noch die Bestätigung derselben durch Pius II. und eine
Schilderung der Engelweihe kommen, den Abschluß. Die
folgende Ausgabe des Meinradslebens, die 1567 bei Steffan

Graff zu Freiburg i. Br. erschien, bringt nun als
Fortsetzung zu Meinradsieben und Engelweihbulle erstmals
einige Wunderberichte (S. 65 ff.) In der „Vorred in die
nachfolgende wunder Zeychen" wird, wie übrigens schon
in der Vorrede zum ganzen Büchlein, darauf hingewiesen,
daß „deren Miracklen werend on zal, so sy alle vffge-
schryben. Aber des schribens und truckens wurde kein
ende werden." Wenn übrigens die aufgeführten nicht
hinreichen würden, einen von der Hilfe Mariens zu überzeugen,

dann würde auch weit mehr nichts nützen. Es habe

übrigens schon immer, im Alten Bunde wie heute noch
Leute gegeben, die an solche Dinge nicht geglaubt haben.
Es vermeinten aber auch gewisse Leute, es sei der Teufel,

der durch solche Blendwerke die Menschen verführen
wolle. Aber „der Teufel hat nit die art, das er ein gloubi-
gen presthafftigen lamen, krummen gesundt mache, sonder

er verderbte lieber den menschen mit lyb und Seel."
Der Autor, P. Ulrich Wittwiler, der spätere Abt,

bringt im Folgenden die vier wunderbaren Begebenheiten,
die uns Tschudi, auf den er sich in der Vorrede auch
beruft, in seinen Antiquitates Einsidlenses überliefert hat
und die wir bereits kennen lernten. Es handelt sich um
die drei Begebenheiten, die sich unter dem Leutpriester
Johannes von Stein um 1338 zutrugen, sowie um die
Befreiung des Jakob Laubi aus dem Kerker in Baden 1534.

Merkwürdigerweise werden in der folgenden Ausgabe

des Meinradslebens, die P. Joachim Müller 1577

wahrscheinlich bei Abraham Gemperlin in Freiburg i. Ue.
(sie stimmt weitgehend mit der folgenden von 1587 überein),

erscheinen ließ, diese Wunderberichte wieder
weggelassen. Dafür wird (S. 60—115) das „Leben vnnd Leyden

des heiligen Hauptmans Mauritii vnd seiner



rx

Die kleinere Madonna des Meisters E. S.

(Stich von 1466)





129

Gesellen. Des heiligen Künigs Sigismundi. Des heiligen
neunjärigen Knaben Justi. Des heiligen Einsidels Geroldi.
Vnnd des heiligen Bischoffs Wolffgangi" angehängt. Erst
mit der 1587 bei Abraham Gemperlin in Freiburg i. Ue.
erschienenen „Histori vom Leben vnnd Sterben deß H.
Einsidels vnd Märtyrers S. Meinradts" setzen die Wunderberichte

zugleich mit einem kurzen Ueberblick über die

Klostergeschichte ein, welch letzterer der 1494 durch
Dekan Albrecht von Bonstetten in Ulm bei Hans Reger
herausgegebenen „loblichen Stifftung des Hochwirdigen
Gotzhus Ainsideln vnser lieben fröwen" entnommen ist.
Schon der Untertitel: „Auch von dem Anfang, Auffgang,
Herkommen vnd Gnaden der H. Wallstatt vnd Capell vnser

lieben Frauwen, Desgleichen von der ordentlichen
Succession aller Prelaten desselben Gottshaus zu den

Einsidelen, sampt etlichen herrlichen Wunderwercken,
die Gott der Herr allda durch sein gebenedeyte Mutter
Maria gewirckt hat" weist darauf hin. Am Schluße (S.

81—141) finden sich die Leben der Patrone wieder.
Dem Teil, der die Wunderzeichen enthält (er hat

eigene Paginierung) ist ein eigener Titel: „Warhafftige
Verzeychnus etlicher mercklicher Wunderzeichen, welche
Gott der Allmächtig durch das Fürbitt der Hochgelobten
Jungfrauwen MARIAE bey der heiligen von Gott ge-
weychten Capell des Gottshaus zu den Einsidlen vnd an-
derstwo an den Bilgeren, so dahin wallend, je zun zeyten
gewürckt hat" mit einem kleinen Holzschnitt, die
Unbefleckte Empfängnis zeigend, vorangestellt. Die Vorrede
P, Joachims lehnt in ihrem apologetischen Teil an jene
von 1567 an. Er bemerkt, daß es seinem Abte „zu förde-
rung Gottes und seiner lieben Mutter Marie ehren und
frommer Christen andacht dienstlich und nutzlich gedunk-
ket, das man zu dem Büchlein von S. Meinrads Leben
verzeichnen vnd trucken solte etliche sonderbare große
Zeychen, welche in gemeldter Kirchen vnd Capellen
treuwlich vnd warhafftiglich in Tafflen, Brieffen vnd Ge-

Geschichtsfreund Bd. 97 9



130

mahlen verzeichnet von allen Bilgeren öffentlich gesehen
werdend." Auf 80 Seiten finden sich 53 Wunder verzeichnet.

Gelegentlich wird in der Ueberschrift kurz auf den
Inhalt hingewiesen, wie z. B. beim ersten: „Wie ein halb
järig besessen Kindt so zu unser lieben Frauwen Walstatt
gehn Einsidlen getragen wardt des bösen Geists allda
entladen worden"; meist steht aber nur die Ueberschrift: „Ein
ander Wunderzeichen", „Ein ander herrlich Wunderzeichen"

usw. obenan. Abgesehen von einigen altern
Wunderzeichen (zunächst jenen vier, die sich schon 1567
finden) gehören alle dem 16. Jahrhundert und hier wiederum
die meisten der Zeit um 1579 an, also den unmittelbar
dem Druck voraufgehenden Jahren. Es wird darum auch
meist vermerkt, wie man in den Besitz der berichteten
Tatsache gekommen, gelegentlich wird auf beider Kapelle
aufgehängte Tafeln verwiesen. Zum Schluß findet sich eine

„Erinnerung" an den „christlichen gutherzigen Leser",
worin auf das Wirken Gottes an der geheiligten Stätte
durch die Fürbitte Marias hingewiesen und bemerkt wird,
daß dafür schon die große Zahl der Pilger den besten
Beweis liefere, „Es bezeugens auch die menge der ketten,
der wäxin Bilderen, die Krücken, vnd ander dergleichen
Gedenkzeichen neben vnzählichen herrlichen Ornaten,
Kleinodien und Gaaben, so fromme Leuth ohn vnderlaß

zur Dankbarkeit daher bringen."
In der ersten Ausgabe der „Historia von dem Lebsn

vnnd Sterben des H. Einsydels vnnd Märtyrers S. Meinrads.

Auch von dem Anfang, Auffgang, Herkommen vnnd
Gnaden der H. Wallstatt, Capellen, vnd Gottshaus vnser
lieben Frawen zu den Einsydeln, Endlich selbigen
Gottshauses vnnd Capell Prelaten, Wunderwercken vnd
Patronen", die bei „Leonhart Strauben Wittib" zu Konstanz
im Jahre 1606 erschien, behielt man die frühere Einteilung

noch bei, aber äußerlich ging man zu dem kleinen
Format über, das in der Folge verwendet wurde. Hier
finden sich auch die Holzschnitte (die in den zwei folgenden



131

Ausgaben allerdings nochmals zurückkehren) nicht mehr,
sondern Paul Stacker in München schuf dafür sowohl das

Titelblatt als auch die Ansicht der Gnadenkapelle wie die
Bilder der hl. Patrone, die deren Leben vorangestellt sind.
Das Meinradsieben und die kurze Klostergeschichte
reichen bis S. 112, worauf der gleiche Titel für die Wunderwerke

folgt wie 1587, auch die Vorrede von P. Joachim
Müller ist wörtlich übernommen, wie auch die „Erinnerung"
am Schluß. Zu den aus der voraufgehenden Ausgabe
übernommenen Wunderzeichen gesellen sich 49 neue, die bis
1605 gehen (S. 113—374). Daran schließt sich dasLeben
der hl. Patrone an (mit eigener Paginierung). Haller 38

bemerkt, daß 1612 eine neue Ausgabe erschienen sei. Bis

jetzt fand sich aber kein Exemplar davon.
Die folgende Ausgabe von 1619, die wiederum in

Konstanz bei Jacob Straub erschien, trägt den Titel:
„Vnser liebe Fraw zue Einsidlen, das ist: Von dem Leben
des H. Einsidels vnd Märtyrers Meinradi, von dem anfang,
auffgang vnd wunderwercken der altten heiligen, von Gott
geweiheten Capell vnser lieben frawen vnnd des
fürstlichen Gottshauses zue den Einsidlen in Schweytz. Anno
Dni M.DC.XIX," Der Titel, sowie die den Wunderwerken
vorangestellte Ansicht der 1617 mit Marmor verkleideten
Fassade der Gnadenkapelle sind in Kupfer gestochen,
daneben finden sich im Meinradsieben nochmals 16 der
alten Holzschnitte, Auch hier ist (S. 137) die Vorrede
P, Joachim Müllers vorangestellt. Zu den alten Wunderzeichen

(S. 148—434) gesellen sich 34 neue, die bis 1618

reichen.
Die 1630 wiederum bei Leonhard Straub in Konstanz

erschienene Ausgabe weist zwar einen neuen Satz auf
(640 Seiten statt 579, wie 1606), sonst aber ist der Inhalt
vollständig gleich. Auch hier kehren die alten
Holzschnitte noch einmal wieder, um dann für immer zu
verschwinden. Mit der folgenden Ausgabe sollte aber auch

38 Bibliothek der Schweiz. Geschichte III, S. 387.



132

sonst ein neuer Weg beschritten werden, denn damit
wurde die bisherige Form der Meinradslegende, wie sie
sich seit zirka 1450 erhalten, aufgegeben, und an ihre
Stelle tritt nun die sog. Einsiedlerchronik.

Mit der Neubearbeitung wurde P. Konrad Hunger
beauftragt, den wir bereits als Apostolischen Notar und
Registrator der Wunder kennen lernten. Zunächst mag
auffallen, daß zwischen der vorgenannten Ausgabe (1630)
und der neuen (1654) fast ein Vierteljahrhundert verstrich.
Es mag dies mit äußern Ursachen zusammenhängen,
indem das Stift unter Abt Plazidus Reimann (1629—1670)
in den sog. Schwyzerhandel verstrickt wurde, der von
1637 bis 1645 dauerte, dem im folgenden Jahr ein nicht
minder heftiger und langwieriger Streit um die geistlichen
Rechte mit Konstanz folgte. In diesen zum Teil sehr
bewegten Zeiten (Dreißigjähriger Krieg!) litt die Wallfahrt
stark.

Schon der Titel läßt die Neuordnung erkennen. In
der weitschweifigen Art der Zeit vermeldet er: „Vnser
liebe Fraw zu Einsidlen / Das ist: Kurtze Chronica oder
Geschichtbuch von dem Vrsprung der Vhralten
Weltberühmten, vnd von dem Herren Christo selbsten geweyh-
ten vnser lieben Frawen Capellen. Auch dero dem
Heiligen Apostolischen Stuhl ohnmittelbar angehörigen
vnd deß H. Römischen Reichs Gefürster Stifft vnd
Gottshauses Einsiedlen St. Benedicten-Ordens in dem Schwey-
tzerland. Auff ein newes vbersehen, gebessert vnd mit
mehr als 200, schönen jüngsthin beschehenen Wunder-
wercken gemehrt durch Herren P. Conradum Hunger,
Capitularen vnd Notarium daselbsten." Gedruckt wurde
die Chronik 1654 (ein Exemplar des Stiftsarchivs trägt die
Jahrzahl 1653) zu Luzern bei David Hautt. In der Vorrede

macht der Herausgeber darauf aufmerksam, weshalb

er sich der Arbeit unterzogen. Es geschah zur Ehre
Gottes, Marias, aber auch des hl. Meinrad und des von
Gott geweihten Ortes. „Vnd letstlich was großer hoch-



133

entsetzlicher Wunder thaten die Göttliche Allmacht,
vermittelst der kräfftigen Vorbitt erstgesagter großmächtigsten

Himmelskäyserin Mariae anfänglich gewürckt habe
und noch heutigen Tag zu Leibs vnd der Seelen Heyl
aller allhero wallenden Pilgramben würcke." Abschliessend

meint der Herausgeber: „Du hast allhie ein lustiges
Historibuch, in dessen Ablesung du deine Zeit nutzlich
zubringen kanst, ein Buch, welches dir deinen Geist
erfrischen, und dich zur Andacht geg&n Gott vnnd seiner
werthen Mutter anzünden wird; ein Artzneybuch, welches
dir zeiget, welcher Orten gewisse Receptmittel zu deß

Leibs vnd der Seelen Heil zu finden seyen; auch hast du
ein Glaubens Lehrbuch, dardurch jene drey zur Seeligkeit
nothwendige Tugenden der Glaub, Hoffnung vnd die Liebe
gemehret vnnd erhalten werden."

Hunger bringt in einem ersten Teil (S. 1—50) das
Leben des hl. Meinrad, handelt sodann im „andern" Teil
„Von Erbawung des Gottshauses, Göttlicher Weyhung
der Heyligen Capellen; von Päbst- vnd Käyserlichen Be-
freyungen, auch von Succession der Einsidlischen Prälaten"

(S. 51—152). Der weitaus größte Teil aber handelt
„Von den Wunderwercken, so bey Anrufung V. L. Frawen
zu Einsidlen geschehen" (S. 153—535). In einer Vorrede
zum 3. Teil weist der Autor darauf hin, daß dieser 3. Teil
gleichsam die Bestätigung und Bekräftigung der beiden
voraufgehenden Teile bilde, zugleich aber auch eine
Bekräftigung des Glaubensartikels von der Anrufung der
Heiligen und dem Wallfahren darstelle. „Es ist aber die
anzahl diser wunderthätigen Gnaden inmassen groß (zu-
mahlen dergleichen Zeichen allhie gleichsamb täglich
vorübergehen, änderst als an anderen heyligen Orthen zu
geschehen pflegt), daß ich mit denen allein, so ich äußert
disen gegenwärtigen noch bey handen hab, auch äußert
denen, so entweder nicht angezeiget, oder nicht
aufgezeichnet worden, oder ander wegs, als durch vilfaltige
Brünsten u, zugrunde gegangen seind, ein großes justes



134

Buch anfüllen köndte." Zur größern Erbauung des Lesers
schickt der Autor jedem Kapitel „ein andächtiges Sprüchlein

auß den heyligen Vättern, deren der beste Theil
vnsers Ordens gewest", vorauf.

Bei der Wiedergabe der Wunderzeichen schlägt Pater
Konrad einen neuen Weg ein. Er verläßt die bisher
gebräuchliche chronologische Aneinanderreihung der
Vorgänge und scheidet seinen Stoff in 22 Kapitel, indem er
die Wunder nach Gegenständen einteilt. Diese Methode
wird in der Folge, trotz gegenteiligen Anstrengungen im
18. Jahrhundert, von denen wir schon gehört, beibehalten.
Gelegentlich wird allerdings die Reihenfolge umgestellt
oder es kommen vereinzelt (wie wir noch sehen werden)
neue Kapitel hinzu; im allgemeinen aber bleibt die von
Pater Konrad aufgestellte Methode bestehen, weshalb wir
sie uns etwas näher ansehen müssen.

Im 1. Kapitel wird einzig die Geschichte des
elsässischen Edelmannes, der, nachdem ihm das Haupt
abgeschlagen worden war, am Leben erhalten wird, bis er
gebeichtet und kommuniziert hat, berichtet, die uns
Tschudi aus dem Jahre 1338 aufbewahrt hat. Das zweite
Kapitel berichtet von Sterbenden oder bereits Verstorbenen,

die wiederum zum Leben zurückkehren, während
das 3. Kapitel zeigt, wie „Tötlich Verwundete beim Leben
erhalten werden". Das 4. Kapitel handelt von solchen,
„die zu Pferd oder sonstwie tötliche Fälle getaen und
am Leben blieben", während im 5, Kapitel von
„unterschiedlichen Lebens Gefahren und aus schweren Zuständen

Erretteten" die Rede ist. Das 6, und 7. Kapitel handeln

von solchen, die entweder im Wasser bereits ertrunken

oder dann auf dem Wasser in höchster Gefahr stunden

und errettet wurden. Im 8. Kapitel ist von
Feuersgefahren die Rede. Das 9. Kapitel berichtet von Gefangenen,

die ledig werden. Im 10. Kapitel ist die Rede von
Blinden, im 11, von Stummen, im 12, von Tauben, im 13.

von Krummen und Lahmen. Das 14. Kapitel erzählt von



135

solchen, die „mit hinfallenden Siechtagen, Taubsucht,
Schlag-, Haupt- und Wassersucht behaftet waren". Im
15. Kapitel hören wir von solchen, die „auf underschied-
liche Gestalt gebrochen" waren, im 16. von solchen, die
„mit dem reisenden Stein behaftet waren", während im
17. von solchen die Rede ist, die mit „der Pest, Rothen-
ruhr und Fiber behaftet" waren oder endlich im 18. von
solchen, die mit „mancherley Kranckheiten, Süchten und
Leibsgepresten" beladen waren. Das 19. Kapitel bringt
Fälle von Besessenheit oder von Bekehrung verstockter
Sünder. Im 20. Kapitel wird erzählt, wie Unfruchtbare
mit Erben gesegnet und „in schweren Geburts-Nöthen
ligende Frawen ihrer Leibsfrucht erfrewet" werden. Das
21. Kapitel endlich berichtet von verschiedenen
Kriegsgefahren, während im letzten Kapitel speziell der sogen.
Schwedische Krieg behandelt wird. Das Ganze schließt
mit einem „Votum Authoris", worin P. Konrad Maria
dankt, daß sie ihn „auß Aegyptischer Finstemuß durch
das vngestüme Meer diser betrieglichen Welt in dein Ein-
sidlisches von deiner Milch vnd Honig fließendes gelobte
Landt geführt" und ihn von schwerer langjähriger
Hauptkrankheit und wütendem Zahnweh befreit habe. Zu den

in frühern Ausgaben enthaltenen Wunderberichten fügt
P. Konrad 133 neue hinzu. Abgesehen von den erwähnten

Einleitungen zu jedem Kapitel, enthält er sich jeder
persönlichen Aeußerung und teilt die Vorgänge mit, wie sie

offenbar in seinen Vorlagen sich fanden.
Zehn Jahre nach dieser Chronik gab P. Paul

Bettschart 1655 seine lateinisch gehaltene Sammlung der
Wunder heraus (s. u.), die weder das Leben des hl. Meinrad

noch die Klostergeschichte, sondern lediglich Wunderberichte

bringt, die ähnlich wie in der Chronik P. Konrads

nach Gegenständen geordnet sind. Erst 1674 erschien
eine neue deutsche Chronik „auff ein newes vbersehen
vnnd gemehrt durch Herrn A. R, P. Gregorium Husser,
Subpriorem". Sie wurde, wie die Arbeit Bettscharts, in



136

der Klosterdruckerei gedruckt, in der nun alle folgenden
Chroniken erschienen. Die Anordnung wie auch die
beigefügten drei Kupferstiche (hier von Nikolaus Hautt) sind
die gleichen wie in der Ausgabe von 1654. Die Zahl der
Wunderberichte (S. 151—516) ist um 59 vermehrt. Am
Schlüsse wird ein 23. Kapitel angefügt: „Was gestalten
vnser liebes Vatterland, ein lobliche Catholische Eydt-
gnosschaft durch daß kräfftige Fürbitt, vnnd augenscheinlichen

Beystand der wunderthätigen Jungfräwlichen Mutter

Mariae zu Einsidlen in vnderschidlichen schwären
Zufählen seye gnädig erhalten worden". Neben den
Schlachten bei Kappel und am Gubel, werden hier
besonders die Vorfälle im Bauernkrieg (1653) und Villmer-
gerkrieg (1656), darunter vorab die Belagerung von
Rapperswil, behandelt. Ein Zusatz bringt zu früheren
Kapiteln noch einige Ergänzungen.

Die von P. Gregor Husser herausgegebene Chronik
erlebte 1690 eine neue Auflage. Bei dem geschichtlichen
Teil kommt als Anhang hinzu: „Kurtze Verzeichnus der
jenigen Persohnen und Geschlechter, welche siter hundert
Jahren, die H. Capellen zu Einsidlen vnd Mutter Gottes
daselbsten mit absonderlichen Gotts-Gaben geziert und
beehrt haben. Worauß das Ehr-Ansehen dises heiligen
Orths bey allen gnugsamb mag abgenommen werden"
(S. 152—195). Die Aufzählung, nach dem Stande der
Spender, lehnt sich ganz an das sog. Buch der Stifter und
Guttäter von 1588 an. 39 Angefügt wird ferner eine
„Kurtze Vorstellung der vornembsten Reliquien und Heil-
thumberen, so in dem allhiesigen Gottshauß Einsidlen
Ehrenbietiglich auffbehalten und andächtiglich verehrt
werden" (S. 196—203). Der dritte Teil, die Wunderwerke
enthaltend (S. 205—506), ist gegenüber der ersten Auflage
um 64, gegenüber der inzwischen (1686) erschienenen
französischen Ausgabe um 39 Wunder vermehrt, und zwar
werden die seit 1675 eingegangenen Berichte als Anhang

39 siehe unter Votivtafeln etc.



137

(S. 421 ff.) in chronologischer Reihenfolge gegeben. Aus
den Rechnungen der Buchdruckerei erfahren wir erstmals
die Höhe der Auflage. Sie betrug 1100 Stück, wobei das
Stück auf 12 Schilling zu stehen kam. Für die neue
Auflage, die 1700 P. Ignatius Stadelmann herausgab, wurde
wohl die Chronik der Aebte, wie bisher, weitergeführt,
aber die in der vorangehenden Auflage beigefügten
Verzeichnisse der Votivgaben und der Reliquien wurden
weggelassen. Im 3. Teile (S. 175—570) werden die 1690 im
Anhang beigefügten Wunderzeichen nun in die einzelnen
Kapitel verteilt und 51 neue hinzugefügt. Die Zahl der
Kapitel wird auf 26 erhöht, indem die bisherigen Kapitel 5

und 17 in mehrere Kapitel aufgelöst werden. Erstmals
findet sich hier am Schlüsse die Protestatio Auctoris im
Sinne des von Urban VIII. erlassenen Dekrets über die
Wunder. Die Auflage von 1700 betrug 3000 Stück (zu
25 Batzen) und reichte offenbar bis 1718 aus. Die damals
erschienene Auflage, die ohne Verfassername herauskam,
bedeutete in ihren zwei ersten Teilen nur eine Neuauflage

des vorhergehenden Druckes, während im dritten
Teil ein „Kleiner Zusatz" mit den seit 1700 geschehenen
Wunderzeichen (insgesamt 21 Stück) beigefügt wurde.
Geändert wurde hingegen der Titel, der nicht minder
weitschweifig lautet: „Dreyfache Cron oder Kurtz, in
3. Theil verfaßte Chronica: Darin Erstlich der Ursprung /

Auffnahm / und heutige Stand der uralten, Weltberümb-
ten / und von Christo dem Herrn (sie!) eigenhändig ge-
weyhten U. L. Frauen Capell zu Einsidlen. Anderes, daß
Auffkommen und Fortsetzen des daselbst, dem H. Apo-
stolis. Stuhl ohnmittelbar Angehörigen und deß H. Röm.
Reichs gefürsteten Stiffts und Gottshauses St. Benedicti-
Ordens in der Schweytz. Drittens über 200. der aus-
erlesnesten und allerseits approbirtisten Wunder Wercken,
so durch Vorbitt der Einsidlischen Gnaden-Mutter hin
und wider in Europa geschehen, zu finden. Schon zum
öffteren gedruckt und allzeit mit neuen vergrößert, nun-



138

mehr mit einem kleinen Zusatz der in disem Saeculo
autentisch auffgezeichneten Miraclen vermehrt." Die Auflage

betrug 1260 Exemplare, das Stück zu 15 s.

Eine neue Auflage erschien 1728. Der Titel weist
eine kleine Aenderung auf, indem er nun heißt: „Drey-
facher Ehrenkrantz St. Meinradi, das ist Einsidlische in
drey Theil verfaßte Cronick, worinnen entworfen wird
erstlich der Ursprung usw." Die Zahl der gebrachten
Wunderzeichen wird im Titel auf 405 angegeben. Diese
sind hier wieder in die schon genannten Kapitel verteilt
(S. 1—392).

Auch die Ausgabe von 1739 erschien wiederum ohne
Angabe des Herausgebers. Hier wird dem ersten Teil ein
„Einsidlischer Heiligen - Kalender" voraufgeschickt, der
auf die verschiedenen Tage verteilt, die in der Klosterkirche

aufbewahrten Reliquien angibt, wobei gelegentlich
die Größe der vorhandenen Reliquien erwähnt wird. Der
3. Teil (S. 149—631) berichtet „Von denen erstaunlichen,
und handgreiflichen Wunderwercken, welche Auf
vorherige innmütige Anrufung, durch die Einsidlische Gnaden-
Mutter Maria, so wohl inn- als außerhalb deß Schweitzerlandes

in weit- und breiten Landen geschehen seynd."
Laut dem Titel sind es über 800 Wunderwerke. Die Zahl
der Kapitel ist hier auf 29 gestiegen, indem einzelne der
frühern aufgeteilt wurden, während anderseits das Kapitel
über die Kriege nun auch den Schwedischen und die
Schweizerkriege umfaßt. Neu kommt eigentlich nur das

letzte Kapitel hinzu: „Von deß Fürstlichen Hochstiftes
Einsidlen Erdenen geheiligten Maria und anderen
Bildlein", wobei eigens darauf hingewiesen wird, daß nur die
im Stifte selber hergestellten irdenen Bildchen, die gratis
abgegeben würden, zu verwenden seien und nicht
Nachahmungen, die im Dorfe feilgeboten würden (s. u.).

In der 1752 neuerdings veröffentlichten Chronik fügte
man den Heiligenkalender resp. das Reliquienverzeichnis
in das 9. Kapitel des ersten Teiles ein, während man die



139

früher im Anschluß an den ersten Teil erwähnten
Einsiedler Heiligen nun als 2. Kapitel dem zweiten Teil
anfügte. Der dritte Teil (S. 184—673) trägt den vereinfachten

Titel: „Einsidlische in drey Theil verfaste Chronick.
Darinnen enthalten das Leben des H. Meinradi: der
Ursprung der von Christo dem Herrn selbst eingeweyhten
H. Capellen: die Aufnahme des Fürstlichen Benedictiner-
Gotteshauses; sodann über 1000 auserlesene Wunder-
werck, welche durch Fürbitt der allhiesigen Jungfräulichen

Gnadenmutter hin und wieder unter den
Christgläubigen geschehen". Er enthält über 1000 Wunderzeichen.

Diese sind wieder nach Kapiteln geordnet, deren
Zahl diesmal auf 25 reduziert erscheint. Im Wesentlichen
wird die gleiche Einteilung gewahrt.

Vermutlich betrug die Auflagezahl schon 1752 3000
Stück, wie dies bei der folgenden Ausgabe, die 1783
erschien, der Fall war, denn nur so erklärt es sich, daß man
20 Jahre lang keinen Neudruck vornahm. Auf die
Engelweihefeier von 1760 hatte man eine nur 54 Seiten
umfassende Schrift: „Kurze doch eigentliche Abbildung und
Beschreibung der wunderbarlich von Gott selbst
eingeweyhten und geheiligten Gnaden-Capell zu Maria
Einsidlen" erscheinen lassen, die aber keine Wunderberichte
enthielt. Die neue Ausgabe wurde durch die Patres Fin-
tan Steinegger und Marian Herzog besorgt. Schon der
Titel: „Einsiedlische Chronik oder Kurze Geschichte des

Fürstlichen Gotteshauses Einsiedeln: wie auch der allda
sich befindlichen H. Gnaden-Capelle" zeigt, daß es sich
um eine völlige Neubearbeitung handelt. Die Chronik
zerfällt nur mehr in zwei Teile, von denen der erste die
Geschichte des Gotteshauses bringt (S. 1—194), während
der zweite Teil die Geschichte der Hl. Kapelle behandelt
(S. 195—448). Beide Teile zerfallen in je vier Kapitel.
Die des ersten Teiles bringen das Leben der Hl. Meinrad,
Benno und Eberhard, die Gründung des Klosters, die
einzelnen Aebte und schließlich die nach auswärts postu-



140

Herten Aebte usw. Im zweiten Teil wird zunächst die
äußere Geschichte der Gnadenkapelle behandelt, sodann
die göttliche Einweihung derselben und im 3. Kapitel die
„Neue Gestalt und Auszierung der h. Capelle". Das vierte
Kapitel bringt nun „Wunder und Gnaden, die Gott dem
christlichen Volke auf die Fürbitte der einsiedlischen
Gnadenmutter erwiesen hat". In neun Paragraphen werden

die Wunderberichte, deren Zahl naturgemäß stark
reduziert ist, behandelt, und zwar zunächst die wunderbaren

und außerordentlichen Bekehrungen der Sünder,
2. Fälle von Besessenheit, 3. Feuersgefahren, 4, Wassernöte,

5. „Gnaden, die Gott ganzen Gemeinden in
allgemeinen Nöten erwiesen", 6. Gnaden, die Blinden, Stummen,

Gehörlosen und Lahmen erwiesen wurden, 7.

Befreiung von Todesgefahren, 8. Hilfe in unterschiedlichen
Krankheiten und andern Leibesgebrechen und 9. Gnaden
und Guttaten, die verschiedene, mittels der Fürbitte
Mariae, durch die irdenen Bilder erhalten haben. Man sieht,
daß, wenn auch die Einteilung eine andere ist, doch alles,

was früher sich in 25 bis 29 Kapiteln fand, berücksichtigt
ist. Jedem Paragraphen wird eine kurze, allgemeine
Einleitung voraufgeschickt. Als Anhang finden sich (S. 433)

„Fernere Beweise für die Wahrheit der göttlichen
Einweihung der Kapelle", nachdem schon vorher (S. 22 ff.)
eine Anzahl Zeugnisse dafür gebracht wurden. Man spürt
die Zeit der Aufklärung, die gegen die alte Legende Stellung

nimmt, weshalb man für gut fand, eine eigene
Abhandlung beizufügen. Die Rücksicht auf den Zeitgeist mag
auch mitbestimmend gewesen sein in der Auswahl der
berichteten Wunderzeichen.

Diese Ausgabe sollte die letzte vor dem Einbruch der
französischen Revolutionsarmee sein. Das 19. Jahrhundert
beschritt andere Wege, wie wir später sehen werden.
Vorerst wenden wir uns den fremdsprachigen Ausgaben
der Chronik zu.



141

b) Die fremdsprachigen Ausgaben.

Da sich mit dem Wiederaufleben der Wallfahrt im
17. Jahrhundert in erhöhtem Maße fremdsprachige Pilger
einstellten, kam man von selbst auf den Gedanken, die
Einsiedlerchronik auch diesen zugänglich zu machen.
Zunächst entschloß man sich, dies auf lateinisch zu
versuchen. P. Paul Bettschart unterzog sich der Aufgabe und
ließ 1665 in der eben neu errichteten Stiftsdruckerei sein
Werklein erscheinen: „D. Thaumaturga Einsidlensis sive
de admirandis et magnis, quae virtute divina et
interveniente Magna Deiparente, quae in celeberrimo Heremi-
tano Ord. S. Benedicti in Helvetia Monasterio colitur,
evenere Miracula et ad eiusdem sanctissimum et Divinitus
consecratum Sacellum sunt collata supplicibus Beneficia."
Das Büchlein (12 o., 464 S.) ist dem damaligen Nuntius
Friedrich Borromeo, einem besonderen Freunde Einsiedeins,

gewidmet. In einem Vorwort weist der Autor
darauf hin, wie Italien sein Loreto, Frankreich Chartres,
Spanien Montserrat usw. besitze, wie aber Einsiedeln aus
allen hervorrage zufolge der göttlichen Einweihung der
Gnadenkapelle, die kurz geschildert wird. Ohne die
Geschichte des Klosters oder das Leben des hl. Meinrad
weiter zu berühren, gibt der Autor sodann die Wunderberichte

in 22 Kapiteln, wie sie ähnlich (wenn auch in
etwas anderer Reihenfolge) in der Ausgabe P. Konrad
Hungers von 1654 sich finden. Es handelt sich also bei
diesem Werklein, das gegenüber 1654 zirka 20 neue Wunder

berichtet, um ein eigentliches Mirakelbuch. Es blieb
aber in der Folge bei dieser einen lateinischen Ausgabe.
Offenbar erreichte man den beabsichtigten Zweck doch

nicht, zumal die nationalen Sprachen immer mehr in den

Vordergrund traten und das Latein zurückdrängten. Darum

ging man zunächst dazu über, eine französische
Ausgabe erscheinen zu lassen. Diese Arbeit wurde durch
den Umstand erleichtert, daß sich damals ein Kanonikus



142

der Kathedrale von Besançon, Dr. Claudius Jacquet aus
Pontarlier, in Einsiedeln aufhielt. Dieser war ein sehr
großer Verehrer der Gnadenstätte und besorgte die
Übersetzung im Anschluß an die deutschen Chroniken und
die lateinische Ausgabe der Wunderberichte von 1665,

Der Titel: „Histoire de l'origine, du progres et de l'etat
present de la S. Chapelle de Notre-Dame des Hermites
en l'illustre Abaie d'Einsidle de l'Ordre de S. Benoit, en la
Suisse, visiblement consacrée par Jesus-Christ, très re-
nomée par son Antiquité, par sa Dignité et par ses
Miracles" weist schon darauf hin, daß man sich im
allgemeinen an die bisher gewohnte Aufmachung hielt. Dem
geschichtlichen Teil wird (S. 196, 9. Kapitel) ein Verzeichnis

der im Stifte aufbewahrten Reliquien beigegeben, was
später auch in der deutschen Ausgabe von 1690

nachgeahmt wurde. Am Schlüsse heißt es, daß, als man eben
diesen zweiten Teil fertig druckte, am 23. August 1685
die Markgräfin Maria Magdalena von Baden nach
Einsiedeln gekommen sei und tags darauf die Gräfin Maria
Franziska von Fürstenberg, deren reiche Votivgaben
erwähnt werden. Der 3. Teil (S. 215—478) enthält die
Wunderzeichen, die nach der Ausgabe von 1665
wiedergegeben werden, weshalb am Schlüsse die seither
eingegangenen Wunderberichte in chronologischer Reihenfolge

angefügt werden. Bei jedem Wunderbericht ist am
Schluß dessen Inhalt in vier Versen kurz wiedergegeben.

Von der zweiten Ausgabe dieser Chronik, die 1699
erschien, hat sich leider kein Exemplar erhalten, doch
wurden offenbar Titel und Einteilung von 1686 beibehalten,

wie die folgende, 1733 erschienene Ausgabe zeigt,
wo immer noch Jacquet als Autor vermerkt ist, trotzdem
dieser bereits 1710 gestorben war. Bei jedem Kapitel der
Wunderberichte werden am Ende die seit 1685 neu
eingegangenen Berichte angefügt. Auch sonst ist hier gegenüber

1686 die Zahl der Wunderberichte stark vermehrt.
Bei der 4. Auflage, die 1740 unter dem bisherigen Titel



143

erschien, wird allerdings beigefügt: A present augmentée
d'un grand nombre de nouveaux miracles par un Religieux
de la dite Abbaye. Die Zahl der Kapitel ist hier von 22
auf 29, analog der deutschen Ausgabe, gestiegen. Die
Verse am Schlüsse der einzelnen Wunderberichte sind
weggelassen.

1750 besorgte P. Meinrad Brenzer mit Hilfe eines
elsässischen Geistlichen namens Barth eine Neuausgabe,
die nun einen neuen Titel erhielt: „Histoire de la S.

Chapelle de Notre-Dame des Ermites, contenant son Origine,
sa Propagation, et l'état présent de ce S. Lieu; ensemble
les Règnes des Abbés, et l'Historié de près de mille
Graces miraculeuses, qui y ont été obtenues par les
Fidèles. Edition toute nouvelle, revue, corrigée et augmentée

de deux cens soixante Miracles." Die gewohnte
Einteilung in drei Teile ist beibehalten, die Zahl der Kapitel
bei den Wunderberichten aber auf 26 reduziert. Das

gleiche gilt auch für die 1775 erstellte neue Auflage, die
sich zwar als „Edition toute nouvelle, revue, corrigée et
augmentée" ausgibt; nur die Zahl der Wunderberichte ist
entsprechend der inzwischen verflossenen Jahre erhöht.
Für die Ausgaben von 1750 und 1775 erfahren wir aus den

Rechnungsbüchern der Druckerei die Höhe der Auflage,
sie betrug in beiden Fällen 2000 Exemplare, wovon 1750

ein Stück auf 12 Schilling 2 Angster, 1775 aber auf 10 s.

4 a. zu stehen kam, trotzdem der Umfang von 528 auf
559 Seiten angewachsen war.

Neue Wege beschritt man in der 1787 herausgegebenen

„Chronique d'Einsidlen ou Histoire de l'Abbaye
princiere, de la sainte Chapelle, et du Pèlerinage de
Notre-Dame des Hermites, avec un récit des Principaux
Miracles que Dieu y a faits, et des Graces singulières
qu'il y a accordées par l'intercession de la Sainte Vierge."
Das Werk war gewidmet der Madame Louise de France,
la Très - Révérende mère Thérèse de Saint Augustin,
Prieure des Dames Carmélites de Saint Denis. Wenn der



144

Titel als Herausgeber „un Religieux capitulaire" nennt,
ist dies nicht ganz richtig, indem vier Patres mit der
Redaktion betraut waren, nämlich Mauritius Brodhag, Jakob
Briefer, Marian Herzog und Fintan Steinegger. Auch hier
wird die Dreiteilung beibehalten. Während die beiden
ersten Teile die gewohnte Aufmachung zeigen mit dem
Unterschied allerdings, daß das Ganze in eine große Zahl
von Kapiteln aufgelöst wird, erfährt der dritte Teil eine
ganz neue Darstellung. Zuerst wird über die Wallfahrten
im allgemeinen gehandelt, sodann die Entwicklung der
Einsiedler Wallfahrt aufgezeigt. Alsdann werden die
hervorragenden Pilger genannt und auf die engen Beziehun
gen zu den eidgenössischen Orten, sowie einzelnen
deutschen Fürstenhäusern, hingewiesen. Das zweite Kapitel
bringt eine Anzahl von Wunderzeichen und zwar diesmal
in chronologischer Anordnung, indem zuerst Wunderzeichen,

die vor dem 16. Jahrhundert geschahen, sodann
solche des 16., 17. und 18. Jahrhunderts, allerdings in
beschränkter Anzahl (5, 7, 28, 39) angeführt werden.
Anschließend folgen einige Bemerkungen über die Authentizität,

die Natur und die getroffene Auswahl der
Wunderzeichen. Ein 3. Kapitel behandelt endlich die Reliquien
der Stiftskirche. — Diese Ausgabe, die in 1500 Exemplaren

gedruckt wurde, sollte die letzte vor der Revolution

sein.
Außerhalb dieser Chroniken steht eine Arbeit, die

1701 in der Stiftsdruckerei erschien, die aber ihres
Inhaltes wegen hier zu nennen ist. Verfasser der „L'Histoire
de Nostre Dame des Ermites, divisée en deux parties et
composée en vers francois" ist Claude Francois Doyen,
Prêtre Curé de Trevillers au Comté de Bourgougne, Aus
der Einleitung erfahren wir, daß Kanonikus Claude
Jacquet Doyen eingeladen hatte, für seine Chronik einige
Verse zu liefern (wahrscheinlich stammen die den ersten
Ausgaben von Jacquets Chronik beigegebenen Verse von
Doyen). Die Arbeit Doyens fiel aber zu umfangreich aus,



r
Confit «e^rùtó ÖDdnaflm'f ctCfepdb ftffò«rfct«
gtnte fejutcue côfecr<«e loa Ç«emtt<ir§ C«f?«n ,$?«€], fee« ^pwwtuocfmPitorecocjttofcofeifmfl^A^ ^«^^««/»'"r^-r*

ra|femt$fi|j fiMtpctS ûi fiwtra êedefte conf«ff, a «nerette*

WrtfeOe^t^wtÇtwÇ«Cf««tcôo^wo«f»|>nw f4«tW
ri «gfolutij m qiwrii ftee pttêô lt««r<tft rw&t&i ftgtltatiit»
f«tuftnoï«l«tmdcèf^ «<wi.2littw#> «c« p$ -y^

..' .:

t r

i

Pilgerbrief als Ausweis der Wallfahrt nach Einsiedeln, 1570.





145

und so gab ihm Jacquet den Rat, seine Arbeit zu ergänzen

und dann selbständig drucken zu lassen.
In wechselnden Versmaßen besingt Doyen zunächst

das Leben des hl. Meinrad, sodann Leben und Tätigkeit
der Aebte bis auf seine Zeit, Kirche, Kapelle und Klosterbau,

sowie die Reliquien der Stiftskirche. Der 9. Gesang
(S. 122—141) bringt eine Anzahl Wundergeschichten,
ebenfalls in Versen, während der letzte Gesang eine
Aufforderung enthält, die hl, Stätte zu besuchen. In einem
3. Teil besingt der Dichter die bekanntesten marianischen
Wallfahrtsorte der Welt. Wir geben hier eine Probe aus
dem 9. Gesang:

„De tous les Maux, desquels le Corps humain
Soit affligé, l'infaillible remede
Est quand Marie y veut mettre la Main,
Et de son Fils le pouvoir intercede.
Sur le milieu du siècle precedent
Un bon témoin fut Michel d'Amesan;
Lequel tombé dans une frénésie
Ne put jamais recouvrer la raison,
Que quand sa femme eut la Vierge choisie;
Et fait son voeu dedans cette Maison." (S. 128.)

P. Gall Morel (Gfr. 13, S. 179) bemerkt dazu: „Je
weniger diese Verse von der Phantasie diktiert sind, desto
mehr Wert haben sie für die Geschichte, da sich wirklich
hier Manches geschildert findet, was sonst unbekannt
geblieben wäre."

Daß früher auch aus dem Italienischen zahlreiche
Pilger herkamen, ersieht man daraus, daß man sich
entschloß, die Einsiedler Chronik auch italienisch zu
veröffentlichen. Schon 1605 hatte auf Veranlassung des

Observanten P. Bonaventura Olgiati Martino Pescatori
eine Uebersetzung der Meinradslegende von 1587 unter
dem Titel: „Historia della Vita et Morte di S, Menrado
romito e martire, dell origine del santo luogo delle Gratie
e della Capella della santiss. Vergine di Einsidlen" in Mai-

Geschichtsfreund Bd. 97 10



146

land veröffentlicht. Vereinzelt war übrigens schon 1581

durch den Kanonikus Jo. Antonius Guarnerio in Bergamo
die Geschichte vom sogen. Stumpenröcklein, die sich im
Jahr zuvor zugetragen hatte, veröffentlicht worden. Doch
sollte erst wieder im 18. Jahrhundert, diesmal in größerm
Umfang, ein Werk im italienischen Idiom erscheinen.

Mit dieser Aufgabe wurde P. Christoph zur Gilgen
beauftragt, den wir bereits als Registrator der Wunder
kennen lernten. P. Christoph war zweimal in Bellenz
gewesen, wo das Stift seit 1675 eine Schule besaß, und
hatte so Gelegenheit gefunden, sich in der italienischen
Sprache auszubilden. Vermutlich halfen ihm noch andere
Mitbrüder, denn dem Titel der 1712 in einer Auflage von
1484 Stück (zu 13 s.) gedruckten Arbeit „La Cella di S.

Meinrado Romita, et Martire, cangiata in cielo per la
destra onnipotente di Dio alle glorie immortali di Maria,
ò l'historia della Madonna miracolosa d'Einsidlen, ò di
Waldo neir Elvezia con quella Badia Principale dell'Ordine

di S. Benedetto sottoposta immediamente alle S.

Sede" ist beigefügt: „Opera de' Padri Benedettini del
medesimo Monistero". Es handelt sich zur Hauptsache
um eine Uebersetzung der 1700 erschienenen Einsiedlerchronik,

wobei allerdings im 3. Teil (S. 151—525) die
Wunderberichte fortgeführt werden. Der Einfluß der von
Claude Jacquet herausgegebenen französischen Chronik
macht sich insofern geltend, als hier auch die Reliquien
der Stiftskirche erwähnt werden. Andere Partien im

geschichtlichen Teil, wie die hervorragenden Pilger usw.,
finden sich hier neu.

Als die Arbeit zur Gilgens mit der Zeit selten geworden

war, erschien 1740 in Mailand in der Druckerei des

Donato Ghisolfi eine neue italienische Chronik. Ob man
von Seite des Stiftes damit irgend etwas zu tun hatte,
entzieht sich unserer Kenntnis. Vermutlich war dies nicht
der Fall, sonst hätte man dafür die eigene Druckerei
benützt. Gioseppe Cacciati, königlicher Notar in Casale



147

Monferrato, übersetzte die von Claude Jacquet 1686

herausgegebene französische Chronik ins Italienische und
gab sie unter dem Titel: „Istoria dell'Origine, Progresso,
e Presente stato della Santa Capella di Nostra Signora
degl' Eremiti nell' illustre Abazia d'Einsidle dell' Ordine
di S. Benedetto nell Elvezia visibilmente consecrata da
Gesù Cristo" heraus (8 o., 456 S.). Er widmete seine Arbeit
dem Grafen Philipp Anton Calderari, Wir haben es mit
einer bloßen Uebersetzung Jacquets zu tun, wobei dem
Uebersetzer offenbar die seit 1686 erschienenen Neuauflagen

unbekannt waren, was wiederum dafür spricht, daß

man in Einsiedeln von diesem Unternehmen nichts wußte.
Dies scheint auch der Fall gewesen zu sein bei der von
dem Unbeschuhten Karmeliter P. Federigo di S, Antonio
1761 in der Stamperia Marelliana in Mailand herausgegebenen

„Storia del Celebre Santuario di Nostra Signora
d'Einsidlen, o sia dell' Eremo nell' Elvezia, detto volgarmente

dagl' Italiani della Madonna di Valdo." (8 o., 518 S.).
Dieser benützte für seine Arbeit die von P, Christoph
Hartmann 1612 herausgegebenen lateinischen Annales
Eremi, wie auch die von Claudius Jacquet 1686 herausgegebene

französische Chronik, sowie deren Neubearbeitung
von 1750 (hier erfahren wir, daß der elsässische Mitarbeiter
Barth hieß). Aber auch die italienischen Ausgaben zur
Gilgens von 1712 und jene Cacciatis von 1740 waren dem
Verfasser nicht unbekannt, ja selbst von dem 1605 durch
den Minoriten P. Bonaventura Olgiati herausgegebenen
Meinradsieben hatte er gehört. Der Verfasser benützte
auch Calmets Diarium helveticum, das 1756 in Einsiedeln
erschienen war und bekam überdies von P. Mauritius Sy-
mian schriftliche Mitteilungen. Trotzdem haben wir in dieser,

dem damaligen Erzbischof von Mailand Pozzobonelli,
einem großen Freunde Einsiedeins, gewidmeten Arbeit,
wie in der Cacciatis, mehr ein buchhändlerisches
Unternehmen zu erblicken. Die gewohnte Dreiteilung ist hier
verlassen. In einem ersten Buche behandelt der Autor das



148

Leben des hl. Meinrad und seine Verehrung, die Gründung

des Klosters, seine Entwicklung und besonders die
Engelweihe. Im 9. Kapitel werden die hervorragenden
Einsiedlerpilger bis ins 16. Jahrhundert erwähnt. Das 10.

und 11, Kapitel zeigt wie das Kloster von Feuersbrünsten
heimgesucht wurde und im Zeitalter der Reformation
erhalten blieb. Ein eigenes Kapitel (13) bringt die Geschichte

von dem sog. Stumpenröcklein (s. u.), während das 14.

den Besuch des hl. Karl Borromäus und anderer berühmten

Männer des 16. Jahrhunderts schildert. Anschließend
daran werden die Besuche und Geschenke fürstlicher
Personen sowie von Städten und Gemeinden erwähnt. Die
Siege der Katholiken in der Schweiz werden eingehend
gewürdigt. Im 18. Kapitel weist der Autor nach, wie auch
außerhalb Einsiedeins sich die Verehrung der Gnadenmutter
verbreitet hat. Eine Beschreibung der Kapelle, der
Reliquien der Stiftskirche, sowie der Privilegien des Klosters
und dessen heiligen Mitglieder und nach auswärts postulierten

Aebte und Bischöfe beschließt den I. Teil (S. 1—218).
Das zweite Buch bringt in 16 Kapiteln eine Auswahl von
Wunderzeichen, von denen übrigens manche schon in dem
ersten Teil Aufnahme fanden. (S. 219—438). Ein Anhang
behandelt die Engelweihbulle Leo VIII. und bringt eine
Difesa della Notze contratte dall' Imperatore Ottone I.

con Santa Adelaide ('S. 474—515). „Das sehr schön

ausgestattete Buch liest sich umso besser, da die Geschichte
mit mehr Takt und Geschmack geschrieben ist, als viele
der frühem Chroniken" urteilt P. Gall Morel (Gfr. 31,

S, 184), was nicht zuletzt von zur Gilgens Ausgabe gilt,
die schon Cacciati ihres schwülstigen Stiles wegen als

ungenießbar bezeichnet hatte. (Morel 1. c.)

Damit schließt die Reihe der vor 1798 erschienenen
Chroniken, die wir hier, soweit sie zugleich auch Mirakelberichte

enthalten, berücksichtigt haben. Wir möchten
diesen Zeitabschnitt nicht schließen ohne das Urteil, das
P. Gall Morel im Anschluß an die französische Ausgabe



149

von 1787 bringt, hierher zu setzen, da ihm allgemeiner
Charakter zukommt. „Hatte sich die Einsiedlerchronik in
den ersten Zeiten, d. h. in die Mitte des sechszehnten
Jahrhunderts, einfach und in ungekünsteltem, naiven Style

an den frommen Sinn der Gläubigen gewendet, und ihn
durch Wort und Bild anzuziehen verstanden, so zeigt sich
dagegen später schon der durch die Reformation geweckte

kritische, negierende Geist und das Bedürfnis gegen
feindlichen Angriff sich zu verteidigen. Die Stellung des
Chronisten war eine wesentlich andere, und neben dem
frommen Pilger hatte er fortan auch den zweifelnden oder
ungläubigen Gegner im Auge; doch wurde jener immer
noch am meisten bedacht, wenn auch der Charakter des
Ganzen nicht mehr so natürlich und einfach wie früher
gehalten war.

In der Periode der Aufklärung, gegen das Ende des

vorigen Jahrhunderts, wo jenes Wort so zauberhaft wirkte,

wurden unsere Chronisten immer mehr auf die Defensive

hingedrängt und man fand sich bewogen, mehr als an
den unbefangenen Sinn des frommen Wallers an die
Zweifler und Gelehrten, kurz an die Aufgeklärten sich zu
wenden, und dieses geschah denn in dieser neuen
französischen Ausgabe (1787) durch großen Aufwand gelehrten
Apparates und durch eine Masse von Anführungen und
Nachweisen aus diplomatisch mehr oder weniger wichtigen

Quellen. In der Geschichte der Abtei wurde besondere

Rücksicht auf die hommes distingués und auf das
literarische Wirken genommen

Da nun aber, wie von Alters her, bei dieser Chronik
auch der Pilger als Solcher zu berücksichtigen war, so
kreuzte sich mit dem unparteiischen Interesse des
Historikers, das Interesse der Erbauung, die Alles zu entfernen
suchte, was dem frommen gläubigen Gemute anstössig
sein könnte, wie z. B. die Schattenseiten der Klostergeschichte.

Die in solcher Art entstandene Mischung konnte

nun natürlich weder die Gelehrten noch die Erbauung



150

suchenden Pilger gänzlich befriedigen, und gerade was
dem einen erwünscht war, das mußte den andern abstoßen."

(S. 186).

Als erste Publikation des 19. Jahrhunderts erschien
bei Peter Paul Boiling in Augsburg eine kleine Schrift (28
S.), deren Titel schon bezeichnend ist: „Kurzgefaßte
Beweise, daß die wundervolle Heiligung der einsiedlischen
Gnadenkapelle durch ihre Zerstörung im Jahre 1798 nicht
nur nicht aufgehört habe, sondern daß das feierliche
Andenken dieses Wunders, nachdem die göttliche Mutter
diesen ihr von ihrem Sohne selbst geheiligten Thron der
Ehre in ihrer Heiligen Gnadenbildnis im Jahre 1803 wieder

bestiegen, mit der nämlichen Andacht und Gottseligkeit,

wie vorhin, begangen zu werden verdiene."
Möglicherweise ist die Schrift von P, Marian Herzog, der beim
gleichen Drucker 1806 eine „Kurzgefaßte Geschichte des
uralten Gnadenbildes Maria Einsiedeln" herausgab, die
schon 2 Jahre früher in Einsiedeln in erster Auflage
erschienen war. In der Folge erschien nun (seit 1810)
deutsch und französisch der von P. Claudius Poujol
bearbeitete: „Auszug der Geschichte des Stiftes und der Wallfahrt

von Maria Einsiedeln etc.", sowie seit 1850 die
„Beschreibung des Klosters und der Wallfahrt zu Maria
Einsiedeln" in verschiedenen Auflagen. Daneben kamen auch
andere historisch gehaltene Schriftchen heraus (deutsch,
französisch und italienisch), 40 die aber keine Wunderberichte

mehr enthalten, weshalb sie für uns hier nicht in
Frage kommen. Erst P. Odilo Ringholz hat in seine schon
mehrfach erwähnte Wallfahrtsgeschichte41 wieder ein

Kapitel: Gebetserhörungen und Wunder aufgenommen,
(16 Stück, wovon 6 auf das 19. Jahrhundert entfallen). Es
handelt sich hier, verglichen mit den alten Chroniken, nur
um eine sehr bescheidene Auswahl. — Bei den ca. 1935

40 siehe Gall Morel in Gfr. 13 und Henggeler, Profeßbuoh,
S. 37 ff.

41 Herder 1896, S. 185—238.



151

bei Benziger Co. erschienenen „Einsiedler Wallfahrtsgeschichten

vom Volk erzählt" handelt es sich nicht um
eigentliche Wunderberichte im alten Sinne, weshalb diese
Publikation kaum hierher zu rechnen ist. Der Veröffentlichung

der in neuerer Zeit erfolgten Gebetserhörungen
und Wunder dienen die seit 1896 erscheinenden „Mariengrüße

aus Einsiedeln", seit 1937 „Maria Einsiedeln"
geheißen. Doch haben wir es auch hier nicht mit einem
„Mirakelbuch" im alten Sinne zu tun, sondern eben nur
mit zusammenhanglosen, einzelnen Veröffentlichungen.

4. Die Votivtafeln.

Die Votivtafeln bilden zum Teil die Quelle für die
sog. Wunderberichte, wie dies aus den gedruckten Chroniken

vielfach hervorgeht, zum Teil stellen sie wenigstens
eine wertvolle Ergänzung dazu dar. Leider hat ein widriges

Schicksal uns keine Votivtafeln aufbehalten, die über
1798 zurückgehen. Damals müssen alle zerstört worden
sein. Viel früher ging übrigens schon jener überaus wichtige

Cyklus von 42 Wunderzeichen verloren, den Abt
Augustin Hofmann 1614 durch den Maler Jörg Müller von
Lachen im untern Münster anbringen ließ. Es muß diese
Darstellung etwas ganz eigen- und einzigartiges gewesen
sein. Zum Glück ist uns wenigstens der Inhalt dieser Bilder

mit den diese begleitenden Versen erhalten geblieben.
42 Von den vielen Tafeln, die in den

Wunderberichten des 17. und 18. Jahrhunderts die Rede ist,
kam aber auch nicht eine auf uns. Die französischen
Revolutionstruppen oder wohl noch mehr die sie
begleitenden helvetischen Kommissäre haben damit
aufgeräumt. So kommt es, daß wohl erst nach Wiederher-

42 Siehe oben: Handschriftliche Mirakelbücher, sowie P, R.

Henggeler, Die Ausmalung des Einsiedler Münsters unter Fürstabt
Augustin Hofmann (1600—1629), im Anzeiger für Schweiz.
Altertumskunde. 1919. Bd. XXI. S. 196, wo sich S. 226—232 auch der

begleitende Text abgedruckt findet.



152

Stellung des Klosters und Wiederauflebens der Wallfahrt
(mit der Rückkehr des Gnadenbildes 1803) die heute noch
vorhandenen Votivtafeln einsetzen, denn jene wenigen,
die mit 1798 resp. 1799 datiert sind, gehen wohl auf
damals gemachte Versprechen zurück, sind aber erst später
hergebracht worden. Zu diesen ältesten gehören drei, die
direkt auf die politischen Ereignisse von 1799 Bezug
haben, diesen schließen sich weitere aus den Kämpfen von
1814 an. (Ueber den Inhalt siehe unten 2. Teil), Seit den
Dreißiger Jahren des 19. Jahrhunderts wächst die Zahl
immer mehr. Es sind heute annähernd 1000 Stück im
Vorraum und an der Innenseite der Rückwand der Kirche
aufgehängt. Die altern sind entweder auf Leinwand (meist
mit je einem Stäbchen oben und unten) oder dann auf
Holz gemalt. Es sind noch richtige „Votivtäfelchen" im
alten Sinne, wie sie die „Täfelimaler" herstellten. In der
zweiten Hälfte des 19, Jahrhunderts aber beginnen
immer mehr gedruckte Bilder (Darstellungen des Gnadenbildes)

aufzukommen, bis man schließlich um 1900 bei der
„Serienware" anlangte, die sich hundert Male wiederholt.
Auf französischen Einfluß gehen die Marmortafeln
zurück, die heute alle rechts vom Haupteingang der Kirche
sich finden; sie tragen meist auch französische Inschriften.
Mehr von Süden her stammen die silbernen Herzen, die
oft mit Filigranarbeiten verziert sind. Diese kommen
gelegentlich mit Umschriften versehen in Rahmen vor, meist
aber finden sie sich lose am Gewölbe des Gnadenkapell-
chörleins aufgehängt. Ursprünglich enthielten diese Herzen

schriftliche Beilagen, die aber anläßlich von Reinigungen

verloren gingen.
Während die alten Votivtafeln meist den wunderbaren

Vorgang darstellten, ist dies bei den spätem (wenige
Ausnahmen aus neuester Zeit abgerechnet) nicht mehr
der Fall. Diese weisen das Gnadenbild, das Innere der
Gnadenkapelle u. a, auf und nur die Aufschrift gibt uns
Aufschluß über den Vorgang, der zur Stiftung des Ex Vo-



153

to führte. Die Inschriften sind, den Umständen entsprechend,

meist kurz. Besonders die spätem sind vielfach
anonym oder dann nur mit Initialen versehen. Es kommt
aber auch vor, daß irgend ein religiöses Bild (Herz Jesu,
Herz Maria u. a. m,), gelegentlich sogar Bilder von andern
Gnadenorten (Lourdes) aufgehängt werden und nur die
Inschrift auf Einsiedeln hinweist. Da im 19. Jahrhundert
keine Mirakelbücher mehr erschienen, lassen sich
Wunderberichte und Votive nicht zusammenstellen; dies ist
eher möglich für die aus dem 19. Jahrhundert stammenden

Attestata. Wir haben die Votivtafeln inhaltlich im 2.

Teil verwertet.
Neben den Votivtafeln wären die andern Votivgaben

zu erwähnen. Dahin gehört einmal die Kanonenkugel, die
die Stadt Villingen 1634 herbrachte und die noch die
Inschrift trägt: „Villingen. 1634." Ob jene andere, größere
Kugel, die heute noch in der Kirche hängt, jene ist, die
die Stadt Ueberlingen 1634 hersandte, ist nicht mehr zu
eruieren, denn die dazu gehörende Tafel ist verloren
gegangen; vermutlich ist dies aber der Fall, Beide Stiftungen

werden in den Chroniken erwähnt. Erhalten hat sich
auch noch der silbervergoldete Kelch, den die Stadt Freiburg

i. Br. 1715 zum Dank für die Errettung der Stadt, als
1713 die Franzosen diese eroberten, nach Einsiedeln
stiftete. 43 Ebenso sind noch die beiden Porträts der Markgräfin

Franziska Sybilla Augusta von Baden-Baden und
ihres Sohnes erhalten. 44 Sonst hat sich aber von all den
ungezählten Votivgaben früherer Zeiten nur mehr die
(wenn auch nicht vollständige) Beschreibung in dem 1588

angelegten „Buch der Stifter und Gutthäter" erhalten.
Was das 19. Jahrhundert an Votivgaben, außer den
genannten Votivtafeln brachte, ist sehr bescheiden,

Erwähnung verdienen hier auch noch die in der Kirche

aufgehängten Krücken, Nachbildungen von Händen

43 Abgebildet in: Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S, 134/135.
44 Abgebildet in: Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 199 und 200.



154

und Füßen aus Holz, die sich hinter der Gnadenkapelle
bei der Rückwand der Kirche finden. Ihre Zahl ist nicht
besonders groß. Viel zahlreicher sind die sog. kleinen
„Oepferli" aus Wachs, Nachbildungen von Körperteilen
in Wachs, die meist fabrikmäßig hergestellt werden,
nur selten finden sich solche, die noch von Hand gemacht
werden. Es äußert sich auch hier der nüchterne Sinn der
neuen Zeit.

B. Inhalt der Mirakelbücher

I. Geographische Schau.

1. Streuweite der Mirakelbücher.
Während wir für das Mittelalter nur vereinzelte

Nachrichten über die Herkunft der Pilger haben
(Chronikalische Aufzeichnungen, Funde von Pilgerzeichen) geben
uns für die Zeit vom Ausgang des 16. Jahrhunderts an vor
allem die Mirakelbücher und im 19. Jahrhundert auch die
Votivtafeln Aufschluß über die Herkunftsländer der
Pilger. Naturgemäß stellte die Schweiz von jeher das
Haupteinzugsgebiet dar. Darum begegnet uns auch die Schweiz
in den Mirakelberichten weitaus am öftesten. Wir haben
insgesamt 721 Fälle nahmhaft machen können, die die
Schweiz betreffen. Es ist zu beachten, daß vor allem unter

den Votivtafeln manche anonyme sich finden oder
solche, die nur mit Initialen bezeichnet sind. Aber auch in
den Mirakelbüchern finden sich gelegentlich anonyme
Berichte; dann und wann fehlen die Ortsangaben. Bei
ausländischen Orten war es nicht immer leicht, die Staaten
ausfindig zu machen, in denen sie liegen. Für Deutschland
und Frankreich ergaben sich eine Anzahl unbestimmbare


	Allgemeines über die Einsiedler Mirakelbücher

