Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 97 (1944)

Artikel: Die Einsiedler Mirakelbtcher. Teil 1

Autor: Henggeler, Rudolf

Kapitel: A: Allgemeines uber die Einsiedler Mirakelblcher
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

100

vorliegende Material zu gliedern und vorzulegen, so daf}
sich aus dem wunendlich vielfiltiden und bunten Stoff
doch ein einheitliches Bild von der groBlen Bedeutung ge-
rade dieser bisher wenig beachteten Mirakelbiicher erge-
ben diirfte.

A. Allgemeines iiber die Einsiedler Mirakelbiicher

1. Wallfahrt — Mirakel — Mirakelbuch.

sUnter Wallfahrt versteht man die Wanderung zu
einem bestimmten Kultplatze, mit einem bestimmten
Kultobjekte, das dort eine 6rtliche besondere Verehrung
genief3t”’. So definiert der Wiener Professor Rudolf Kriss
in seinem Werk ,Die religiése Volkskunde Altbayerns,
dargestellt an den Wallfahrtsbriauchen', das auch sonst
sehr interessante Aufschliisse gibt, den Sinn des Wallfah-
rens. Die Wallfahrten, die nicht nur etwas spezifisch
Christliches sind, gehéren zu den allgemeinen religiosen
Aeullerungen im Leben der Volker, weil sie einem primi-
tiven Bediirfnis des menschlichen Herzens entspringen,
das sich sehnt, der Gottheit zu besonderen Zeiten und an
besondern Orten besonders nahe zu kommen. Gewil} setzt
- das Wallfahren schon héhere religiose Begriffe voraus.
Es findet sich darum aber auch schon bei den alten Kul-
turvolkern der Aegypter, Juden, Griechen, Rémer, Inder,
Mohammedaner u. a. m. Auf deutschem Boden kam die-
ser Brauch jedenfalls erst mit dem Christentum auf, das
ihn, wenn auch nicht in Bezug auf das Kultobjekt, so
doch als religiose Erscheinungsform von der Antike iiber-
nommen hat. Kultobjekt war im Christentum zun&chst
das Mairtyrergrab, dann in der Folge die Mértyrerreli-
quie. So treffen wir denn in den Anfingen nur die Wall-
fahrten zum Grabe Christi und den hl. Stitten Paléstinas
und zu den Griabern resp. Reliquien der Mirtyrer und
anderer Heiliger, Spiter kam die Verehrung der Bilder



101

dazu. Erst im Mittelalter kommt, stark beeinflult vom
griechischen Osten her, auch das Wallfahren zu den so-
genannten Gnadenbildern auf. Wie nun solche Gnadenbil-
der entstanden, das mull wohl von Fall zu Fall untersucht
werden. Im allgemeinen 148t sich sagen, daB} das Volk ir-
gend eine hdhere Weihe voraussetzte, die eine Stitte, ein
Bild erhielt, wodurch man zu héherem Verirauen ange-
regt wurde. Hier spricht in vielen.Fallen die Legende sehr
stark mit.

Zu dieser hohern Weihe, mag sie so oder anders er-
folgt sein, gesellt sich aber noch ein anderes Erfordernis.
Die Reliquie, die Gnadenstitte, das Gnadenbild miissen
sich wundertitig erweisen. Es miissen solche, die dort
Hilfe suchten, in auffallender Weise Erhérung gefunden
haben. Das zieht erst die Masse her, das gibt der
Wallfahrt Leben und Bedeutung. Dal} es sich dabei nicht
um Wunder im strengen kanonischen Sinne handelt,
wie sie z. B. heute fiir die Kanonisierung eines Seligen
oder Heiligen verlangt werden, ist ohne weiteres klar.
In den allerwenigsten Fillen hat eine solche Unter-
suchung stattgefunden, auch dort nicht, wo es in den al-
ten Berichten hei}t, daB diese und jene Zeugen dafiir mit-
- gekommen seien. In neuerer Zeit hat man, wohl angeregt
von Lourdes, den einen oder andern Fall untersucht, aber
das sind Ausnahmen. Dem Volke war das recht neben-
sachlich, ob eine erlangte Heilung oder Wunscherfiillung
nun im theologischen Sinne ein ,Wunder’ oder nur eine
Gebetserhdorung war'.! Darauf kommt es ja schlieBlich
auch gar nicht an, ob es sich bei einer Heilung oder einer
Erhorung um ein eigentliches Wunder, d. h. eine gegen
die Naturgesetze erfolgte Heilung oder dhnliches handelt.
Wenn der Erhérte auch nur fiir sich die Ueberzeugung
hatte, daB} ihm geholfen worden sei, so geniigt das voll-
kommen. Oft mochte ein Vorgang auch auf reiner medi-
zinischer Unkenntnis iiber die wahre Natur des Leidens

U Kri}, 1. ¢. S. 142,



102

beruhen, wie denn die Mirakelbiicher iiberhaupt, nach ei-
ner zutretfenden Bemerkung von Krif}, ,lediglich die
volksmedizinischen und volksreligiosen Ansichten ver-
gangener Jahrhunderte” wiedergeben. Wenn wir darum
im Folgenden Wendungen wie: Wunder, Mirakel, Heilung
usw. gebrauchen, so sind diese Ausdriicke immer im wei-
testen Sinne zu nehmen.

Mit der Erhérung .eines Anliegens, der Gewahrung
einer Bitte wurde vielfach das Versprechen verbunden,
die Gewadhrung auf einer Tafel zu vermerken. So ent-
standen die sogen. Votivtafeln. Der Inhalt solcher Tafeln
mag mit der Zeit in Biichern zusammengetragen worden
sein. Oder man nahm auch von solchen, die Erhérung ge-
funden, den Bericht dariiber entgegen und legte ihn
schriftlich nieder. So entstanden wiederum die sogen. Mi-
rakelbiicher. Diese wurden dann im Laufe der Zeit ge-
druckt, wie wir in unserm Falle dies sehr gut verfolgen
konnen.

Ueber die Mirakelbiicher gilt, was Kril® schreibt:
. Wer einigermafen mit kulturgeschichtlichem Sinn begabt
ist, wird die Mirakelbiicher nicht als Zeugen menschli-
cher Dummbheit und Abergliubigkeit, sondern vielmehr
menschlicher Not, Schwachheit und Hilfsbediirftigkeit
und kindlicher Frommigkeit betrachten, mag uns auch
manchmal ein seltsames Kuriosum oder der unfreiwillige
Humor der naiven Stilisierung zum L&icheln bewegen.”

2. Die Einsiedler Wallfahrt.

Trotzdem P. Odilo Ringhoiz in seiner ,,Wallfahrtsge-
schichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln?® alles ir-
gendwie erreichbare Material zusammengetragen hat, ist
doch die Frage nach dem Entstehen der Einsiedler

21 c. S. 142,
3 Freiburg im Breisgau., Herder'sche Verlagsbuchhandlung, 1896.




103

Wallfahrt bis heute nicht zur Ruhe gekommen. Am aus-
fithrlichsten haben sich damit E. Tomek in seinen ,,Stu-
dien zur Reform der deutschen Kloster im XI. Jahrhun-
dert”* und neuestens P. Romuald Bauerreis in einem
Aufsatz ,,Zur Entstehung der Einsiedler Wallfahrt”® und
in ,Sepulchrum Domini. Studien zur Entstehung der
christlichen Wallfahrt auf deutschem Boden®® befafit.
Tomek geht in seiner Arbeit von den sogen. ,,Con-
suetudines Einsidlenses” aus, die, wie er richtig darlegt,
stark von Dunstans Regularis Concordia und von clunia-
zensischem Gedankengut beeinflult sind. Dabei {ibersieht
Tomek allerdings, daB diese heute in Einsiedeln aufbe-
wahrten Consuetudines nicht fiir Einsiedeln geschrieben
wurden, sondern in St. Emmeram in Regensburg entstan-
den sind. Mit der Reform dieses Stiftes hat St. Woligang,
der ehemalige Domscolasticus von Trier und spitere
Ménch von Einsiedeln (c. 965—71), aber nicht Einsiedler-
monche, sondern solche von St. Maximin in Trier beauf-
tragt. Diese haben aber sicher fiir thre Aufgabe nicht die
Consuetudines eines ihnen fremden Stiftes {ibernommen,
sondern ihre eigenen, ihnen vertrauten Gebriuche be-
folgt. Das schlieBt indessen nicht aus, dafl diese Gebriu-
che spiter auch nach Einsiedeln verpflanzt worden sind.
Ob indessen das Aufkommen der Marienwallfahrt mit der
von Cluny aus maéachtig geférderten Marienverehrung zu-
sammenhangt, scheint mir doch sehr fraglich, denn fiir das
10. und 11. Jahrhundert fehlt jedes Zeugnis dafiir. Es wire
diesbeziiglich eher an Hirsauer Einfliisse zu denken, die
sich zu Ende des 11. und im 12. Jahrhundert in Einsiedeln
ausgewirkt haben kénnten. Auch Hirsau betonte ja sehr

4 4, Heft der ,Studien und Mitteilungen aus dem kirchen-
geschichtlichen Seminar der Theologischen Fakultat der k. k. Uni-
versitit Wien," Wien, Mayer & Co., 1910. ,

5 In Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-
Urdens und seiner Zweige. Miinchen 1934, S. 118 ff.

6 Abhandlungen der Bayerischen Benediktinerakademie, Bd. 1.
Miinchen 1936.



104

die Marienverehrung. Dazu kommt, daB Einsiedeln zu
Hirsau direkte Beziehungen unterhielt, indem dieses ver-
fallene Stift 1065 durch Einsiedlerménche unter Fiihrung
des Abtes Friedrich neu besiedelt wurde. Unter Fried-
richs Nachfolger, Wilhelm, begann der groBartige Aut-
stieg dieses Stiftes, das in dem ebenfalls von Einsiedeln
aus besiedelten Kloster Allerheiligen in Schaffhausen um
1100 einen michtigsten Stiitzpunkt hatte. Wenn auch kei-
ne direkten Nachrichten vorliegen, so ist doch eine Be-
einflussung von dieser Seite her wahrscheinlicher als von
Cluny, mit dem, soweit bekannt, nie direkte Beziehungen
bestanden.

Bauerreis packt das Problem der Entstehung unse-
rer Wallfahrt von einer ganz andern Seite an. Er geht
von der unbestreitbaren Tatsache aus, daB die heutige
Gnadenkapelle urspriinglich gar keine Muttergotteska-
pelle, sondern eine Salvatorkapelle war. Dazu pallt schon
der 14. September als Weihetag. Ebenso weist die sogen.
..Engelweihe” oder besser gesagt ,,Christusweihe", darauf
hin. Von solchen ,,Christusweihen"” héren wir iibrigens,
wie Bauerreis zeigt, mehrfach auch anderwarts. Die Chri-
stusweihe-Kirchen sind nach ihm durchaus Wallfahrts-
kirchen hohern Alters. Die Christusweihe haftet zudem
in der Regel nicht an der Hauptkirche, sondern an einem
An- oder Einbau. Nach Bauerreis ware die Struktur der
Legendenbildung folgende: ,,Christus weiht — oft mit
Hilie der Engel — ein Heiligtum, das entweder nur eine
Nebenkapelle ist oder ein Umbau oder Verlegung des
Hauptheiligtums. Das Heiligtum besitzt Wallfahrtscharak-
ter und trug frither das Patrozinium des Herrn. Als Wei-
hetag wird der 14. September bevorzugt. Das neue Hei-
ligtum wird meist zu Ehren seiner gottlichen Mutter gde-
weiht,”” Bauerreis glaubt in unserer Kapelle nicht die
Zelle resp. Kapelle des hl. Meinrad vor sich zu haben,
sondern eine im 10. Jahrhundert errichtete Nachbildung
des hl. Grabes in Jerusalem, in der sich wahrscheinlich



105

eine Reliquie des Herrn (sei es vom hl. Kreuze oder von
der Dornenkrone, welche Reliquien sich in Einsiedeln
schon friihe nachweisen lassen) befand. Als Urheber
resp. Anreger des Baues glaubt Bauerreis den hl. Konrad
von Konstanz annehmen zu diirfen, der dreimal im hei-
ligen Lande war und in seiner Bischofstadt in der Mauri-
tiuskirche eine Nachbildung des hl. Grabes erstellen lief3.
Spiter, als die Verehrung Marias mehr aufkam, hitte
das Mariapatrozinium das Christuspatrozinium verdringt,
weshalb Bauerreis auch die Engelweihe-Legende zu den
sog. Koniliktslegenden rechnet. So schliet denn Bauer-
reis seine Forschung mit den Sitzen: ,Das Salvator-
kapellchen in Einsiedeln, die jetzige Gnadenkapelle, ist
eine der Nachahmungen der Heiliggrabkapelle in Jeru-
salem. Mit ihr und nur durch sie entstand die berithmte
Wallfahrt. Nicht das weitaus spitere Muttergottesbild
war der AnlaBl dazu, so wenig wie die Meinradsreliquien,
die nachgewiesen anderswo waren und sind. Die Gnaden-
kapelle kann auch nicht als die ,,Meinradszelle” betrach-
tet werden, wenngleich sie bei oberflachlicher Betrach-
tung gleichsam als Keimzelle der ganzen Kirche erschei-
nen mochte. Als Christuswallfahrt, nicht als Heiligen-
(tumulus) oder gar Muttergotteswallfahrt, gehort die Ein-
siedler Wallfahrt in die Reihe der nicht zu zahlreichen
alten ‘Wallfahrten.” ~ ‘

So bestechend auch die Ansicht des gelehrten
Miinchner Benediktiners P. Romuald Bauerreis sein mag,
sie bleibt doch nur Hypothese, denn es fehlen vor allem
die Zeugnisse fiir das Bestehen einer solchen Christus-
wallfahrt (oder wie man sie nennen will). Erst die Marien-
wallfahrt ist sicher bezeugt. Auch scheint uns der Grund-
ril der Einsiedlerkapelle nicht mit der gewéhnlichen
Form der Heiliggrabkapellen iibereinzustimmen. Ein rich-
tiger Kern mag indessen dieser Auffassung doch zugrunde
liegen.

7 Studien und Mitteilungen, 1934, 1. c. S. 127.



106

Die é&lteste Nachricht {iber eine Kirchweihe in
Einsiedein bringen die Annales Eremi, ® die zum Jahre
948 bemerken: ,Dedicatio hujus aecclesiae”. Vermutlich
fand die Weihe wenigstens ein Jahr frither statt, denn
die Urkunde Kaiser Otto I. vom 27. Oktober 947, in der
die Patrone der Kirche, Maria und St. Mauritius, ge-
nannt werden, setzt die Kirche als geweiht voraus. Als
Weihetag wird in allen alten Kalendarien stets der 13.
Oktober angegeben. So in einem Missale des Stiites
St. Paul in Kirnten aus dem Anfang des 11. Jahrhunderts.
Das Kalendarium weist deutlich auf Einsiedler Ursprung
hin, denn zum 21. Januar wird St. Meinrad vermerkt.?
Ferner in einem Einsiedler Missale des 12. Jahrhunderts
(Mscr. 113) und einem solchen des 15. Jahrhunderts
(Mscr. 107). Im 4&ltesten Brevier der Einsiedler Manu-
skriptensammlung (Mscr. 83) findet sich ebenfalls von
einer Hand des 12. Jahrhunderts der 13. Oktober als
Kirchweihtag vermerkt, desgleichen weisen das Brevier
des Abtes Gerold (1452—80. — Mscr. 87), ein Diurnale
des 15. Jahrhunderts (Mscr. 91) und ein Kalendarium aus
der gleichen Zeit, das einem Lektionar des 11. Jahrhun-
derts beigebunden ist (Mscr. 8), diesen Eintrag auf, den
wir auch in einem Martyrologium des 11. Jahrhunderts
(Mscr. 117) von einer Hand des 13./14. Jahrhunderts fin-
den. Der 13. Oktober als Weihetag der Kirche kommt
nun freilich zunichst fiir die Neuweihe der Kirche von
1039 in Frage.® Aber es liegt durchaus nahe, dall man
fiir die Weihe der zweiten Kirche den gleichen Tag be-
niitzte, wie bei der ersten Weihe. Aber selbst wenn
dies nicht zutreffen sollte, deutet doch nichts darauf hin,
daBl sich bei der ersten Kirchweihe etwas Besonderes
zugetragen hatte. '

8 Mscr. 356, Monumenta Germaniae SS. III, S. 142,

9 Cfr. Eisler Robert, Die illuminierten Handschriften in Kérnten.
Leipzig, Hirsemann, 1907, S. 89. ‘

10 Annales FEinsidlensis: Dedicatio huius aecclesiae IIl. Id. Oct.

M. G. SS. III, S. 146.



107

Von der Weihe einer Salvatorkapelle horen
wir erstmals im &ltesten Urbar der Stiftseinkiinfte, das
sich von einer Hand des 12./13. Jahrhunderts auf dem
Rande des altesten Breviers (Msrc. 83) erhalten hat.!!
Dort heil3t es, dall gewisse Einkiinfte abzuliefern seien:
»in dedicatione capellae Salvatoris”. Der Weihetag
dieser Kapelle fiel nun, wie wir dem Martyrologium 117
entnehmen, auf den 14, September (Dedicatio capelle
s. Salvatoris), wie eine Hand des 13./14. Jahrhunderts ein-
geliigt hat,

Nochmals begegnet uns die Salvatorkapelle in einem
Fragment aus dem 12. Jahrhundert (?), das wohl auf Ein-
siedeln hinweist (beigebunden der Handschrift 30). Es
enthilt eine Gottesdienstordnung fiir die Vigil des Weih-
nachtsfestes und erwihnt eine Prozession ad S. Salva-
torem. Der Ausdruck ,inde regredientes’” und der Um-
stand, dal im Gegensatz zu St. Salvator ,,in Basilica"
gesetzt wird, legt den SchluB nahe, daB3 es sich hier um
eine Kapelle, eben die Salvatorkapelle, handelt. — Ob
das Verzeichnis der Altire resp. der in ihnen sich finden-
den Reliquien, das sich von etwas spaterer Hand in der
aus dem 10. Jahrhundert stammenden Handschrift 17,
die in St. Gallen geschrieben wurde, nach Einsiedeln de-
hort, wie Ringholz 2 annimmt, ist sehr unsicher. Unter
den darin genannten Altiren findet sich einer Adsanctum
Salvatorem. Selbst wenn es nach Einsiedeln gehort, ist
damit nicht gesagt, dal es in die Zeit vor 1039 gehoren
miisse, in welchem Jahre Reliquien des hl. Meinrad nach
Einsiedeln kamen, da die wenigen Reliquien dieses Hei-
ligen nicht in einen Altar eingeschlossen wurden.

DaBl nun die genannte Salvatorkapelle identisch mit
der spiatern Marienkapelle ist, darf wohl daraus geschlos-
sen werden, dafl spitere Zeugnisse als Weihetag dieser

11 Herausgegeben von P. Gall Morel: Ein Einsiedler-Urbar aus
dem 12, oder 13. Jahrhundert. Geschichtsireund, Bd. XIX, S. 93 ff. -
12 Anzeiger fiir Schweiz. Geschichte 1898, S. 11—16.



108

Kapelle ebenfalls den 14. September angeben. So be-
merkt in dem aus dem 12. Jahrhundert stammenden
Martyrologium 116 eine Hand des 14. Jahrhunderts zum
14. September: Eodem die apud nos Dedicatio capelle
sce Marie, quae a Christo ab angelis suis gloriose et
mirifice est consecrata in honore predicte. '* Auch in
dem schon erwidhnten #ltesten Brevier (Mscr. 83) bemerkt
eine Hand des 14. oder 15. Jahrhunderts zum 14. Sep-
tember: Dedicatio angelica in hoc loco. Das Brevier des
Abtes Gerold aus der Mitte des 15. Jahrhunderts hat den
bloBen Eintrag: Dedicatio capelle s. Marie, der sich auch
in dem aus der gleichen Zeit stammenden Kalendarium
findet, das dem Lectionarium in Mscr. 8 beigebunden ist.
Ein Diurnale des 15. Jahrhunderts (Mscr. 91) hat zum
14, September nur den Eintrag: Exaltatio s. Crucis. De-
dicatio capelle, Von den MeBbiichern weist einzig das
dem 15, Jahrhundert zugehdorende Mscr. 107 den Eintrag
auf: Dedicatio Capelle s. Marie.

Wihrend all diese Eintrige, die von der Weihe der
Marienkapelle reden, friihestens dem 14. Jahrhundert
angehoren, begegnet uns die Kapelle selbst urkundlich
erstmals 1286 in einer Stiftung, die Konrad von Hom-
brechtikon einige Jahre frither unter Abt Ulrich II. von
Winneden (1267—1277) errichtete. Er stiftet eine Reihe
von Jahrzeiten, daneben vergibt er den Ertrag einer
Wiese dem Priester, der in der Marienkapelle zelebriert;
ferner stiftet er fiinf Lampen, von denen eine tagsiiber
vor der Muttergotteskapelle, eine andere desNachts beim
hl. Kreuzaltar brennen soll. Offenbar war damals die
Salvatorkapelle bereits zur Marienkapelle geworden und
der Titel zum hl. Kreuz auf einen andern Altar in der
Kirche iibertragen worden, 14

Wir konnen die Existenz einer Marienkapelle bereits
ins 13. Jahrhundert zuriickverfolgen, also in die Zeit, da

13 Dieser Eintrag findet sich auf einer feinen Rasur. Was vor-
her hier stand, 148t sich heute kaum mehr ermitteln.
14 Ringholz, Stiftsgeschichte, S. 112,



109

uns auch die Salvatorkapelle bezeugt ist. Es mufl darum
aller Wahrscheinlichkeit nach der Wechsel im 13. Jahr-
hundert erfolgt sein. Méoglicherweise geschah dies nach
dem Klosterbrande von 1226.

Mit den oben erwiahnten Eintrigen {iber den Weihe-
tag der Marienkapelle (Mscr. 116 und Mscr. 83) begeg-
neten uns aber auch bereits die Hinweise auf die sogen.
Engelweihe, die &ltesten, die uns in den liturgischen
Biichern des Stiftes erhalten sind. Dafiir liegen uns aber
in den Annales Einsidlenses und im Chronicon Hermanns
des Lahmen noch diltere Zeugnisse vor, Beide Hand-
schriften lagen ehedem in Einsiedeln, heute findet sich
das Chronicon in Karlsruhe, nachdem es 1356 nach Pfifers
gekommen war, In beiden Handschriften hat die gleiche
Hand 15 zwei gleichlautende Einschiebsel gemacht, und
zwar zum Jahre 948: ,,Capella in coenobio sancti Megin-
radi coelitus consecrata est XVIII. Kal. Octob., und zum
Jahre 964: Eodem anno rege Roma(e) morante cum ce-
teris principibus idem papa consecrationem capellae
coelitus factam in coenobio sancti Meginradi coram
principibus scriptis confirmavit.”

Wann wurde nun dieser Eintrag gemacht? Hirsch
nimmt an (L c¢.), daB dies zu Beginn des 12. Jahrhunderts
geschah. Wir moéchten sie noch etwas spiter ansetzen,
denn die gleiche Hand begegnet uns in den Annales Ein-
sidlenses (Mscr. 319) wieder, wo sie die Eintrige zu den
Jahren 1051 bis 1143 gemacht hat. Darum sind wir der
Auffassung, daBl die Interpolation um die Mitte des 12.
Jahrhunderts gemacht wurde.

Ins 12, Jahrhundert wird nun aber auch von der For-
schung die Entstehung der sog. Engelweihbulle verlegt.
Diese selber ist uns im Wortlaut erst im 14, Jahrhundert

15 Siehe dazu: Hans Hirsch, Die unechten Urkunden Papst
Leos VIIL fiir Einsiedeln und Schuttern. Neues Archiv der Gesell-
schaft fiir dltere deutsche Geschichtskunde, 36. Band. Hannover und
Leipzig, Hahn'sche Buchhandlung, 1911, S, 404, Anmerkung 4.



110

tiberliefert (s. u.), geht aber auf eine Vorlage zuriick, die
im 12. Jahrhundert auf der Reichenau entstand, wie Hans
Hirsch (s. o.) iiberzeugend dargetan hat. Falls die Bulle
wirklich im ersten Viertel dieses Jahrhunderts entstand,
dann wire die annalistische Aufzeichnung nicht ganz
gleichzeitig, sondern offenbar etwas spiter erfolgt. Beides
diirfte aber auch so in engem Zusammenhange stehen.

Was aber auffillt, ist der Umstand, daB wir, voraus-
gesetzt, daf3 die beiden Eintrige wie auch die Entstehung
der Bulle ins 12. Jahrhundert fallen, erst seit dem 14.
Jahrhundert weitere Zeugnisse fiir die sog. Engelweihe
wie auch fiir die Wallfahrt besitzen. Wie ist das Schwei-
gen der Quellen nach dem ersten Auftreten der Engel-
weihlegende (Legende hier im allgemeinen Sinne ge-
nommen, nicht im engern, worunter wir die spitere Aus-
schmiickung des Vorganges verstehen) im 12. Jahrhun-
dert bis ins 14. zu erklaren? Die Méglichkeit, dafl neue
Quellen erschlossen werden, ist nicht sehr groff. Wir
miissen uns mit der Feststellung der Tatsachen begniigen.

Viel eher 14Bt sich das Entstehen der Engelweih-
legende iiberhaupt erkliren. Wir haben, dies steht ur-
kundlich fest, zuerst eine Salvatorkapelle, d. h. eine
d e m Erléser geweihte Kapelle. Dieser Titel verlor sich
allmihlich, anscheinend im 13. Jahrhundert. Aus der
d e m Erléser geweihten wurde mit der Zeit eine durch
den Erléser geweihte Kapelle, deren Patronin nun
Maria war. Ob zu der Salvatorkapelle nun schon eine
Wallfahrt bestand, wie Bauerreis annimmt, mufl dahin-
gestellt bleiben. Sicher 14aBt sich seit dem 14. Jahrhun-
dert eine Wallfahrt zu der ,durch Christus in der Ehre
seiner Mutter geweihten Kapelle” nachweisen.

Fiir das Bekanntsein der Engelweihlegende im 14.
Jahrhundert haben wir die Schilderung des Schulmeisters
Rudolf von Radegg in seiner Capella Heremitana, die
kurz nach dem Klosteriiberfall von 1314 entstand. Die
dlteste Kopie der Bulle Leos VIIL besitzen wir im Jahr-



111

zeitbuch des Miinsters in Bern aus der ersten Halfte des
14, Jahrhunderts. Ferner findet sie sich in dem 1378 von
Frater Georg von Gengenbach geschriebenen ,,Originale
de capella gloriosae virginis Mariae” und in einer Kopie
der Kantonsbibliothek Luzern von 1394. Die von Bischof
Heinrich von Konstanz beglaubigte Kopie des Stifts-
archivs Einsiedeln geh6rt ins Jahr 1382, Ob die von
Aegidius Tschudi iiberlieferte Kopie sich im sogen. Liber
Heremi, das zwischen 1290 und 1330 entstand, fand, oder
ob Tschudi sie anderswo hernahm, 148t sich nicht mehr
entscheiden.

Gleichzeitig mit der Bulle erscheint auch die sogen.
Legende, die Ausschmiickung des in der Bulle berich-
teten Vorganges (Jahrzeitbuch von Bern, Georg von
Gengenbach u. a.). Im 14. Jahrhundert finden wir aber
auch die ersten sichern Nachrichten iiber die Wallfahrt
nach Einsiedeln. Wenn Rudolf von Radegg den Kreuz-
gang der Schwyzer nach Einsiedeln erwiahnt (um 1315),
so kann es sich dabei ganz gut um einen sog. Bittgang,
nicht um eine eigentliche Wallfahrt handeln, wie man ja
von Einsiedeln aus bis 1798 auch jihrlich nach Steinen
im Schwyzerlande ,mit Kreuz ging”. Nach 1315 schrieb
auch jener Singer von Appenzell, der sich u. a. einen
bessern Weg nach Einsiedeln wiinschte.l® Ebenso gehort
das Itinerar aus Schwaben in die erste Hilfte des 14.
Jahrhunderts, 17 worin der Pilgerweg nach Einsiedeln be-
schrieben wird.*® Von 1337 datiert der von Thumb von
Neuburg ausgestellte Geleitbrief fiir die Pilger.1® Von
1338 rithrt der erste Wunderbericht her, den uns freilich
erst Tschudi im 16. Jahrhundert {iberliefert hat. 20 Um
1345 héren wir von 130 bei Rheinfelden ertrunkenen Pil-

16 Ringholz, Stiftsgeschichte, S. 130.

17 Anzeiger fiir Schweiz. Geschichte, 1900, Nr. 4, S. 343--346.
18 Ringholz, Stiftsgeschichte, S. 131.

19 Ringholz, 1. ¢, S. 218.

20 Ringholz, L. c¢. S. 218.




112

gern, desgleichen von 40, die bei Rapperswil ertranken.?!
In der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts wachsen die
Zeugnisse, auch von auswirts (so von Niirnberg, Liibeck,
Marienwerder usw.) stets an. |

Diese Nachrichten, die fiir das ganze 14. Jahrhun-
dert vorliegen, erlauben naturgemiB den SchluB}, da8 die
Walltahrt sich im Laufe des 13, Jahrhunderts entwickelt
haben muf. Sie galt, soweit die vorliegenden Zeugnisse
reichen, von Anfang an der von ,Gott geweihten Ka-
pelle”. Fiir diesen wunderbaren Vorgang wollte man eine
schriftliche Bestdtigung haben und dies fithrte dazu, dal}
man sich auf der Reichenau, wo, wie die Forschung
nachgewiesen, zahlreiche Urkunden angefertigt wurden,2?
eine Bulle erstellen lieff. Diese Bulle sollte, wie das bei
den sog. Filschungen des Mittelalters meist der Fall ist,
eine vorhandene oder geglaubte Tatsache bekriftigen
helfen. Man beabsichtigte damit gar keinen Betrug, son-
dern nur die Bekriftigung einer fiir wahr gehaltenen Tat-
sache. Die Schwierigkeit liegt fiir Einsiedeln nur darin,
dafl wir, wie schon betont, erst so spat auf die Zeugnisse
fiir eine Sache stoBen, die anderthalb Jahrhunderte frither
erstmals schriftlich festgehalten wurde. Ob hier die krie-
gerischen Ereignisse des Marchenstreites (der allerdings
von 1217 bis zirka 1291 ruhte) mitgesprochen haben, oder
ob, wie wir schon angedeutet, die Entstehungsgeschich-
te statt ins 12. doch erst ins 13. Jahrhundert zu verlegen
ist, das muB vorderhand dahingestellt bleiben. Doch
scheint letztere Annahme vom paldographischen Stand-
punkt aus kaum zulidssig zu sein.

Da die Zeugnisse fiir die ,,Engelweihe” wie fiir die
Wallfahrt in die erste Hilfte des 14. Jahrhunderts her-
aufgehen, darf man die Anfinge und erste Entwicklung

21 Ringholz, 1. c. S. 219.

22 siehe Beyerle K.: Von der Griindung bis zum Ende des frei-
herrlichen Kiosters, S. 137, und a. O. in: ,Die Kultur der Abtei
Reichenau"”, Miinchen, 1925,



- 113

der Einsiedler Wallfahrt ruhig in das 13. Jahrhundert
hinaufriicken. Weiter zuriickzugehen erlauben die heute
vorliegenden Zeugnisse kaum.

Kurz sei hier auf die Schicksale der Gnadenkapelle
hingewiesen, die bis 1798 durchaus im Mittelpunkt der
Wallfahrt stand. Die alte Tradition sieht in ihr die ehe-
malige Kapelle und Klause des hl. Meinrad, iiber der
Eberhard die erste Klosterkirche baute. Auf die von P.
Romuald Bauerreis vertretene Ansicht, wonach es sich
um eine im 10. Jahrhundert errichtete Nachbildung des
hl. Grabes handle, haben wir bereits hingewiesen. Er-
wihnt sei auch die in neuerer Zeit von M. Huggler, Bern,
vertretene Ansicht, ?*> wonach die Kapelle des hl. Meinrad
zunichst im Freien stehen blieb und nur von einer Art
offener Vorhalle (Paradies) umgeben war, die der Klo-
sterkirche vorgelagert war. Spiter wire dann diese Vor-
halle in eine Kirche umgewandelt und so zum untern
Miinster geworden, wihrend die urspriingliche Kloster-
kirche das obere Miinster bildete. _

Bis 1465 scheint die Kapelle ihre urspriingliche Ge-
stalt nach innen und auBlen bewahrt zu haben. Damals
brach am 21. April in der Kapelle selbst ein Brand aus,
dem alles Holzwerk in Kapelle und Miinster zum Opfer
fiel. Auf Befehl des Bischofs von Konstanz wurde in der
Folge die Kapelle eingewé6lbt und von aullen vollstindig
ummauert, an den Eckpunkten und den Seitenwinden
wurden Streben angebracht, wie dies uns die #ltesten
noch erhaltenen Bilder, aus dem Ende des 16. Jahrhun-
derts zeigen. Bald nach 1600 lieB Abt Augustin Hofmann
die Vorderseite der Kapelle mit Bild- und Schnitzwerk
verzieren. Erzbischof Mark Sittich von Salzburg begann
1617 die Vorderseite mit Marmor einzukleiden, sein
Bruder, Graf Kaspar von Hohenems, vollendete das Werk
1632 auf den drei andern Seiten. Im Innern stand iiber

28 Die romanische Kirche in Finsiedeln” in: Anzeiger fiir
Schweiz. Altertumskunde, 1934, S. 180 ff.

Geschichtsfreund Bd. 97 _ 8



114

dem Altar das Gnadenbild, umgeben von einem silbernen
Kranz aus Rosen, daneben und dariiber waren die silber-
nen Bilder der hl. Dreifaltigkeit angebracht, wie dies alte
Bilder noch dartun. Im Jahre 1704 kam ein vergoldeter
Wolkenkranz her, ahnlich wie er heute wieder zu sehen
ist. In der Kapelle fanden sich 16 sog. Standeskerzen und
fiinf silberne Lampen, darunter eine von Konig Philipp
III. von Spanien gestiftete. Das Aeuflere der Kapelle wur-
de beim Neubau der Kirche insofern verindert, als die
zwei Pfleiler, die im alten Miinster das Gewdlbe trugen
und die seitwirts angebracht waren, nun an die Chorseite
verlegt wurden. FEnde Mai 1798 brachen die Franzosen
die Gnadenkapelle ab. Den Marmor versorgten sie in den
Kellergewdlben; ein kleiner Teil davon wurde spater von
Abt Beat Kiittel an den Hochaltar der Kirche in Gersau
gestiftet.

Erst 1815 konnte man an den Wiederaufbau gehen,
wobei nach Méglichkeit das alte Material verwendet
wurde. Die Pline stammten urspriinglich von Br. Jakob
Natter und Maler Meinrad Birchler, wurden aber durch
Baumeister Joseph Singer in Luzern umgearbeitet. An
Stelle der frithern kleinen Eingangstiire und der kleinen
seitlichen Fenster wurden die heutigen groBen Oeffnun-
gen angebracht. Die Kapelle selber wurde verkiirzt, so
dafl die Standeskerzen nicht mehr darin Platz fanden,
weshalb man sie eingehen lieB. Der provisorische Altar
wurde 1834 durch einen solchen aus italienischem Mar-
mor ersetzt, wozu Konig Karl Albert von Sardinien ein
von J. Wickart entworfenes Antependium stiftete. Schon
vorher hatte man um das Gnadenbild einen Kranz aus
vergoldeten Wolken angebracht; um 1840 kamen zwei
auf Kupfer gemalte Bilder des hl. Meinrad und hl. Konrad
her, 1876 folgten zwei von P. Rudolf Bliattler entworfene
Reliefs. Im Jahre 1889 wurde ein Mosaikboden gelegt.
Auf der Balustrade der Kapelle hatte man 1817 Figuren
von Franz Abarth angebracht, 1911 ersetzte man die drei
Reliefs der Aullenseite durch neue.



115

Mit Sicherheit darf angenommen werden, dal3 wenig-
stens seitdem an Stelle des Salvatorpatroziniums das Ma-
riens getreten war, sich in der Kapelle eine Statue der
Muttergottes befand. Diese war anfinglich wohl eine sit-
zende Madonnenstatue, wie aus der Darstellung des Ein-
siedler Konventsiegels von 1239, den Stichen des Mei-
sters E S von 1466 und dem Blockbuch von ca. 1450—60
geschlossen werden darf. Nach dem Brande von 1465,
der ja in der Kapelle ausbrach und dort alles Holzwerk
und damit wohl auch das alte Bild zerstdrte, kam das
jetzige Gnadenbild her, das auch stilistisch in diese Zeit
hineingehort. Im Laufe des 16. Jahrhunderts biirgerte sich
die Sitte ein, das Bild mit einem sog. Behang zu beklei-
den. Anfangs Mai 1798 fliichtete man das Bild vor den
Franzosen zunichst auf die Haggenegg beim Mythen, von
da kam es sodann nach Vorarlberg. Dort erwies sich eine
Restauration als notwendig. Bei diesem AnlaBl wurde das
Gesicht des Bildes schwarz bemalt. Wie aus dem damals
aufgenommenen Protokoll hervorgeht, war das Gesicht
urspriinglich fleischfarben gewesen und im Laufe der Zeit
durch den Rauch der Kerzen und Lampen und a. m. dun-
kel geworden, so daB sich die Leute seit alters gewohnt
waren, das Bild dunkel zu sehen. Erst am 29. September
1803 brachte man das Bild, das vor den Franzosen bis
nach Triest herunter gefliichtet worden war, nach Ein-
siedeln zuriick. Da vorderhand keine Kapelle da war,
riickte das Bild (von dem iibrigens schon im 17. und 18.
- Jahrhundert manche Kopien und sehr viele Abbildungen
verbreitet worden waren) immer mehr in den Vorder-
grund. Dahinter trat die ,gottgeweihte” Kapelle, auch
nachdem sie wieder aufgebaut worden, stark zuriick. An-
laBlich der tausendjihrigen Griindungsfeier des Stiftes
wurde das Bild 1934 einer sachgemilBBen Restauration, un-
ter Leitung des Schweiz. Landesmuseums, unterzogen.

Die Wallfahrt nach Einsiedeln, deren Anfinge, wie
wir gesehen ins 13. Jahrhundert zuriickgehen, erlebte im



116

15. Jahrhundert einen Hohepunkt. Thre Entwicklung hat
Ringholz in seiner Wallfahrtsgeschichte (s. o0.) eingehend
dargelegt, so dal wir uns hier auf einen allgemeinen
Ueberblick beschrinken konnen. Die Wirren der Glau-
bensspaltung hatten naturgemill ein Absinken der Wall-
fahrt zur Folge. Gegen Ende des 16. Jahrhunderts schon
setzt aber ein erneuter Aufstieg ein, was nicht zuletzt in
dem Auftreten der Mirakelbiicher seinen Niederschlag
fand. Das 17. und 18. Jahrhundert sah erneut einen Hohe-
punkt, es ist zugleich die ,klassische Zeit" unserer Mi-
rakelbiicher. Die Zeit der franzésischen Invasion von 1798
verbunden mit der zeitweiligen Aufhebung des Stiites,
dem Niederreissen der Gnadenkapelle und der Fliichtung
des Gnadenbildes brachten erneut einen Tiefstand. Im
Laufe des 19. Jahrhunderts begann sich die Wallfahrt all-
méihlich wieder zu erholen. Vor allem haben zu ihrem
Aufschwung auch die neuen Verkehrsmittel beigetragen.
Der Weltkrieg von 1914—18 mit seinen Folgeerscheinun-
gen, wirkte sich auch fiir die Wallfahrt sehr hemmend
aus und lieB die ausldndischen Pilger, die friiher beson-
ders aus Vorarlberg, Siiddeutschland und dem Elsa sehr
zahlreich gekommen waren, fast ganz verschwinden. Da-
fiir wurde der Charakter Einsiedelns als Nationalheilig-
tum starker betont.

3. Die handschriftlichen Mirakelbiicher.

Im Gegensatz zu andern Wallfahrtsorten scheint man
in Einsiedeln im Mittelalter keine Aufzeichnungen fiiber
sich ereignende wunderbare Vorginge und Gebetserho-
rungen gemacht zu haben. Wir wissen einzig von drei sol-
chen Vorgiangen, die uns Aegidius Tschudi in den sog.
Antiquitates Einsidlenses {iberliefert hat. Woher Tschudi
diese Dinge nahm, entzieht sich unseren Kenntnissen.
Der eine Fall besagt ,,wie ein halbjahriges besessenes



117

Kind, so zu U. L. Fr. Wallstatt gen Einsiedeln getragen
ward, des bésen Geistes allda entladen worden'.2* Der
Vorgang trug sich 1338 zu, als Johannes von Stein Leut-
priester und Heinrich von Ligerz Kustos in Einsiedeln
war, Der zweite wunderbare Vorgang, der schildert, wie
ein Edelmann, der Einsiedeln besuchte, von seinen Fein-
den {iberfallen und getétet wird, dann aber um seiner
Walliahrt willen die Gnade erlangt, daB er nochmals zum
Leben zuriickkehren wund beichten kann, spielte sich
ebenfalls zur Zeit des vorerwahnten Leutpriesters Johan-
nes ab. Zu dem dritten Ereignis, das zeigt, wie ein
Kaufmann aus Basel in Frankreich gefangen gesetzt und
wunderbar befreit wurde, hat vermutlich Tschudi einlei-
tend vermerkt: Es ist ouch noch ein Mirackel zu min
Johansen des pfarrers Ziten gantz lobwirdig geschichen.
AnschlieBend bringt Tschudi die wunderbare Befreiung
des Jakob Laubi aus dem Kerker in Baden, die sich 1534
zutrug.

Die Moéglichkeit bleibt durchaus offen, daf3 der ge-
nannte Leutpriester Johannes vom Stein, der auch sonst
urkundlich erscheint, 2° diese Aufzeichnungen gemacht
hat. Allem Anschein nach sind es aber die einzigen der-
artigen Nachrichten aus dem Mittelalter. Mit dem oben
genannten Bericht iiber die Befreiung Laubis im Jahre
1534 setzen die Wunderberichte des 16. Jahrhunderts ein,
die aber erst gegen Ende dieses Jahrhunderts zahlreicher
werden und uns zuerst in den gedruckten Mirakelbiichern
(s. u.) begegnen.

a) Die eigentlichen Mirakelbiicher.

Das erste handschriftliche Mirakelbuch
wurde 1619 durch den Einsiedler Schulmeister Leonhard

% Gedruckt bei: Ringholz, W.allfah.rtsgeschichte, S. 236; Stifts-
geschichte, S. 219,
%5 siehe Ringholz, Stiftsgeschichte, S. 219, Anm. 2.




118

Zingg geschrieben. 2¢ Es enthilt drei Teile. Der erste ist
tiberschrieben: ,Hernach volgen die Beschribung, sampt
den Summarischen Tiitschen Rhitmis, etlicher Wunder-
zeichen, so min gnediger Fiirst und Herr, jm Vndern
Miinster Kilchhofswertz, Anno 1614 malen lassen.”” Die
42 hier behandelten Wunderberichte sind bis auf 16 be-
reits in den {frither gedruckten Wunderberichten er-
schienen; es wird immer auch die Seitenzahl der ge-
druckten Chronik angegeben, doch stimmen die Zahlen
mit keiner der vorhandenen Chroniken iiberein. Még-
licherweise beziehen sie sich auf die Ausgabe von 1612,
die wir nur aus Haller kennen. Von den 16 noch nicht
gedruckten Wundern gibt der Schreiber am Schlusse eine
Uebersicht, damit ,,ob man die Legendam D. Martyris
Patroni nostri khonfftiger Zeit von neuwem trucken
wollte lassen, derselbigen nit vergessen wurde”.

Wir geben hier als Probe ,,Das Sechste Stuck".?” Der

Inhalt:
,Johann Theobald von Kiissenberg

Ritter, Sant Johanns Ordens werth,

Ward ledig vB des Tiircken raach
So bald er sich hierher versprach.

Volgt der Text. |

Ich Hans Theobald Gil von Gissenberg, Ritter Sant Jo-
hanns Ordens Commenthiir der Heuser Tobel und Veld-
kirch, ward gefangen worden von dem Tiirckhen auff den
2. Tag Brachmonats, jm 1531. Jahr. Da hab ich mich zue
unser Lieben Frawen zue den Eynsidlen verheiflen, und
was ich von dem Tiircken entlediget worden.” (S. 18.)

Der zweite Teil enthilt unter der Ueberschrift: ,,Vol-
gent etliche neuwe Wunderzeichen’ 25 Berichte aus den
Jahren 1610 bis 1618, die von lebenden Zeugen oder aus
den Geliibdetafeln entnommen wurden. Es wird jeweilen
ganz kurz und summarisch der Inhalt voraufgeschickt,

26 Stiftsarchiv A. SE (8) 1.
27 Findt sich jn der Legend Fol. 178.



119

worauf die eigentliche Schilderung der Begebenheit folgt.
Ein dritter Teil (paginiert 1—70) trigt den Titel: ,Her-
nach volgen etliche (Gnaden und) Wunderzeichen, noch
bis hero nie im Truck ausgangen, so der Allmichtige
Gott, vermittels gethreuwen vorbitts MARIAE der Aller-
sehligsten und alle Zeit {ibergebenedeyeten Jungkirawen
und Himmels Konigin, in der Alten von Gott selbs ge-
weiheten H. Capell zue den Einsidlen, an vil Frommen
beider Geschlechts Christen, gewiircket hatt: Seind mit
Glaubwiirdiger Attestation authentisiert worden.” Es
handelt sich um 26 Wunderberichte, die sich in den Jah-
ren 1592 bis 1618 zugetragen, die P. Benedikt Ammann
zusammengetragen hat und die er durch Jacob Hauser,
Dekan und Pfarrer von Zug, sowie Apostolischen Protho-
notar, beglaubigen lie. Wir stoflen hier erstmals auf die
Tatsache, daBB man die Berichte durch eine glaubwiirdige
kirchliche Personlichkeit authentisieren lie, um ihnen so
erhohte Glaubwiirdigkeit zu verschaffen. Die den Be-
richten vorangesetzten Titel geben jeweilen kurz den
Inhalt an. Fast alle der hier gebrachten Erzahlungen
wurden spater gedruckt.

Erst aus dem 18. Jahrhundert haben wir wieder Zu-
sammenstellungen dieser Art vor uns. Eine erste trigt
den Titel: Collectiones miraculorum Thaumaturgae Ein-
sidlensis, in qua non tam ordo temporis, quam materiae
servatur. 2* Es werden hier die Wunderberichte ahnlich
wie in den gedruckten Chroniken nach Gegenstinden in
17 Klassen geteiit; die ersten 7 Nummern der 1. Klasse
fehlen. Es handelt sich durchwegs um Wunder, die in den
gedruckten Chroniken sich ebenfalls finden. Um die nim-
liche Zeit, d. h. ¢. 1720 lie man durch einen Jesuitfen P,
Schréter 2° eine Zusammenstellung der Wunder abfassen.

3 A, SE (7) 1. — Folio, 108 Seiten; doch fehlen die ersten
vier Seiten. ]

2 Ein Johann Schréter aus Raron erscheint 1676 als Def ndent
in einer Disputation am Jesuitenkollegium in Brig. Ob dlesej aber



120

Eine Bemerkung ,,tum sermonis nitore, tum materiae satis
praeclara, ordine tamen arbitrario’ 148t vermuten, daf3
man hauptsichlich der lateinischen Sprache halber diese
Arbeit anfertigen lieB, die in der Folge, vermutlich der
willkiirlichen Anordnung wegen, nicht weiter verwertet
wurde. Die Wunderberichte, die alle gedruckt in den
Chroniken vorliegen, sind ohne Titel, nur durch einen et-
was groBern Zwischenraum voreinander getrennt. Die Ar-
beit tragt den Titel: Collectio Miraculorum Thaumaturgae
Einsidlensis auctore D. Schroeter. 3 Ob man im 18. Jahr-
hundert nochmals daran dachte, eine lateinische Ausgabe
der Mirakel zu veranstalten, wie dies 1665 geschehen
war, 148t sich beim Mangel weiterer Nachrichten, nicht
sagen.

Der um die Erforschung der Klostergeschichte sehr
verdiente P. Mauritius Symian von Bellfort (Kt. Grau-
biinden) stellte in seinen spitern Jahren (er starb 1769)
in zwei Bénden eine Sammlung von Wunderberichten in
lateinischer Sprache zusammen, die den Titel trigt: Mi-
racula Divae Thaumaturgae Einsidlensis ab anno 1660 ad
annum usque 1751 Latine reddita. 3! Der erste Band ent-
halt zunachst eine Widmung an Gott und an Maria, sowie
eine Vorrede an den Leser, aus der hervorgeht, daf} die
Arbeit als eine Fortsetzung der s. Z. von P. Paul Bet-
schart 1665 herausgegebenen lateinischen Wunderberich-
te gedacht war. Es werden aus der Zeit vor 1660 noch
eine Anzahl bisher unverdffentlichter Wunder vorauige-
schickt (81 S.), worauf die eigentliche Arbeit beginnt, die
die Wunder nach Dekaden bringt. Es werden dabei fiir
je 10 Jahre die bedeutenderen Wunderberichte geboten,

dem Orden angehérte, resp. spiter ihm beitrat, entzieht sich unserer
Kenntnis. Siehe Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Léndern
Deutscher Zunge. Miinchen-Regensburg, Manz, 1921, III, S. 182, An-
merkung 3.

s A, SE (7) 2. — 8¢, 280 S.
31 A, SE (7) 3 und 4 LXXXI und 509 resp. 904, wozu mnoch
60 Seiten fiir die Zeit von 1750—60 kommen,



121

von denen manche in den bis dahin gedruckten Chroniken
sich nicht finden. Dem zweiten Bande ist eine Apologia
beigefiigt, die 1749 verfaBt, diese chronologische Art der
Behandlung gegeniiber der bisher in den gedruckten deut-
schen Chroniken gebrauchten, wonach die Wunder in Klas-
sen abgeteilt wurden, verteidigt. Wie eine beigefiigte Rand-
bemerkung besagt, richtet sich diese Apologie hauptsich-
lich gegen P. Meinrad Brenzer, der damals (1750) eine
Neuausgabe der franzosischen Chronik besorgte. Dieser
Apologie blieb der Erfolg versagt, denn auch die spitern
Chroniken hielten an der bisherigen Art der Darstellung
fest. Die von P. Mauritius begonnene Arbeit, die andere
bis 1760 fiihrten, blieb aber ungedruckt, denn offenbar
versprach man sich von einer lateinischen Darstellung

nicht mehr den Erfolg, den sie noch im 17. Jahrhundert
haben konnte,

b) Die Mirakel-Protokolle.

Zu diesen handschriftlichen Mirakelbiichern im
eigentlichen Sinne, gesellt sich noch eine zweite Gruppe
handschriftlicher Aufzeichnungen, niamlich die Protocolla
miraculorum, die, wie ihr Titel besagt, eigentliche Proto-
kolle iiber wunderbare Vorginge darstellen. Der erste,
der damit begann, war P. Kolumban Ochsner. Dieser hat-
te sich von 1639—41 in Rom aufgehalten, um die Rechte
zu studieren. Hier hatte er wohl die Anregungen erhalten,
die ihn bestimmten, die von Piigern berichteten Gebets-
erhorungen und Wunder in juristisch einwandfreier Form
festzuhalten. Zugleich mit P. Konrad Hunger wurde er
am 24. April 1649 zum Apostolischen Notar ernannt und
erhielt von seinem Abte den spezicllen Auftrag, die sich
ereignenden wunderbaren Vorginge zu protokollieren. So
legte er sein ,Protocollum Miraculorum Beattissimae Vir-
- ¢inis Mariae Einsiedlensis” an, das lateinisch gefiihrt



122

wurde. *2 Die erste Protokollierung fand am 6. April 1649,
die letzte am 6. November des gleichen Jahres statt. P.
Kolumban hat insgesamt 26 Berichte aufgezeichnet. Um
seine Art des Vorgehens zu charakterisieren, geben wir
gleich den ersten Eintrag (in Uebersetzung) wieder.
sMichael Mayer aus der Stadt Horb am Nekar gebiirtig,
bekam als Knabe von 7 Jahren von zwei schlechten
Frauen einen verhexten Trank, so daBl er in der Folge
nicht blo lahm wurde, sondern auch so gekriimmt, da@3
er weder aufrecht stehen noch gehen konnte. Ueberdies
litt er durch 14 Jahre am ganzen Korper schwerste
Schmerzen, die mit dem wachsenden resp. abnehmenden
Mond wuchsen resp. abnahmen. Im Jahre 1642 machte
er das Geliibde einer Wallfahrt nach Einsiedeln. Als er
sich bald darauf auf den Weg machte, fiihlte er alle
Schmerzen schwinden und erfiillte so im gleichen Jahre
sein Geliibde.

Dies hat mir P, Columban Ochsner, der vorgenann-
te Michael Mayer, als er Einsiedeln zum zweiten Male
besuchte, nachdem er gebeichtet hatte, unter einem Eide
bezeugt. Geschehen im Jahre 1649 den 6. April, nach-
mittags ungefahr um 4 Uhr, im Kloster Einsiedeln, in der
Kapelle des hl. Mauritius. ,,P. Kolumban fiigt eigens bei,
dafl er in diesem Falle noch nicht Notarius war. In an-
dern Fillen bemerkt P. Columban, daBl die Leute ver-
sprachen, einen authentischen Bericht einzusenden; gele-
gentlich werden auch von den ,,Begnadeten’” noch Augen-
zeugen mitgebracht.

Wiahrend P. Kolumban seine Tatigkeit mit Ende 1649
wieder einstellte, war der mit ihm am gleichen Tag zum
Apostolischen Notar ernannte und mit der Aufzeichnung
der Wunder betraute P. Konrad Hunger ausdauernder
in seiner Tatigkeit. Er begann sein ,Protocollum Miracu-
losorum Beneficiorum, quae Divinissima nostra Einsid-
lensis variis temporibus impertita est miseris mortalibus

32 Heft in Folio, 18 S. — A, SE (8) 2.



123

ad S. eius Aedem in Eremo vota nuncupantibus’ 33 den
29. April 1649 mit einer Vor- und Lobrede an Maria. Die
erste Aufzeichnung machte er den 8, Mai 1649, die letzte
von den ungefihr 200 den 2. Oktober 1657. Auch er be-
folgt die gleiche Methode wie sein Mitbruder, nur be-
gniigte er sich spiter damit, den Tag und nicht mehr wie
anfinglich auch die Tageszeit anzugeben. Besonders aus-
fithrlich berichtet er iiber die Vorginge anldBlich des er-
sten Villmergerkrieges 1656 (S. 163—171).

Fir die folgenden 40 Jahre fehlen leider die Auf-
zeichnungen. Es scheint fast, als ob nach P. Konrad nie-
mand mehr das Protokoll weiterfithrte, denn als P. Chri-
stoph zur Gilgen 1697 die Fortsetzung aufnahm, beniitzte
er den Band seines Vorgingers (S. 189—224). Aber auch
P. Christoph konnte nur zwei Jahre (1697/98) seines Am-
tes walten, dann wurde er nach Bellinzona gesandt. Erst
nach seiner Riickkehr wurde er 1711 wieder mit der Auf-
zeichnung der Mirakel betraut. Er bemerkt aber, daf} in-
zwischen viele Zettel verloren gegangen seien, besonders
nachdem P. Johann Baptist Rélli 1710 gestorben sei. Of-
fenbar hatte sich dieser inzwischen mit diesen Dingen zu
befassen, wenn er auch keine Aufzeichnung machte. P.
Christoph trug zu den 24 Berichten, die er vorher schon
aufgezeichnet, damals noch einige (13) nach, die bis 1713
reichen. Im folgenden Jahre nahm ihm der Tod die Fe-
der aus der Hand. Erst 1720 wurde P. Plazidus Beurret
mit der Weiterfithrung der Aufgabe betraut. Er legte ein
neues Buch an, das er betitelte: , Miracula, Beneficia et
Gratiae abs Augustissima nostra Einsidlensi Thaumaturga
miseris Mortalibus ad S. eius aedem in Eremo Vota
nuncupantibus impertita atque ad Maiorem eius hono-
rem et gloriam in unum collecta et conscripta.” ** Er
begann seine Titigkeit den 17. Februar 1720, griff aber
bis 1713, wo sein Vorginger aufgehdrt hatte, zuriick und

3 A, SE (8) 3. Folio, 189 S,
# A, SE [8] 4, Folio, 73 S.



124

fiihrte sie bis 1725. Dann scheint man diese Tatigkeit wie-
der eingestellt zu haben, denn weitaus der gréBere Teil
des von P. Plazidus begonnenen Buches ist leer geblieben.
Erst 1747 ging man neuerdings wieder daran, ein Proto-
koll anzulegen, ** dessen Titel lautet: Miracula seu Gra-
tiae singulares magnae Thaumaturgae Dominae nostrae
Eremitanae deprecatione, supplicibus mortalibus ad sus-
cepta vota divinitus impetrata et a constituto desuper
Notario P. Matthaeo Ruoff fideliter consignata., Wihrend
P. Plazidus Beurret in seiner Vorrede sich nur wegen
seines mangelhaften Lateins (allerdings in einer so ele-
ganten Art und Weise, daBl man ihm nicht leicht glaubt)
entschuldigt, schickt P. Matthius seinen Aufzeichnungen
eine ldngere Einleitung voraus, in der er zunichst von
~den Wundern im allgemeinen handelt und sodann die
Kennzeichen angibt, an denen man ein wahres Wunder
erkennen konne. Er wendet sich auch gegen die ,,Neue-
rer’ die behaupten, es gebe keine Wunder mehr und legt
dar, daB auch jetzt noch Wunder vorkommen. P. Matt-
haus begann seine Aufzeichnungen den 7. August 1747.
Im Gegensatz zu seinen Vorgingern, die stets lateinisch
schrieben und nur dort sich des Deutschen bedienten, wo
sie Aktenstiicke (Briefe, Attestate) in dieser Sprache ein-
fiigten, schreibt P. Matthius deutsch. Er beschrinkt sich
in der Regel darauf, den Tatbestand anzufiihren, ohne ei-
nen Eid zu fordern oder Zeugen anzugeben. Er schliefit
1752 (mit Nummer 78) seine Titigkeit mit der Bemerkung,
daBl die bis dahin notierten Wunderberichte der neuen
Ausgabe der Chronik von 1752 einverleibt seien, ebenso
fanden sie sich in der franzdsischen Ausgabe, die er 1750
mit Hilfe eines Elsissers in Druck gegeben habe. Mit dem
2. September 1752 begann P. Coelestin Choullat seine
Aufzeichnungen, die er bis 1761 fiihrte (Nummer 78 bis
108), worauf P. Augustin Feuerstein die Fortsetzung be-
sorgte (Nummer 109—184), dann folgt von 1775 an P.

3 A, SE (8) 5. Folio, unpaginiert,




125

Othmar Ruepp, der bis 1779 seines Amtes waltete. (Num-
mer 185—208); drei weitere Nummern sind vom damali-
gen Archivschreiber Wolfgang Dietele eingetragen. Mit
1779 schliefit dieser Band.

1780 beginnt der letzte Band der Mirakelprotokolle,
iiberschrieben: Continuatio Miraculorum et Gratiarum
Beatissimae Mariae Gloriosae Thaumaturgae Einsidlen-
sis, ** Zu Eingang finden wir eine Kopie der Einleitung,
die dem vorangehenden Band beigegeben ist. Registrator
war immer noch P. Othmar Ruepp, doch schrieb die Auf-
zeichnungen (bis 1781; 15 Nummern, die z. T. noch vor
1780 liegen) der Archivschreiber Wolfgang Dietele. Mit
1782 begann P. Alois Jauch seine Titigkeit als Registra-
tor (S. 34—61; Nummer 16—19), dann folgte von 1784
an P. Philipp Borsinger, der aber 1790 seine Arbeit ein-
stellte (S. 63—69). Alsdann blieben die Dinge liegen, bis
man 1840 wieder daran ging, zunichst die Liicken auszu-
filllen. Eine Hand trug damals sieben Wunder ein, die sich
in der Zeit von 1818 bis 1834 ereignet hatten. Dann fol-
gen sich verschiedene Hiande, die bis 1864 weitere 42
Félle registrierten. Damit héren die Mirakelprotokolle
endgiillig auf. ‘

Ueberblicken wir die Tiatigkeit der Registratoren
seit 1649, so ist zu sagen, dall man sich Miihe gab, die Vor-
ginge, soweit es moglich war, glaubwiirdig zu erfassen
und ohne Umschweife und unnétige Breite zu berichten.
Wenn man auch in spiterer Zeit nicht mehr jene juri-
stische Genauigkeit beobachtete, wie wir sie bei den er-
sten Registratoren treffen, so wirken auch die spatern
Niederschriften durchaus vertrauenswiirdig. Viele der
hier aufgezeichneten Berichte wurden in der Folge in
die gedruckten Chroniken aufgenommen, doch sind uns
manche nur in diesen Protokollen iiberliefert. Wir haben
daher auch diese fiir unsere Untersuchungen herange-
zogen.

% A. SE (8) 6. Folio, 157 beschriebene Seiten,




126

c) Die Mirakel-Attestate.

Wahrend die Aufzeichnungen vor 1800 meist auf di-
rekte Zeugnisse zuriickgehen, treten uns in jenen des 19.
Jahrhunderts vorab schriftliche Zeugnisse oder Attestate
entgegen, die meist in chronologischer Reihenfolge in das
alte, 1780 angelegte Protokoll eingetragen wurden. Diese
Art leitet iiber zu einer dritten Ueberlieferungsmethode
der Mirakel, den sog. ,,Attestata Miraculorum et gratia-
rum.”’ Hier handelt es sich um eine Sammlung authenti-
scher Aktenstiicke, die iiber einzelne wunderbare Vor-
gange usw. eingingen. Es liegen 8 Faszikel vor, von denen
der erste (A. SE 1) die Zeit von 1531—1700 mit 15 Stiik-
ken, der zweile (A. SE 2) die Jahre 1701—1727 mit 44
Stiicken, der dritte (A. SE 3) die Jahre 1728—40 mit 45
Stiicken, der vierte (A. SE 4) die Jahre 1741 bis 1760
mit 48 Stiicken, der fiinfte die Jahre 1761—1779 mit 64
Stiicken, der sechste die Jahre 1780—1850 mit 38 Stiik-
ken umfafBit (A. SE 6). Der folgende (A. SE 9) — zwischen
hinein sind die Collectiones und Protocolla miraculorum
eingereiht — greift nochmals bis 1800 zuriick und reicht bis
1887 (54 Stiicke), wahrend der letzte (A. SE 10) die Fort-
setzung von 1893—1932 (32 Stiick) enthilt. Von den hier
berichteten Tatsachen sind manche der vor 1800 gesche-
henen in den Chroniken gedruckt, von den spidtern hat
der eine oder andere Bericht in der von P. Odilo Ringholz
herausgegebenen Wallfahrtsgeschichte Aufnahme gefun-
den. Wir haben auch diese Attestate in unsere Untersu-
chung miteinbezogen. Neuestens wurde in der Gnadenka-
pelle ein sog. Bittbuch hinterlegt, das die Gebetsempieh-
lungen, nicht aber Erhérungen enthailt.

4, Die gedruckten Mirakelbiicher.

a) Die deutschen Ausgaben.

Einsiedeln hat schon sehr frith die Buchdruckerkunst
in den Dienst seiner Wallfahrt gestellt. Es ist, soweit heu-
te feststeht, der erste Ort in der Schweiz gewesen, der



127

einen Druckauftrag erteilte, indem es zwischen 1450 und
1460 (moglicherweise in Basel bei Leonard Isenhut) ein
Meinradsleben, das sog. Blockbuch, drucken lieB. Dieses
liegt heute noch in zwei Ausgaben vor, die sich durch die
Zahl der Bilder (Miinchen 47, Einsiedeln 48 und je zwei
Wiederholungen) sowie durch die Kolorierung der Bilder
von einander unterscheiden. Der Verfasser bringt zu-
nidchst eine kurze Inhaltsangabe der Legende und eine
Empfehlung des Biichleins und der Wallfahrt, worauf von
S. 3—42 die eigentliche Meinradslegende folgt; die Sei-
ten 44—50 enthalten die Geschichte der Klostergriindung
und die Engelweihelegende, woran sich S. 44—50 die En-
gelweihbulle mit einer Beschreibung der Engelweihe und
ein Gebet zu Maria anschlieBen. Vor allem durch seine
Bilder hat dieses Meinradsleben bis ins 17. Jahrhundert
herein nachgewirkt, indem hier die Vorlagen geholt wur-
den fiir die im letzten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts bei
Michael Furter in Basel gedruckten Meinradsleben, wo-
von drei deutsche und zwei lateinische Ausgaben, letztere
von 1496, sich erhalten haben. Die hier verwendeten
Holzschnitte kehren bis 1619 immer wieder. Abweichend
davon steht ein ca. 1490 bei Hans Mayr in Niirnberg ge-
drucktes Biichlein: ,,Das ist die wallfahrt zu den Einsideln
vnd die legend Sant Meinrat”, dessen 27 Bilder in Quer-
format gehalten sind. Auch hier ist am SchluBle die En-
gelweihlegende und Engelweihbulle gedruckt. Fast gleich-
zeitig erschien bei Friedrich Riederer in Freiburg i. Br.
+Sant Meinradtz leben mit sampt den Rémischen applas-
bullen und vollkomen Harkomen des loblichen gotzhus
Einsideln.” Bei Riederer wurden auch Wallfahrtsscheine
und Kopien der Engelweihbulle gedruckt. **

Das Meinradsleben wurde im 16. Jahrhundert zu-
nichst 1544 bei Johannes Spiegel in Luzern neu aufgelegt.

3 Siehe Benziger, Geschichte des Buchgex"verbes im Fiirstlichen
Benediktinerstifte U. L. Frau von Einsiedeln, Benziger & Co., 1912,
S. 36 ff.



128

Auch hier bilden die Engelweihbulle Leos VIII., wozu
noch die Bestitigung derselben durch Pius II. und eine
Schilderung der Engelweihe kommen, den AbschluB3, Die
folgende Ausgabe des Meinradslebens, die 1567 bei Stei-
fan Graff zu Freiburg i. Br. erschien, bringt nun als Fort-
setzung zu Meinradsleben und Engelweihbulle erstmals
einige Wunderberichte (S. 65 ff.) In der ,,Vorred in die
nachfolgende wunder Zeychen” wird, wie {ibrigens schon
in der Vorrede zum ganzen Biichlein, darauf hingewiesen,
dafl ,deren Miracklen werend on zal, so sy alle viige-
schryben. Aber des schribens und truckens wurde kein
ende werden.” Wenn {ibrigens die aufgefiithrten nicht hin-
reichen wiirden, einen von der Hilfe Mariens zu iiberzeu-
gen, dann wiirde auch weit mehr nichts niitzen. Es habe
ibrigens schon immer, im Alten Bunde wie heute noch
Leute gegeben, die an solche Dinge nicht geglaubt haben.
Es vermeinten aber auch gewisse Leute, es sei der Teu-
fel, der durch solche Blendwerke die Menschen verfiihren
wolle. Aber ,,der Teufel hat nit die art, das er ein gloubi-
gen presthafftigen lamen, krummen gesundt mache, son-
der er verderbte lieber den menschen mit lyb und Seel.”

Der Autor, P. Ulrich Wittwiler, der spitere Abt,
bringt im Folgenden die vier wunderbaren Begebenheiten,
die uns Tschudi, auf den er sich in der Vorrede auch be-
ruft, in seinen Antiquitates Einsidlenses {iberliefert hat
und die wir bereits kennen lernten. Es handelt sich um
die drei Begebenheiten, die sich unter dem Leutpriester
Johannes von Stein um 1338 zutrugen, sowie um die Be-
freiung des Jakob Laubi aus dem Kerker in Baden 1534.

Merkwiirdigerweise werden in der folgenden Aus-
gabe des Meinradslebens, die P. Joachim Miiller 1577
wahrscheinlich bei Abraham Gemperlin in Freiburg i. Ue.
(sie stimmt weitgehend mit der folgenden von 1587 {iber-
ein), erscheinen lieB, diese Wunderberichte wieder weg-
gelassen. Dafiir wird (S. 60—115) das ,Leben vnnd Ley-
den des heiligen Hauptmans Mauritii vnd seiner



Meisters E. S.

ich von 1466)

Die kleinere Madonna des

(St






129

Gesellen. Des heiligen Kiinigs Sigismundi. Des heiligen
neunjarigen Knaben Justi. Des heiligen Einsidels Geroldi.
Vnnd des heiligen Bischoffs Wolffgangi angehingt. Erst
mit der 1587 bei Abraham Gemperlin in Freiburg i. Ue.
erschienenen ,,Histori vom Leben vand Sterben deB H. Ein-
sidels vnd Martyrers S. Meinradts” setzen die Wunderbe-
richte zugleich mit einem kurzen Ueberblick iiber die
Klostergeschichte ein, welch letzterer der 1494 durch De-
kan Albrecht von Bonstetten in Ulm bei Hans Reger her-
ausgegebenen ,loblichen Stifftung des Hochwirdigen
Gotzhus Ainsideln vnser lieben frowen"” entnommen ist.
Schon der Untertitel: ,,Auch von dem Anfang, Auifgang,
Herkommen vnd Gnaden der H. Wallstatt vad Capell vn-
ser lieben Frauwen, Desgleichen von der ordentlichen
Succession aller Prelaten desselben Gottshaus zu den
Einsidelen, sampt etlichen herrlichen Wunderwercken,
die Gott der Herr allda durch sein gebenedeyte Mutter
Maria gewirckt hat” weist darauf hin. Am Schlule (S.
81—141) finden sich die Leben der Patrone wieder,

Dem Teil, der die Wunderzeichen enthilt (er hat
eigene Paginierung) ist ein eigener Titel: , Warhafftige
Verzeychnus etlicher mercklicher Wunderzeichen, welche
Gott der Allmichtig durch das Fiirbitt der Hochgelobten
Jungfrauwen MARIAE bey der heiligen von Gott ge-
weychten Capell des Gottshaus zu den Einsidlen vnd an-
derstwo an den Bilgeren, so dahin wallend, je zun zeyten
gewiirckt hat” mit einem kleinen Holzschnitt, die Unbe-
fleckte Empfangnis zeigend, vorangestellt. Die Vorrede
P. Joachims lehnt in ihrem apologetischen Teil an jene
von 1567 an. Er bemerkt, dal es seinem Abte ,zu férde-
rung Gottes und seiner lieben Mutter Marie ehren und
frommer Christen andacht dienstlich und nutzlich gedunk-
ket, das man zu dem Biichlein von S. Meinrads Leben
verzeichnen vnd trucken solte etliche sonderbare grofle
~ Zeychen, welche in gemeldter Kirchen wvnd Capellen
treuwlich vnd warhafftiglich in Tafflen, Brieffen vnd Ge-

Geschichtsfreund Bd. 67 ' 9



130

méihlen verzeichnet von allen Bilgeren offentlich gesehen
werdend.” Auf 80 Seiten finden sich 53 Wunder verzeich-
net. Gelegentlich wird in der Ueberschrift kurz auf den
Inhalt hingewiesen, wie z. B. beim ersten: ,,Wie ein halb
jarig besessen Kindt so zu unser lieben Frauwen Walstatt
gehn Einsidlen getragen wardt des bosen Geists allda ent-
laden worden'’; meist steht aber nur die Ueberschrift: ,,Ein
ander Wunderzeichen", ,,Ein ander herrlich Wunderzei-
chen” usw. obenan. Abgesehen von einigen altern Wun-
derzeichen (zunachst jenen vier, die sich schon 1567 fin-
den) gehoéren alle dem 16. Jahrhundert und hier wiederum
die meisten der Zeit um 1579 an, also den unmittelbar
dem Druck voraufgehenden Jahren. Es wird darum auch
meist vermerkt, wie man in den Besitz der berichteten
Tatsache gekommen, gelegentlich wird auf beider Kapelle
aufgehangte Tafeln verwiesen. Zum SchluB} findet sich ei-
ne , Erinnerung” an den ,,christlichen gutherzigen Leser"”,
worin auf das Wirken Gottes an der geheiligten Statte
durch die Fiirbitte Marias hingewiesen und bemerkt wird,
daB dafiir schon die groBe Zahl der Pilger den besten Be-
weis liefere. ,,Es bezeugens auch die menge der ketten,
der wiaxin Bilderen, die Krucken, vnd ander dergleichen
Gedenkzeichen neben wvnzihlichen herrlichen Ornaten,
Kleinodien und Gaaben, so fromme Leuth ohn vnderlafl
zur Dankbarkeit daher bringen.”

In der ersten Ausgabe der ,Historia von dem Leben
vnnd Sterben des H. Einsydels vnnd Martyrers S. Mein-
rads. Auch von dem Anfang, Auffgang, Herkommen vnnd
Gnaden der H. Wallstatt, Capellen, vnd Gottshaus vnser
lieben Frawen zu den Einsydeln. Endlich selbigen Gotts-
hauses vnnd Capell Prelaten, Wunderwercken vnd Pa-
tronen”, die bei , Leonhart Strauben Wittib"” zu Konstanz
im Jahre 1606 erschien, behielt man die frithere Eintei-
lung noch bei, aber &duBerlich ging man zu dem kleinen
Format iiber, das in der Folge verwendet wurde. Hier fin-
den sich auch die Holzschnitte (die in den zwei folgenden



131

Ausgaben allerdings nochmals zuriickkehren) nicht mehr,
sondern Paul Stacker in Miinchen schuf dafiir sowohl das
Titelblatt als auch die Ansicht der Gnadenkapelle wie die
Bilder der hl. Patrone, die deren Leben vorangestellt sind.
Das Meinradsleben und die kurze Klostergeschichte rei-
chen bis S. 112, worauf der gleiche Titel fiir die Wunder-
werke folgt wie 1587, auch die Vorrede von P. Joachim
Miiller ist wortlich {ibernommen, wie auch die ,,Erinnerung”
am SchluB. Zu den aus der voraufgehenden Ausgabe iiber-
nommenen Wunderzeichen gesellen sich 49 neue, die bis
1605 gehen (S. 113—374). Daran schlieBt sich dasLeben
der hl. Patrone an (mit eigener Paginierung). Haller *® be-
merkt, daB 1612 eine neue Ausgabe erschienen sei, Bis
jelzt fand sich aber kein Exemplar davon.

Die folgende Ausgabe von 1619, die wiederum in
Konstanz bei Jacob Straub erschien, trigt den Titel:
nwVnser liebe Fraw zue Einsidlen, das ist: Von dem Leben
des H. Einsidels vnd Martyrers Meinradi, von dem anfang,
aufigang vnd wunderwercken der altten heiligen, von Gott
geweiheten Capell vnser lieben frawen vnnd des fiirst-
lichen Gottshauses zue den Einsidlen in Schweytz. Anno
Dni M.DC.XIX." Der Titel, sowie die den Wunderwerken
vorangestellte Ansicht der 1617 mit Marmor verkleideten
Fassade der Gnadenkapelle sind in Kupfer gestochen,
daneben finden sich im Meinradsleben nochmals 16 der
alten Holzschnitte. Auch hier ist (S. 137) die Vorrede
P. Joachim Miillers vorangestellt, Zu den alten Wunder-
zeichen (S. 148—434) gesellen sich 34 neue, die bis 1618
reichen.

Die 1630 wiederum bei Leonhard Straub in Konstanz
erschienene Ausgabe weist zwar einen neuen Satz auf
(640 Seiten statt 579, wie 1606), sonst aber ist der Inhalt
vollstindig gleich. Auch hier kehren die alten Holz-
schnitte noch einmal wieder, um dann fiir immer zu ver-
schwinden. Mit der folgenden Ausgabe sollte aber auch

38 Bibliothek der Schweiz. Geschichte III, S. 387.



132

sonst ein neuer Weg beschritten werden, denn damit
wurde die bisherige Form der Meinradslegende, wie sie
sich seit zirka 1450 erhalten, aufgegeben, und an ihre
Stelle tritt nun die sog. Einsiedlerchronik.

“Mit der Neubearbeitung wurde P. Konrad Hunger
beauftragt, den wir bereits als Apostolischen Notar und
Registrator der Wunder kennen lernten. Zunichst mag
auffallen, daBl zwischen der vorgenannten Ausgabe (1630)
und der neuen (1654) fast ein Vierteljahrhundert verstrich.
Es mag dies mit duBern Ursachen zusammenhingen, in-
- dem das Stift unter Abt Plazidus Reimann (1629—1670)
in den sog. Schwyzerhandel verstrickt wurde, der von
1637 bis 1645 dauerte, dem im folgenden Jahr ein nicht
minder heftiger und langwieriger Streit um die geistlichen
Rechte mit Konstanz folgte. In diesen zum Teil sehr be-
wegdten Zeiten (DreiBigjahriger Krieg!) litt die Wallfahrt
stark.
| Schon der Titel 148t die Neuordnung erkennen. In
der weitschweifigen Art der Zeit vermeldet er: ,,Vnser
liebe Fraw zu Einsidlen [ Das ist: Kurtze Chronica oder
Geschichtbuch von dem Vrsprung der Vhralten Welt-
beriihmten, vind von dem Herren Christo selbsten geweyh-
ten vnser lieben Frawen Capellen. Auch dero dem
Heiligen Apostolischen Stuhl ohnmittelbar angehérigen
vnd del H. Rémischen Reichs Gefiirster Stifft vnd Gotts-
hauses Einsiedlen St. Benedicten-Ordens in dem Schwey-
tzerland. Auff ein newes vbersehen, gebessert vnd mit
mehr als 200. schonen jiingsthin beschehenen Wunder-
wercken gemehrt durch Herren P. Conradum Hunger,
Capitularen vnd Notarium daselbsten.” Gedruckt wurde
die Chronik 1654 (ein Exemplar des Stiftsarchivs tragt die
Jahrzahl 1653) zu Luzern bei David Hautt. In der Vor-
rede macht der Herausgeber darauf aufmerksam, weshalb
er sich der Arbeit unterzogen. Es geschah zur Ehre
Gottes, Marias, aber auch des hl. Meinrad und des von
Gott geweihten Ortes. ,Vnd letstlich was groBer hoch-



133

entsetzlicher Wunderthaten die Go6tiliche Allmacht, ver-
mittelst der krifftigen Vorbitt erstgesagter groBmachtig-
sten Himmelskdyserin Mariae anfinglich gewiirckt habe
und noch heutigen Tag zu Leibs vnd der Seelen Heyl
aller allhero wallenden Pilgramben wiircke.” Abschlies-
send meint der Herausgeber: ,Du hast allhie ein lustiges
Historibuch, in dessen Ablesung du deine Zeit nutzlich
zubringen kanst, ein Buch, welches dir deinen Geist er-
frischen, und dich zur Andacht gegen Gott vnnd seiner
werthen Mutter anziinden wird; ein Artzneybuch, welches
dir zeiget, welcher Orten gewisse Receptmittel zu del
Leibs vnd der Seelen Heil zu finden seyen; auch hast du
ein Glaubens Lehrbuch, dardurch jene drey zur Seeligkeit
nothwendige Tugenden der Glaub, Hofinung vnd die Liebe

gemehret vond erhalten werden.”

Hunger bringt in einem ersten Teil (S. 1—50) das
- Leben des hl. Meinrad, handelt sodann im ,andern” Teil
wvon Erbawung des Gottshauses, Gottlicher Weyhung
der Heyligen Capellen; von Pibst- vnd Kiyserlichen Be-
freyungen, auch von Succession der Einsidlischen Prila-
ten” (S. 51—152). Der weitaus groBte Teil aber handelt
n,von den Wunderwercken, so bey Anrufung V. L. Frawen
zu FEinsidlen geschehen (S. 153—535). In einer Vorrede
zum 3. Teil weist der Autor darauf hin, dafl dieser 3. Teil
gleichsam die Bestitigung und Bekraftigung der beiden
voraufgehenden Teile bilde, zugleich aber auch eine Be-
kraftigung des Glaubensartikels von der Anrufung der
Heiligen und dem Wallfahren darstelle. ,Es ist aber die
anzahl diser wunderthitigen Gnaden inmassen grof3 (zu-
mahlen dergleichen Zeichen allhie gleichsamb tiglich vor-
tibergehen, anderst als an anderen heyligen Orthen zu
geschehen pflegt), daB ich mit denen allein, so ich auBert
disen gegenwértigen noch bey handen hab, auch auflert
denen, so entweder nicht angezeiget, oder nicht auff-
gezeichnet worden, oder ander wegs, als durch vilfaltige
Brunsten u. zugrunde gegangen seind, ein groBles justes



134

Buch anfiillen kéndte.” Zur groBern Erbauung des Lesers
schickt der Autor jedem Kapitel ,,ein andichtiges Spriich-
lein aull den heyligen Vittern, deren der beste Theil
vnsers Ordens gewest”, vorauf.

Bei der Wiedergabe der Wunderzeichen schligt Pater
Konrad einen neuen Weg ein. Er verldt die bisher ge-
brauchliche chronologische Aneinanderreihung der Vor-
ginge und scheidet seinen Stoff in 22 Kapitel, indem er
die Wunder nach Gegenstinden einteilt. Diese Methode
wird in der Folge, trotz gegenteiligen Anstrengungen im
18. Jahrhundert, von denen wir schon gehort, beibehalten.
Gelegentlich wird allerdings die Reihenfolge umgestellt
oder es kommen vereinzelt (wie wir noch sehen werden)
neue Kapitel hinzu; im allgemeinen aber bleibt die von
Pater Konrad aufgestellte Methode bestehen, weshalb wir
sie uns etwas naher ansehen miissen.

Im 1. Kapitel wird einzig die Geschichte des elsas-
sischen Edelmannes, der, nachdem ihm das Haupt abge-
schlagen worden war, am Leben erhalten wird, bis er
gebeichtet und kommuniziert hat, berichtet, die uns
Tschudi aus dem Jahre 1338 aufbewahrt hat. Das zweite
Kapitel berichtet von Sterbenden oder bereits Verstor-
benen, die wiederum zum Leben zuriickkehren, w#hrend
das 3. Kapitel zeigt, wie , Tétlich Verwundete beim Leben
erhalten werden”. Das 4. Kapitel handelt von solchen,
ndie zu Pferd oder sonstwie tétliche Fille getaen und
am Leben blieben”, wihrend im 5. Kapitel von ,unter-
schiedlichen Lebens Gefahren und aus schweren Zustan-
den Erretteten” die Rede ist. Das 6. und 7. Kapitel han-
deln von solchen, die entweder im Wasser bereits ertrun-
ken oder dann auf dem Wasser in héchster Gefahr stun-
den und errettet wurden. Im 8. Kapitel ist von Feuers-
gefahren die Rede. Das 9. Kapitel berichtet von Gefan-
genen, die ledig werden. Im 10. Kapitel ist die Rede von
Blinden, im 11. von Stummen, im 12. von Tauben, im 13.
von Krummen und Lahmen. Das 14. Kapitel erzahlt von



135

solchen, die ,mit hinfallenden Siechtagen, Taubsucht,
Schlag-, Haupt- und Wassersucht behaftet waren”. Im
15. Kapitel héren wir von solchen, die ,,auf underschied-
liche Gestalt gebrochen” waren, im 16. von solchen, die
smit dem reisenden Stein behaftet waren”, wihrend im
17. von solchen die Rede ist, die mit ,,der Pest, Rothen-
ruhr und Fiber behaftet” waren oder endlich im 18. von
solchen, die mit ,,mancherley Kranckheiten, Siichten und
Leibsgepresten” beladen waren. Das 19. Kapitel bringt
Fille von Besessenheit oder von Bekehrung verstockter
Siinder. Im 20. Kapitel wird erzihlt, wie Unfruchtbare
mit Erben gesegnet und ,in schweren Geburts-Nothen
ligende Frawen ihrer Leibsfrucht erfrewet” werden. Das
21. Kapitel endlich berichtet von verschiedenen Kriegs-
gefahren, wihrend im letzten Kapitel speziell der sogen.
Schwedische Krieg behandelt wird. Das Ganze schlieBt
mit einem ,Votum Authoris”, worin P. Konrad Maria
dankt, daB sie ihn ,,auB Aegyptischer Finsternu} durch
das vngestiime Meer diser betrieglichen Welt in dein Ein-
sidlisches von deiner Milch vnd Honig flieBendes gelobte
Landt gefiihrt” und ihn von schwerer langjidhriger Haupt-
krankheit und wiitendem Zahnweh befreit habe. Zu den
in frithern Ausgaben enthaltenen Wunderberichten fiigt
P. Konrad 133 neue hinzu. Abgesehen von den erwahnten
Einleitungen zu jedem Kapitel, enthilt er sich jeder per-
sonlichen AeuBerung und teilt die Vorginge mit, wie sie
offenbar in seinen Vorlagen sich fanden.

Zehn Jahre nach dieser Chronik gab P. Paul Bett-
schart 1655 seine lateinisch gehaltene Sammlung der
Wunder heraus (s. u.), die weder das Leben des hl. Mein-
rad noch die Klostergeschichte, sondern lediglich Wunder-
berichte bringt, die #dhnlich wie in der Chronik P. Kon-
rads nach Gegenstinden geordnet sind. Erst 1674 erschien
eine neue deutsche Chronik ,auff ein newes vbersehen
vand gemehrt durch Herrn A. R. P. Gregorium Hiisser,
Subpriorem'. Sie wurde, wie die Arbeit Bettscharts, in



136

der Klosterdruckerei gedruckt, in der nun alle folgenden
Chroniken erschienen. Die Anordnung wie auch die bei-
gefiigten drei Kupferstiche (hier von Nikolaus Hautt) sind
die gleichen wie in der Ausgabe von 1654. Die Zahl der
Wunderberichte (S. 151—516) ist um 59 vermehrt. Am
Schlusse wird ein 23. Kapitel angefiigt: ,,Was gestalten
vnser liebes Vatlerland, ein lobliche Catholische Eydt-
gnosschaft durch dafl krafftige Fiirbitt, vond augenschein-
lichen Beystand der wunderthitigen Jungfrawlichen Mut-
ter Mariae zu Einsidlen in vnderschidlichen schwéren
Zufihlen seye gnadig erhalten worden”, Neben den
Schlachten bei Kappel und am Gubel, werden hier be-
sonders die Vorfille im Bauernkrieg (1653) und Villmer-
gerkrieg (1656), darunter vorab die Belagerung von
Rapperswil, behandelt. Ein Zusatz bringt zu fritheren
Kapiteln noch einige Ergédnzungen.

Die von P. Gregor Hiisser herausgegebene Chronik
erlebte 1690 eine neue Auflage. Bei dem geschichtlichen
Teil kommt als Anhang hinzu: ,Kurtze Verzeichnus der
jenigen Persohnen und Geschlechter, welche siter hundert
Jahren, die H. Capellen zu Einsidlen vad Mutter Gottes
daselbsten mit absonderlichen Gotts-Gaben geziert und
beehrt haben. WorauBl das Ehr-Ansehen dises heiligen
Orths bey allen gnugsamb mag abgenommen werden”
(S. 152—195). Die Aufzdhlung, nach dem Stande der
Spender, lehnt sich ganz an das sog. Buch der Stifter und
Guttiater von 1588 an.?* Angefiigt wird ferner eine
wKurtze Vorstellung der vornembsten Reliquien und Heil-
thumberen, so in dem allhiesigen Gottshaufl Einsidlen
Ehrenbietiglich auffbehalten und andachtiglich verehrt
werden’ (S. 196—203). Der dritte Teil, die Wunderwerke
enthaltend (S. 205—506), ist gegeniiber der ersten Auflage
um 64, gegeniiber der inzwischen (1686) erschienenen fran-
~ zosischen Ausgabe um 39 Wunder vermehrt, und zwar
werden die seit 1675 eingegangenen Berichte als Anhang

3 siehe unter Votivtafeln etc.



137

(S. 421 ff.) in chronologischer Reihenfolge gegeben. Aus
den Rechnungen der Buchdruckerei erfahren wir erstmals
die Héhe der Auflage. Sie betrug 1100 Stiick, wobei das
Stiick auf 12 Schilling zu stehen kam, Fiir die neue Auf-
lage, die 1700 P. Ignatius Stadelmann herausgab, wurde
wohl die Chronik der Aebte, wie bisher, weitergefiihrt,
aber die in der vorangehenden Auflage beigefiigten Ver-
zeichnisse der Votivgaben und der Reliquien wurden weg-
gelassen. Im 3. Teile (S. 175—570) werden die 1690 im
Anhang beigefiigten Wunderzeichen nun in die einzelnen
Kapitel verteilt und 51 neue hinzugefiigt. Die Zahl der
Kapitel wird auf 26 erhoht, indem die bisherigen Kapitel 5
und 17 in mehrere Kapitel aufgelést werden. Erstmals
findet sich hier am Schlusse die Protestatio Auctoris im
Sinne des von Urban VIII. erlassenen Dekrets {iber die
Wunder., Die Auflage von 1700 betrug 3000 Stiick (zu
25 Batzen) und reichte offenbar bis 1718 aus. Die damals
erschienene Auflage, die ochne Verfassername herauskam,
bedeutete in ihren zwei ersten Teilen nur eine Neuauf-
lage des vorhergehenden Druckes, wiahrend im dritten
Teil ein ,Kleiner Zusatz' mit den seit 1700 geschehenen
Wunderzeichen (insgesamt 21 Stiick) beigefiigt wurde.
Geidndert wurde hingegen der Titel, der nicht minder
weitschweifig lautet: ,Dreyfache Cron oder Kurtz, in
3. Theil verfafite Chronica: Darin Erstlich der Ursprung |
Aufinahm | und heutige Stand der uralten, Weltberiimb-
ten [ und von Christo dem Herm (sic!) eigenhidndig ge-
weyhten U. L. Frauen Capell zu Einsidlen. Anderes, dal3
Auffkommen und Fortsetzen des daselbst, dem H. Apo-
stolis. Stuhl ohnmittelbar Angehorigen und def H. Rom.
Reichs gefiirsteten Stiffts und Gottshauses St. Benedicti-
Ordens in der Schweytz. Drittens iiber 200. der aus-
erlesnesten und allerseits approbirtisten Wunder Wercken,
so durch Vorbitt der Einsidlischen Gnaden-Mutter hin
und wider in Europa geschehen, zu finden. Schon zum
offteren gedruckt und allzeit mit neuen vergroflert, nun-



138

mehr mit einem kleinen Zusatz der in disem Saeculo
autentisch auffgezeichneten Miraclen vermehrt.” Die Auf-
lage betrug 1260 Exemplare, das Stiick zu 15 s.

Eine neue Auflage erschien 1728. Der Titel weist
eine kleine Aenderung auf, indem er nun heiflt: ,Drey-
facher Ehrenkrantz St. Meinradi, das ist Einsidlische in
drey Theil verfalte Cronick, worinnen entworfen wird
erstlich der Ursprung usw.” Die Zahl der gebrachten
Wunderzeichen wird im Titel auf 405 angegeben. Diese
sind hier wieder in die schon genannten Kapitel verteilt
(S. 1—392).

Auch die Ausgabe von 1739 erschien wiederum ohne
Angabe des Herausgebers. Hier wird dem ersten Teil ein
Einsidlischer Heiligen - Kalender"” voraufgeschickt, der
auf die verschiedenen Tage verteilt, die in der Kloster-
kirche aufbewahrten Reliquien angibt, wobei gelegentlich
die GroéBe der vorhandenen Reliquien erwidhnt wird. Der
3. Teil (S. 149—631) berichtet ,,Von denen erstaunlichen,
und handgreiflichen Wunderwercken, welche Auf vor-
herige innmiitige Anrufung, durch die Einsidlische Gnaden-
Mutter Maria, so wohl inn- als auBBerhalb de3 Schweitzer-
landes in weit- und breiten Landen geschehen seynd.”
Laut dem Titel sind es iiber 800 Wunderwerke. Die Zahl
der Kapitel ist hier auf 29 gestiegen, indem einzelne der
frithern aufgeteilt wurden, wiahrend anderseits das Kapitel
iiber die Kriege nun auch den Schwedischen und die
Schweizerkriege umfaBt. Neu kommt eigentlich nur das
letzte Kapitel hinzu: ,,Von deB Fiirstlichen Hochstiftes
Einsidlen Erdenen geheiligten Maria und anderen Bild-
lein”, wobei eigens darauf hingewiesen wird, dal nur die
im Stifte selber hergestellten irdenen Bildchen, die gratis
abgegeben wiirden, zu verwenden seien und nicht Nach-
ahmungen, die im Dorfe feilgeboten wiirden (s. w.).

In der 1752 neuerdings verdffentlichten Chronik fiigte
man den Heiligenkalender resp. das Reliquienverzeichnis
in das 9. Kapitel des ersten Teiles ein, wihrend man die



139

frither im Anschlul an den ersten Teil erwdhnten Ein-
siedler Heiligen nun als 2. Kapitel dem zweiten Teil an-
fiigte. Der dritte Teil (S. 184—673) trigt den vereinfach-
ten Titel: ,Einsidlische in drey Theil verfaste Chronick.
Darinnen enthalten das Leben des H. Meinradi: der Ur-
sprung der von Christo dem Herrn selbst eingeweyhten
H. Capellen: die Aufnahme des Fiirstlichen Benedictiner-
Gotteshauses; sodann iiber 1000 auserlesene Wunder-
werck, welche durch Fiirbitt der allhiesigen Jungfrdu-
lichen Gnadenmutter hin und wieder unter den Christ-
gliubigen geschehen”. Er enthilt iiber 1000 Wunder-
zeichen. Diese sind wieder nach Kapiteln geordnet, deren
Zahl diesmal auf 25 reduziert erscheint. Im Wesentlichen
wird die gleiche Einteilung gewahrt.

Vermutlich. betrug die Auflagezahl schon 1752 3000
Stiick, wie dies bei der folgenden Ausgabe, die 1783 er-
schien, der Fall war, denn nur so erkliart es sich, daBl man
20 Jahre lang keinen Neudruck vornahm. Auf die Engel-
weihefeier von 1760 hatte man eine nur 54 Seiten um-
fassende Schrift: ,,Kurze doch eigentliche Abbildung und
Beschreibung der wunderbarlich von Gott selbst einge-
weyhten und geheiligten Gnaden-Capell zu Maria Ein-
sidlen" erscheinen lassen, die aber keine Wunderberichte
enthielt. Die neue Ausgabe wurde durch die Patres Fin-
tan Steinegger und Marian Herzog besorgt. Schon der
Titel: ,,Einsiedlische Chronik oder Kurze Geschichte des
Firstlichen Gotteshauses Einsiedeln: wie auch der allda
sich befindlichen H. Gnaden-Capelle” zeigt, daBl es sich
um eine vollige Neubearbeitung handelt. Die Chronik zer-
fallt nur mehr in zwei Teile, von denen der erste die Ge-
schichte des Gotteshauses bringt (S. 1—194), wihrend
der zweite Teil die Geschichte der Hl. Kapelle behandelt
(S. 195—448). Beide Teile zerfallen in je vier Kapitel.
Die des ersten Teiles bringen das Leben der Hl. Meinrad,
Benno und Eberhard, die Griindung des Klosters, die ein-
zelnen Aebte und schlieflich die nach auswirts postu-



140

lierten Aebte usw. Im zweiten Teil wird zunédchst die
duBlere Geschichte der Gnadenkapelle behandelt, sodann
die gottliche Einweihung derselben und im 3. Kapitel die
sNeue Gestalt und Auszierung der h. Capelle”. Das vierte
Kapitel bringt nun ,,Wunder und Gnaden, die Gott dem
christlichen Volke auf die Fiirbitte der -einsiedlischen
Gnadenmutter erwiesen hat”. In neun Paragraphen wer-
den die Wunderberichte, deren Zahl naturgemifl stark
reduziert ist, behandelt, und zwar zunichst die wunder-
baren und auflerordentlichen Bekehrungen der Siinder,
2. Falle von Besessenheit, 3. Feuersgefahren, 4. Wasser-
note, 5. ,,Gnaden, die Gott ganzen Gemeinden in allge-
meinen Noten erwiesen', 6. Gnaden, die Blinden, Stum-
men, Gehorlosen und Lahmen erwiesen wurden, 7. Be-
freiung von Todesgefahren, 8. Hilfe in unterschiedlichen
Krankheiten und andern Leibesgebrechen und 9. Gnaden
und Guttaten, die verschiedene, mittels der Fiirbitte Ma-
riae, durch die irdenen Bilder erhalten haben. Man sieht,
dafl, wenn auch die Einteilung eine andere ist, doch alles,
was frither sich in 25 bis 29 Kapiteln fand, beriicksichtigt
ist. Jedem Paragraphen wird eine kurze, allgemeine Ein-
leitung voraufgeschickt. Als Anhang finden sich (S. 433)
,Fernere Beweise fiir die Wahrheit der goéttlichen Ein-
weihung der Kapelle”, nachdem schon vorher (S. 22 if)
eine Anzahl Zeugnisse dafiir gebracht wurden. Man spiirt
die Zeit der Aufklirung, die gegen die alte Legende Stel-
lung nimmt, weshalb man fiir gut fand, eine eigene Ab-
handlung beizufiigen. Die Riicksicht auf den Zeitgeist mag
auch mitbestimmend gewesen sein in der Auswahl der
berichteten Wunderzeichen. '

Diese Ausgabe sollte die letzte vor dem Einbruch der
franzésischen Revolutionsarmee sein. Das 19, Jahrhundert
beschritt andere Wege, wie wir spiter sehen werden.
Vorerst wenden wir uns den fremdsprachigen Ausgaben

der Chronik zu.



141

b) Die fremdsprachigen*Ausgaben.

Da sich mit dem Wiederaufleben der Wallfahrt im
17. Jahrhundert in erhéhtem MaBe fremdsprachige Pilger
einstellten, kam man von selbst auf den Gedanken, die
Einsiedlerchronik auch diesen zuginglich zu machen. Zu-
nichst entschlB man sich, dies auf lateinisch zu ver-
suchen. P. Paul Bettschart unterzog sich der Aufgabe und
lieB 1665 in der eben neu errichteten Stiftsdruckerei sein
Werklein erscheinen: ,,D. Thaumaturga Einsidlensis sive
de admirandis et magnis, quae virtute divina et inter-
veniente Magna Deiparente, quae in celeberrimo Heremi-
tano Ord. S. Benedicti in Helvetia Monasterio colitur,
evenere Miracula et ad eiusdem sanctissimum et Divinitus
consecratum Sacellum sunt collata supplicibus Beneficia.”
Das Biichlein (12 o., 464 S.) ist dem damaligen Nuntius -
Friedrich Borromeo, einem besonderen Freunde Einsie-
delns, gewidmet. In einem Vorwort weist der Autor
darauf hin, wie Italien sein Loreto, Frankreich Chartres,
Spanien Montserrat usw. besitze, wie aber Einsiedeln aus
allen hervorrage zufolge der gottlichen Einweihung der
Gnadenkapelle, die kurz geschildert wird. Ohne die Ge-
schichte des Klosters oder das Leben des hl. Meinrad
weiter zu beriihren, gibt der Autor sodann die Wunder-
berichte in 22 Kapiteln, wie sie dhnlich (wenn auch in
etwas anderer Reihenfolge) in der Ausgabe P. Konrad
Hungers von 1654 sich finden. Es handelt sich also bei
diesem Werklein, das gegeniiber 1654 zirka 20 neue Wun-
der berichtet, um ein eigentliches Mirakelbuch. Es blieb
aber in der Folge bei dieser einen lateinischen Ausgabe.
Offenbar erreichte man den beabsichtigten Zweck doch
" nicht, zumal die nationalen Sprachen immer mehr in den
Vordergrund traten und das Latein zuriickdridngten. Dar-
um ging man zunichst dazu {iber, eine franzésische
Ausgabe erscheinen zu lassen. Diese Arbeit wurde durch
den Umstand erleichtert, daB} sich damals ein Kanonikus



142

der Kathedrale von Besancon, Dr. Claudius Jacquet aus
Pontarlier, in Einsiedeln aufhielt. Dieser war ein sehr
groBer Verehrer der Gnadenstitte und besorgte die Uber-
setzung im AnschluB an die deutschen Chroniken wund
die lateinische Ausgabe der Wunderberichte von 1665.
Der Titel: ,Histoire de l'origine, du progres et de l'etat
present de la S. Chapelle de Notre-Dame des Hermites
en l'illustre Abaie d'Einsidle de 1'Ordre de S. Benoit, en la
Suisse, visiblement consacrée par Jesus-Christ, trés re-
nomée par son Antiquité, par sa Dignité et par ses Mi-
racles’” weist schon darauf hin, dal man sich im allge-
meinen an die bisher gewohnte Aufmachung hielt. Dem
geschichtlichen Teil wird (S.196, 9. Kapitel) ein Verzeich-
nis der im Stifte aufbewahrten Reliquien beigegeben, was
spater auch in der deutschen Ausgabe von 1690 nach-
geahmt wurde. Am Schlusse heil}t es, daB3, als man eben
diesen zweiten Teil fertig druckte, am 23. August 1685
die Markgrifin Maria Magdalena von Baden nach Ein-
siedeln gekommen sei und tags darauf die Grafin Maria
Franziska von Fiirstenberg, deren reiche Votivgaben er-
wiahnt werden. Der 3. Teil (S. 215—478) enthilt die
Wunderzeichen, die nach der Ausgabe von 1665 wieder-
gegeben werden, weshalb am Schlusse die seither ein-
gegangenen Wunderberichte in chronologischer Reihen-
folge angefiigt werden, Bei jedem Wunderbericht ist am
SchluB dessen Inhalt in vier Versen kurz wiedergegeben.

Von der zweiten Ausgabe dieser Chronik, die 1699 (?)
erschien, hat sich leider kein Exemplar erhalten, doch
wurden offenbar Titel und Einteilung von 1686 beibehal-
ten, wie die folgende, 1733 erschienene Ausgabe zeigt,
wo immer noch Jacquet als Autor vermerkt ist, trotzdem
dieser bereits 1710 gestorben war. Bei jedem Kapitel der
Wunderberichte werden am Ende die seit 1685 neu ein-
gegangenen Berichte angefiigt. Auch sonst ist hier gegen-
iiber 1686 die Zahl der Wunderberichte stark vermehrt.
Bei der 4. Auflage, die 1740 unter dem bisherigen Titel



143

erschien, wird allerdings beigefiigt: A present augmentée
d'un grand nombre de nouveaux miracles par un Religieux
de la dite Abbaye. Die Zahl der Kapitel ist hier von 22
auf 29, analog der deutschen Ausgabe, gestiegen. Die
Verse am Schlusse der einzelnen Wunderberichte sind
weggelassen.

1750 besorgte P. Meinrad Brenzer mit Hilfe eines
elsidssischen Geistlichen namens Barth eine Neuausgabe,
die nun einen neuen Titel erhielt: ,,Histoire de la S. Cha-
pelle de Notre-Dame des Ermites, contenant son Origine,
sa Propagation, et I'état présent de ce S. Lieu; ensemble
les Regnes des Abbés, et I'Historie de prés de mille
Graces miraculeuses, qui y ont été obtenues par les Fi-
déles. Edition toute nouvelle, revue, corrigée et augmen-
tée de deux cens soixante Miracles.” Die gewohnte Ein-
teilung in drei Teile ist beibehalten, die Zahl der Kapitel
bei den Wunderberichten aber auf 26 reduziert. Das
gleiche gilt auch fiir die 1775 erstellte neue Auflage, die
sich zwar als , Edition toute nouvelle, revue, corrigée et
augmentée’’ ausgibt; nur die Zahl der Wunderberichte ist
entsprechend der inzwischen verflossenen Jahre erhéht.
Fiir die Ausgaben von 1750 und 1775 erfahren wir aus den
Rechnungsbiichern der Druckerei die Héhe der Auflage,
sie betrug in beiden Fillen 2000 Exemplare, wovon 1750
ein Stiick auf 12 Schilling 2 Angster, 1775 aber auf 10 s.
4 a. zu stehen kam, trotzdem der Umfang von 528 aut
559 Seiten angewachsen war.

Neue Wege beschritt man in der 1787 herausgege-
benen ,,Chronique d'Einsidlen ou Histoire de I’Abbaye
princiere, de la sainte Chapelle, et du Pélerinage de
Notre-Dame des Hermites, avec un récit des Principaux
Miracles que Dieu y a faits, et des Graces singulieres
qu'il y a accordées par l'intercession de la Sainte Vierge.”
Das Werk war gewidmet der Madame Louise de France,
la Tres - Révérende meére Therese de Saint Augustin,
Prieure des Dames Carmélites de Saint Denis. Wenn der



144

Titel als Herausgeber ,un Religieux capitulaire” nennt,
ist dies nicht ganz richtig, indem vier Patres mit der Re-
daktion betraut waren, nimlich Mauritius Brodhag, Jakob
Briefer, Marian Herzog und Fintan Steinegger. Auch hier
wird die Dreiteilung beibehalten. Waihrend die beiden
ersten Teile die gewohnte Aufmachung zeigen mit dem
Unterschied allerdings, dal das Ganze in eine grofle Zahl
von Kapiteln aufgelost wird, erfahrt der dritte Teil eine
ganz neue Darstellung. Zuerst wird iiber die Wallfahrten
im alldemeinen gehandelt, sodann die Entwicklung der
Einsiedler Wallfahrt aufgezeigt. Alsdann werden die her-
vorragenden Pilger genannt und auf die engen Beziehun-
gen zu den eidgendssischen Orten, sowie einzelnen deut-
schen Fiirstenhausern, hingewiesen. Das zweite Kapitel
bringt eine Anzahl von Wunderzeichen und zwar diesmal
in chronologischer Anordnung, indem zuerst Wunder-
zeichen, die vor dem 16, Jahrhundert geschahen, sodann
solche des 16., 17. und 18. Jahrhunderts, allerdings in
beschriankter Anzahl (5, 7, 28, 39) angefiihrt werden. An-
schlieBend folgen einige Bemerkungen iiber die Authen-
tizitat, die Natur und die getroffene Auswahl der Wun-
derzeichen, Ein 3. Kapitel behandelt endlich die Reliquien
der Stiftskirche. — Diese Ausgabe, die in 1500 Exem-
plaren gedruckt wurde, sollte die letzte vor der Revolu-
tion sein.

AuBerhalb dieser Chroniken steht eine Arbeit, die
1701 in der Stiftsdruckerei erschien, die aber ihres In-
haltes wegen hier zu nennen ist. Verfasser der , L'Histoire
de Nostre Dame des Ermites, divisée en deux parties et
composée en vers francois’” ist Claude Francois Doyen,
Prétre Curé de Trevillers au Comté de Bourgougne. Aus
der Einleitung erfahren wir, dal Kanonikus Claude Jac-
quet Doyen eingeladen hatte, fiir seine Chronik einige
Verse zu liefern (wahrscheinlich stammen die den ersten
Ausgaben von Jacquets Chronik beigegebenen Verse von
Doyen). Die Arbeit Doyens fiel aber zu umfangreich aus,



'0LST ‘U[PpAISUIY TYoRU Jiyef[eA\ AP SloMsSHY S[e JOLQIABId







145

und so gab ihm Jacquet den Rat, seine Arbeit zu ergin-
zen und dann selbstindig drucken zu lassen.

- In wechselnden VersmaBen besingt Doyen zunichst
das Leben des hl. Meinrad, sodann Leben und Tiatigkeit
der Aebte bis auf seine Zeit, Kirche, Kapelle und Kloster-
bau, sowie die Reliquien der Stiftskirche. Der 9. Gesang
(S. 122—141) bringt eine Anzahl Wundergeschichten,
ebenfalls in Versen, wihrend der letzte Gesang eine Auf-
forderung enthilt, die hL Stdtte zu besuchen. In einem
3. Teil besingt der Dichter die bekanntesten marianischen
Wallfahrtsorte der Welt. Wir geben hier eine Probe aus
dem 9. Gesang:

wDe tous les Maux, desquels le Corps humain
Soit affligé, l'infaillible remede

Est quand Marie y veut metire la Main,

Et de son Fils le pouvoir intercede.

Sur le milieu du siecle precedent

Un bon témoin fut Michel d’Amesan;

Lequel tombé dans une frénésie

Ne put jamais recouvrer la raison,

Que quand sa femme eut la Vierge choisie;

Et fait son voeu dedans cette Maison.” (S. 128.)

P. Gall Morel (Gfr. 13, S. 179} bemerkt dazu: ,Je
weniger diese Verse von der Phantasie diktiert sind, desto
mehr Wert haben sie fiir die Geschichte, da sich wirklich
hier Manches geschildert findet, was sonst unbekannt
geblieben wire."

DaB3 friither auch aus dem Italienischen =zahlreiche
Pilger herkamen, ersieht man daraus, dafl man sich ent-
schloB, die Einsiedler Chronik auch italienisch zu
verdffentlichen. Schon 1605 hatte auf Veranlassung des
Observanten P. Bonaventura Olgiati Martino Pescatori
eine Uebersetzung der Meinradslegende von 1587 unter
dem Titel: ,Historia della Vita et Morte di S. Menrado
romito e martire, dell origine del santo luogo delle Gratie
e della Capella della santiss. Vergine di Einsidlen” in Mai-

Geschichtsfreund Bd. 97 10



146

land verdffentlicht. Vereinzelt war {ibrigens schon 1581
durch den Kanonikus Jo. Antonius Guarnerio in Bergamo
die Geschichte vom sogen. Stumpenrécklein, die sich im
Jahr zuvor zugetragen hatte, veroffentlicht worden. Doch
sollte erst wieder im 18. Jahrhundert, diesmal in groBerm
Umfang, ein Werk im italienischen Idiom erscheinen.

Mit dieser Aufgabe wurde P. Christoph zur Gilgen
beauftragt, den wir bereits als Registrator der Wunder
kennen lernten. P. Christoph war zweimal in Bellenz
gewesen, wo das Stift seit 1675 eine Schule besal}, und
hatte so Gelegenheit gefunden, sich in der italienischen
Sprache auszubilden. Vermutlich halfen ihm noch andere
Mitbriider, denn dem Titel der 1712 in einer Auflage von
1484 Stiick (zu 13 s.) gedruckten Arbeit ,La Cella di S.
Meinrado Romita, et Martire, cangiata in cielo per la
destra onnipotente di Dio alle glorie immortali di Maria,
0 l'historia della Madonna miracolosa d'Einsidlen, o di
Waldo nell’ Elvezia con quella Badia Principale dell’'Or-
dine di S. Benedetto sottoposta immediamente alle S.
Sede" ist beigefiigt: ,,Opera de' Padri Benedettini del
medesimo Monistero’’. Es handelt sich zur Hauptsache
um eine Uebersetzung der 1700 erschienenen Einsiedler-
chronik, wobei allerdings im 3. Teil (S. 151—525) die
Wunderberichte fortgefiithrt werden. Der Einflufl der von
Claude Jacquet herausgegebenen franzoésischen Chronik
macht sich insofern geltend, als hier auch die Reliquien
der Stiftskirche erwihnt werden. Andere Partien im
geschichtlichen Teil, wie die hervorragenden Pilger usw.,
finden sich hier neu.

Als die Arbeit zur Gilgens mit der Zeit selten gewor-
den war, erschien 1740 in Mailand in der Druckerei des
Donato Ghisolfi eine neue italienische Chronik. Ob man
von Seite des Stiftes damit irgend etwas zu tun hatte,
entzieht sich unserer Kenntnis. Vermutlich war dies nicht
der Fall, sonst hitte man dafiir die eigene Druckerei be-
niitzt. Gioseppe Cacciati, koniglicher Notar in Casale



147

Monferrato, iibersetzte die von Claude Jacquet 1686 her-
ausgegebene franzésische Chronik ins Italienische und
gab sie unter dem Titel: ,Istoria dell'Origine, Progresso,
e Presente stato della Santa Capella di Nostra Signora
degl’ Eremiti nell' illustre Abazia d'Einsidle dell’ Ordine
di S. Benedetto nell Elvezia visibilmente consecrata da
Gesu Cristo" heraus (8 o.,456 S.). Er widmete seine Arbeit
dem Grafen Philipp Anton Calderari. Wir haben es mit
einer bloBen Uebersetzung Jacquets zu tun, wobei dem
Uebersetzer offenbar die seit 1686 erschienenen Neuaui-
lagen unbekannt waren, was wiederum dafiir spricht, dal3
man in Einsiedeln von diesem Unternehmen nichts wuflte.
Dies scheint auch der Fall gewesen zu sein bei der von
dem Unbeschuhten Karmeliter P. Federigo di S. Antonio
1761 in der Stamperia Marelliana in Mailand herausgege-
benen ,,Storia del Celebre Santuario di Nostra Signora
d’Einsidlen, o sia dell’ Eremo nell' Elvezia, detto volgar-
mente dagl’ Italiani della Madonna di Valdo.” (8 0., 518 S.).
Dieser beniitzte fiir seine Arbeit die von P. Christoph
Hartmann 1612 herausgegebenen lateinischen Annales
Eremi, wie auch die von Claudius Jacquet 1686 herausge-
gebene franzosische Chronik, sowie deren Neubearbeitung
von 1750 (hier erfahren wir, daBl der elsissische Mitarbeiter
Barth hieBl). Aber auch die italienischen Ausgaben zur
Gilgens von 1712 und jene Cacciatis von 1740 waren dem
Verfasser nicht unbekannt, ja selbst von dem 1605 durch
den Minoriten P. Bonaventura Olgiati herausgegebenen
Meinradsleben hatte er gehort. Der Verfasser beniitzte
auch Calmets Diarium helveticum, das 1756 in Einsiedeln
erschienen war und bekam iiberdies von P. Mauritius Sy-
mian schriftliche Mitteilungen. Trotzdem haben wir in die-
ser, dem damaligen Erzbischof von Mailand Pozzobonelli,
einem groBlen Freunde Einsiedelns, gewidmeten Arbeit,
wie in der Cacciatis, mehr ein buchhindlerisches Unter-
nehmen zu erblicken. Die gewohnte Dreiteilung ist hier
verlassen. In einem ersten Buche behandelt der Autor das



148

Leben des hl. Meinrad und seine Verehrung, die Griin-
dung des Klosters, seine Entwicklung und besonders die
Engelweihe. Im 9. Kapitel werden die hervorragenden
Einsiedlerpilger bis ins 16. Jahrhundert erwahnt. Das 10.
und 11. Kapitel zeigt wie das Kloster von Feuersbriinsten
heimgesucht wurde und im Zeitalter der Reformation er-
halten blieb. Ein eigenes Kapitel (13) bringt die Geschich-
te von dem sog. Stumpenrdcklein (s. u.), wiahrend das 14.
den Besuch des hl. Karl Borroméaus und anderer berithm-
ten Méanner des 16. Jahrhunderts schildert. AnschlieBend
daran werden die Besuche und Geschenke fiirstlicher Per-
sonen sowie von Stddten und Gemeinden erwihnt. Die
Siege der Katholiken in der Schweiz werden eingehend ge-
‘wiirdigt. Im 18. Kapitel weist der Autor nach, wie auch
auBBerhalb Einsiedelns sich die Verehrung der Gnadenmutter
verbreitet hat. Eine Beschreibung der Kapelle, der Reli-
quien der Stiftskirche, sowie der Privilegien des Klosters
und dessen heiligen Mitglieder und nach auswérts postulier-
ten Aebte und Bischoéfe beschlieBt den I. Teil (S. 1—218).
Das zweite Buch bringt in 16 Kapiteln eine Auswahl von
Wunderzeichen, von denen iibrigens manche schon in dem
ersten Teil Aufnahme fanden. (S. 219—438). Ein Anhang
behandelt die Engelweihbulle Leo VIII. und bringt eine
Difesa della Notze contratte dall’ Imperatore Ottone L
con Santa Adelaide (S. 474—515). ,,Das sehr schon aus-
gestattete Buch liest sich umso besser, da die Geschichte
mit mehr Takt und Geschmack geschrieben ist, als viele
der frithern Chroniken” urteilt P. Gall Morel (Gir. 31,
S. 184), was nicht zuletzt von zur Gilgens Ausgabe gilt,
die schon Cacciati ihres schwiilstigen Stiles wegen als
ungenieBbar bezeichnet hatte. (Morel 1. c.)

Damit schliet die Reihe der vor 1798 erschienenen
Chroniken, die wir hier, soweit sie zugleich auch Mirakel-
berichte enthalten, beriicksichtigt haben. Wir mochten
diesen Zeitabschnitt nicht schlieBen ohne das Urteil, das
P. Gall Morel im AnschluB an die franzdsische Ausgabe



149

von 1787 bringt, hierher zu setzen, da ihm allgemeiner
Charakter zukommt. , Hatte sich die Einsiedlerchronik in
den ersten Zeiten, d. h. in die Mitte des sechszehnten
Jahrhunderts, einfach und in ungekiinsteltem, naiven Sty-
le an den frommen Sinn der Glaubigen gewendet, und ihn
durch Wort und Bild anzuziehen verstanden, so zeigt sich
dagegen spiter schon der durch die Reformation geweck-
te kritische, negierende Geist und das Bediirfnis gegen
feindlichen Angriff sich zu verteidigen. Die Stellung des
Chronisten war eine wesentlich andere, und neben dem
frommen Pilger hatte er fortan auch den zweifelnden oder
ungliubigen Gegner im Auge; doch wurde jener immer
noch am meisten bedacht, wenn auch der Charakter des
Ganzen nicht mehr so natiirlich und einfach wie friiher
gehalten war.

In der Periode der Aufklirung, gegen das Ende des
vorigen Jahrhunderts, wo jenes Wort so zauberhaft wirk-
te, wurden unsere Chronisten immer mehr auf die Defen-
sive hingedridngt und man fand sich bewogen, mehr als an
den unbefangenen Sinn des frommen Wallers an die
Zweifler und Gelehrten, kurz an die Aulgeklirten sich zu
wenden, und dieses geschah denn in dieser neuen franzo-
sischen Ausgabe (1787) durch groBen Aufwand gelehrten
Apparates und durch eine Masse von Anfithrungen und
Nachweisen aus diplomatisch mehr oder weniger wichti-
gen Quellen. In der Geschichte der Abtei wurde besonde-
re Riicksicht auf die hommes distingués und auf das lite-
rarische Wirken genommen . .

Da nun aber, wie von Alters her, bei dieser Chronik
auch der Pilger als Solcher zu beriicksichtigen war, so
kreuzte sich mit dem unparteiischen Interesse des Histo-
rikers, das Interesse der Erbauung, die Alles zu entfernen
suchte, was dem frommen gliubigen Gemiite anstdssig
sein kdnnte, wie z. B. die Schattenseiten der Klosterge-
schichte, Die in solcher Art entstandene Mischung konn-
te nun natiirlich weder die Gelehrten noch die Erbauung



150

suchenden Pilger ginzlich befriedigen, und gerade was
dem einen erwiinscht war, das mufite den andern absto-

Ben.” (S. 186).

Als erste Publikation des 19, Jahrhunderts erschien
bei Peter Paul Bolling in Augsburg eine kleine Schrift (28
S.), deren Titel schon bezeichnend ist: ,Kurzgefal3ite Be-
weise, dall die wundervolle Heiligung der einsiedlischen
Gnadenkapelle durch ihre Zerstérung im Jahre 1798 nicht
nur nicht aufgehort habe, sondern dall das feierliche An-
denken dieses Wunders, nachdem die gottliche Mutter
diesen ihr von ihrem Sohne selbst geheiligten Thron der
Ehre in ihrer Heiligen Gnadenbildnis im Jahre 1803 wie-
der bestiegen, mit der niamlichen Andacht und Gottselig-
keit, wie vorhin, begangen zu werden verdiene.” Méogli-
cherweise ist die Schrift von P. Marian Herzog, der beim
gleichen Drucker 1806 eine ,Kurzgefafite Geschichte des
uralten Gnadenbildes Maria Einsiedeln" herausgab, die
schon 2 Jahre frither in Einsiedeln in erster Auflage er-
schienen war. In der Folge erschien nun (seit 1810)
deutsch und franzdsisch der von P. Claudius Poujol bear-
beitete: ,,Auszug der Geschichte des Stiftes und der Wall-
fahrt von Maria Einsiedeln etc.”, sowie seit 1850 die ,,Be-
schreibung des Klosters und der Wallfahrt zu Maria Ein-
siedeln’ in verschiedenen Auflagen. Daneben kamen auch
andere historisch gehaltene Schriftchen heraus (deutsch,
franzésisch und italienisch), 4 die aber keine Wunderbe-
richte mehr enthalten, weshalb sie fiir uns hier nicht in
Frage kommen. Erst P. Odilo Ringholz hat in seine schon
mehrfach erwihnte Wallfahrtsgeschichte ' wieder ein
Kapitel: Gebetserhérungen und Wunder aufgenommen,
(16 Stiick, wovon 6 auf das 19. Jahrhundert entfallen). Es
handelt sich hier, verglichen mit den alten Chroniken, nur
um eine sehr bescheidene Auswahl. — Bei den ca. 1935

0 siehe Gall Morel in Gir. 13 und Henggeler, ProfeSbuch,
S. 37 ff.

41 Herder 1896, S. 185238,



151

bei Benziger Co. erschienenen ,Einsiedler Wallfahrtsge-
schichten vom Volk erzdhlt” handelt es sich nicht um
eigentliche Wunderberichte im alten Sinne, weshalb diese
Publikation kaum hierher zu rechnen ist. Der Veroffent-
lichung der in neuerer Zeit erfolgten Gebetserhorungen
und Wunder dienen die seit 1896 erscheinenden ,,Marien-
griile aus Einsiedeln", seit 1937 ,,Maria Einsiedeln” ge-
heilen. Doch haben wir es auch hier nicht mit einem
,Mirakelbuch” im alten Sinne zu tun, sondern eben nur
mit zusammenhanglosen, einzelnen Verdffentlichungen.

4, Die Votivtaieln.

Die Votivtafein bilden zum Teil die Quelle fiir die
sog. 'Wunderberichte, wie dies aus den gedruckten Chro-
niken vielfach hervorgeht, zum Teil stellen sie wenigstens
eine wertvolle Erganzung dazu dar. Leider hat ein widri-
ges Schicksal uns keine Votivtafeln aufbehalten, die iiber
1798 zurlickgehen. Damals miissen alle zerstért worden
sein, Viel frither ging iibrigens schon jener iiberaus wich-
tige Cyklus von 42 Wunderzeichen verloren, den Abt Au-
gustin Hofmann 1614 durch den Maler Jorg Miiller von
Lachen im untern Miinster anbringen lie. Es mul} diese
Darstellung etwas ganz eigen- und einzigartiges gewesen
sein. Zum Gliick ist uns wenigstens der Inhalt dieser Bil- -
der mit den diese begleitenden Versen erhalten geblie-
ben. 2 Von den vielen Tafeln, die in den Wunder-
berichten des 17. und 18. Jahrhunderts die Rede ist,
kam aber auch nicht eine auf uns. Die franzésischen
Revolutionstruppen oder wohl noch mehr die sie beglei-
tenden helvetischen Kommissire haben damit aulge-
rdiumt. So kommt es, daB wohl erst nach Wiederher-

%2 Sjehe oben: Handschriftliche Mirakelbiicher, sowie P. R.
Henggeler, Die Ausmalung des Einsiedler Miinsters unter Firstabt
Augustin Hofmann (1600-—1629), im Anzeiger fiir Schweiz. Alter-
tumskunde. 1919. Bd. XXI, S. 196, wo sich S. 226—232 auch der
begleitende Text abgedruckt findet.



152

stellung des Klosters und Wiederauflebens der Wallfahrt
(mit der Riickkehr des Gnadenbildes 1803} die heute noch
vorhandenen Votivtafeln einsetzen, denn jene wenigen,
die mit 1798 resp. 1799 datiert sind, gehen wohl auf da-
mals gemachte Versprechen zuriick, sind aber erst spiter
hergebracht worden. Zu diesen iltesten gehéren drei, die
direkt auf die politischen Ereignisse von 1799 Bezug ha-
ben, diesen schlieBen sich weitere aus den Kiampfen von
1814 an. (Ueber den Inhalt siehe unten 2. Teil). Seit den
Dreifliger Jahren des 19. Jahrhunderts wachst die Zahl
immer mehr, Es sind heute anndahernd 1000 Stiick im Vor-
raum und an der Innenseite der Riickwand der Kirche
aufgehingt. Die dltern sind entweder auf Leinwand (meist
mit je einem Stidbchen oben und unten) oder dann auf
Holz gemalt. Es sind noch richtige ,,Votivtafelchen” im
alten Sinne, wie sie die , Tafelimaler” herstellten. In der
zweiten Hilfte des 19, Jahrhunderts aber beginnen im-
mer mehr gedruckte Bilder (Darstellungen des Gnaden-
bildes) aufzukommen, bis man schlieBlich um 1900 bei der
~Serienware' anlangte, die sich hundert Male wiederholt.
Auf franzésischen EinfluB gehen die Marmortafeln zu-
riick, die heute alle rechts vom Haupteingang der Kirche
sich finden; sie tragen meist auch franzésische Inschriften.
Mehr von Siiden her stammen die silbernen Herzen, die
oft mit Filigranarbeiten verziert sind. Diese kommen ge-
legentlich mit Umschriften versehen in Rahmen vor, meist
aber finden sie sich lose am Gewdlbe des Gnadenkapell-
chérleins aufgehiangt. Urspriinglich enthielten diese Her-
zen schriftliche Beilagen, die aber anlaBlich von Reinigun-
gen verloren gingen,

Wihrend die alten Votivtafeln meist den wunderba-
ren Vorgang darstellten, ist dies bei den spatern (wenige
Ausnahmen aus neuester Zeit abgerechnet) nicht mehr
der Fall. Diese weisen das Gnadenbild, das Innere der
Gnadenkapelle u. a. auf und nur die Aufschrift gibt uns
Aufschlufl iiber den Vorgang, der zur Stiftung des Ex Vo-



153

to fithrte. Die Inschriften sind, den Umstinden entspre-
chend, meist kurz. Besonders die spitern sind vielfach
anonym oder dann nur mit Initialen versehen. Es kommt
aber auch vor, daB irgend ein religitses Bild (Herz Jesu,
Herz Maria u. a. m.), gelegentlich sogar Bilder von andern
Gnadenorten (Lourdes) aufgehingt werden und nur die
Inschrift auf Einsiedeln hinweist. Da im 19. Jahrhundert
keine Mirakelbiicher mehr erschienen, lassen sich Wun-
derberichte und Votive nicht zusammenstellen; dies ist
eher moglich fiir die aus dem 19. Jahrhundert stammen-
den Attestata. Wir haben die Votivtafeln inhaltlich im 2.
Teil verwertet. 7 |

Neben den Votivtafeln wiren die andern Votivgaben
zu erwihnen. Dahin gehort einmal die Kanonenkugel, die
die Stadt Villingen 1634 herbrachte und die noch die In-
schrift trdgt: ,,Villingen, 1634."” Ob jene andere, gréBere
Kugel, die heute noch in der Kirche hingt, jene ist, die
die Stadt Ueberlingen 1634 hersandte, ist nicht mehr zu
eruieren, denn die dazu gehdrende Tafel ist verloren ge-
gangen; vermutlich ist dies aber der Fall. Beide Stiftun-
gen werden in den Chroniken erwihnt. Erhalten hat sich
auch noch der silbervergoldete Kelch, den die Stadt Frei-
burg i. Br. 1715 zum Dank fiir die Errettung der Stadt, als
1713 die Franzosen diese eroberten, nach Einsiedeln stif-
tete. 3 Ebenso sind noch die beiden Portridts der Mark-
grafin Franziska Sybilla Augusta von Baden-Baden und
ihres Sohnes erhalten. ¢ Sonst hat sich aber von all den
ungezidhlten Votivgaben fritherer Zeiten nur mehr die
(wenn auch nicht vollstindige) Beschreibung in dem 1588
angelegten ,,Buch der Stifter und Gutthiater” erhalten.
Was das 19. Jahrhundert an Votivgaben, auller den ge-
nannten Votivtafeln brachte, ist sehr bescheiden.

Erwdhnung verdienen hier auch noch die in der Kir-
che aufgehingten Kriicken, Nachbildungen von Hinden

13 Abgebildet in: Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S, 134/135.
1 Abgebildet in: Ringholz, Wallfahrtsgeschichte, S. 199 und 200.




154

und Fiilen aus Holz, die sich hinter der Gnadenkapelle
bei der Riickwand der Kirche finden. Thre Zahl ist nicht
besonders groB. Viel zahlreicher sind die sog. kleinen
,wOepferli” aus Wachs, Nachbildungen von Kérperteilen
in Wachs, die meist fabrikmifig hergestellt werden,
nur selten finden sich solche, die noch von Hand gemacht
werden. Es duBlert sich auch hier der niichterne Sinn der
neuen Zeit.

B. Inhalt der Mirakelbucher

L. Geegraphische Schau.

1. Streuweite der Mirakelbicher.

Wéahrend wir fiir das Mittelaiter nur vereinzelte
Nachrichten iiber die Herkunft der Pilger haben (Chroni-
kalische Aufzeichnungen, Funde von Pilgerzeichen) geben
uns fiir die Zeit vom Ausgang des 16. Jahrhunderts an vor
allem die Mirakelbiicher und im 19. Jahrhundert auch die
Votivtafeln Aufschlu {iber die Herkunftslinder der Pil-
ger. Naturgemal stellte die Schweiz von jeher das Haupt-
einzugsgebiet dar. Darum begegnet uns auch die Schweiz
in den Mirakelberichten weitaus am &ftesten. 'Wir haben
insgesamt 721 Fille nahmhaft machen konnen, die die
Schweiz betreffen. Es ist zu beachten, dal vor allem un-
ter den Votivtafeln manche anonyme sich finden oder sol-
che, die nur mit Initialen bezeichnet sind. Aber auch in
den Mirakelbiichern finden sich gelegentlich anonyme Be-
richte; dann und wann fehlen die Ortsangaben. Bei aus-
lindischen Orten war es nicht immer leicht, die Staaten
ausfindig zu machen, in denen sie liegen. Fiir Deutschland
und Frankreich ergaben sich eine Anzahl unbestimmbare



	Allgemeines über die Einsiedler Mirakelbücher

