
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 96 (1943)

Artikel: Das Gemeinschaftsbewusstsein der V Orte in der Alten
Eidgenossenschaft

Autor: Dommann, Hans

Kapitel: III: Die religiös-politische Gemeinschaft der V Orte im 16. bis 18.
Jahrhundert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144

der Innerschweiz am stärksten mit der Tradition
verbunden war. Diese Tradition wurde durch die
Reformation im Tiefsten berührt und begründete eine Reaktion
des innerschweizerischen Gemeinschaftsbewußtseins, die
für die weitere Entwicklung der Eidgenossenschaft größte
Bedeutung erlangte.

III. Die religiös-politische Gemeinschaft der V Orte
im 16. bis 18. Jahrhundert.

1. Das innerschweizerische Traditionsbe¬
wußtsein und der neue Glaube.

Niklaus von Flüe, der bäuerliche Einsiedler im
Ranft, hatte am Ende des 15. Jahrhunderts die nach außen
starke, innerlich uneinige Eidgenossenschaft aus einer
Existenzkrise gerissen und war auch durch sein Auftreten
gegen Ungerechtigkeit, Eigennutz, eidgenössische Streitsucht

und Reisläuferei Vertreter eines eidgenössischen
Gemeinsinns geworden, der fest in der religiösen und
politischen Tradition der katholischen Innerschweiz
wurzelte. Vaterländisches Reformstreben auf religiös-sittlicher
Basis war auch die Triebkraft jenes andern Eidgenossen,
der im städtischen Vorort Zürich seit 1519 zunächst kraftvoll

gegen das Reislaufen und Pensionenwesen auftrat.
Aber Ulrich Zwingiis Erneuerungseifer wandte sich
auch gegen das Lehrgut und die Institutionen der
katholischen Kirche, Er wurde so Urheber der religiösen
Spaltung unter den Eidgenossen und in den politischen

Folgerungen Bahnbrecher der zentralistischen
Tendenzen gegen die föderalistische Tradition,31

31 Heinr. Dreyfuß: Die Entwicklung eines politischen Gemeinsinns

in der schweiz. Eidgenossenschaft und der PoEtiker Zwingli, in:
Zeitschr, f. Schweiz. Gesch. 1926, Heft 1 und 2. — Im übrigen ver-



145

Als sich der Zürcher Rat 1523 offiziell für Zwingli
und seine Lehre entschied und den Glaubenswechsel in
seinem Territorium durchsetzte, als dann die Reformation
auch in andern eidgenössischen Orten und Zugewandten,
besonders aber in den gemeinen Vogteien der Nord- und
Ostschweiz Fuß faßte, da stellten sich die V Orte der
Innerschweiz in geschlossener Gemeinschaft der religiösen
und politischen Umwälzung entgegen.

Warum gingen sie nicht auch zur Reformation über?
Die Gründe sind in ihrer Gesamtheit und Stärke nicht
leicht faßbar. Sie liegen nicht nur auf der Ebene der
religiösen Gewissensentscheidung. Gewiß war und ist das
katholische Glaubensgut und der katholische Kult im tra-
ditionsverbundenen Landvolk der Innerschweiz stärker
verwurzelt als in den neuen geistigen Strömungen leichter
zugänglichen Städten des offenen Mittellandes. ~" Aber
die Haltung der regierenden Kreise, welche besonders in
den Städten Luzern und Zug entscheidend war, wurde
offenbar auch von traditionellen wirtschaftlichen, politischen

und kulturellen Faktoren stark bestimmt. Der
geistige Einfluß der antirömisch-humanistischen Richtung
Deutschlands war in Zürich stärker als im innerschweizerischen

Raum, der über den Gotthard auch italienische
Einflüsse bereitwillig aufnahm. Neigungen für die Lehre
Zwingiis sind hier in erster Linie festzustellen unter den
humanistisch gerichteten, meist aus der Universität Basel
gebildeten Geistlichen und Schulmeistern, die mit Zwingli

und seinen Freunden in geistigem Austausch standen:
Oswald Geißbühler (Mykonius), der Lehrer an der
Luzerner Stiftsschule, Rudolf Ambühl (Collinus), der
Schulmeister in St. Urban, Magister Joh. Zimmermann
(Xylotectus), Chorherr zu Luzern und Beromünster, Chorherr

weise ich auch für diesen Abschnitt allgemein auf die eingangs
zitierte Literatur.

32 So schrieb der Zuger Kaplan Barth, Stocker am 5. Juli 1522

nach Zürich: besonders das Volk sei gegen die neue Lehre.

Geschichtsfreund Bd. XCVI 10



146

Jost Kilchmeyer; in Zug der Pfarrer Werner Steiner und
der Humanist Peter Kolin.

Die innern Orte waren mit ihren Gotthardinteressen
politisch und wirtschaftlich stark nach Italien orientiert
und wollten nach Süden hin nicht eine geistige Scheidewand

aufrichten; vielmehr betrachten auch später die
innerschweizerischen Staatsmänner ihr Gebiet als „Vormur
Italiae".33 Zwingiis Auftreten gegen das Söldner- und
Pensionenwesen traf in der Innerschweiz, welche auf die
Einnahmequelle des fremden Dienstes besonders angewiesen

war, auf scharfen Widerstand. Es gab hier mehr
Bezüger päpstlicher Privatpensionen als in der Handelsstadt
an der Limmat, und die allen Orten in gleicher Höhe
zufließende öffentliche Pension des Papstes fiel bei den
kleineren und ärmeren Gemeinwesen der Innerschweiz
stärker ins Gewicht als in Zürich und Bern.34

Die materiellen Vorteile, welche die Enteignung der
Klöster den evangelischen Orten brachte, übten auf die
innerschweizerischen Orte nicht den gleichen Reiz aus,
weil hier weniger Klöster bestanden und die besitzreichern,

wie Einsiedeln und Engelberg, das starke
Traditionsbewußtsein des Volkes schützte. Mit den materiellen
Rechten der Klöster und Stifte hatten sich die innern Orte
teilweise schon auseinandergesetzt, so Nidwalden und
Luzern (dieses durch den Generalauskauf des Stiftes St.

Leodegar 1479). Durch die Kastvogtei und durch die —
besonders in der politisch-militärischen Verbindung mit den

Päpsten Julius II. und Leo X. — erhaltenen Privilegien hatten

sich die weltlichen Obrigkeiten in staatskirchlichen

33 Der Luzerner Ratsherr Ludwig Meyer an Kardinal Barberini,
15. Dezember 1658. Hans Dommann: Beiträge zur Luzerner- und
Schweizergeschichte des 17. Jahrh., in Gfr. Bd. 88.

54 Vgl. Puccis Rechenschaftsbericht vom September 1518 über
die Verwendung der päpstlichen Pensionsgelder in: Quellen zur
Schweizer Gesch. Bd. 16, S, 156 ff. In Zürich bezogen z. B. 7

Personen päpstliche Privatpensionen, in den zugerischen Gemeinden
aber 156, in der Stadt Luzern 70.



147

Dingen eine starke Stellung gesichert.35 Die Staatsgewalt
besaß also auch in den innerschweizerischen Orten die
Macht zum Eingreifen in die religiös-kirchlichen Zustände;

aber sie tat es zugunsten der traditionellen
Kirchengemeinschaft. Wenn auch die kirchlichen und sittlichen
Mißstände — Ursachen der Reformation — in mehr oder
weniger starkem Maße im Gebiet der V Orte wie in
Zürich wirksam waren und die energischen Reformversuche

des Bischofs Hugo von Hohenlandenberg seit 1496

auch hier keinen durchschlagenden Erfolg erzielten,
trauten sich die weltlichen Obrigkeiten der innern Orte
doch zu, die weitere Reform des Klerus weitgehend von
staatswegen durchsetzen zu können, ohne sich vom
traditionellen Volksempfinden und der Kirche zu trennen.

Politisch wirkte in der fünförtigen Haltung gegenüber
der Lehre Zwingiis auch die alte Abneigung gegen die von
der innerschweizerischen vielfach abweichende Politik
Zürichs und gegen dessen — schon in der offiziellen Rangfolge

ausgedrückten — Führungsansprüche, die Luzern in
seiner vorörtlichen Stellung seit dem Schwabenkrieg immer
mehr zurückgedrängt hatten und denen nun Zwingli ein
scharf zentralistisches Programm gab.36 Die Innerschweizer

fühlten sich als die Träger und Erhalter des
ureidgenössischen Staatsgedankens in den Grundformen der
bäuerlichen und städtischen Kommunen, die innerhalb der
Eidgenossenschaft die Gleichberechtigung bewahren sollten.

„Ein scharfes Zusehen macht mit aller Deutlichkeit klar,
35 J4Ç4 hatten sich die V Orte und Bern mit ihrem Oberhirten

in Konstanz zum Schutze der bischöflichen Besitzungen verbündet
und dafür von diesem das Versprechen erhalten, er werde „die
Eydtgnossen und die Iren, geistlich und weltlich Personen, by Iren guten
loblichen alten Harkomen lassen beliben und sy witer nit drengen."
Franz Rohrer: Reformbestrebungen der schweiz. Quart des Bistums
Konstanz 1492—1531, in: Gfr, Bd,' 33.

36 Ueber die Rivalität der Vororte siehe W. Oechsli: Die
Benennungen der alten Eidgenossenschaft, im Jahrbuch für Schweiz.
Gesch., Bd. 42, S. 105 ff.



148

daß sich Protestantismus und Katholizismus in der
Schweiz nach den frühern großen und kleinen
politischgeographischen Gegensätzen schieden. Der Glaubenszwiespalt

verschärfte sie, wandelte sie aber auch in
politischkonfessionelle um, erhöhte damit freilich die alten
Gefahren, die dem Bundesgefüge drohten." (E, Dürr).

Am meisten waren wegen ihrer geographischen Lage
und durch die gemeinsamen städtisch-bürgerlichen
Interessen Luzern und Zug dem Eindringen der Neuerung
von Zürich her ausgesetzt. Für die Zukunft der
Innerschweiz hing sehr viel davon ab, wie sich namentlich
Luzern, der führende unter den inneren Orten,
zur Reformation stellte. Die große gemeinsame Grenze

mit Bern konnte dabei ausschlaggebend wirken;
aber der westliche Nachbar ging erst 1528 zur Reformation

über, als Luzern sich bereits mit den innerschweizerischen

Nachbarn zur Verteidigung des Katholizismus
zusammengeschlossen hatte. Die zweihundertjährige enge
Bindung durch den Vierwaldstätterbund, die handelspolitische

Verknüpfung mit den Anstössern des Vierwaldstät-
tersees und die bereits genannten andern Gründe, hatten
zu dieser Stellungnahme gedrängt. Dazu kam ein
innenpolitischer Grund: die Hinneigung des Luzerner Landvolkes

zu den bäuerlichen Demokratien der Urschweiz und
die Gefahr einer territorialen Abspaltung durch die
religiös-politische Propaganda. So entschied sich Luzern auch
in der Glaubensfrage aus dem innerschweizerischen
Gemeinschaftsbewußtsein heraus für seine ältesten Verbündeten

und übernahm kraft seiner politischen, wirtschaftlichen

und kulturellen Bedeutung die Rolle des
katholischen Vorortes.

In den kommenden Kämpfen um die nun noch schärfer

ausgeprägte örtliche Eigenart und Selbstbestimmung
und um den Einfluß des historischen Kerns in der
Eidgenossenschaft hatte das innerschweizerische
Gemeinschaftsbewußtsein die schwerste Bewährungsprobe zu



149

bestehen. Ohne die entschiedene Haltung dieses geographisch

geschlossenen Blockes hätte sich der Katholizismus
in der Schweiz kaum behaupten können; mit der Beherrschung

der zentralen Gotthardstellung durch den
Protestantismus wäre weiterhin im europäischen Ringen
um die religiös-politische Macht das Kräfteverhältnis
nicht unwesentlich verschoben worden. Diese
weltgeschichtliche Tragweite der innerschweizerischen Stellungnahme

erklärt die Heftigkeit und Dauer der Auseinandersetzungen

und ihre Verkettung mit den politischen
Konstellationen und Kämpfen im gesamteuropäischen Raum
während des 16. und 17. Jahrhunderts, mit teilweise
veränderten Voraussetzungen auch in den vierziger Jahren
des 19. Jahrhunderts,

Da das Glaubensgut in der christlichen
Wertordnung über den Gütern der Nation und des Staates
steht, durchbrachen im Konflikt dieser Werte die
Konsequenzen der fünförtigen Stellungnahme die politischen,
nationalen Interessen der Gemeinschaft mit den Orten und
Zugewandten, welche das katholische Bekenntnis nicht
wie die Innerschweiz als Wesensbestandteil des
ureidgenössischen Erbes betrachteten. Man kann diese Tatsache
vom heutigen schweizerisch-nationalen Standpunkt aus
bedauern und als starkes, Jahrhunderte dauerndes
Hindernis für die staatliche Einigung des Schweizervolkes
betrachten; um historisch gerecht zu urteilen, muß aber
stets der damalige verfassungsrechtliche Zustand der
Eidgenossenschaft — einer lockeren Föderation von
Kleinstaaten — im Auge behalten werden. Vom
alteidgenössischen Standpunkt der kommunalen Selbstbestimmung
aus ergab sich für die V Orte, da sie die Reformation
Zwingiis als Bedrohung der traditionellen Staats- und
Gesellschaftsordnung werteten, auf eidgenössischem Boden

grundsätzlich eine ähnliche Kampfstellung gegenüber den
diese Bewegung schützenden äußeren Orten wie seinerzeit

vom Standpunkt der bedrohten kommunalen Ge-



150

wohnheitsrechte und Freiheit gegenüber den Habsburgern.

Auch jetzt handelte es sich nach ihrer Auffassung
um die Verteidigung eines ideellen Erbgutes, wenn auch
materielle Gesichtspunkte — wie die Behauptung der
gemeinen Herrschaften — mitentscheidend waren. Der Gegner

war aber jetzt nicht mehr eine fremde Macht, mit der
man nichts gemein hatte, sondern der eidgenössische
Verbündete, mit dem neben anderm vor allem das Erlebnis
der gemeinsamen Freiheitskämpfe verband. Das war die

Tragik dieses Konfliktes und erklärt auch die jedem
Bürgerkrieg eigene Leidenschaftlichkeit. Für die heutige
Schweiz aber müssen wir es als Glück bezeichnen, daß

die religiösen Trennungsgründe im staatlichen Leben auf
die Dauer doch nicht stärker blieben als das, was vor den

Glaubenskämpfen die eidgenössischen Orte verband.
Gewiß: die Bewahrung und Verteidigung der

Glaubensüberzeugung ist eine wesentlich andere Frage als die
Sicherung der Volksfreiheit, der staatlichen und
wirtschaftlichen Unabhängigkeit durch die in den Bundesbriefen

vereinbarte Hilfe. Aber als die religiöse Neuerung in
Zürich für die in der Glaubenseinheit des Mittelalters
aufgewachsene Eidgenossenschaft einen geistigen Gegensatz
von größter, ins Gewissen greifender Tiefe schuf, war an
die inneren Orte, die an der religiösen Tradition in
gleicher Weise wie am überkommenen Recht und an der
schwer errungenen Selbständigkeit festhielten, die
Entscheidungsfrage gestellt, ob sie die Bedrohung der
Glaubenseinheit ihrer Gebiete im Herde Zürich selbst beseitigen

oder — als das nicht gelang — die traditionelle reli-
göse Gemeinschaft in ihren Orten höher stellen wollten
als die — weltlichen Interessen dienende — lose
Bundesgemeinschaft mit dem religiösen Gegner. Denn was Gagliardi
von Zwingli sagt: „Eine Trennung des Religiösen und
Staatlichen kam für ihn überhaupt nicht in Betracht",
gilt weitgehend auch für die katholischen Staatsmänner
der Innerschweiz. Von der grundsätzlichen Haltung so-



151

wohl der katholischen wie der protestantischen Führer
jener Zeit sagt der Zürcher Theologe Rudolf Grob mit
Recht: „Diese Männer haben die Eidgenossenschaft
gelehrt, daß es tiefere Bande gibt als die des Blutes und der
Rasse und daß die letzten Grundlagen des Glaubens über
alles zu stellen sind. Sie haben zu der späteren Gestaltung

der Eidgenossenschaft mehr und Besseres beigetragen,

als eine oberflächliche Geschichtsschreibung wahr
haben will." 37 Wie Zwingli, dem eine starke Eidgenossenschaft

mit zwei Bekenntnissen undenkbar war, die Wider-
herstellung der religiösen Einheit durch die Gewinnung
oder Unterwerfung der inneren Orte für seine Lehre
erstrebte, so kämpften die V Orte um die religiöse Einheit

im traditionellen katholischen Glauben,
zunächst für das ganze Gebiet der Eidgenossenschaft, dann
für die Innerschweiz. So standen eine katholische und
eine protestantische Eidgenossenschaft einander fortan
stets feindlich gegenüber, wenn glaubenspolitische Fragen
eine Rolle spielten, und diese Fragen blieben fast zwei
Jahrhunderte im Vordergrund. Erst nachdem in großen
europäischen Staaten national- und machtpolitische
Interessen, besonders aber die rationalistische Aufklärung die
enge Verknüpfung von Religion und Politik, von Kirche
und Staat lösten und die Frage des religiösen Bekenntnisses

in den staatlichen und individuellen Beziehungen ihre
frühere Bedeutung vielfach verlor, trat auch im Verkehr
der eidgenössischen Kleinstaaten der konfessionelle
Gegensatz zugunsten der nationalen Einigung unter
protestantischer und aufklärerischer Führung zurück, lebte aber
in ideenpolitischer Verbindung mit Konservativismus und
Liberalismus während der Sonderbunds- und
Kulturkampfzeit wieder auf.

In zwei Jahrhunderten der glaubenspolitischen
Gegensätze — die freilich weder in der protestantischen,

37 Rud. Grob: Der Bund der Eidgenossen ein Wagnis des Glaubens,

Luzern 1934,



152

noch in der katholischen Eidgenossenschaft die staatliche
Haltung und die gegenseitigen Beziehungen ausschließlich
bestimmten — behielt das engere Gemeinschaftsbewußtsein

der V Orte das Uebergewicht durch Maßnahmen und
Verbindungen, die wir nun in großen Zügen verfolgen.

2. Der Kampf der V Orte um die Glaubenseinheit,

die Selbständigkeit und den eid¬
genössischen Einfluß bis 1531.

Die reformatorische Propaganda erfaßte auch das
innerschweizerische Gebiet. Um ihr den Boden zu entziehen,

schritten die fünförtigen Regierungen gegen Anhänger

Zwingiis scharf ein; mehrere wanderten aus. Im
entvölkerten Kloster Einsiedeln, wo der Pfleger Diebold von
Geroldseck zu Zwingli überging, sorgte der Schwyzer Rat
als Schirmherr für eine gute Abtwahl. Selbst vor
Todesurteilen schreckte die staatliche Obrigkeit nicht zurück.
Bücher und Schriften wurden scharf zensuriert, neugläubige

verbrannt und ihre Besitzer bestraft. Die Gegenpropaganda

besorgte in Luzern der hierher geflohene Elsässer
Franziskaner Dr. Thomas Murner, der für seine scharfen
Streitschriften gegen Luther und Zwingli die erste Druk-
kerei der Stadt Luzern einrichtete; später der
Gerichtsschreiber, Dichter und Chronist Hans Salat, in Uri der
Landschreiber Valentin Compar.38

Gleichzeitig suchten die V Orte gegenüber dem
neugläubigen Zürich, dem Luzern und Unterwaiden auf die
Einladung zur Disputation vom 26. bis 28. Oktober 1523
scharfe Absagen erteilt hatten,39 eine gesamteidgenössische
Abwehr zu organisieren. Zu diesem Zwecke versammelten

sich ihre Vertreter am 8. April 1524 auf einer Sonder-

38 Vergi, die eingangs zitierten allgemeinen Werke und ihre
Literaturangaben, ferner P, Theodor Schwegler: Geschichte der
katholischen Kirche der Schweiz, Schlieren-Zürich 1935.

39 Text in den Eidg. Abschieden, Bd. 4, Abt. 1 a, S. 343.



153

tagsatzung zu Beckenried.40 Sie beschlossen, „by cristen-
licher kirchen Ordnung wie von alter har und by dem
alten waren cristenlichen glouben ze bliben, auch dise
luterische, zwinglische, hussische, irrige, verkerte leer in
allen unsern (ge)bieten und oberkeiten uszerüten, ze
weren, ze strafen und niderzetrucken, so wyt und so fer
unser vermögen stat; sind ouch ungezwifelter starker
hoffnung und vertruwens zuo Gott dem allmächtigen, der
werde durch mittel und fürbitt sins eingebornen suns, ouch
siner würdigosten gebärerin, der jungfrowen Maria, und
aller lieben heiligen und engel fürtretung uns wenigen nit
verlassen, sonder uns, wie vor unsern altvordern, die
ouch etwa in kleiner zal groß thaten gethon, sin gnad,
hilf und bystand erzöugen." Das Schreiben an den Berner
Rat, das diese Beschlüsse und weitere Erwägungen
enthält, bittet diesen, sich in der Glaubensfrage nicht von
der Innerschweiz zu trennen. „Ob dann üch etwas be-
schwerd und last von geistlicher oberkeit angelegen und
widerwärtig wäre, wie und was gestalt das ist, da wellen
wir mit sampt üch und, ob Gott will, mit andern Orten,
so ouch zuo uns ston werden, darüber sitzen und
ratschlagen, was dann notdürftig, uns allen nutzlich und eer-
lich ist, damit wir deß entladen werdint; dann wir nit
minder dann -ir an vil dingen ouch beschwerd und
mißfallen tragend; es ist aber wol in andere weg abzestellen
dann also mit sölicher bösen irrung." Da den V Orten
auf der allgemeinen Tagsatzung die übrigen — außer
Zürich und Schaffhausen — beistimmten, war zunächst
eine eidgenössische Abwehrfront gebildet. Aber für den
Ausschluß Zürichs konnten mehrere Orte nicht gewonnen
werden. In den folgenden Jahren erhielt die
Reformationsstadt durch die zum neuen Glauben übertretenden
Städteorte Bern, Basel und Schaffhausen vielmehr mächtige

Unterstützung. Das eidgenössische Glaubensgespräch
in Baden (1526) hatte diese Entwicklung trotz des star-

40 Eidg. Absch. Bd. 4, Abt. 1 a, S. 410 ff.



154

ken Mehrheitsentscheides für den Katholizismus nicht
verhindern können.' So wurden die V Orte in die Defensive

gedrängt.
In der weiteren gemeinsamen Glaubenspolitik ging

die Initiative vielfach von der Urschweiz aus, weil Luzern
wegen seiner städtischen Interessen und seiner großen
Grenzlinie gegen Bern oft eher zur Vermittlung neigte.
Die engere Verbindung mit den Länderorten brachte der
Stadtherrschaft zudem die „Gefahr" stärkerer Mitsprache
der Landschaft. Als der Rat 1525 die Aemter und
Vogteien dazu brachte, daß sie angesichts der Glaubensgefahr
auf die beim Aufstand von 1513 gewonnenen Rechte wieder

verzichteten, mahnten die Länder ab. Da aber in den
folgenden Jahrzehnten die Glaubenspolitik der kath,
Eidgenossenschaft immer mehr international verknüpft
wurde, konnte in der Stadt die politische Führerschicht

durch hervorragende Persönlichkeiten die
aristokratische Regierungsform ausbilden und durch diese
Machtkonzentration auch die Führung der V Orte stärker
in die Hand bekommen. Auch in der Urschweiz begünstigte

die konfessionelle, internationale Geheimpolitik des
16. Jahrhunderts eine — allerdings durch die
Landsgemeinde beschränkte — Geschlechterherrschaft,

Der Glaubensgegensatz beeinflußte schon in den
ersten Jahren der Reformation die politische Haltung der
V Orte gegenüber dem Ausland, wo im großen Ringen
der Bekenntnisse und Machtansprüche gleiche
glaubenspolitische Interessen die Voraussetzungen für ein Zusammengehen

über frühere Gegnerschaft hinweg schufen. So
bewirkte die offensive Politik Zürichs in den inneren
Orten die völlige Umstellung der — schon durch die Ewige
Richtung entspannten — traditionellen Haltung gegenüber
Habsburg-Oesterreich. Da Zwingli seit 1524 — wie der
dem Zürcher Rat vorgelegte Feldzugsplan beweist — die
katholischen Orte mit Waffengewalt zwingen wollte und
durch das Christliche Burgrecht die gemeinen Herrschaften



155

im Thurgau, in Baden und den Freien Ämtern einkreiste,
verbanden sich diese unter Vorbehalt aller älteren Bündnisse,

Freiheiten, „alten Herkommen und Gerechtigkeiten"
durch die Christliche Vereinigung vom 22. April 1529 mit
dem früheren Erbfeind, der nach dem Verzicht auf die
verlorenen Gebiete für die eidgenössische Unabhängigkeit
nicht mehr gefährlich schien, aber als Vormacht des
Katholizismus in Europa den katholischen Orten
Rückendeckung bieten konnte.

Rasch drängte die wachsende Spannung in der
entzweiten Eidgenossenschaft zur kriegerischen Entscheidung.

In dieser handelte es sich — jetzt und in den

späteren Religionskriegen — für die V Orte namentlich
um die Behauptung ihres überwiegenden Herrschaftsein-
flusses in den gemeinen Vogteien, um die Offenhaltung
des Reußkorridors für die Getreidezufuhr durch die
Beherrschung der Brückenköpfe Bremgarten, Mellingen und
Baden und die Verhinderung einer territorialen Vereinigung

der protestantischen Hauptgegner Zürich und Bern.
Eine zweite Stelle, wo sich die militärischen Anstrengungen

in allen vier Religionskriegen konzentrierte, war
der alte Kampfplatz von Schwyz und Zürich: die Route
gegen die Bündnerpässe, besonders der feste Schirmort
Rapperswil. Zwischen Zürich und den V Orten wiederholte

sich so teilweise die Situation des Alten
Zürichkrieges. Die Hegemoniebestrebungen der Limmatstadt
bedrohten in der Ostschweiz nicht nur das in jenem
Bürgerkrieg Gewonnene, sondern auch die große gemeine
Herrschaft Thurgau und den verbündeten Fürstabt von
St. Gallen.

Der unblutige erste Kappelerkrieg (1529)
brachte keine endgültige Entscheidung, wohl aber eine
erhebliche Schwächung der katholischen Position. Durch
die Festlegung der freien Glaubensentscheidung für die
souveränen Orte wurde das Bekenntnis Zwingiis und
damit die religiöse Spaltung im eidgenössischen Recht an-



156

erkannt. In den gemeinen Vogteien aber sollte die
religiöse Parität herrschen, in der praktischen Durchführung
jedoch wurde durch die Unterdrückung der katholischen
Minderheiten nach den gemeindeweisen Abstimmungen
der Einfluß der V Orte besonders im entfernten Thurgau
bedroht. Zürich setzte nach dem Krieg in den gemeinen
Herrschaften und im äbtischen Gebiet von St. Gallen
„jede bundesgenössische Rücksicht außer acht"
(Gagliardi).

Wie die V Orte, so war andrerseits auch Zwingli vom
Ergebnis des ersten Kappelerkrieges nicht befriedigt. Er
bereitete darum eine große protestantische Front und
die völlige Unterwerfung der katholischen Eidgenossenschaft

vor. ' Die ganze Gefahr nicht nur für den
katholischen Glauben der Innerschweiz, sondern auch für die
Souveränität der V Orte offenbart seine Denkschrift „Was
Zürich und Bern not ze betrachten sye in dem
fünförtischen Handel". 41 Ihre Absicht bedeutet „nicht eine
bloße Reform, sondern eine völlige Revolution, eine
vollständige Umwandlung aller staatsrechtlichen Grundlagen
und damit einen vollständigen Bruch mit der Vergangenheit".

42 Zwingli kritisierte darin die Stellung und
Haltung der V Orte innerhalb der Eidgenossenschaft, vor
allem gegenüber den größeren Stadtstaaten Bern und Zürich,
scharf; er fand es unbillig, daß sie trotz ihrer Kleinheit
durch die Stimmenzahl an der Tagsatzung und durch
das Uebergewicht in den gemeinen Vogteien die bisherige
Rolle spielen konnten; darum sollten sie ihren Anteil an
den gemeinen Herrschaften verlieren und Zürich mit Bern
die Leitung der Eidgenossenschaft übernehmen. Er schlug
vor: „eintweders die pündt, so man mit inen hat, abze-
tuon oder sy ze meistren und züchtigen, mit mindren der
stimmen, macht und regiments, bis in gar usrüten und ver-

41 Wortlaut in den Eidg. Abschieden, Bd. 4, Abt. 16, S. 1041 ff.
42 H. Nabholz: Föderalismus und Zentralismus in der eidg.

Verfassung vor 1798, in: Polit. Jahrbuch Bd. 30, S. 204,



157

derben Summa summarum, wer nit ein herr kan sin,
ist billich, daß er knecht seye."

Das zurückhaltendere Bern schlug die Frucht- und
Salzsperre gegen die Innerschweiz vor. Damit aber drohte
diesen — wie vor dem Alten Zürichkrieg — die wirtschaftliche

Erdrosselung. Angesichts dieser Gefahr
durchbrachen die Fünförtigen entschlossen den Blockadering
und eröffneten den zweiten Kappelerkrieg (1531).
In der Schlacht bei Kappel erreichte der überraschende
Offensivstoß den ersten Erfolg. Der zweite Sieg auf dem
Gubel beendete den Krieg. „Selten hat eine mit so
geringen Truppenzahlen erfochtene kriegerische Entscheidung

größere kulturelle und politische Folgen nach sich
gezogen" (Gagliardi). Der zweite Landfriede zu
Deinikon sicherte den beiden Parteien die Respektierung
ihres religiösen Bekenntnisses zu, wobei der Friedenstext
die protestantischen Orte — für die Situation bezeichnend

— vom „wahren, ungezweifelten christlichen Glauben"

der V Orte sprechen läßt. In den gemeinen
Herrschaften durften neue Abstimmungen über den Glauben
entscheiden und — im Gegensatz zum 1. Landfrieden —
sowohl ganze Gemeinden als Einzelne zum Katholizismus
zurückkehren. Die wichtigsten Stützpunkte der V Orte
in den gemeinen Vogteien: Mellingen, Bremgarten, die
Freien Aemter, Rapperswil, Gaster und Weesen wurden
vom Landfrieden ausgeschlossen und damit ganz dem
katholischen Einfluß unterworfen. Eine Gruppe im
fünförtigen Kriegsrat hatte weiter gehen und Zürich die Rückkehr

zum alten Glauben auferlegen wollen; doch der
Luzerner Schultheiß Golder und die Landammänner Troger

von Uri und Toß von Zug hatten zur Mäßigung
geraten, 43 Trotz der tiefen, kriegerisch ausgetragenen
Gegensätze, welche fortdauerten und eine neue Beschwörung

der Bünde bis 1798 verhinderten, waren auch in der

43 Aloys Müller: Der Landfriede von Deinikon, Festschrift zur
IV. Jahrhundertfeier, 2, Aufl. Baar 1931.



158

Folge ausgleichende Faktoren wirksam in der Anerkennung

der örtlichen Souveränität für die Glaubensfrage,
im nicht zerrissenen Band der gemeinen Vogteien,
in gemeinsamen politischen Interessen außerhalb der
Glaubenssphäre. Ein gewisses eidgenössisches Gemeingefühl
lebte durch die zwei folgenden Jahrhunderte der
konfessionellen Spannungen und des katholischen Übergewichtes
weiter, aber auch das besondere religiös-politische
Gemeinschaftsbewußtsein der Innerschweiz, das nun vor der
Aufgabe stand, das durch den Sieg Gewonnene auf die
Dauer zu sichern.

3, Innere und äußere Festigung im Zeit¬
alter der katholischen Reform.

„Um die V Ort stuond es von den Gnaden Gotts
treffenlich wol in guoter Einickeit und Früntschaft; dann
wann glichwol etwan ein ufrüerig Lüftli harwäyt, hattends
deß nit bsunder groß acht." So charakterisierte Hans
Salat, der offizielle Chronist der V Orte, fünf Jahre nach
dem Sieg von Kappel deren innenpolitische Lage.44 Trotz
des günstigen Friedensschlusses, trotz der Geschlossenheit

des katholischen Blockes in der Innerschweiz, trotzdem

Freiburg in der Westschweiz fest zur katholischen
Sache stand und durch die Unterdrückung des
Protestantismus in der Stadt Solothurn (1533) die siebente
Standesstimme an der XHIörtigen Tagsatzung für die
katholische Eidgenossenschaft gesichert wurde, bestand
für sie die Gefahr eines Sieges der Reformierten bei
besserer Gelegenheit fort. Sie war umso größer, als
die V Orte geographisch von Freiburg und Solothurn,
von Appenzell und dem Abt von St. Gallen getrennt,
wirtschaftlich und in der Bevölkerungszahl — also auch in

44 Salats Chronik in: Archiv für schweizerische Reformations-
Geschichte, Bd. 1, S. 381.



159

den militärischen Reserven — bedeutend schwächer
waren, 45

Es kam also für die Erhaltung des Katholizismus und
damit der innerschweizerischen Tradition in ihrer Totalität

alles darauf an, daß der Block der V Orte sich
selbst und die anderen ganz oder teilweise katholisch
gebliebenen Gebiete — als Außenposten — sichern
konnte. Besonders wichtig war die Bewahrung des
Einflusses jenseits des Gotthards. Im Tessin mußten
darum die Neugläubigen infolge des Locarner Handels
(1555) auswandern. Mit dem Wallis verbanden sich
die katholischen Orte 1533 durch ein dem späteren
Goldenen Bunde ähnliches ewiges Burg- und Landrecht.46
Als im Rhonetal der Protestantismus trotzdem stark Fuß
fassen konnte, griffen die inneren Orte zu Beginn des
17. Jahrhunderts dort energisch ein und sicherten mit
religiösen und politischen Mitteln die westliche Gotthard-
flanke neuerdings.47 In Graubünden — wo der katho-

45 Es galt auch nach dem Siege, was Salviati, der Schwager
Leos X,, am 6, November 1531 dem Kardinal Campeggio gegenüber
feststellte: „Quelli V cantoni, benché habbino già due volte et forse

tre battuti li loro inimici, pure essendo di numero molto inferiori,
et videndosi che l'altera parte tutta via ingrossa si fa iudiciò che

alla fine habbino a far male li fatti loro, quando li sia mancato di
quel aiuto che lor chieggono ." Salviati wies auch auf die
internationale Bedeutung der fünförtigen Stellung hin: „. che vogli
considerar, oltre il danno di perdersi in tutto quella natione, quanta
ruina verria sopra Italia, quando la parte catholica o fusse battuta o,
diffidando delle forze sue, pigliasse partito d'accordarsi. ," Akten
über die diplomatischen Beziehungen der römischen Kurie zu der
Schweiz 1512—1552, hsg. von Caspar Wirz, Quellen zur Schweizer
Gesch., Bd. 16, S. 239.

46 Der gegenseitigen Hilfe zur Bewahrung des „wahren christlichen

Glaubens'-' sollen nach dem Wortlaut der Urkunde vom 17,

Dezember keine altern Bünde entgegenstehen. So wurde dieses kath.
Sonderbündnis „ein Vorläufer des späteren borromäischen Bundes".

(Dierauer III 230 f.)
47 Seb. Grüter: Der Anteil der kath, und prot. Orte an den

religiösen und politischen Kämpfen im Wallis während der Jahre
1600—1613, in: Gf. Bd, 52.



160

lisch gebliebene Obere Bund die östliche Gotthardflanke
deckte — stemmten sie sich besonders seit dem Müsserkrieg

(1531/32) gegen den wachsenden Einfluß des
Protestantismus und schützten — Uri vor allem — das
zeitweise bedrohte Kloster Disentis.48 Die gleichen
Bemühungen im konfessionell gemischten Glarus führten zu
den scharfen Spannungen des „Tschudikrieges".49

An der Erhaltung des katholischen Glaubens in
Appenzell, wenigstens noch im inneren Teile,
war mit dem zugewandten Abt von St. Gallen besonders
Schwyz interessiert — wie im vorherigen Jahrhundert
an der dortigen Freiheitsbewegung. Nach dem Konzil
von Trient verbanden sich die katholischen Staatsmänner
der innern Rhoden immer entschiedener mit der
Glaubenspolitik der V Orte. Der Kalenderstreit trieb den

Gegensatz zwischen den Konfessionsparteien bis zur
Teilung des Landes in die innern und äußern Rhoden
(1597). Innerrhoden wurde durch die nachträgliche
Aufnahme in den Goldenen Bund als nordöstliche Außenbastion

der katholischen Front endgültig gesichert.50
Gleichzeitig galt es, diese Front von innen her zu

stärken: durch die Beseitigung der kirchlichen Mißstände
— die katholische Reform —, durch den engen
Zusammenschluß der Frontglieder und durch den Ausbau
der Rückendeckung seitens der katholischen Mächte
Europas.

Die Notwendigkeit der kirchlichen Reform hatten
die V Orte mit ihren Verbündeten schon am 28. Ja-
nurar 1525 bejaht und von sich aus — ohne rechtliche
Vereinbarung mit der kirchlichen Obrigkeit — durch
das sog. Reformationsmandat bezügliche Beschlüsse
gefaßt, mit der Begründung: „Diewil jetzund zu der
sorglichen Zit... der oberst Wächter und Hirt der Kirche

48 Dierauer III 174 ff., 222 ff.
49 Dominik Aufdermaur: Der Glarnerhandel oder „Tschudikrieg"

1556—1564, Schwyz 1923,
50 Dierauer III 434 ff.



161

schlaft, so will uns geburen als der weltlich[en] Oberkeit,
uns selber in etlichem Weg ze hilf ze komen, damit wir
und die Unsern wider zu Einhelligkeit komend und bi dem

waren Glouben blibend." 51 Die Vereinbarung betraf die
seelsorglichen Verrichtungen, das Leben der Geistlichen,
besonders das stark verbreitete Konkubinat, die Pfrund-
nutzung, die geistliche Gerichtsbarkeit, den Güterkauf
durch kirchliche Institute und Personen usw.

Doch erst das Konzil von Trient (1545—1563)
gab diesem staatlichen Reformstreben und der Erneuerung

des religiösen Lebens allgemein die sichere innere
Begründung durch die genaue Formulierung der umstrittenen

Glaubenslehren und durch die Disziplinarvorschriften
für das kirchliche Leben. Trotz wiederholter

Einladung der Päpste aber konnten sich die — für ihre

61 Eidg. Abschiede aus dem Zeitraum von 1521—1528, bearb.

von Joh, Strickler, Bd. 4, Abt. 1 a, S. 572 ff. — Welche Befürchtungen

und Hoffnungen sich in den V Orten an die Anfänge katholischer
Reform knüpften, zeigt die folgende Stelle in Hans Salats Chronik
(a.a.O. S. 380): „Nit soll man achten oder sagen: ja, wann wir [die]
Usrüttung der Mißbrüch zuo Handen nen und an Pfaffen anfahen,
so wurdend die Secter sagen, wir wettend ouch uf iren [Glauben]
kon. O nein, es ist nit me derselb Tag, die Zit hat sich umkert; sie
wartend jetz allein uf das und warend fro, daß sie ein Wort fundend
und ein Ingang, umhar zuo keren, und wurdend ane Zwifel sagen:
,Sehend, ir lieben Fründ, die V Ort und Altglöubigen wellend jetz
iren Glouben luter machen; die Mißbrüch, damit wir vorfher]
gestürmt hand, tuonds jetz ab, rüttends us, vertribends; jetz land wir
na, daß die Meß grecht, guot und von Gott ersetzt sig. Nun wend
wir wider zamen in ein Stall, jetz mögend wir uns verglichen aller
Dingen, so die V Ort hand ein frome, erbere, grechtfertigete Priesterschaft,'

.." Darum sieht Salat für den alten Glauben „kein nützer,
besser, noch fruchtbarer Remedium und Hilf" als die „Usrüttung
diser unmentschlichen Lastern." — Vgl, für das Folgende besonders:
Joh, Georg Mayer: Das Konzil von Trient und die Gegenreformation
in der Schweiz, Bd. 1 und 2, Stans 1901, 1903; Franz Steffens und
Heinr. Reinhardt: Die Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini
1579—1581, 3 Bde., 1906 ff.; A. Ph. Segesser; Rechtsgeschichte der
Stadt und Republik Luzern, Bd. 4, Luzern 1858; derselbe: Ludwig
Pfyffer und seine Zeit, 3 Bde., Bern 1880 ff.

Geschiditsfreund Bd. XCVI 11



162

staatskirchlichen „Freiheiten und Harkommen" fürchtenden

— V Orte erst kurz vor dem Abschluß der
Konzilsverhandlungen zur Abordnung einer staatlichen und
geistlichen Vertretung einigen, 1562 schickten sie den
Nidwaldner Landammannt Ritter Melchior Lussi nach Trient;
den Klerus vertrat Abt Joachim Eichhorn, der Erneuerer
des Klosters Einsiedeln. Zwar erklärten die beiden am
3. März 1564 namens ihrer Auftraggeber eidlich, daß sie
alle Glaubens- und Dispilinardekrete des Konzils in voller
Kenntnis annehmen,52 aber in der Vollziehung
verhielt sich nicht nur der vielfach entartete Klerus, sondern
auch die staatliche Obrigkeit — unter französischem Einfluß

auch in Luzern — zurückhaltend.
Die VII Orte lehnten 1564 die Forderung des Papstes

und des Bischofs von Konstanz — des meist in Rom
weilenden Papstneffen und Kardinals Mark Sittich v, Hohenems

— zum Erlaß einer Vollziehungsverordnung ab und
erklärten dem Papst, das sei unnötig, da das Volk
allgemein katholisch bleiben wolle und man etwas anderes
auch nicht gestatten würde. Als der Konstanzer Ober-
hirte eine Reformsynode plante, antwortete aber Luzern:
„Wenn im ganzen Bistum Konstanz eine allgemeine
Reformation beschicht und darob ghalten wirt, so wellent
wir unsere Priester wysen, derselbigen zu gehorsamen."
Trotz des Widerstandes im Vierwaldstätterkapitel und
seitens des exemten Abtes von Einsiedeln befahlen dann
die fünförtigen Regierungen die Beteiligung an der im
September 1567 abgehaltenen Synode zu Konstanz, mit
dem Vorbehalt der „loblich herbrachten" Freiheiten und
Gerechtsame. Gegen die von der Synode erlassenen
Diözesanstatuten beschwerte sich der Klerus wiederum
bei den weltlichen Obrigkeiten als Lehensherren der
Pfründen und Schirmherren der klösterlichen Exem-

62 Lussi unterstützte dann die Reform in der Innerschweiz nach
Kräften und richtete noch am 4. Juni 1584 eine eindringliche Mahnung

an die VII Orte. (Mayer a. a. O. II 297.)



163

tionen und Privilegien. Er fand Unterstützung, vor allem
bezüglich neuer finanzieller Belastung durch die Kurie
von Konstanz und in der Ablehnung eines außerhalb der
Eidgenossenschaft — in Konstanz — geplanten Diözesan-
seminars. Gegenüber weiteren Klagen beantragte der
Luzerner Rat den andern Orten den Erlaß eines
staatlichen Reformmandates. Doch in den Waldstätten war
die Macht der weltlichen Obrigkeit gegenüber dem Klerus

— wie gegenüber den Landleuten — nicht so stark
wie die Regierung im Stadtstaat Luzern, die schließlich
von sich aus solche Mandate gegen die Mißstände im
Klerus erließ. Am 10. April 1570 endlich einigten sich
die V Orte nach weiterem Drängen Luzerns auf den
Befehl: Jeder Pfarrer habe die Konzilsbeschlüsse von
der Kanzel zu verkünden und zur Befolgung zu ermahnen.

Den stärksten Anstoß zur entschiedenen Reform,
vor allem in der Urschweiz, gab aber Ende August des

gleichen Jahres Carlo Borromeo, der heilige
Erzbischof Mailands, Oberhirte eines Teils der Tessiner
Vogteien und Kardinal-Protektor der kath. Eidgenossenschaft,

mit seiner persönlichen Fühlungnahme auf der
Reise über Altdorf, Stans, Sachsein, Luzern und
Einsiedeln B3 und durch die nachherige Initiative in Mailand

und Rom. Sein Bericht an die päpstliche Kurie ist
für die religiösen und kirchenpolitischen Verhältnisse in
den V Orten sehr aufschlußreich. Im Anschluß an seine

Beobachtungen schlug der Kardinal die Absendung eines

päpstlichen Visitators, die Errichtung eines Priesterseminars

für die Schweizer, Disziplinareformen im Klerus und
anderes vor.M

Unter der Führung bedeutender Staatsmänner, vor
allem des „Schweizerkönigs" Schultheiß Ludwig Pfyffer,

53 Ed. Wymann: Aus der Schweiz. Korrespondenz mit Cardinal
Carl Borromeo, in: Gfr, Bd. 52—54; derselbe: Kardinal Karl Borromeo
in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossenschaft, in: Gfr, Bd. 65, 66.

54 Mayer a.a.O. I 182 f.; Steffens und Reinhardt a.a.O. 14 ff.



164

des päpstlichen Gardehauptmanns und diplomatischen
Mittelsmannes Jost Segesser, des Stadtschreibers
Renward Cysat und des Ratsherrn Jost Holdermeyer— ging
nun Luzern, als das vorgeschlagene Diözesanseminar hier
nicht zustandekam, selbständig an die Gründung einer
höheren Lehranstalt. Mit großen privaten und öffentlichen

Stiftungen entstand 1574—1577 das erste schweizerische

Jesuitenkollegium, welches im 17.

Jahrhundert die bedeutendste Bildungsstätte für die weltliche
und geistliche Führerschaft der katholischen Eidgenossenschaft

wurde.55 1579 erhielt diese auch ein Priesterseminar,

indem Carlo Borromeo mit Hilfe des Papstes und
Mark Sittichs von Hohenems das Collegium H e 1 -

veticum in Mailand mit fünfzig Freiplätzen für
Schweizer gründete. Zur Intensivierung der Volksseelsorge

entstand in Altdorf durch die tatkräftige Unterstützung
Walther von Rolls, Joh. Zumbrunnens und anderer
Staatsmänner die erste Niederlassung der Kapuziner nördlich

der Alpen; in den nächsten Jahren und Jahrzehnten
erhielten nicht nur die Regierungssitze, sondern auch
andere Ortschaften der kath. Kantone und der gemeinen
Vogteien zahlreiche Klöster dieses Reformordens, so Stans
(1582 durch Lussi), Luzern (1583, bes. durch Kaspar und
Jost Pfyffer), Schwyz (1586), Zug (1595), Sursee (1606),
Sarnen (1642), Schüpfheim und Arth (1655).

In den Verhandlungen über die kirchliche Reform
machten sich auch Bestrebungen geltend, die Schweiz
vom Bistum Konstanz abzutrennen, da dessen
Verwaltung „nit glicher Nation" war. Dafür tauchte der —
im 19. Jahrhundert wieder erörterte — Plan eines
fünförtigen oder deutschschweizerischen Bistums auf.
Mindestens sollte ein bischöfliches Vikariat errichtet werden.

1585 stellten die V Orte — wiederum erfolglos —
ein bezügliches Gesuch beim Bischof von Konstanz. Das

55 Seb. Grüter: Das Kollegium zu Luzern unter dem ersten
Rektor P. Martin Leubenstein, Luzern 1905.



165

Verhältnis zum Bistum wurde im oppositionellen Luzern
wieder besser, als dem verweltlichten Mark Sittich von
Hohenems vier Jahre später der Kardinal Andreas von
Oesterreich gefolgt war. Uri und Luzern erreichten die
Einrichtung bischöflicher Kommissariate und
regelten mit dem Bischof die Jurisdiktions-, Kollatur- und
Finanzfragen.

Der Hauptgrund für die Zurückhaltung der kirchlichen

Instanzen in der Bistumsfrage waren — wie im 19.

Jahrhundert — die staatskirchlichen Tendenzen, welche
die durch die staatliche Reformarbeit gewonnene Stellung

Gewohnheitsrecht werden lassen wollten. Damit diese

„Usurpationen geistlicher Kompetenzen" nicht weiter
erstarkten und die Reform in der katholischen Eidgenossenschaft

der zusammenfassenden und planmäßigen
Leitung Roms unterstellt werde, erreichte der Mailänder
Kardinal — unterstützt besonders von Staatsmännern in
Uri, Unterwaiden und Zug — die Errichtung einer
Nuntiatur im kath. Vorort, die 1579 mit den
Visitationsreisen Joh. Franz Bonhominis ihre von mancherlei
heftigsten Widerständen im Klerus und in den Räten
gehemmte Reformarbeit begann. Ueber die erste Aufgabe
hinaus: das kirchliche Leben, besonders des Klerus, zu
reformieren und die vielfach an die weltlichen Obrigkeiten

verlorenen kirchlichen Rechte wiederherzustellen,
erhielt die Nuntiatur in Luzern seit der Ernennung Joh.

Bapt. Santonios zum ständigen Nuntius (1586) auf
diesem Vorposten des Katholizismus und der internationalen

Glaubenspolitik auch diplomatische Bedeutung,
besonders unter Oktavian Paravicini, der mit Ludwig
Pfyffer und dessen weit ausgreifender Politik in enger
Beziehung stand.

Der Nuntius bemühte sich immer wieder um die
Einigung der kath. Eidgenossenschaft, welche mit ihrer
Tradition der örtlichen Selbstbestimmung sowohl den

Ansprüchen der kirchlichen Gewalt als dem Zusammen-



166

wirken in der konfessionellen Politik mancherlei

Schwierigkeiten bereitete. Denn wie in früheren
Jahrhunderten, so strebten auch jetzt die örtlichen Interessen
teilweise in verschiedener Richtung auseinander. Namentlich

Luzern ging trotz seiner vorörtlichen Stellung in
manchen politischen Fragen eigene Wege. Nach einem
Nuntiaturbericht von 1613 50 schloß es sich besonders den
katholischen Städten Freiburg, Solothurn und Zug an, in
nicht direkt konfessionell bestimmten eidgenössischen
Angelegenheiten teilweise auch Zürich und Bern, während

es mit den Länderorten in einer gewissen Rivalität
stand und mit der stärkeren Ausbildung der Aristokratie
seit dem Pfyffer-Amlehnhandel und dem Rothenburger
Aufstand (1570) deren demokratischen Einflüssen auf der
Landschaft mit größerem Mißtrauen gegenüberstand.

In der Außenpolitik, welche einen wesentlichen

Beitrag zur Festigung der katholischen Front
leisten sollte, unterhielt Luzern um des Solddienstes willen
bis gegen das Jahrhundertende mit Frankreich enge
Verbindung, und auch in den folgenden zwei Jahrhunderten
vermochte sich die französische Partei im Patriziat gegen
die habsburgische, nicht ohne scharfe innere Spannungen,
immer wieder durchzusetzen. Die Urschweiz aber,
besonders Uri und Unterwaiden, richtete unter der Führung

Lussis ihr außenpolitisches Interesse mehr nach
Italien, indem sie die Verbindung mit der päpstlichen
Politik — vorübergehend (1565/66) durch ein Bündnis mit
Pius IV. — und besonders mit der in Mailand herrschenden

habsburgisch-spanischen Macht förderte. Die Außenposten

im Westen, Freiburg und Solothurn, traten für
enge Beziehungen zu Frankreich ein; sie folgten auch in
der eidgenössischen Politik nicht durchwegs derjenigen
des innerschweizerischen Blockes, sondern schlössen sich
aus territorialen Interessen oft Berns Expansionsstreben
gegen Westen hin an, namentlich in der Frage des Bünd-

56 Mayer a. a, 0. II, Beilage B, S. 301 ff.



167

nisses mit Genf, welches die inneren Orte aus
glaubenspolitischen Gründen heftig bekämpften.

Trotz aller Schwankungen blieben sowohl die
katholischen wie die meisten protestantischen Orte mit
Frankreich dauernd verbunden. Die französische
Diplomatie, die wegen des Solddienstes und des Gegengewichtes

zu Habsburg an der Einigkeit der Eidgenossenschaft

interessiert war, suchte Konflikte der beiden
Glaubensgruppen unter sich und mit andern Mächten
möglichst zu verhindern. So verband die Allianz mit Frankreich

praktisch die protestantische und katholische
Eidgenossenschaft zeitweise stärker als die Bundesbriefe.

Als sich durch die Hugenottenkriege der große
religiös-politische Machtkampf auf diesen gemeinsamen
Alliierten Frankreich konzentrierte, erreichte die
glaubenspolitische Aktivität der kath. Eidgenossenschaft unter
der Führung der innern Orte ihren Höhepunkt. Weil
aber in diesem europäischen Ringen ebenso sehr wie der
konfessionelle Gegensatz (innerhalb Frankreichs auch der
dynastische: Valois-Bourbon-Guise) die Rivalität
zwischen Frankreich und Habsburg-Spanien wirksam war,
stritten sich in der Innerschweiz die Parteien wieder um
die mehr oder weniger starke Anlehnung an die eine oder
andere dieser Machtgruppen. So erhob Luzern 1574

scharfen Einspruch wegen Truppenbewilligungen anderer
Orte für Spanien. Ludwig Pfyffer hatte als erfolgreicher
Truppenführer in Frankreich gekämpft; auch als Schultheiß

trat er mit Freiburg und Solothurn energisch für das

katholische Frankreich ein, zunächst an der Seite des

Königshauses Valois, dann für die katholische Ligue und
die Guise. Nachdem zeitweise katholische Schweizertruppen

in zwei französischen Lagern: jenem des Königshauses

einerseits, der Ligue andrerseits, gestanden hatten,

entschieden sich 1586 alle V Orte wegen der
hugenottenfreundlichen Haltung Heinrichs III. für die Ligue.
Und weil Spanien und der Papst diese unterstützten,



168

schloß sich nun auch Luzern in der Südrichtung ganz der
urschweizerischen Außenpolitik an. So kam 1587 als
Erweiterung der — mehr wirtschaftlich bestimmten —
alten Mailänderkapitulate das schon jahrelang vorbereitete

konfessionelle Defensivbündnis mit der katholischen
Vormacht Spanien zustande.57 Stärkung im Südwesten

und Nordwesten gewannen die V Orte durch den
Ausbau der ewigen Vereinung von 1560 mit dem Herzog
von Savoyen zu einem Defensivbündnis (1577), ferner
durch den Bund mit dem Fürstbischof von Basel

(1579).6S Als 1602 die französische Allianz mit dem
Bourbonen Heinrich IV. durch die katholische und
protestantische Schweiz erneuert wurde, behielten sich die
V Orte diese konfessionellen Verbindungen vor. Erst
nach dem Niedergang der spanisch-habsburgischen
Vormacht wurde auch die katholische Eidgenossenschaft
durch die Erneuerung der Allianz (1663) politisch und
kulturell wieder stärker an das Frankreich Ludwigs XIV.
und seiner Nachfolger gebunden.

Den katholischen Orten „gab die Verflechtung mit
dem großen Weltgeschehen eine äußere und innere
Ueberlegenheit, die an die eidgenössische Machtstellung
im 15. Jahrhundert erinnert" (Gagliardi). Darum und wegen

der Streitigkeiten um Genf und das Wallis, um Glarus,

Graubünden, Appenzell, um das zugewandte Mülhausen,

um die Aufnahme Straßburgs, um Bischof oder Stadt
Basel und um die gemeinen Herrschaften führte die

Spannung zwischen den protestantischen
57 Eidg. Absch. V, Abt. I, 1829 ff. Th. Scherer: Diplomatische

Geschichte des Allianz-Vertrags in: Archiv f. d. schweiz.
Reformationsgesch. Bd, 1, S, 666 ff. Die Verhandlungen der V Orte mit
dem meist in Altdorf residierenden spanischen Gesandten Pompejus
della Croce hatten schon 1573 begonnen.

58 Eidg. Absch. Bd. IV, Abt. II, S. 1541 ff,, 678 ff. Vergi, über
die ausländischen Bündnisse auch Renward Cysat: „Allerley geheime
Sachen Anno 1609", in: Archv f, d, Schweiz, Reformationsgesch.
Bd. 3, S. 151 ff.



169

und katholischen Eidgenossen wiederholt an
den Rand des Bürgerkrieges. 1572 vereinbarten sich die
IV evangelischen Städteorte: wenn eine der Städte oder
deren Untertanen tätlich angegriffen würde, sollten die
andern treue Hilfe und Beistand leisten, zur Unterstützung

des gemeinen Vaterlandes und der evangelischen
Religion Leib, Ehre, Gut und Blut „darstrecken". Dreizehn

Jahre später war die Kriegsgefahr aufs höchste
gestiegen. Man rüstete beidseitig. Um das Aeußerste zu
verhindern, schickten die IV Städte im November 1585
eine Gesandtschaft in die katholischen Orte, mit einer
Denkschrift, welche dem durch tragischen Zwiespalt
gefährdeten eidgenössischen Gemeingefühl u. a. mit folgenden

Worten Ausdruck gab: „Die Erhaltung unsers Vat-
terlands Freiheit erforderet, daß wir alle eins Leibs
einanderen in Treuen meinend, des andern Leid, Schaden
und Beschwerden nit verratind und verschetzind, sonder
nit änderst haltind, dann [als] ob es in selbs anträff und

zu Erhaltung des ganzen Leibs dienstlich seie". Aber das
Schreiben stellte auch „Bitt und Begeren", die kath.
Orte sollen im eidgenössischen Interesse alle konfessionellen

Verbindungen mit fremden Fürsten aufgeben. Das
hätte unter den damaligen Verhältnissen eine gefährliche
Schwächung der katholischen Eidgenossenschaft durch
den Entzug der internationalen Rückendeckung bedeutet.
Darum lehnte die durch eine Gegengesandtschaft
überbrachte ausführliche Antwort das Begehren ab. Die
katholische Denkschrift, welche der bedeutende Luzerner
Stadtschreiber Renward Cysat mit Hilfe der Jesuiten
(Petrus Canisius) verfaßte, umschreibt die Haltung der
Innerschweiz und ihr religiös-politisches Gemeinschaftsbewußtsein

höchst aufschlußreich und soll darum hier in
einigen Hauptpunkten skizziert werden. m

59 Eidg. Absah. IV Abt. II 920 ff. — Beide Schreiben und der
Goldene Bund wurden im Wortlaut „cum licentia Superiorum" 1588

gedruckt „zu München bei Adam Berg" unter dem Titel: „Der Alten



170

Sie erinnert an die frühere Bedrückung durch fremde
Gewalt, an ihre Beseitigung und die dadurch gewonnene Freiheit
der Eidgenossenschaft. Als augenscheinliche Strafe Gottes
sei aber die „herrliche einmündige Verständnus und wolver-
einigter Will" unter den eidgenössischen Verbündeten „nit in
ein kleinfüge oder geringe Zwispaltung, Mißverstand und
Widerwillen, sonder in allerhöchste Zertrennung geraten";
durch einen einzigen „schlechten, gelübtlosen Mentschen" sei

„dieser starke Punkt widerumb zerreutet und zertrennet"

worden „und hiemit der Samen alles Uebels under uns
gekommen." Nicht die V Orte haben sich von den andern
getrennt. „Uns künt nüchtzit Erwünschlichers sein, dann daß es

von euch nit beschehen wäre. Daß ir eure Gmüter von uns
abgewendet, das befinden wir noch bei Tag mit unnermeß-
lichen Schmerzen." Auf die Warnung vor den Gefahren
ausländischer Bündnisse antwortet das Schreiben ua.: Absichten
auf Wiedereroberung eidgenössischen Gebietes fürchte man
nicht; man wisse sich bezüglich des heutigen Besitzes wohl
auszuweisen und ihn auch zu verteidigen. Etliche Verträge
mit auswärtigen Verbündeten der katholischen Orte haben
auch die protestantischen Eidgenossen schließen helfen, so die
Erbeinung mit dem Haus Oesterreich, den ewigen Frieden
und die Vereinigung mit dem König von Frankreich und mit
dem Haus Savoyen. Ueber fast alle weiteren seien die
protestantischen Orte auf der allgemeinen Tagsatzung orientiert
worden und ihnen darin noch heute der Platz offen gelassen;
zudem seien alle diese Bündnisse nach altem löblichem Brauch
öffentlich beschworen worden „und des orts gar nüt Heimb-
lichs oder Verborgenlichs gehandlet, also daß wir uns dero

gar nüt beschement. So sind dieselben gar niemand zu
Nachteil dann allein denen, so uns wider Billichs und Recht
antasten wöltent, ." Man traue übrigens schädliche Bündnisse

auch den protestantischen Miteidgenossen nicht zu und
erkundige sich nicht nach evangelischen Vereinbarungen in Eng-

Löblichen Mannlichen Eydgenossen oder Heluetier, bestendige
Vereinigung / vnd Bündnussen / welche sich mit leib / gut vnd bluet /

zusammen verschrieben, vnd verbunden / mit vnd bey einander im
alten Catholischen Römischen Glauben / zu leben vnd sterben / etc.
geschehen zu Lucern den 4. Octob. 1586." (Ich 2itiere nach diesem

Text.)



171

land und andern Staaten, Dagegen sei offenbar, daß
protestantische Orte in Frankreich die Untertanen (Hugenotten)
wider den König unterstützt haben usw. In den neuen
katholischen Verbindungen seien alle mit den andern Eidgenossen
beschworenen Bündnisse, Traktate, Verträge, Landfrieden
und alles, was die Orte miteinander gemein haben, als älteres
Recht vorbehalten. „Vermeinent auch, dessen als andere freie
Ort der Eidgnoschaft befuegt gewesen und noch [zu] sein,
sintemal euer etliche Ort auch in gleichförmigem Fahl, euer
Gelegenheit nach, ohne unser Mitstimmen für euch selbst neue
Püntnussen gemacht ." An einer andern Stelle wird die
Verwunderung darüber ausgesprochen, daß die protestantischen

Orte von den fremden Bündnissen abmahnen, aber dann
wieder zur Verbindung mit Genf auffordern. Auch wegen der
bei ihnen residierenden fremden Gesandten verteidigen sich
die katholischen Orte, Was besonders den Nuntius betreffe,
kenne man keine schädlichen Praktiken seinerseits und
ersuche um Gegenbeweise.

Auf den Vorhalt wegen „Miet und Gaben" (Solddienste,
Pensionen) antworten die katholischen Orte: „Wir möchten zu
ünserm Teil wol leiden und gern sehen, daß das Gelt, minder
uf der Welt regierte." Aber leider herrsche hierin sowohl in
der katholischen Schweiz wie in gemeiner Eidgenossenschaft
und in andern Nationen fast überall „Unordnung, Mangel und
Mißbruch gleich einer gemeinen Sucht und Krankheit". Man
sei bereit, mit den andern Eidgenossen darüber „ein getreu
und ernstlichs Nachdenkens zu haben" und über alles „so uns

ingemein zu Unbill und Verkleinerung gerechnet werden
möchte", die notwendigen Satzungen und Ordnungen zu
vereinbaren. Der „Miet und Gaben" wegen gehe man keine Bündnisse

ein, sondern aus triftigen Gründen, Es sei übrigens ein
Unterschied zu machen zwischen den Pensionen oder Jahrgeldern

und „Verehrungen" von Fürsten und Herren, mit denen

man öffentliche Bündnisse habe, einerseits und den heimlichen
Pensionen andrerseits.

Auch bezüglich des Zuzuges für die Ligue und der
Haltung gegenüber Genf suchten sich die kath. Orte zu
rechtfertigen. Man sei weder gegen Genf noch jemand anders
verhetzt, sondern bitte Gott, „daß er den Genfern und menig-



172

liehen sein göttliche Gnad und Erleuchtung geben wolle, daß
sie widerumb in irer Altvorderen Fußstapfen trättend Daß
aber ir den Hugenoten in Frankreich wider uns Catholische

also zugezogen, nimbt uns nit wenig wunder, sintemal
die Hugenoten nit eueres Glaubens oder Confession seind,
zudem auch "ihr gleich under euch selbs zwei- und dreierlei
Glaubens in einer Statt geduldet. Daran [ist euch] nüt gelegen,
was Confession oder Glaubens einer seie, allein daß man nur
nit catholisch seie. Daraus dann wir leichtlich abnemmen
könnent, wie verhetzt ir über uns Catholische seind." Das
beweise auch der neueste Kalenderstreit; die Katholiken
verwerfen kein Buch, nur weil der Autor nicht ihres Glaubens
sei. Man lasse auch den Vorwurf wegen der Angriffe auf den
neuen Glauben nicht gelten. Es sei nichts davon bekannt, daß
die katholischen Geistlichen jemand schmähen; dagegen
bekenne man, daß sie — wo nötig — gegen den Protestantismus
als Irrtum auftreten. Schmähen und Schelten in Wirtshäusern,
auf offenen Plätzen usw. aber habe man schon vor vielen
Jahren mit Mandaten verboten und — wo man Uebertretun-
gen feststellen konnte — bestraft. Von „Schmachbüchlein"
wisse man nichts; denn in den V Orten gebe es keine Druk-
kerei. Dagegen bestehen begründete Klagen nach der
protestantischen Seite hin.

Auf die Aufforderung, die katholischen Orte mögen sich
äußern, wenn sie das protestantische Bekenntnis aus der Hl.
Schrift widerlegen könnten, formuliert die Antwort das katholische

Glaubensbekenntnis. Die Andersgläubigen hätten übrigens

Gelegenheit gehabt, das Konzil von Trient zu beschicken.
Die Denkschrift geht dann ausführlich auf die einzelnen Punkte
ein, in denen die katholische Ueberzeugung protestantischer-
seits angegriffen und verletzt wurde, und betont die wesentlichen

Unterschiede der Bekenntnisse. Der Glaube sei wohl
eine freie Gabe Gottes und ein erleuchtendes Licht; aber man
müsse den Menschen auch darin unterrichten, und es dürfe
nicht jedem freigestellt werden, zu glauben was er wolle;
wenn es übrigens so wäre, müßten die protestantischen Orte
selbst die Klöster, Kirchen und Stiftungen den Katholiken
wieder zurückgeben und katholische Priester in ihren Gebieten
wirken lassen, statt Anhänger des Katholizismus zu strafen.



173

Zum Schluß wird nochmals die Gefährlichkeit der Trennung

unter den Eidgenossen zugegeben. Es sei aber immer
noch Zeit, dieser Gefahr des Untergangs zu entfliehen. „Wir
befindent, daß unsere Wolfart und Versicherung an dem
einzigen Puneten der Vereinigung des Glaubens hanget und

langet... So langt nun an euch unser allerfreundlichestes,
höchstes und trungenliches Bitten, Begeren und herzlichestes
Vermanen, daß ir widerumb in den Weg und [in die]
Fußstapfen euerer frommen Voreltern, in den waren, allein
seligmachenden catholischen römischen Glauben treten wöllent
Wir bitten euch ,: seind doch eingedenk der heiligen Diner
S. Felixen, S. Regula, S. Exuperanci, S. Vincencen, S. Beaten,
S. Meuraten, des seligen Brüeder Clausen, deren etliche euere
Patronen, die anderen bei euch und uns gewohnet, die ihr
auch für heilig achtent, was dieselben für ein Glauben
gehebt, ob sie nit in ünserm alten catholischen Glauben gestorben,

ir Leben aber mit Heiligkeit und Wundertaten
verschließen Wir bitten euch auch, hieneben eingedenk zu
sein und zu Herzen [zu] führen, was glückseliger und guldiner
Jaren gewesen bei unser Väter Zeiten, da unser catho-
lischer Glaub noch ganz und einhellig in unseren Landen war...
Damit aber ir unser wolmeinend, treuen und ufrecht
Gemüt gegen euch desto baß erkennen mögent, [versichern wir
euch], daß wir begerend mit niemanden lieber zu hausen, dann
mit euch, und daß uns in dieser Welt niemand nutzlicher
sein kan, noch baß anstände, dann ir Im Fahl ir solchem

guetherzigem und christlichem Fürschlag abschlagen und

verweigern solten, wüsten wir nit, wie die Sachen
anzugreifen, daß ir und wir in einer währenden Einigkeit leben
könden Dann ein unfelbare Regel ist's, daß bei Zweispalt
des Glaubens Einträchtigkeit des Gemüts nit bestohn mag .,."

Ein praktisches Ergebnis hatte die schriftliche
Aussprache nicht. Die letzten Sätze der Antwort aber zeigen
die Tragik des damaligen Zwiespalts zwischen eidgenössischem

Fühlen und gegensätzlichem Glaubensbekenntnis.
Weil einerseits durch die Darlegung der beidseitigen

Standpunkte und Beschwerden der Gegensatz zwischen
dem religiös-politischen Gemeinschaftsbewußtsein der In-



174

nerschweiz und demjenigen der protestantischen Orte
noch fühlbarer geworden war und damit auch die
Möglichkeit neuer kriegerischer Auseinandersetzung; weil
andrerseits die katholischen Außenposten Freiburg und
Solothurn besonders in der meistumstrittenen Genferfrage

unter Berns, Zürichs und Frankreichs Einfluß standen,

sollte ihre engere Verbindung mit den V Orten eine
einheitlichere Außenpolitik der katholischen Eidgenossenschaft

herbeiführen. So entstand durch Ludwig Pfyffers

Initiative am 4./5. Oktober 1586 der Goldene
Bund, ein enges Sonderbündnis („Christliche Bruderschaft")

der VII Orte, das im innerschweizerischen
Gemeinschaftsbewußtsein stark nachwirkte, so daß
Siegwart-Müller im 19. Jahrhundert hier das Vorbild für den
sog. Sonderbund fand. „Im Goldenen Bund lebt ein
Staatsbewußtsein, das über die alten Bünde hinausgeht.
Die dauernde staatliche Zusammengehörigkeit sollte
damit zum Ausdruck kommen; wenigstens der katholische
Teil der Eidgenossen sollte eine einheitliche Nation
bilden."60

Nach feierlichem Gottesdienst und Sakramentenempfang

in der Hofkirche und in Anwesenheit des eben
angekommenen neuen Nuntius Santonio beschworen die
Abgeordneten — wie es einst ihre Vorfahren beim
Entstehen der Bundesbriefe zur Wahrung der politischen
Freiheit und Unabhängigkeit getan hatten — den jetzigen

religiös-politischen Bund. Der Text der Urkunde mit
ihrer goldenen Initiale enthält im Wesentlichen folgendes:

„Weil wir jetz eine lange Zeit har nit ohne großen
Schmerzen und mit sonderem Beduren sehen müssen,

80 Hans Nabholz: Föderalismus und Zentralismus a. a. 0. S.

206. — Dieses Bündnis und seine andere Bezeichnung „Borro-
mäischer Bund" hat bekanntlich mit Carlo Borromeo nicht direkt zu

tun; erst bei der Erneuerung im Jahre 1655 wurde der Heilige auf

Antrag des damaligen Nuntius Federico Borromeo zum Patron des
Bundes erwählt. — Eidg. Absch. IV. Abt. II 954 f. (Vorbereitung),
S. 1590 ff. (Wortlaut).



175

was großen Abfals von dem wahren, alten, catholischen,
römischen und christlichen, alleinseligmachenden Glauben

sich bei vielen Nationen und Völkern in der ganzen
Christenheit, ja auch bißhar nahentzue unseren Toren
und Hausschwöllen (leider) zugetragen", andrerseits aber
„Gott der Allmächtig uns sonderlich uss Erbermbde bei
dem wahren Liecht des Glaubens gnedig, ja auch wunder-
barlicherweise erhalten, daß wir also in den Fußstapfen
unserer fromen Voreltern bliben," und weil „die Ufsätz
und Practiken der Neugläubigen sich wider uns
Catholischen je lenger je mehr sterkent und zunemment, so
nemment wir, die sieben catholischen Ort einanderen
uf und erkennent einanderen für getreu, liebe alte
Eidgenossen, Mitburger und Landleut, als der alten catholischen,

römischen Religionsbekantnussen zugeton, allen
irrigen und sectischen, für uns und unsere Nachkommen
entlichen und gänzlichen Widersagende. Wir erkennent
auch uns weiter für wolvertrute, wahre, herzliche Brüder,

für welche wir fürhin einanderen in allen Briefen,
Instrumenten, gemeinen und sonderbaren Hendlen, in
Worten und Werken also erkennen, namsen und halten
söllent, in maß als ob wir leibliche Brüder werend, je ein-
sis Lieb und Leid des anderen Lieb und Leid seie." In
diesem Sinne versprachen die Verbündeten für sich und
ihre Nachkommen, „allererst und zuvorderst" einander
beim katholischen Glauben zu erhalten. Wenn eines oder
mehrere Orte unter ihnen von diesem abfiele, sollen die
übrigen sie „handhaben und nötigen", beim alten
Bekenntnis zu bleiben, die „Ursächer oder Ufwickler"
solchen Abfalls zu strafen. „Zu dem anderen so versprechend
wir daß wir einanderen bei demselben obgenanten wahren

Glauben mit aller unser Macht und Vermögens, Leibs
und Guts schützen und schirmen helfen söllent und wöllent
wider alle die, so uns antasten würden, niemands ußge-
schlossen; dann kein eitere noch auch jüngere Pündnus,

so in künftigem ufgericht werden möcht, uns an solchem



176

Schirmen ganz nit hinderen, noch darin oder harwider
einiche Usred, Fund oder Lust, Arguiren noch Disputieren

endlich nit fürgewend werden sol,. ." Wenn aber
einer oder mehrere der Verbündeten angegriffen werden
sollte — auch „us anderem gesuchtem und erdichtem
Schin dann von des Glaubens wegen" —, dann sollen die
andern Orte mit ganzer Macht sofort zu Hilfe eilen. Dieses

„Christliche Bündnis" soll ewig dauern und von den

Obrigkeiten nach Gutdünken oder Notdurft „zu Zeiten"
wieder verlesen und beschworen werden, „damit es den

Jungen auch eingebildet und desto minder vergessen
werde."

Mit diesen Vereinbarungen, welche die auf den
Glauben gegründete Gemeinschaft der katholischen Orte
der auf den Bundesbriefen beruhenden gesamteidgenössischen

Gemeinschaft voranstellte, gingen die
Vertragsschließenden kaum ein Jahr nach dem erfolglosen
Austausch der Denkschriften über die Rücksichten hinweg,
die sie damals noch gegenüber den protestantischen Orten

bekundet hatten. Die katholische Eidgenossenschaft
war durch diesen Bund, durch ihre eigenen Tagsatzungen
und ausländischen Allianzen enger verbunden und mehr
gefestigt als je, aber auch von den protestantischen
Miteidgenossen umso schärfer getrennt.61

4. Behauptung und Schwächung der
religiös - politischen Gemeinschaft

im 17. und 18. Jahrhundert.
Als die konfessionellen Gegensätze und die

europäische Machtpolitik im Dreißigjährigen Krieg
auf deutschem Boden zu blutigem Austrag kamen, war

61 Für stärkere Geschlossenheit und Aktivität der kath. Orte
zeugt auch die Tatsache, daß in der Zeit zwischen dem Abschluß des
Goldenen Bundes und dem Beginn des Dreißigjährigen Krieges 270

katholische Konferenzen gegenüber nur 86 protestantischen und 102

gemeineidgenössischen Tagsatzungen stattfanden. — Dierauer III. 472.



177

auch die gespaltene Eidgenossenschaft neuerdings schwer
bedroht. 62 Denn bei den dauernden glaubenspolitischen
Spannungen konnte es leicht geschehen, daß der
europäische Krieg auf das eidgenössische Gebiet übergriff,
besonders in den späteren Jahren, als sich der
Kriegsschauplatz der Schweizergrenze näherte, als schwedische,
französische und kaiserliche Truppen an und über die
Nordgrenze zogen, und Spanier, Oesterreicher und Franzosen

— gemeinsam mit den Glaubensparteien in den
III rätischen Bünden — um die Alpenpässe rangen. Die
Berner und Zürcher eilten ihren bündnerischen Glaubensgenossen

nach dem Veltlinermord (1620) zu Hilfe, wurden
aber dabei von den katholischen Wachtposten an der
Reuß und am obern Zürichsee zu Umwegen gezwungen.
Einer direkten Einmischung, auf die besonders Luzern
drang, aber widerstanden die inneren Orte. Auch das

vertragliche Durchzugsrecht verbündeter Mächte — bei
den katholischen Orten besonders der spanisch -
habsburgischen — stellte den inneren Frieden und die
neutrale Haltung wiederholt auf eine harte Probe. Gefährlicher

noch wurde die Spannung unter den Eidgenossen,
als der siegreiche Schwedenkönig der Tagsatzung 1631

— freilich erfolglos — ein Bündnis vorschlug. In
Zürich neigte eine Partei um den Antistes Joh. Jakob
Breitinger zum Anschluß an den Schweden, um mit dessen

Hilfe den zweiten Landfrieden umzustoßen; die vier
evangelischen Städte verhandelten mit Gustav Adolf.
Anonyme Druckschriften eines in Zürich aufgenommenen
pfälzischen Flüchtlings wurden von den V Orten nicht als

Meinungsäußerung eines Einzelnen und Fremden betrachtet;

darum erhoben sie an der Tagsatzung Einspruch. 83

Das „Gespräch zweier evangelischer Eidgenossen" und

62 Frieda Gallati: Eidg. Politik zur Zeit des dreißigjährigen
Krieges, in: Jahrb. f. Schweiz. Gesch. Bd. 43 und 44.

63 „Gesprech Zweyer Evangelischer Eydtgenossen von dem

gegenwertigen zustandt"; „Anderer Jüngst gehaltener Diseurs ';

Geschichtsfreund BA XCVI 12



178

die folgenden Flugschriften richteten mancherlei heftige
Angriffe gegen die Lehre und Haltung der V Orte, die
„aneinander henken wie Krottenlaich" und in der „Ver-
stockung, Verblendung und dem elenden Zustand bei
einem so kurzweiligen, lächerlichen und gauklerischen
Aberglauben" verharren. Die „messischen Halbbrüder"
nennen sich „allein Eidgenossen unter sich"; sind „nach
ünserm Blut durstiglich". Aber jetzt ist Gelegenheit,
„von der V Orten Tyrannei uns zu erledigen und in freien
Stand zu setzen". Sie sollen die Bundesbriefe, „die doch
in Warheit nichts sein als Papeir und bloße Wort" herausgeben;

die katholische Stimmenmehrheit muß beseitigt
und die Herrschaft in den gemeinen Vogteien aufgeteilt
werden. „Wir haben ja keinen gleichförmigen Willen
(verstehe mit den Messischen), noch gleichförmige Macht,
unseren Willen zu vollbringen., Wirde derowegen
besser und ratsamer sein, ein neues Werk anzufangen
und zu stiften..." So dachte nicht nur der fremde
Pamphletist. Die unheimliche Spannung, welche durch
diese innere Entfremdung und durch die äußere Gefahr
entstanden war, konnte im Mai 1632 glücklicherweise
gelöst werden durch eine von den kath. Orten beantragte
zehntägige Aussprache an der Tagsatzung in Baden. Man
versprach sich gegenseitig die Beachtung aller Bündnisse
und Verträge und erklärte dem drängenden Schwedenkönig

gegenüber die Neutralität. Die kath. Orte willigten
— allerdings nur vorübergehend — ein, daß religiöse
Streitigkeiten in den gemeinen Herrschaften nicht durch
Mehrheitsbeschlüsse der eidg. Orte, sondern durch
Vergleich, nötigenfalls durch ein Schiedsgericht mit „gleichen

Sätzen" erledigt werden.64
Aber neue Streitigkeiten verschärften die Lage bald

wieder; besonders der Durchzug schwedischer Truppen

„Bedenken eines guten Eydgenossen vber die Gespräche Stephans
vnd Hansens,"

04 Eidg. Absch. V 2, S. 705.



1,79

über thurgauisches Gebiet zur Belagerung von Konstanz
(1633). Die V Orte machten für die schwere Grenzverletzung

— freilich zu Unrecht — Zürich verantwortlich.
Am Auszug der innerschweizerischen Truppen in den

Thurgau nahm Luzern nicht teil und warnte die vier
andern Orte auch vor schroffstem Vorgehen gegen den
Zürcher Kommandanten Kesselring. Diese und andere
Affären führten wieder zu Kriegsrüstungen, katholischer-
seits auch zur Erneuerung der Bündnisse mit Spanien und
Savoyen. Den neuerdings betriebenen Anschluß der
Protestanten an die Schweden verhinderte deren Niederlage
bei Nördlingen und die Furcht vor den Kriegsgreueln.
Frucht der 1639 auch gegenüber der kaiserlichen
Aufforderung erklärten — mühsam und unvollkommen
aufrechterhaltenen — Neutralität war dann die
Unabhängigkeitserklärung im Westfälischen Frieden. Auch die
kath. Orte — deren Vertreter, der kaiserliche
Generallieutenant und Agent Peregrin Zwyer aus Uri, im
gleichen Sinne beim Kaiser gewirkt hatte — sanktionierten
das große Werk Wettsteins, obschon sie ihm anfänglich
die Anerkennung als gesamteidgenössischer Gesandter
verweigert hatten.

Kurz vor dem Kriegsende schuf das Bewußtsein
gemeinsamer äußerer Gefahr das eidg. Defensionale,
Diese neue Kriegsordnung wurde zwar 1668 untir dem
Eindruck der Eroberungspolitik Ludwigs XIV erneuert;
aber sie bestand die Probe praktischer Bewährung nicht.
Wegen der finanziellen Belastung anläßlich der Grenzbesetzung

von 1676 sagte sich Schwyz von der Vereinbarung

los. Auch in den andern Waldstätten erhoben sich
.unter der schwyzerischen Propaganda Bedenken gegenüber

der strafferen militärischen Organisation, wegen der
örtlichen Souveränität und selbst wegen der Religion, Die
übrigen inneren Orte verurteilten die Umtriebe in Schwyz
durch ein gemeinsames Manifest, Heute noch gleich
aktuell ist auch das Mahnschreiben der VII und zugewand-



180

ten Orte an das renitente Schwyz05: „Euere Meinung,
bei den Bünden zu verbleiben und auf den Fall eines
würklichen Angriffs das Eurige ehrlich zu entrichten, ist
zwar gut und ehrlich. Wann ihr aber die jetzige Beschaffenheit

der Welt und zugleich betrachtet, daß die Kriegs-
Anschläg vil ehender vollzogen als geoffenbaret werden

würde euch euer hoher Verstand und zu des
Vaterlandes Conservation beitragende Anmutung ohne
Zweifel an die Hand geben, daß man des Streichs nicht
erwarten, sonder denselben von weitem zu parieren habe

und die Execution zusammen habender Bünde
vielmehr nach Gestalt der Läufen und vorstehenden Falls,
als nach dem auf vergangne Zeit gerichten Buchstaben
auszuführen seie," Die heftigen Auseinandersetzungen in
den Regierungen und im Volk rissen den alten Gegensatz
zwischen dem städtischen Vorort und den Ländern wieder

auf und veranlaßten Luzern 1679 sogar zu
Sicherungsmaßnahmen gegen allfällige Ueberrumpelung von der
Urschweiz her. Der Streit endete damit, daß durch die
schwyzerischen Gegner auch die andern Landsgemeindeorte

zur Preisgabe des Defensionale bewogen wurden:
Uri und Obwalden 1678, Zug 1679, Nidwalden 1703. Einzig

Luzern hielt unter den V Orten zähe an der
eidgenössischen Vereinbarung fest. Wie einst im Zugerhandel
standen sich in diesem Streit Schwyz und Luzern gegenüber;

das dabei geschürte Mißtrauen wirkte sich auf die
gemeinsame Haltung im zweiten Vilmergerkrieg ungünstig
aus.68

65 Beschlossen an der Tagsatzung in Baden am 13. März 1677

und im Druck verbreitet.
66 Alfred Mantel: Der Abfall der kath. Länder vom eidg. De-'

fensionale, in: Jahrb. f. Schweiz. Gesch., Bd. 38. —• Ueber die
Notwendigkeit des Zusammenhaltens schrieb ein Luzerner damals von
Rom aus: „ Es wäre höchste Notturf, daß die ganze lobliche
Eidgnoschaft einig wäre, totum corpus zu beschützen in der alten und
teuren und unschezbaren lieben Freiheit, welches sonderlich
betrachtet worden in dem in vilen Jahren zusamengearbeiteten De-



181

Fünf Jahre nach dem Westfälischen Frieden führte
die Wirtschaftskrise und das Streben, gegenüber der
erstarkten Aristokratie die alten Volksrechte wiederherzustellen,

zum Entlebucher Aufstand und damit zum großen

Bauernkrieg. Da die Entlebucher schon bei früheren
Widerständen gegen das Stadtregiment in den Ländern,
besonders im benachbarten Obwalden, Hilfe gefunden
hatten, lag für Volk und Räte der Urschweiz die
Versuchung nahe, die Luzerner Bauernerhebung und ihre
„Landsgemeinden" nach dem Ersuchen der Entlebucher-
boten wenigstens dadurch zu unterstützen, daß der
städtischen Regierung die Hilfe verweigert würde. Aber die
Luzerner Obrigkeit konnte sich auf den Vierwaldstätter-
bund und das Stanser Verkommnis berufen. Auch die
Besorgnis der regierenden Schicht in den Ländern, sie
könnte selbst durch eine allgemeine Volksbewegung in
ihrer — der Luzerner Aristokratie ähnlichen — Stellung
bedroht werden und namentlich die ureidgenössischer
Tradition widersprechende Herrschaft in den gemeinen
und eigenen Untertanengebieten verlieren, erleichterte
eine gemeinsame Front der Regierungen gegen die
Bauern; nur Nidwalden hielt sich militärisch zurück.
Zunächst beteiligten sich die vier andern Orte unter der
Führung des Urner Landeshauptmanns Seb. Peregrin
Zwyer an der Vermittlungsaktion, die mit dem Ruswiler
Spruch vom 18. März 1653 endete. Als diese erfolglos
blieb, schickten die Urkantone auf die Mahnung Luzerns
hin die bundesgemäße militärische Hilfe (5000 Mann);
Zwyer übernahm nach dem Feldzugsplan der Tagsatzung
die Verteidigung der Stadt und schlug die Luzerner

fensionalwäsen, Dan wo diß nit unite et inviolabiliter geschieht, so
wird ein Teil nach dem anderen korrumpiert und von dem corpore
abgeschnitten werden usque ad perditionem corporis, davor uns der
liebe Gott behüete." (Ritter Plazid Meyer, päpstlicher Hauptmann,
an seinen Bruder, Propst Wilhelm, 13, März 1688, H. Dommann:
Beiträge zur Luzerner und Schweizer Geschichte des 17. Jahrh., in:
Gfr. Bd. 88 und sep.)



182

Bauern bei der Gisikonerbrücke. Der Stanser Schiedsspruch

der Vertreter von Uri, Schwyz, Unterwaiden und
Zug widerrief am 7. Juni den Ruswiler Spruch, hob die
Bauernbünde auf und verurteilte die Aufständischen zur
Unterwerfung und Auslieferung ihrer Führer, über die
dann das harte Strafgericht der neugefestigten Aristokratie

erging. Das Volk der Urschweiz hatte mit seinen
Sympathien auf der Seite der kämpfenden Standesgenossen
gestanden; dafür zeugt die Weigerung von Unterwaldner-,
teilweise auch Schwyzertruppen, in Luzern gegen die
Bauern zu marschieren.67

In diesem Kriege hatten sich Protestanten und
Katholiken sowohl in der Bauernfront als auf der Seite der
Regierungen mit den gemeinsamen Standesinteressen und
Rechtsauffassungen zusammengeschlossen — freilich nicht
ohne gelegentliches Aufflackern des konfessionellen
Mißtrauens. 68

Schon 1651 hatten sich die Glaubensparteien wegen
religiöser Streitigkeiten im Thurgau kriegerisch
gegenübergestanden. Weiteren Stoff bot der wachsenden
Zwietracht das Streben der evangelischen Städte nach
staatsrechtlicher Vereinheitlichung des vielgestaltigen
Bundessystems. Nachdem sie unter sich wie mit den übrigen

protestantischen Orten und Zugewandten entsprechende

Abmachungen getroffen hatten, beantragten sie

07 Theod. von Liebenau: Der Luzernische Bauernkrieg vom
Jahre 1653, in: Jahrb. f. Schweiz. Gesah. Bd. 18—20.

68 So schrieb der Propst Wilhelm Meyer zu Beromünster
seinem Vater am 12. Mai 1653: Die Entlebucher seien in Zürich freundlich

aufgenommen worden. „Die Herren von Zürich sollen ihren
Undertanen mehr geben als sie begehren. Die Berner wellen uch die
Unruw anfangen lassen, danethin mitsambt Zürich den Garuß
machen, dan Luzern ihnen ein Dorn im Auge. Wellen also schauen,
womöglich mit eueren Undertanen in Früntlichkeit abmachen. Ist
besser, etwas am Zitlichen liden, als die Religion und entlich alles
verlieren, ." (H, Dommann: Propst Wilh. Meyer und das Stift
Beromünster 1640—1674, in: Jahresbericht über die kant. höhern
Lehranstalten in Luzern, 1933/34, 1934/35,



183

der allgemeinen Tagsatzung, auch für den gesamteidgenössischen

Bereich die verschiedenen Bundesverträge in
einen einzigen Bundesbrief zusammenzufassen. Sie wollten

dabei auch die Anrufung der Heiligen in den alten
Verträgen abschaffen und von den kath. Orten verlangen,

daß sie ihre Bündnisse mit dem Bischof von Basel
und andern Fürsten aufgeben. Der Zürcher Bürgermeister

Joh. Heinrich Waser arbeitete 1655 einen
entsprechenden Entwurf aus. Aber die V Orte fürchteten für ihre
Souveränität und ihr glaubenspolitisches Uebergewicht
in den gemeinen Vogteien. In einer kath. Separatkonferenz

warnte sie der Nuntius Federico Borromeo vor der
Annahme einer Neuerung zum Schaden der Religion. Alle
inneren Orte verwarfen schließlich das Wasersche
Projekt und erneuerten ihre glaubenspolitische
Verbindung mit dem Bischof von Basel, wie schon 1651 das
Bündnis mit Savoyen; vor allem aber wurde nun mit einer
feierlichen Schwurzeremonie am 4. Okt. 1655 zu Luzern
der Goldene Bund, in den auch Katholisch-Glarus
eintrat, erneuert und unter das Patronat des hl. Karl
Borromäus gestellt. Mit der ablehnenden Antwort an die
protestantischen Orte: es genüge, die alten Bünde zu halten

— „besser als es bei der letzten Unruhe geschehen"

—, war am örtlichen Selbstbehauptungswillen und an
dem mit ihm verbundenen, konfessionell bestimmten

inne rschweizerischen Gemeinschaftsbewußtsein die
stärkere nationale Zusammenfassung gescheitert. Freilich
waren auch jetzt die V Orte in verschiedenen Fragen unter

sich uneinig. „Luzern ist nit allein zu Altdorf übel
angesehen, sonder in allen Orten verschreit", stellte ein
Luzerner selbst fest, 69 In den einzelnen Orten bekämpften

sich die Anhänger der französischen und der
habsburgischen Richtung in der Außenpolitik heftig.

09 Propst Wilh. Meyer an seinen Vater, 18, 1654. Zum Streit
über das Wasersche Projekt vergi. Eidg. Absch. VI, Abt. I 242,269,
282, 1752 ff., 1760 ff. (Wortlaut des Tagsatzungsentwurfs).



184

Als dann wegen der nach Zürich geflohenen
„Nikodemiten" in Arth und wegen der Herausgabe ihres
Besitzes zwischen Schwyz und Zürich ein scharfes Ringen
um Glaubensinteressen, den „freien Zug" und örtliche
Souveränitätsrechte begann und rasch dem dritten
Religionskrieg zutrieb, machten sich in den V
Orten, besonders in Luzern, ein gewisses Zögern und die
Neigung zum Vermitteln geltend. Luzern wollte Schwyz
auf der fünförtigen Konferenz vom 26. Dez. 1655 zur
Unterwerfung unter einen eidgenössischen Schiedsspruch
veranlassen. An der gemeineidgenössischen Tagsatzung
aber lehnte die katholische Mehrheit — trotz der
Vermittlung des Luzerner Schultheißen Dulliker, des Urners
Peregrin Zwyer, des französischen Gesandten und
anderer — mit Berufung auf die kantonale Souveränität —
die schiedsgerichtliche Entscheidung ab und stellte sich
zur Behauptung „der wahren Religion, Souveränität, Freiheit,

Judicatur und Gerechtigkeit" wie einst im Alten
Zürichkrieg auf die Seite von Schwyz. Am 6. Juni eröffnete

Zürich den Krieg.70 Obschon ein Angriff der Berner

auf die große offene Flanke Luzerns nahelag und
gegen sie ein Operationsheer aufmarschierte, konzentrierte

sich der protestantische Kriegsplan auf den Korridor
der Freien Aemter, wo die V Orte durch die rasche
Besetzung von Bremgarten, Mellingen und Baden die
Verbindung der Berner und Zürcher unterbrachen, und auf
Rapperswil, den Vorposten der innern Orte am Zürichsee,

der jedoch von Werdmüller umsonst berannt wurde.
Am 24. Januar 1656 schon fiel die militärische Entschei-

70 Vergi, die Kriegsargumente in den Flugschriften: „Manifest
oder Offenes Außschreiben der wichtigen Vrsachen / welche die
Evangelischen Ort der Eydgnoschaft genöthiget / wider die von
Schwytz vnd ihre Anhänger öffentlich zu feld zu zeuhen, Getruckt
zu Zürich" (1655); ferner: „Wahrhafte vnd gründtliche Widerlägung
deß in Zürich den 6. Tag Jenner Newen Kalenders 1656 gedruckten
Manifests. ." und „Contra Manifest oder Oeffentlicher Gegenbericht

..."



185

dung bei Vilmergen zugunsten der Katholiken —
durch den forschen Offensivgeist des Luzerners Christoph
Pfyffer, der die doppelt so starken, aber fehlerhaft
geführten Berner Truppen überrumpeln und schlagen konnte.

Im kath. Heere wirkte aus dem innerschweizerischen
Gemeinschaftsbewußtsein heraus „eine Uebereinstimmung

des Willens, die auch den letzten Mann erfaßt
hatte".71

Am 7. März wurde in Baden der 3. Landfriede
geschlossen. Er bestätigte die kantonale Souveränität und
damit die bisherige Stellung der kath. Orte, ließ aber
zahlreiche Streitpunkte, namentlich in den gemeinen
Vogteien, unentschieden. Das war die verdeckte Glut, die
schon in den nächsten Jahren einen neuen Kriegsbrand
befürchten ließ und wiederholte Rüstungen veranlaßte,
bis 56 Jahre später am gleichen Schlachtort die Entscheidung

gegen die V Orte fiel.
Zur Schwächung der nochmals gesicherten Stellung

trug unmittelbar nach dem ersten Vilmergerkrieg ein
leidenschaftlicher Streit unter den V Orten selbst bei.
Der Urner Landammann, General Seb. Peregrin
Zwyer, dem Luzern nach dem Sieg über die Bauern
das Ehrenbürgerrecht geschenkt hatte, wurde wegen
seiner Vermittlungsversuche vor dem Vilmergerkrieg,
wegen seiner Beziehungen zu protestantischen Eidgenossen

und zu den habsburgischen Höfen von der französischen

Partei heftig befehdet. Schwyz, der demokratische
Rivale Uris, trat zuerst gegen ihn auf, dann auch Luzern,
Unterwaiden und Zug, Die Gegner Zwyers setzten 1658

in Luzern das Todesurteil gegen ihn durch; in Schwyz
wurde sein Bild verbrannt. Zwyer verteidigte sich durch
Flugschriften („Bellum civile Helveticum ..." und andere).
In dem jahrelangen Streite verfeindeten sich die vier Orte

71 Arnold Keller: Die erste Schlacht von Vilmergen, in: Argovia,

Bd. 23. — Ludwig Suter: Die von Hospenthal, in: Gfr. Bd. 95

und separat.



186

bis zum Tode Zwyers (1661) so mit Uri, daß außenstehende
katholische Staatsmänner größten Schaden für die
gemeinschaftliche Glaubenspolitik befürchteten. 72

Trotz der Erneuerung der französischen Allianz (1663)
durch die protestantischen und katholischen Orte und
trotz der gemeinsamen Abwehr gegenüber der
französischen Vormacht trieben ja die konfessionellen Gegensätze

immer wieder zu Krisen und schließlich zur
eidgenössischen Wendung von 1712. Ende 1695 schon
vereinbarten die katholischen Orte wegen neuer Reibereien
in den gemeinen Herrschaften gemeinsame Kriegsrüstun-
gen und erneuerten das Bündnis mit dem Bischof von
Basel, im folgenden Jahre auch mit dem Wallis. Zu
Beginn des 18. Jahrhunderts begünstigte dann die politische
Situation Europas das Streben der Protestanten nach
Revision des 2. und 3. Landfriedens. Im Spanischen
Erbfolgekrieg brach das konfessionelle Bündnissystem und
damit die Rückendeckung der kathol. Orte zusammen.
Die frühere katholische Vormacht Habsburg-Spanien, in
der die V Orte über die Lombardei starken Rückhalt hatten,

verschwand durch den Tod des letzten spanischen
Habsburgers. Das österreichische Habsburgerhaus aber
verband sich gegen die Uebermacht Ludwigs XIV. mit
den protestantischen Seemächten England und Holland.
Diese neue internationale Lage, das Ueberwiegen
dynastischer und nationaler Machtfragen über die bisher im
Vordergrund stehende religiöse und die gleichzeitige
innere Lockerung der religiös-politischen Gemeinschaft in
der Innerschweiz ermunterten die protestantischen Orte

72 So schrieb der Freiburger Simon Petermann Meyer nach
Luzern: Es sei wohl zu erkennen, „daß die Sachen zu Extremiteten
kommen wollen und under zwospännigen katholischen Parteien die
dritte leichtlich überhandnehmen möchte, auch frembde Fürsten
und Herrn nit darbei feiren werden ," (Dommann a. a. 0. S.-A.
S. 75 ff.) — Th. von Liebenau: Oberst Zwyers Sturz, in: Anzeiger
f. Schweiz. Gesch. 1885. Ed. Wymann in: 22. Hist. Neujahrsblatt
vcn Uri 1916.



187

zum entscheidenden Schlag gegen die Sieger von Kappel
und Vilmergen.

Noch während des europäischen Ringens brach der
zweite Vilmergerkrieg aus. Seine nächste
Ursache lag im Toggenburgerstreit. Als der Luzerner
Schuhmacherssohn Abt Leodegar Bürgisser nach besserer
Verbindung mit den V Orten strebte und dafür die protestantischen

Wattwiler zum Straßenbau am Ricken zwingen
wollte, erhielten die Toggenburger anfänglich auch die
Unterstützung des Schirmortes Schwyz. Durch die
Einmischung Berns und Zürichs aber schob sich das konfessionelle

Moment in den Vordergrund. Daher traten die Schwyzer
auf die Seite des hilfesuchenden Abtes und richteten den

toggenburgerfreundlichen Landvogt Jos. Anton Stadler
hin. Für die V Orte war die Stellung am Ricken wegen
der Verbindung mit den ostschweizerischen Verbündeten
und dem Reich wichtig, für Schwyz besonders — wie
früher — eine Sicherung gegenüber allfälligen
Wirtschaftsblockaden. 73

So standen sich die protestantischen und die
innerschweizerischen Orte wieder kriegerisch gegenüber. Schon
1708 besprachen die geheimen Kriegsräte der V Orte in
Weggis und Luzern gemeinsame militärische Maßnahmen.74
Luzern und unter seiner Einwirkung auch Zug hielten mit
der Parteinahme freilich lange zurück. Die Kriegsgegner

73 Vergi, über die wirtschaftliche Lage: Gagliardi II
(1920) S. 156 ff.; R. Feller in: Nabholz, von Muralt, Feller, Bonjour:
Geschichte der Schweiz II, S. 115. „In der Urproduktion, in Handel,
Gewerbe und den Anfängen der Industrie sah sich die abgeschlossene

kath. Innerschweiz den wirtschaftlichen Angriffen der
Protestanten ausgesetzt, Auch deren größere Finanzkraft begann sich

geltend zu machen: in den gemeinen Vogteien fingen sie an, die
Güter einfach aufzukaufen, trotz aller Proteste der Altgläubigen...'
(Gagliardi).

74 Alfred Mantel: Ueber die Veranlassung des Zwölfer- oder
2. Vilmergerkrieges, in: Schweizer Studien zur Geschichtswissenschaft

Bd. 1, S. 539 ff.



188

— besonders die französischen Parteigänger — sträubten
sich gegen das Drängen von Schwyz. In ihrem Sinne und
in einer neuen, politischen Haltung charakterisiert der
Luzerner Chronist dieses Krieges, Ratsherr Franz Josef
Meyer von Schauensee, den folgenschweren politischen
Zwiespalt zwischen dem aristokratischen Vorort Luzern
und den Landsgemeindedemokratien so: „Auch hier blieb
es beim alten Liede: Luzern, gehe du voran! Und auch
hier trösteten sich die Länder und besonders Schwyz mit
dem Sprüchlein: Gewinnt Luzern, so gewinnen die Länder;

verliert Luzern, so verliert nur Luzern... Die
benachbarten vier Orte Uri, Schwyz, Unterwaiden und Zug

wissen, daß Luzerns Erhaltung die ihrige ist. Damit
also dieser Stand von ihnen abhängig bleibe, handeln sie
demselben gegenüber immer vereint, versammeln sich
zuerst an der Treib oder in Brunnen zu gemeinschaftlicher
Beratung, und dem, was sie so beschlossen haben, muß
dann Luzern sich fügen und kann ihm nicht ausweichen,
weil sie gewöhnlich aus allen Dingen ein Religionsgeschäft
machen und — von ihnen zu Hilfe gerufen — der französische

Gesandte, die Nuntiatur und die Parteigänger dieser

beiden letztern sich auch darein mischen, umtreiben
und befehlen. Will die Regierung von Luzern sich
beschweren und herauswinden, so werden noch obendrein
die Kapuziner und andere geistliche und weltliche Helfer
ins Feld gestellt, welche dem Landvolke von Luzern den
katholischen Glauben predigen, es aufwiegeln und
aufrührerisch machen und dadurch die Oberkeit zwingen
müssen, wider ihren Willen und oft wider Recht und
Vernunft Beschlüsse zu fassen, die der Stand Luzern nicht
selten mit seinem größten Schaden, die leichtgläubigen
und verführten Untertanen aber gewöhnlich mit ihrem
Leben gebüßt haben .." 75

75 „Geschichte der Schweiz. Eidgenossenschaft vom Jahre 1707

bis 1712. Urkundlich dargestellt von Franz Jos, Meyer von Schauensee",

in; Balthasars „Helvetia", Bd. 3, Aarau 1827.



189

Die Folgen dieser politischen Spannung und Schwächung

in der innerschweizerischen Gemeinschaft zeigten
sich beim Ausbruch des vierten Religionskrieges rasch.
Zwar hatte Luzern angesichts der Erregung im Landvolke,
wo wieder urschweizerische Einflüsse wirkten, seit 1711

die Kriegsvorbereitungen ernsthafter betrieben. Als sich
aber im folgenden April die Toggenburger gegen den Abt
erhoben und die Zürcher ihnen zu Hilfe zogen, suchte der
Luzerner Rat den Kriegsausbruch immer noch zu verhindern.

Er sicherte dem mahnenden Schwyz ein kleines
Hilfskontingent zu, ermöglichte den durch die faktische
Wirtschaftsblockade bedrängten Ländern Fruchtankäufe70
und wünschte im übrigen eine vertrauliche Beratung der
V Orte in Brunnen. Schwyz aber beschloß den Krieg
und ersuchte die anderen Orte um raschen Aufbruch.
Zögernd rief nun Luzern seine gesamte Kriegsmacht unter
die Fahnen und stellte sie an die Bernergrenze und ins
Freiamt. „Gar bald zeigte sich" — so berichtet der
Generalproviantmeister Franz Jos. Meyer — „Mangel an
Lebensmitteln in den demokratischen Kantonen,
Zwietracht unter den Befehlshabern und Lauheit und Zurückhaltung

in mehreren kath. Orten, von denen kräftige Hilfe

zugesichert war." Den Operationen des fünförtigen
Aufmarsches fehlte diesmal die Entschlossenheit und
Planmäßigkeit, weil es keinen Oberbefehl gab. Zwar wurden
wiederum die Reußübergänge besetzt. Die Niederlage im
Gefecht bei Mellingen und die „Staudenschlacht" bei

76 Gagliardi III (1920), S, 162: „Die inneren Orte erschienen,
der Verschlechterung ihrer wirtschaftlichen Lage entsprechend, von
Anfang an in der Verteidigung; ja, es läßt sich nicht verkennen, daß

die Gegner, im Bewußtsein ihrer materiellen Ueberlegenheit, auch

ein widerrechtliches Vorgehen nicht scheuten, Sie gingen dem Krieg
mit dem festen Vorsatz entgegen, ihre ökonomische Ueberlegenheit
diesmal durch eine Verschleppungstaktik auszuspielen... Es ist
ein langsames, sicheres Erwürgen, das umso gründlicher wirkte,
weil die militärischen und wirtschaftlichen Vorbereitungen der fünf
Orte diesmal stark im Rückstand geblieben waren ."



190

Bremgarten, die Eroberung Badens durch die protestantischen

Truppen, die Bedrohung des Zugerlandes durch
die Zürcher und der Anmarsch der Berner gegen das
obere Freiamt veranlaßten aber die V Orte schon im Juni
zu Friedensverhandlungen. Luzern instruierte für
weitgehende Zugeständnisse. Es sprach sich mit Uri an der
fünförtigen Konferenz zu Buonas (17, Juni) für den
ungünstigen Frieden aus; dann kapitulierten beide Orte.
Damit waren aber der Klerus und das ohnehin unzufriedene
Landvolk nicht einverstanden. Schon vor dem Friedensschluß

hatte der Nuntius Carracioli von Altdorf aus die
Geistlichen des Vierwaldstätterkapitels nach Treib
berufen, und Papst Klemens XI. ermahnte den Luzerner Rat
mit Hilfsversprechen zum Durchhalten. Dieser aber verbot

dem Klerus jede kriegerische Beeinflussung des Volkes.

Als dann die Landsgemeinden von Schwyz,
Unterwaiden und Zug den Frieden verwarfen, empörte sich
unter ihrem und geistlichem Einfluß das Luzerner Landvolk,

Abgeordnete der kriegerischen Orte suchten
indessen umsonst, Räte und Hundert in Luzern umzustimmen;

man mißtraute ihnen hier, sie möchten „den schon
längst ausgesonnenen Plan, Luzern in ein landsgemeinde-
demokratisches Regiment umzuändern, nach und nach ins
Werk setzen" (F. J. Meyer). Durch den erfolglosen
Handstreich, den eine Nidwaldnertruppe unter Hauptmann Ritter

Ackermann gegen die Stadt unternahm, wurde dieses
Mißtrauen nicht vermindert. Am 19. Juli erging im ganzen
Luzernbiet der Landsturm, Die Aufständischen wählten
bäuerliche Führer und vereinigten sich mit den Schwyzern
und Unterwaldnern, So mußte die Regierung wenigstens
für eine militärisch geschulte Führung der ausziehenden
Massen sorgen. Als das neue kath, Heer nun ins Freiamt
zog, herrschte Zuchtlosigkeit und Mißtrauen gegen die
aristokratischen Führer, Diese militärische Schwächung
trug zur Niederlage im verlustreichen Kampf bei V i 1 -

m e r g e n am 25. Juli bei.



191

Der Krieg war nun endgültig entschieden; am 11.

August kam der 4. Landfriede zustande.77 Die kath. Orte,
welche die Vorherrschaft in der Eidgenossenschaft
verloren, mußten die Friedensurkunde von 1531 herausgeben,
die Grafschaft Baden und die untern Freiämter mit
Bremgarten und Mellingen — also den untern Reußkorridor —
an Zürich und Bern abtreten, ebenso die Talsperren
Rapperswil und Hürden preisgeben, indes Bern die Mitherrschaft

in den gemeinen Vogteien Thurgau, Rheintal,
Sargans und im obern Freiamt übernahm. Damit wurde der
protestantische Einfluß in den gemeinen Herrschaften
erheblich verstärkt. Unter den Orten wie in den gemeinen
Vogteien herrschte fortan das Prinzip der rechtlichen

Parität. Die eidgenössische Entwicklung war i n

neue Bahnen gelenkt, welche auch das politische
Gemeinschaftsbewußtsein der Innerschweiz wesentlich
schwächten. „Das Unrecht von 1712 führte zu keiner
Krise mehr, sondern zu einer tödlichen Erkältung, die
den alternden Bund auszehrte" (R. Feller).

In der Erbitterung über die Verdrängung aus der
bisherigen Vormachtstellung versammelten sich zahlreiche
Vertreter der drei Urkantone am 23. Juni 1713 auf dem
Rütli und beschworen den Dreiländerbund, im
gleichen Jahre alle kath. Orte den Borromäischen Bund. Am
9. Mai 1715 folgte die feierliche Bündniserneuerung mit
dem Gesandten Frankreichs in Solothurn. In einem
geheimen „Reversbrief", der in einer Blechschachtel
verschlossen wurde, versprach Du Luc gegen Gewährung
freien Durchzugs usw. die Hilfe seines Königs zur
„Wiederherstellung der Katholizität", d. h, zur vollen
Rückgewinnung der verlorenen Gebiete, 7a Abgesehen davon,
daß der französische Gesandte nicht mit genügender
Vollmacht handelte, waren durch die internationale Lage und
die absolutistische Machtpolitik Frankreichs katholische

77 Wortlaut im Eidg. Absch, VI, Abt. II, S. 2330 ff.
78 Eidg. Absch. VII, Abt. 7, 77 ff., 1379 ff.



192

Restaurationsversuche aussichtslos geworden. „Es gab
kein positives Prinzip mehr in der großen Politik;
möglichste Erhaltung des materiellen Gleichgewichts der
größern Mächte war nun das Problem, das die
Staatsmänner um den Preis aller Grundsätze zu lösen suchten.
Am meisten litten unter dieser Veränderung die kleineren
katholischen Staaten, für deren Sicherheit die Garantie
wegfiel, welche in einer einheitlichen katholischen Politik
ihrer mächtigen Glaubensgenossen gelegen hatte" (Ph.
A. Segesser).

Die Minderung des katholischen Einflusses in der
Eidgenossenschaft hatte auch einen inneren Grund in
der weiteren Schwächung des — auch früher nicht
durchwegs geschlossenen— in n er s c h w eiz e r ischen
Gemeinschaftsbewußtseins : Seit dem Ende
des 17. Jahrhunderts ist in den V Orten, besonders im
Patriziat Luzerns der Einfluß neuer Ideen immer
deutlicher erkennbar.79

Der konfessionellen Kämpfe zweier Jahrhunderte
überdrüssig, wandten sich, zunächst im kath. Vorort,
führende Staatsmänner nach der Niederlage von Vilmergen
einer mehr national gerichteten Laienkultur und -politik
zu und suchten die Sicherimg des aristokratischen
Staatsabsolutismus gegenüber der von den Urkantonen immer
wieder ermunterten demokratischen Tradition des
Landvolkes in der engeren Zusammenarbeit mit den führenden
Schichten der protestantischen Städte; damit trat der
konfessionelle Gegensatz in der Regierungspolitik mehr
und mehr in den Hintergrund.89 Gegenüber der traditionellen

Glaubenspolitik bedeutete schon die Tatsache eine

79 Zitate aus jansenistischen und gallikanischen Schriften stehen
schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts in den Luzerner Streitschriften
zum Udligenswiler Handel, so in „Lucerna lucens" (verfaßt vom
Zürcher Naturforscher J, J, Scheuchzer unter Mitarbeit der Luzerner
Dr, Moritz Ant. Kappeier und Ant. Leodegar Keller).

80 Ph. A. Segesser: Rechtsgeschichte der Stadt und Republik
Luzern Bd. 3, S. 50 ff. — Vergi, auch den Vorwurf häretischer Ten-



193

Wandlung, daß Luzern am Ende des 17, Jahrhunderts das

bernische Untertanengebiet der Waadt in eidgenössischen
Schirm nahm und dafür die Zusicherung „getreuen
Aufsehens" von Bern und Zürich erhielt. Verschiedene
Anstände mit der kirchlichen Obrigkeit, besonders im Udli-
genswiler Handel (1725—1735), in Jurisdiktions- und
Besteuerungsfragen, liegen zwar teilweise auf der Linie der
staatskirchlichen Tradition Luzerns; sie erhielten aber
ihre Schärfe durch die neue geistige Haltung, welche
die gewohnheitsrechtlichen Ansprüche mit der gallikani-
schen Strömung jener Zeit, dann mit den Tendenzen der
Aufklärung verband, besonders in Jos. Ant. Felix
Balthasars Schrift „De Helvetiorum iuribus circa sacra"
(1768), in den von Aufklärungsfreunden verbreiteten
„Reflexionen eines Schweizers über die Frage: ob es der cath.
Eidgnoßschaft nicht zuträglich wäre, die regulären Orden
gänzlich aufzuheben oder wenigstens einzuschränken?"
und in der wahrscheinlich von Ratsherr Rud. Valentin
Meyer verfaßten „Widerlegung der Reflexionen ..." Der
weltanschauliche Kampf tun die Tendenz dieser Schriften
verband sich in Luzern mit dem jahrelangen Familien-
und Parteistreit der Schumacher und Meyer, in dem sich
das patrizische Regime gegenüber der Bürgerschaft durch
das Statut von 1773 obligarchisch abschloß.81

Wie der Vorort Luzern durch die Spaltung der
regierenden Schicht geschwächt war, so verrieten auch die
leidenschaftlichen Parteikämpfe der Harten und Linden

denzen aus dem Landvolk zur Zeit des 2, Vilmergerkrieges in der
Chronik F. J. Meyers (Balthasars „Helvetia" I, 113 ff.)

81 Gegen Valentin Meyer, den die einen den „Göttlichen", die
andern „Ketzer" nannten, wurden „Klagelieder" verbreitet. Eines
schließt mit der Strophe: „Drum, Lucern, sei nur getröstet. / Achte
disen Schweriner nit. / Gott, der dich zu teur erlöset, / lasset dich
verderben nit. / Er hat dich schon lang erneret / mit der Speis der
Glaubenslehr. / Drum sei er darfür geehret / und gepriesen mehr
und mehr." (Briefwechsel J. A. F. Balthasar, Bd, 11, Bürgerbibl.
Luzern.)

Geschicfatsfreund Bd. XCVI 13



194

in Zug (Schumacherhandel 1725—1736, auch der Pensionen-

und Salzstreit von 1768), in Schwyz (Reding-Pfyl
1736—1765), in Nidwalden (Kampf zwischen den „Herren"

und der Landsgemeinde 1713/14) und Unruhen in
den Untertanengebieten (Aufstand der Livinentaler gegen
Uri, 1755) innere Mißstände und Spannungen, Gegensätze

der Außenpolitik und der materiellen Interessen,
teilweise auch geistige Umstellung.

Diese geistige Wandlung unter dem Einfluß
der französischen Aufklärung wirkte sich, besonders im
kath. Vorort, als Abkehr von der bisherigen Glaubenspolitik

und von der darauf begründeten engern Gemeinschaft

der Innerschweiz, als Hinwendung zum nationalpolitischen

Denken und zum nationalstaatlichen Reformstreben

aufgeklärt-protestantischer Kreise aus.82
Der Vorstoß gegen die im Volk verwurzelte

traditionelle Glaubenspolitik und die Neuorientierung waren
nach der großen Niederlage von Vilmergen auch realpolitisch

zu begründen. Zwar empfand man auch in den
aufgeklärten Kreisen den Verlust der gemeinen
Herrschaften, und noch in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts

erstrebten die kath. Orte eine friedliche „Restauration";

manche erwarteten dafür immer noch die Hilfe
Frankreichs. 83 Aber die Forderung einer Revision des

82 Hans Dommann: Die politischen Auswirkungen der
Aufklärung in Luzern; Die nationalpolitische Haltung der Luzerner
Aufklärung im 18. Jahrh., in: Innerschweiz, Jahrbuch f. Heimatkunde,
Bd. 2 1937 und 6 1941. — Karl Schwarber: Nationalbewußtsein
und Nationalstaatsgedanke der Schweiz von 1700 bis 1789

(Maschinenschrift, Basel 1922).
83 „Wie bedaurlich und lächerlich zugleich ist nicht unser

Zustand! Wir müssen unsere Bundesfrüchten wie Tantaler erwarten,
darum bitten, betten und, wenn sie erfüllet werden, als die
großmütigste Gnade ansehen, da wir sie doch nach dem Natur- und
Völkerrecht mit zu fordern berechtigt sind", schrieb J. A. Felix
Balthasar seinem Basler Freund Isaak Iselin, der wie andere
aufgeklärte Protestanten Verständnis für die Restitutionsforderung der
Katholiken hatte.



195

4. Landfriedens einerseits, der „Trucklibund" andrerseits
waren nun doch kein dauerndes und entscheidendes
Hindernis mehr für eine stärkere eidgenössische Zusammenarbeit.

Das zeigte sich auch darin, daß die katholische
Konferenz unter der Führung Luzerns auf der Tagsatzung von
1775 den evangelischen Ständen die gemeinsame Erneuerung

des französischen Bündnisses beantragte und zwei
Jahre später erreichte; nur Uri erinnerte bei dieser
Gelegenheit an die alte Restitutionsforderung. Auch in den
Länderkantonen gab es Vertreter einer rückhaltloseren
eidgenössischen Zusammenarbeit unter Zurückstellung
der Glaubensfrage. So wünschte der Schwyzer
Landessäckelmeister Joh. Jos. Hedlinger, „daß die ungleich
glaubenden Schweizer bloß verschieden in der Kleidung, im
Gemüt aber einig wären... Die Eidgenossen sind,
unangesehen der ungleichen Religion, dennoch Kinder der
gleichen Mutter der schweizerischen Freiheit." 84

Die Männer solcher Gesinnung erstrebten eine
nationale Politik auf Grund des Toleranzgedankens.

Dieser war bei den einen christlich, bei den
andern mehr vom religiösen Indifferentismus her bestimmt.
Die älteren Aufgeklärten betonten noch ihre katholische

Ueberzeugung und ihre Achtung vor der kirchlichen

Autorität. So erklärte Felix Balthasar in seiner
kirchlich indizierten Schrift „De Helvetorium iuribus circa

sacra": „Sollte ich wider meinen Willen etwas
angebracht haben, das anstößig sein könnte, so unterwerfe
ich es ganz willig dem Staat und der Kirche, welche ich
höchstens verehre und beiden vollkommen beigetan zu
sein mich bekenne." Der gleiche nationalpolitische
Schriftsteller und Staatsmann schrieb aber auch im Sinne
der bürgerlichen Toleranz an einen Basler Freund:
„Trachten Sie, bei Ihren Religionsgenossen die Vorurteile

84 An J, A, Felix Balthasar, 4. August 1760 (Dommann a. a, 0,
Bd. 6, S. 26).



196

wider uns Catholische zu verbannen, gleich wie ich es
bei den meinigen tun werde. Wir sind ja alle gleiche
Eidgenossen und haben nur ein Vaterland." — Gegen das
Jahrhundertende jedoch wandte sich eine jüngere Gruppe

der Aufgeklärten entschieden der rationalistischen
und deistischen Denkweise der französischen Aufklärung
zu. So schrieb der junge Ratsherr und spätere helvetische
Justizminister Franz Bernhard Meyer von Schauensee
seinem Bruder in der französischen Italienarmee wegen
des Papsttums: „Reißt die Pagode nieder, um einem
leichtgläubigen Volke zu zeigen, daß sie nur von Gips
ist!" Und in einer freimaurerischen Betrachtung fragte er
skeptisch: „Die Religion war sie nicht ein Betrug, das
Werk der Politik und als solche eine Lüge...? Was hat
sie getan für die Menschen, wenn nicht sie verdummt,
blind fanatisiert, an äußere Zeichen gebunden...?"85

Aeltere und jüngere Aufgeklärte in den V Orten aber
waren darin einig, daß man angesichts des eidgenössischen

Verfalls — aus der bisherigen konfessionellen Ab-
schließung des innerschweizerischen Gemeinschaftsbewußtseins

heraus — in eine stärkere nationale Gemeinschaft

verstoßen müsse. In diesem Sinne schrieb der Luzerner

Stadtphysikus Dr. M. A, Kappeier: „Was soll ich über
die Zerrüttung unseres eidgenössischen Wesens und
bevorstehende Gefahr gänzlicher Dissolution sagen? Ich sehe

kein einziges Mittel, welches helfen könnte, als erst-
lichen: eine brüderliche Uebertragung und Nachsehen von
Seiten beider Religionsgenossen, welches ja die christliche

Liebe erfordert, sonderlich bei Eidgenossen, die
miteinander verbunden..., das andere Mittel: alle Particu-
larallianzen mit äußeren Fürsten general zu machen
nichts ausdingend, als uns Eidgenossen sammentlich in
ünserm esse zu erhalten, und endlich tertio: die Eidgenos-

85 Hans Dommann: F. B. Meyer von Schauensee, Gfr. Bd. 80

und 81 und sep.



197

senschaft nach dem westphälischen Frieden herzustellen..."88

Von Luzern aus, das jetzt seine Vermittlerstellung
zwischen der äußern und der Urschweiz am stärksten
zur Geltung brachte, ging auch die Anregung zu engerer
persönlicher Fühlungnahme der Staatsmänner und Gebildeten

in der protestantischen und katholischen Schweiz.
1744 schrieb der Ratsherr Franz Urs Balthasar
eidgenössische Reformgedanken in fünf Aufsätzen
nieder. Sie wurden zunächst unter Freunden der kath.
Orte — wo sie wenig Anklang fanden, ST dann durch den
Sohn unter führenden Protestanten handschriftlich
verbreitet. In einer dieser Betrachtungen mahnt Balthasar:
„[Es] werde beschränkt ohnzeitiger Religionseifer, [es] be-
schehe Einhalt der schädlichen Begierde einer Oberherrschaft

zwischen gemeinsamb Verbündeten! Lege man
Hand an zur Verbesserung eingeschlichener ausländischer
Diensten! Stoße man den Riegel dem Eigennutz der Par-
ticularen Sueche man bei der Quellen den Ursprung
unseres Ohnheils, Trennung und Zweispalts! ." Einer
der Aufsätze erschien 1758 anonym im Druck, unter dem
Titel: „Patriotische Träume eines Eydgnossen von einem
Mittel, die veraltete Eydgnoßschaft wieder zu
verjüngeren." „Man kann ja fast mit Händen fühlen, daß wir
dem Ende unserer Freiheit und dem völligen Verfall ganz
nahe sind...", klagt diese Schrift, sie kritisiert besonders
den Mangel eines gesamtschweizerischen Staatsgefühls,

86 An J. A. Felix Balthasar, 12, September 1763.
87 Aus Schwyz schrieb Hptm. v. Reding von Biberegg am 18. Nov.

1758: „Wie kommt es doch, daß mein hochgeachter Freund mir nur
keine Meldung getan von den unvergleichlichen Patriotischen Träumen

Wann [sie] Ihnen wie mir gefallen, so seind sie recht gut,
scharfsinnig, wohlbegründt und geistreich. Wenn nur der Titul: die
Religion, bescheidenlicher und nach unseren heiligen Glaubenssätzen
gegeben wäre! ." Landammann Felix Leonz Kaiser in Stans an
F, Balthasar: „Die Concepten sind vorträfflich und auf wahr eid-
gnössische Absichten gerichtet. ."



198

das religiöse Mißtrauen, die Absonderung der Orte, die
Schattenseiten des Solddienstes und der Pensionen und
der eigennützigen Außenpolitik.

Solche Mängel hatten übrigens schon Luzerner
Staatsmänner des 17. Jahrhunderts erkannt und bekämpft, Balthasar
wird das Schriftchen gekannt haben, das im Jahr des 1. Vil-
mergerkrieges Ludwig Pfyffer von Altishofen herausgab: „Der
Alte Eydtgnoß Oder Widerlebende Wilhelmb Theil wider den
Gräwel der Verwüstung Hochlöblicher Eydtgnoßschaft
Auch dieser Verfasser hatte politische, sittliche und kulturelle
Mißstände gerügt und ua, geschrieben: „Die Stein (Euere Berg)
sollen Zeugen sein Euerer Bündnussen, und Gott soll gleich-
samb oben drauf sitzen und darein sehen, wann Ihr sollten
voneinander kommen, Euch scheiden und trennen, Bedenkts
wol, ehe Ihr undereinander Uneinigkeit und Zwispalt
anhebet...! Freundschaft und Bündnuß, sonderlich mit Nachbauren,

stehet einer Republik nicht übel an: ja, wann man
solche ohne Nachteil und Schaden ihrer eigenen Satzungen und
Polizei haben und erhalten kan. Aber die Freiheit umb Gelt,
Ehren und Ämter zu verkaufen, das Herz mehr an die
[ausländischen] Bundsgnossen als an den [eidg.] Bund henken,
anderer Sack biesen [flicken] und die seinen von Mäusen fressen
lassen, die Sitten und Trachten mehr auf Ausländisch als Eid-
gnossisch richten, dienen, wo man Herr kan sein etc., sind
Sachen, die mehr einem Gräuel der Verwüstung als Äufnung
eines Stands [Staates] gleichsehen Wann Ihr je laut Bünd-
und Uberkomnus Euer Hilf frembden Herren zuzuschicken
ersucht werden, so erwöget die Sachen eigentlich und wol, was
der Potentat für ein Krieg vorhat, ob er von anderen Fürsten
wider Recht in seinem Land angriffen worden etc. Dann Eurer
Vorfahren löblicher Gebrauch war, jedem Fürsten, mit denen
sie verbunden, sein Recht, Land und Leut helfen schützen und
defendieren und nicht — wie leider diser Zeit geschehen,
einer disem, ein anderer seinem Gegenteil zugezogen, daß

dann geschehen (welches ein Gräuel zu hören), Vater wider
Sohn, Bruder wider Bruder, ja ein Eidgnoß wider den andern
fechten müssen. Die Lieb des Nächsten ist ziemblich bei
Euch erkaltet, Obschon dem Stand nach ein Unterschied der
Personen, soll doch der Menschen halber kein Unterschied



199

sein; dann der Undertan [ist] so wol ein Eidgnoß als der, so
über ihne gesetzt ." 88

In seinen „Patriotischen Träumen" sah nun Franz
Urs Balthasar ein Hauptmittel zur Annäherung der
schweizerischen Staatsmänner beider Konfessionen, zur Erneuerung

der alteidgenössischen Tugenden und zur Verjüngung

der Schweiz auf aristokratischer Grundlage
in der „gemeinsamen Auferziehung" der künftigen
Regenten. Er schlug dafür die Errichtung eines eidgenössischen

Seminars, einer „Pflanzschule" vor, wo aus jedem
Kanton ungefähr zehn Jünglinge in den vaterländischen
Dingen unterrichtet, zu staatsmännischer Tüchtigkeit und
nationaler Gesinnung erzogen werden sollten. Diese
Gedanken und Vorschläge fanden in der protestantischen
Schweiz lebhafte Zustimmung; ebenso Balthasars „Letzte
Wünsche eines helvetischen Patrioten", die er an die

Helvetische Gesellschaft richtete.
Wenn nun auch das vorgeschlagene eidgenössische

Institut nicht zustandekam, so hat doch der Wunsch eines
stärkeren persönlichen Kontaktes und Verstehens
zwischen den führenden Eidgenossen beider Konfessionen
durch Urs Balthasars „Patriotische Träume" und durch
die direkte Anregung seines Sohnes Felix mit der Gründung

jener Gesellschaft eine teilweise Verwirklichung
gefunden. Der junge Jos. Ant. Felix Balthasar hatte
zunächst im „Sendschreiben an einen Franzosen" zur
Herausgabe eines größeren geschichtlichen Werkes über die
geistige Schweiz die Gründung einer Gesellschaft von Va-

88 Zur gleichen Zeit (12. März 1657) schrieb ein anderer
Luzerner, Ritter Plazid Meyer, in einem Privatbrief: „Mich gedunket..,,
daß unser Stand wider anfange abnemmen, wo er den Ursprung
gehabt, und wird sicherlich nit änderst sein können, so die cato-
lischen Ort und ganzer Stand [die Eidgenossenschaft] nit besser
zusamenhalten [Es] ist wol zu obachten, daß auch die Religion
nit hindern soll, daß man in gemeinen Standsachen mit frömbden
Fürsten und Potentaten die Hand zusammen habe, daß der Ring nit
brachen werde ,"



200

terlandsfreunden gewünscht und damit bereits in der
Erforschung und Darstellung der Geschichte eine
Gemeinschaftsaufgabe gesehen, deren Lösung im 19. Jahrhundert
durch die Gründung der Allg. Geschichtforschenden
Gesellschaft und im innerschweizerischen Raum durch die

Bildung des Hist. Vereins der V Orte organisiert wurde.
An der ersten Zusammenkunft, welche die Gründung der
Helvetischen Gesellschaft am 3. Mai 1761 in Schinznach
vorbereitete, beteiligten sich aus der Innerschweiz zwei
Domherren von Beroldingen (Uri), an der Gründungsversammlung

im folgenden Jahr auch die Luzerner Felix
Balthasar, Rud. Valentin Meyer und Gerichtsschreiber Jos.
Ignaz Xaver Pfyffer von Heidegg. In den folgenden Jahren

kam weiterer Zuzug aus den V Orten, namentlich aus
Luzern.89

Seit 1769 hörte der Besuch der Versammlungen aus
Luzern auf, weil die Regierung im Zusammenhang mit den
erwähnten weltanschaulichen Kämpfen die Teilnahme
„bei hoher Ungnade" verbot. Auch der zum Präsidium

89 Von den 19 Mitgliedern aus der Innersohweiz, die in den
„Verhandlungen der Helv. Gesellschaft" festzustellen sind, nahmen

nur 11 an einer oder mehreren Versammlungen teil; mit Ausnahme
der beiden Beroldingen und der Zuger Oberst Fidel
Landtwing (1769), Landammann Karl Kaspar Kolin (1769)

und Dr, Landtwing (1771 als Gast) waren alle Luzerner. Außer
den Genannten finden wir als Mitglieder von Luzern: Jos. Ant.
Felix Balthasar 1762—69, den Ratsherrn Valentin Meyer
1762—69, 1787—89, Präsident 1764/65, 1788/89, den Gerichtsschreiber
(Major) Pfyffer 1762—69, den Landvogt Keller 1763, die
spätem Schultheißen Kasimir Krus (1763) und Franz Xaver
Pfyffer v. Heidegg 1765—67, den Chorherrn Jos. Konrad
Göldlin, Beromünster, 1766—69; von Uri: den Säckelmeister

Meyer 1766; von Schwyz: den Landessäckelmeister und
nachherigen Landammann Viktor Laurenz Hedlinger 1763,

Hauptmann Reding 1763 und Baron Betschart 1766; von
Unterwaiden: den Landammann von Flüe 1766—70; von
Zug: den General Beat Fidel Zurlauben 1762, Am 8. Juni
1763 schrieb dieser an Balthasar: „Personne ne désire plus que moi
de voir augmenter l'harmonie helvétique; c'est le moyen de coupe



201

erkorene Zuger Landammann Karl Kaspar Kolin erschien
1770 an der von ihm zu leitenden Tagung nicht. Seit 1786

aber wuchsen Mitgliederzahl und Versammlungsbesuch in
der Innerschweiz rasch wieder — fast ausschließlich im
aufgeklärten Luzern. 90

Die Aussprachen der Helvetischen Gesellschaft über
geistige Zeitströmungen und mannigfache Reformmöglichkeiten

im staatlichen und gesellschaftlichen Leben, sowie
die persönlichen Verbindungen mit führenden Männern
der schweizerischen Aufklärung und der nachherigen
helvetischen Umwälzung waren besonders bedeutungsvoll für
die Haltung der Luzerner Führerschaft gegenüber dem

Zeitgeist und den kommenden Ereignissen. 1779 entstand
zur Förderung der militärischen Reform die „Helve-
racines aux malheurs qui menacent le total, si la désunion entre les

parties continuoit de s'étendre au mépris des traités généraux, ."
(Briefw. Balthasar, Bd. 16),

90 Die „Verhandlungen" verzeichnen von 1786 bis 1797 aus der
Innerschweiz 26 Mitglieder und 17 Gäste, unter den Luzerner
Mitgliedern den schon 1762 eingetretenen Ratsherrn Rud.
Valentin Meyer, Jos. Anton Balthasar (1786), den Sohn
des Mitgründers, den Ratsherrn und spätem helv. Justizminister
F. B. Meyer von Schauensee (1786), der 1796 präsidierte
und eine aufsehenerregende Rede über Solddienst und Revolution
hielt, Kaplan Kaspar Koch (1786), den nachherigen helv.
Abgeordneten, der fast nie an den Versammlungen fehlte und 1797

„über den Gang des menschlichen Verstandes" sprach, den
Vierherrn Nager und Stadtschreiber Schnyder aus Sursee (1786),

den Pfarrer Franz Jos. Stalder, Verfasser des „Idiotikons",
der seit 17% an den Versammlungen Beiträge zur Volkskunde bot,
den nachherigen helv. Minister Abbé Joh. Melchior Mohr,
den Willisauer Stadtschreiber Alphons Pfyffer v. Heidegg
(später Mitglied des helv, Direktoriums), die nachherigen Helvetiker
und Schultheißen Vinzenz Rüttimann und Xaver Keller,
den Stadtarzt Dr. Attenhofer von Sursee, zwei M a h 1 e r
(Offiziere) von Luzern, unter den Geistlichen außer den bereits
genannten: Ludwig Meyer, den nachherigen Propst von
Beromünster, die Chorherren Xaver Krauer und Fleischlin, den

Kaplan Staffelb ach aus Sursee (regelmäßiger Besucher der
Versammlungen 1787—1797, Vorstandsmitglied 91/92), den Kaplan Mo-



202

tisch-militärische Gesellschaft", welche
meistens in Sursee tagte und eine größere Anzahl
innerschweizerischer Mitglieder — besonders luzernischer —
gewann. 91

Anstelle der vom Aufklärungsgeist durchdrungenen
Helvetischen Gesellschaft aber erstarkte in den V Orten
nach dem Besuchsverbot von 1769 eine Vereinigung
katholischer Geistlicher, Staatsmänner und Gebildeter,
die aus dem traditionellen innerschweizerischen
Gemeinschaftsbewußtsein herauswuchs und dieses zu stärken

suchte : die Konkordia - Gesellschaft.
Ihr Gründer und Leiter war der Luzerner Chorherr und
Komponist Franz Jos. Leonz Meyer von
Schauensee,92

Die Gesellschaft erwuchs aus einer am 16. Februar
1768 gegründeten, anfänglich bloß geselligen Vereinigung,
die den scherzhaften Namen „hoher Reichs-Ritterorden

ser aus Reiden (1787—17% fast immer anwesend). Von Gästen
aus dem Kanton Luzern erwähne ich Ambros Glutz, den spätem Abt
von St. Urban (1788/89), den dortigen Kanzler Schnyder (1788—90),
den Generallieutenant Franz Ludw, Pfyffer von Wyher (1788), den
Schultheißen Ludw. Schnyder von Wartensee in Sursee (1789), den
Volksdichter Dekan Häfliger von Hochdorf (1797), Aus den andern
V Orten werden als Mitglieder nur angeführt: Gardehauptmann
Arnold von Spiringen (Uri, 1789/90), Dr. von Flüe (Obwalden,
1790), Abbé Buch er (Obw., 1797) und Bildhauer Christen
(Nidwalden, 1796/97).

91 Vergi, die gedruckten „Verhandlungen" 1779—1797.
92 Eugen Koller: F. J. L, Meyer v. Schauensee, Frauenfeld 1922.

Ueber die Konkordia-Gesellschaft auch: Sammelbändchen in der
Bürgerbibliothek Luzern (H. 720, 721) und in der Zentralbibliothek
Zürich (IV G G 170O) mit gedruckten Gesellschaftsschriften, J, Iselins
„Ephemeriden der Menschheit" (1777, 4. Stück S. 117 ff„ 12, Stück
S. 110, 1780, 1. Stck. S. 419, 1781 S. 185 ff.), die „Monatlichen
Nachrichten" (von Zürich) 1779; Karl Schwafber a. a. O, S. 445—479 (mit
Verzeichnis der Gesellschaftspublikationen); Joh, Seitz: Die helvet.
Konkordia, ihr Wesen und ihre Beziehungen zu Rapperswil, Uznach
1934; H. Dommann: Innerschweiz, Jahrbuch f. Heimatkunde, Bd. 6,

S. 34 ff.



203

vom goldenen Concordiastern" trug. 93 Noch unter
diesem Namen fanden an der Gründungsstätte, im Kloster
Engelberg, die ersten Jahresversammlungen statt. Die
erweiterte Aufgabe, politisch und kulturell führende Männer

der V Orte — wie die eben verbotene Helvetische
Gesellschaft — vaterländisch-freundschaftlich zu verbinden,

bewogen zur Umgestaltung und Namensänderung.
Fortan hieß die Vereinigung „Catholisch-Schweizerische
Concordia oder sogenannte Wissenschaft undEintracht-lie-
bende Ehren-Gesellschaft" 92 Später wurde gegenüber dem
Vorwurf konfessioneller Abschließung der einfachere Name

„Helvetische Concordia-Gesellschaft" statutarisch
festgelegt und das katholische Bekenntnis als Bedingung
der Aufnahme nicht mehr erwähnt.95 Mitglieder konnten
Standespersonen, Welt- und Ordensgeistliche, sowie
Künstler werden; ihre Zahl — überwiegend Geistliche —
bewegte sich in den siebziger Jahren zwischen 40 und 50.

Die „der Kirche und dem Staat nützliche" Gesellschaft
erfreute sich des offiziellen Schutzes durch Urkunden der
Regierungen von Zug (1776), Schwyz (1778), Unterwaiden
(1779) und Uri (1781). Anstelle des Engelberger Abtes
übernahm das „höchste Protektorium" der Generalvikar
von Konstanz, Freiherr von Deuring; weltliche „Schirmherren"

waren Staatsmänner aus den V Orten.
Als die sechs „Säulen" des Gesellschaftswirkens nennen

die wiederholt revidierten Statuten das „Gottes-

93 Vorbericht der Broschüre „Wahre und falsche Freundschaft"
(Herbstversammlung 1776).

84 Broschüre „Vereinbarter Staat... Im neunten Jahrgang der
Gesellschafts-Stiftung, 1776," — In der Begrüßungsansprache von
1779 zu Stans wies der Präsident darauf hin, daß hier „im Jahr 1770

[die Gesellschaft] unter einem erdichteten Lust-Ritter-Orden, 1774

aber durch Umgieß und Einführung einer ächt-gelehrten Wissenschaft

und Eintracht-liebenden Gesellschaft ihre Entstehung erhielt".
95 Im „Vereinbarten Staat" (Status) von 1776 ist bereits das

Attribut „katholisch-schweizerisch" weggelassen Dort auch das

Mitgliederverzeichnis und die zahlreichen Gesellschaftsämter,



204

fürchtige", das „Ernsthafte und Gelehrte", das „Kurzweilige",

das „Niedliche", das „Ergötzende und Annehmliche",
das „Einträchtige und Menschenliebende". Gesellschaftsaufgaben

waren darnach: Gottesdienst und gegenseitige
Gebetshilfe durch einen geistlichen Bund, wissenschaftliche

Förderung durch Briefwechsel und Vorträge („Preis-
und Sinnschriften") aus verschiedenen Gebieten, Pflege
der vaterländischen Tradition, Freundschaft und frohe
Geselligkeit an den zwei jährlichen Versammlungen mit
Tafelfreuden und musikalischen Genüssen. Ihren
vaterländischen Charakter als Organ des innerschweizerischen

Gemeinschaftsbewußtseins bekundete die Gesellschaft

durch die Abhaltung der Tagungen an geschichtlich

bedeutsamen Orten: in Stans, Küßnacht, Luzern, Zug,
Arth, Rapperswil, Altdorf, Bürglen (dessen Pfarrer Seb.

Ant. Wipfli Meyers Nachfolger als Präsident war.)
Die gedruckten Versammlungsansprachen bekunden

den christlichen, humanistischen, philanthropischen und
patriotischen Geist dieser Gemeinschaft. Besonders stark
äußert sich die Liebe zur innerschweizerischen Heimat
und zum eidgenössischen Vaterland. Die Helden der
Vergangenheit, der Friedensvermittler vom Ranft, die
Tatsachen besonders der fünförtigen Vergangenheit werden
immer wieder in Erinnerung gerufen. Da und dort findet
man auch positive Stellungnahme zu Männern, Bestrebungen

und Schriften des Aufklärungszeitalters.
Ein Referent (1777) betont die Möglichkeit staatsmännischer

Erziehung durch die Gesellschaftsversammlungen: „Ich
wünschte sehnlichst, daß besonders junge Leute, die sich dem

gemeinen Wesen zu widmen gesinnt, solche Versammlungen
sorgfältig besuchen," damit sie öffentlich sprechen lernen, besser

„als wenn ein stark geknochter Lehrer seinen zitternden

Schüler mit patriotischem Eifer zum Cicero prügelt." —
1781 berührte die Präsidialansprache in Altdorf den von Uriel
Freudenberger begonnenen literarischen Streit um die
Geschichtlichkeit Teils, die besonders Felix Balthasar verteidigt



205

hatte, gegenüber einer „milzsüchtigen Ausgabe und Andich-
tung in welcher man das wahre, einsmalige Dasein unseres
unsterblichen Teilens, ja dessen erstaunenswürdigste Tats-
Handlungen als eine Fabel frechhin in Zweifel setzen durfte."
— In P. Friedrichs Wilds Abhandlung „Etwas von der
Menschenliebe" (1778), die auch von den Schinznachern gerühmt
wurde, steht der Satz: „Unser Zeitalter pranget mit der
Vollkommenheit einer ächten Menschenliebe so schimmernd als
selbst das allgemeine Weltlicht in mitte des Tages mit seinen
Strahlen glänzt," Der Verfasser preist Kaiser Joseph II. als
„eine Freude seiner Untertanen., das Vergnügen des ganzen
menschlichen Geschlechtes"; er rühmt die Oekonomische
Gesellschaft zu Bern, „die wirtschaftlichen Versammlungen zu
Zürich, Basel, Genf, Neu[en]burg und anderer Orten", nennt
den kürzlich gestorbenen Albrecht Haller „einen unserer größten

Männer" und ruft aus: „Glückseliges Helvezien! welches
du in deinem Schoos so gut, so weis, so erhaben denkende,

vor [für] die allgemeine Wohlfahrt so arbeitsame Männer
ernährst! Wir genießen sie, die angenehmen Zeiten, in
welchen der allgemeine Wohlstand durch die Wirkungen der
Menschenliebe vollkommen blühet ." An einer Versammlung
in Rapperswil (1778) legt ein Redner (Rickenmann) seine
„Patriotischen Gedanken" dar und mahnt: „Wer empfindet nicht
neuen Eifer, auf dem angewiesenen Pfad unserer Väter mit
treuen Schritten fortzuwandern? Wer sollte nicht neue Lust
bekommen, ein in Eintrachts-Liebe vergesellschaftetes Leben
immer zärtlicher zu umarmen, unser wertestes Helvezien, ja,
dich teuerste Eidgenossenschaft zu verewigen? Erhabener
Endzweck, nach dem unsre verehrungswürdige Concordia-
Gesellschaft abzielet" und deren Mitglieder sich durch „wahre
Klugheit, feste Treue, reine Religion" auszeichnen sollen.

Gegenüber den Partei- und Familienfehden jener Jahre,
auch gegenüber der Helvetischen Gesellschaft berief sich die
„Concordia" im Sinne eines innerschweizerischen, aber auch
eidgenössischen Gemeinschaftsbewußtseins immer wieder auf
die „wahre Eintracht". Ein Gesellschaftslied von 1777 beginnt
so: „Dir, o Eintracht, dir zu Ehren / singen wir in frohen
Chören, / daß es jeder Schweizer hört! / Wer nicht jene
Regung spüret, / die uns hier zusammenführet, / ist nicht



206

unsrer Freundschaft wert ." Die im Jahresthema 1777
gestellte Frage: „Sind wohl in dieser großen Welt Freunde zu
finden, die in ihren Gemütern durchaus übereinstimmend
zusammentreffen?" beantwortet die Abhandlung eines
„Ehrenmitgliedes" ua. so: „Die Glieder löblicher Concordia-Gesell-
schaft sind lauter Freunde, die wahrhaft einig sind...; durch
die Einigkeit werde diese Vereinigung „von andern gelehrten
Versammlungen unterschieden". Und der Lobredner meint
weiter: „Nicht nur die ganze Schweiz, sondern fast ganz
Deutschland weiß, daß die löbliche Concordia-Gesellschaft alle
erforderlichen Teile einer gelehrten Versammlung hat, ."
Politische und konfessionelle Gegensätze werden im allgemeinen
nicht betont, „Niemand darf weder von Staats- noch Religions-
Sachen was sprechen." An der Jahresversammlung in Altdorf
aber rief der Präsident den Urnern mit Anspielung auf das

Wappentier zu: „Brüllt, schnaubet wider alle Anfechter Euerer
einzel seligmachend heiligen Religion Hornet alles nieder,
was über Religions-Neuerung Euch sich widersezt!"

In ihrer patriotischen und philanthropischen Haltung,
in der zeitgemäßen Gefühlsseligkeit, in der schwungvollen
Rhetorik, in der Vorherrschaft des Wortes gegenüber
der Tat hatte also die Konkordia-Gesellschaft manches
mit der Helvetischen gemein, Sie stand aber in der
Entwicklung von Reformideen zurück, weil sie traditionell
stärker gebunden, mehr geschichtlich und föderalistisch
orientiert war und bei der Aufnahme von Aufklärungsideen

nicht vom katholischen Dogma abweichen wollte.
Der Spott der Andersgesinnten in der Helvetischen
Gesellschaft, die Gegnerschaft der mit jenen — trotz des
Fernbleibens — persönlich verbundenen Luzerner richtete

sich mit einem gewissen Recht gegen das barocke
Formelwesen der „Komödie-Gesellschaft", gegen den
Mangel konstruktiver neuer Ideen im pathetischen
Reden und gegen das gespreizt akademische Gehaben, das

da und dort hervortritt. Trotzdem leistete die 1783
eingehende „Konkordia" in den fünfzehn Jahren ihres
Wirkens einen nicht zu unterschätzenden Beitrag an die Er-



207

Stärkung des nationalen Gemeinsinnes.80 Sie hat
namentlich das innerschweizerische
Gemeinschaftsbewußtsein als besondere Ausprägung eines
eidgenössischen Gemeinsinnes zum erstenmal in einer

fünförtigen Vereinsorganisation zum
Ausdruck gebracht und ist in diesem Sinne — besonders
durch die regelmäßige Zusammenkunft gebildeter und
führender Männer geistlichen und weltlichen Standes zur
Pflege der geschichtlich-vaterländischen Werte und der
Freundschaft — eine Vorläuferin unseres historischen
Vereins geworden. Das war umso bedeutungsvoller in
einer Zeit, da die politische Wandlung des kath, Vorortes
Luzern und die Haltung seiner aufgeklärten Führerschaft
die religiös-politische Gemeinschaft der Innerschweiz
lockerten, so daß sie den hereinströmenden Ideen der
drohenden gesellschaftlichen und staatlichen Umwälzung
nicht mehr mit der gleichen Geschlossenheit und
Entschlossenheit gegenüberstand wie zu Beginn des 16.

Jahrhunderts der Reformation und den Zentralisationstenden-
zen Zwingiis,

Den neuen kulturellen und politischen Entwicklungstendenzen

öffnete nicht der Kreis der „Konkordia"-Brü-
der das Tor zur Innerschweiz, sondern zwei Generationen

au f klärun gs f r e un dli c h e r Luzerner,
die den Bestrebungen der Helvetischen Gesellschaft

96 Schwarber a, a, 0. urteilt über sie aia. so: „Auf Schritt und
Tritt merkt man den unmittelbaren, lebendigen Zusammenhang der
Gesellschaft mit den klassischen Stätten des eidgenössischen
Freiheitskampfes Der Geschichtspatriotismus Meyers von Schauensee

will sogar die nationale Denkmalspflege anbahnen. Der
Gesellschaft ist die Vergangenheit Zukunft Eine Zentrale des

schweizerischen Patriotismus ist sie nie geworden Aber beide:
Concordia und Helvetische Gesellschaft stimmten überein in ihrer
Liebe zum gemeinsamen Vaterlande, im redlichen Eifer, sich als

Herolde des Menschheits-Versöhnenden und des nationalen Bedürfnisses

möglichst ins Auge springend vor dem jahrhundertealten Riß
im vaterländischen Bilde aufzustellen ."



208

nahestanden und mit den Männern des neuen Geistes in
der protestantischen Schweiz persönlich wesentlich stärker

verbunden waren als die Vertreter des — durch die
katholische Tradition bestimmten — innerschweizerischen
Gemeinschaftsbewußtseins in den letzten Jahrhunderten.
Die ältere empfing den nationalpolitischen Impuls durch
Franz Urs Balthasar und wurde von dessen Sohn
Jos. Ant. Felix geführt; der Enkel Jos. Anton aber
stand schon in der jüngeren Generation, welche die
Ideen der Aufklärungsphilosophie in stärkerem Maße
aufnahm und auf politischem Gebiete deren Konsequenz, die
Französische Revolution, miterlebte, in der helvetischen
Umwälzung schweizerisch auswerten half. 97 Zum Kreis
der altern Aufklärungsfreunde gehörten besonders der
Staatsmann Rud. Valentin Meyer, der Stadtarzt Moritz
Ant, Kappeier, der geistig eng mit Felix Balthasar
verbundene Pfarrer von Inwil, Dr, Bernh, Ludwig Göldlin;
nicht dem Alter nach, wohl aber weithin in der Gesinnung

auch der Entlebucher Pfarrer Joh. Jos. Xaver
Schnyder (Verfasser geschichtlicher und geographischer
Abhandlungen, besonders über das Entlebuch); ferner
Franz Jos. Stalder, der Pfarrer von Romoos und Herausgeber

.des "Idiotikons"; die Jesuiten Franz Regis Krauer
und Jos. Ignaz Zimmermann, welche anstelle des lateinischen

Schuldramas ihre vaterländischen Spiele in
deutscher Sprache setzten und so „aus der zweihundertjährigen

Bühnenerfahrung die ersten modernen bühnengemäßen

Spielbücher" schufen, welche „der Jugend um den
Verwaldstättersee die große eidgenössische Geschichte
lebendig und spielmäßig erweckten" (Nadler). Dieser
Kreis schloß Luzern im stärkeren eidgenössischen
Gemeinschaftsbewußtsein an das geistige Leben in Zürich, Bern und

97 H. Dommann: Einflüsse der Aufklärung auf die kulturpolitische

Haltung Luzerns im 18. Jahrh., in: Innerschweiz. Jahrbuch f.

Heimatkunde, Bd. 3, 1938. — Jos. Nadler: Literaturgeschichte der
deutschen Schweiz, Leipzig/Zürich 1932, S. 245 ff.



209

Basel an und war bis zu einem gewissen Grade
Reformzentrum für die Innerschweiz. Er wandte sich der
kritischen Betrachtung und nationalpolitischen Ausdeutung
der Vergangenheit zu, auch der Erforschung der Natur,
der Landschaft und des Volkstums, und förderte die
Erziehungs- und Schulreform, für die dann das Kloster St.
Urban durch P. Nivard Krauer einen wesentlichen Beitrag

leistete. Felix Balthasar gab zum Zwecke vaterländischer

Erziehung und staatsbürgerlicher Bildung die
„Historischen, topographischen und ökonomischen Merkwürdigkeiten

des Kantons Luzern", vor allem seine
historischpädagogischen Abhandlungen heraus. 98 Er stand auch mit
den physiokratischen Reformbestrebungen der Berner
Tschiffeli und Engel in Verbindung. Durch die Zusammenarbeit

der älteren und jüngeren Aufklärungsfreunde —
übrigens auch durch die Pflege der Musik im „Konkor-
dia"-Kreise, durch das 1765 gegründete Collegium musi-

cum, durch die Kompositionen des Stifters Franz Jos.
Leonz Meyer und der beiden andern Luzerner Musiker
Jos. Dominik Xaver Stalder und Konstantin Reindl,
durch die Bauten der Singer und Purtschert und durch
mannigfaches Kunstschaffen auf andern Gebieten — war
so gegen Ende des Jahrhunderts im bisherigen katholischen

Vorort ein den neuen Strömungen aufgeschlossenes
literarisch-künstlerisches Leben aufgeblüht, das die freudige

Anerkennung der schweizerischen Gesinnungsgenossen
fand. "
98 Adolf Saxer: Jos. Ant, Felix Balthasar als Staatsmann und

Geschichtsschreiber, Luzern 1913.
99 So schrieb der Klassiker der schweiz. Geschichtsschreibung,

Johannes Müller, einige Jahre vor der großen politischen Umwälzung
an Felix Balthasar: „Ich gestehe aufrichtig, daß ich fürs Vaterland
weit mehr Gutes von Luzern erwarte als von fast allen Städten
In keiner andern habe ich mehr geistreiche Männer gefunden,,
Luzern gibt und empfängt ermunterndes Beispiel. Welche Aussicht!
Es ist nicht wie vormals, da fremde Meinungen und Sitten Religion
und Staat untergaben. Die wahre Aufklärung entspringt aus dem

Geschichtsfreund Bd. XCVI 14



210

Luzern hatte nun in der geistigen Wandlung des
Jahrhunderts die Stellung eines katholischen Vorortes
mit der eines literarisch-künstlerischen
Ausstrahlungsherdes im fünförtigen Raum vertauscht. Es

war zum Teil auch für die andern innerschweizerischen
Orte Vermittler des Aufklärungsgeistes geworden; dieser
fand aber in den stärker traditionsverwurzelten Länder-
orten nicht den gleich empfänglichen Boden wie in den
Städten Luzern und Zug. Deshalb und wegen der
politischen und kulturellen Umstellung in der aristokratischen
Führerschicht Luzerns wurde der Riß zwischen dieser
und dem traditionellen Gemeinschaftsbewußtsein sowohl
des eigenen Landvolkes als der bäuerlichen Urschweiz
immer deutlicher. 10°

Vor allem die weltanschauliche und politische
Haltung des Jüngern Aufklärungskreises in Luzern
entfremdete diesen dem Traditionsbewußtsein des
innerschweizerischen Volkes. Suchten einerseits die älteren
Aufklärungsfreunde den Anschluß an die literarisch-künstlerischen,

nationalpädagogischen und ökonomischen
Bestrebungen des Aufklärungszeitalters unter Wahrung der
kath. Weltanschauung und der heimatlichen Vergangenheitswerte

— soweit sie in ihren Augen solche waren —,
so gab andrerseits die jüngere, stärker von der
französischen Aufklärungsphilosophie und dann von der Fran-

Schoße des Landes, aus der heiligen Wurzel der alten Sitten. Es

wird Nationalgeist emporblühen und, statt in schwacher Nachahmung
andern nachzustreben, werden wir bald keine größere Ehre suchen
als ,Schweizer' zu sein ."

100 Bezeichnend für die Ablehnung von Kundgebungen des

katholisch-konfessionellen Gemeinschaftsbewußtseins ist die
Bemerkung des Pfarrers Franz Jos. Stalder über die Luzerner Osterspiele

(Brief an Felix Balthasar, vom 4, Sept. 1796): Sie enthalten
„nichts Nationalschweizerisches in sich und rühren her von einem
Zeitalter, wo die äußerste Dummheit, Sittenlosigkeit und Intoleranz
um die Wette streiten — ein Zeitalter, das zwar in der Schweizergeschichte

eine Hauptepoche, aber eine Hauptepoche der Schande
macht ."



211

zösischen Revolution beeinflußte Richtung diese Bindung
an das geschichtliche Gemeinschaftsbewußtsein der
Innerschweiz mehr und mehr auf zugunsten der
nationalpolitischen Bestrebungen mit zentralistischem und
individualistischem Einschlag, teilweise auch im Sinne
kosmopolitischen Denkens. 101 Sie standen in der Luzernerischen

Lesegesellschaft und durch die Vorträge in ihren
Zusammenkünften mit der Propaganda der Aufklärung
und Revolution Frankreichs, durch einzelne Männer, wie
Franz Bernh. Meyer von Schauensee, auch persönlich
sowohl mit dem revolutionären Paris als auch mit
umsturzfreundlichen Schweizern von der Art des Baslers Peter
Ochs in Verbindung. Zu diesem Kreise gehörten neben
Meyer verschiedene Luzerner Mitglieder der Helv. Gesellschaft,

die später als Behördemitglieder im Geiste der
Helvetik wirkten (ua. Vinzenz Rüttimann, Alphons Pfyffer,

Franz Xaver Keller, Joh, Melchior Mohr, Dr. Heinrich

Krauer, Thaddäus Müller, der Führer der aufgeklärten

Geistlichkeit). Mit den älteren Aufgeklärten bedienten

sie sich der Luzerner Wochenblätter und der
Lesebibliothek zur Verbreitung ihrer Ideen, vor allem unter
den geistlichen und weltlichen Gebildeten.

Mit den Erfolgen der französischen Revolutionsheere
auf italienischem Boden wuchs auch in diesem Luzerner
Kreise der patriotische Wunsch nach gründlicher Um-

101 Der alte General und Militärhistoriker Beat Fidel Zurlauben
in Zug — früher Mitglied der Helv. Gesellschaft und Freund nationaler

Reform — erschrak mit manchen andern innerschweizerischen
Aufklärungsfreunden älterer Richtung vor den Konsequenzen, die

nun gezogen wurden. Er schrieb am 30. Dez. 1797, in den Krisentagen

vor der helvetischen Umwälzung, an Felix Balthasar: „Je les

passe trempé dans l'amertume à la vue de la crise qui menace le
bouleversement général Vous nagez dans le tourbillon des

atomes, enfans bizarres de la nouvelle philosophie! Votre égoisme
croissant d'année en année vous a paralysé depuis 1712 On

ouvre de gros yeux sur les bords de l'abyme ," (Briefw, F,

Balthasar, Bd. 16, Bürgerbibl, Luzern),



212

gestaltung der schweizerischen
Staatsverhältnisse — unabhängig von der föderalistischen
Tradition der Innerschweiz. Einige Monate vor der
französischen Invasion äußert sich F. B. Meyer von Schauensee

in Briefen an Peter Ochs und den Zürcher Paul Usteri:
„Ich sehe kein Mittel, die Revolution zu verhindern;
denn zu den Regierungen sagen: Seid gerecht und weise,
heißt sagen: Macht ihr selbst die Revolution! Es ist
gewiß ein Unglück, daß diese Aenderung nur durch Gewalt
sich vollziehen kann. Aber ich erschrecke weniger vor
der Anarchie als vor dem Despotismus Wir müssen
uns endlich eng an Frankreich anschließen und das Heil
unseres Vaterlandes mehr beherzigen als das Interesse
unserer Familien Meine Absicht ist, die Revolution
schweizerisch zu machen und — damit sie es werde —
die Einwirkung Frankreichs auf unsere Regierungen nicht
zu hemmen..." Als aber die Invasionsdrohung immer
deutlicher wurde, erkannten auch die revolutionären
Idealisten, „daß es in diesem Augenblick nicht um
politische und bürgerliche Freiheit, sondern um Erhaltung der
Basis derselben: um Integrität und Unabhängigkeit zu tun
sei." Doch diese nationale Besinnung kam zu spät; die
Logik der Ideen und Tatsachen ging über sie hinweg.

Als die französischen Truppen in die Waadt
einrückten und die helvetische Revolution begann, entschloß
sich das Luzerner Patriziat unter dem Einfluß des Jüngern
Aufklärungskreises in den Räten am 31. Januar 1798 zur
Abdankung. Den letzten Anstoß zu dieser Umwälzung

der traditionellen Staatsordnung von oben her gaben
die Berichte aus der Tagsatzung zu Aarau, welche statt
mit durchgreifenden militärischen Maßnahmen durch die
Zeremonie der Bundesbeschwörung dem Untergang der
innerlich aufgelösten Eidgenossenschaft entgegenzutreten

suchte. Der Gesandte Vinzenz Rüttimann ermahnte
seine Regierung: „In uns selbsten, in unserem Volke
müssen wir unsere Erhaltung suchen und finden ."



213

Auch diese Erkenntnis kam für den Aufbau einer
neugestalteten Abwehrgemeinschaft gegenüber der akuten
Gefahr zu spät, nachdem das Volk zwei Jahrhunderte
lang politisch entmündigt worden und die Verbindung mit
den andern innerschweizerischen Orten immer mehr
gelockert worden war. Trotz der offiziellen Berufung auf
die „unverjährbaren und unveräußerlichen Menschenrechte",

auf „ihre Grundlage in der Vernunft des
Menschen" und auf die Grundsätze des Naturrechtes im Sinne
Rousseaus wurde die Abdankung des traditionellen
autoritären Regimes in einer so gefährlichen außenpolitischen
Situation vom Volke mit Mißtrauen aufgenommen und
von den Länderorten als Verrat an der innerschweizerischen

Gemeinschaft betrachtet. Ein entschlossenes
gemeinsames Handeln kam nicht mehr zustande.102

Als Bern gefallen war, beschloß das Volk der
Urschweiz aus dem starken Unabhängigkeitssinn der
Bundesgründer heraus, trotz der militärisch sozusagen
aussichtslosen Lage und der Zurückhaltung realpolitisch
denkender Führer (Alois Reding), im „Réduit" der
heimatlichen Berge gegen die französische Armee und gegen
die auf ihre Bajonette gestützte zentralistische Neuordnung

der Eidgenossenschaft äußersten Widerstand zu
leisten. Die Zeit der ersten Freiheitsschlacht lebte im
Volksbewußtsein mächtig auf; denn die militärisch-politsche
Lage war derjenigen von 1315 bis 1332 in manchem ähnlich.

Wie damals bäumte sich das freiheitliche
Traditionsbewußtsein, der Wille zur Behauptung der kleinstaatlichen

Selbstbestimmung gegen die Bedrohung durch eine
fremde Macht und durch die Gleichschaltung im
weiträumigen Beamtenstaat auf. Wie damals — und zwar

192 Kasimir Pfyffer: Geschichte der Stadt und des Kantons
Luzern, Bd. 2, Zürich 1852. — H. Dommann: F. B, Meyer von Schauensee,

in: Gfr. Bd, 80 und 81 und sep.; Vinzenz Rüttimann in Gfr. Bd.
77 und 78 und sep. — Rob, Durrer: Die Bundeshilfe Luzerns und

Unterwaldens für Bern und Solothurn im Frühjahr 1798, in: Festgabe
f, Bundesarchivar H. Türler, Bern 1931,



214

teilweise auf den gleichen Kampfplätzen — wehrte sich
die durch eine Anzahl gleicher Interessen verbundene
urschweizerische Gemeinschaft mit dem letzten Kräfteeinsatz

gegen den konzentrisch anmarschierenden Feind,
Und wie damals für die weitere Selbstbehauptung im Raum
des Vierwaldstättersees die vom Gegner beherrschte
Stadt am Reußausfluß große Bedeutung erhielt und darum
durch den Vierwaldstätterbund mit der urschweizerischen
Gemeinschaft verbunden wurde, so suchten die kämpfenden

Urschweizer auch jetzt durch den Ueberfall
Luzerns am 29. April der feindlichen Besetzung des

Seeausganges zuvorzukommen. Aber trotz der traditionellen
Unterstützung der urschweizerischen Demokratien durch
die Luzerner Landschaft, besonders das Entlebuch, war
in Luzern die Lage nicht mehr dieselbe wie zur Zeit des

Vierwaldstätterbundes und der Glaubenskämpfe. Zwar
gab es auch 1332 in der Stadt eine Partei, die zur benachbarten

Urschweiz hielt, und eine andere, die mit der
gegnerischen Macht sympathisierte. Aber jetzt hatte sich der
größere Teil der Führer und der Stadtbürgerschaft von
der geschichtlich - politischen Gemeinschaft der
Innerschweiz gelöst und leistete der fremden Macht keinen
ernstlichen Widerstand mehr. So mußten die urschweizerischen

Truppen am gleichen Tage noch Luzern den von
Zug her rasch nachrückenden Franzosen überlassen und
sich auf die Verteidigung der eigenen Täler konzentrieren.

103 Trotz des Sieges von Rothenturm sah sich
dann auch Schwyz angesichts der gesamten Lage zur
Annahme der helv, Verfassung und damit zur Eingliederung
in den neuen Einheitsstaat gezwungen. Auch die Kernlande

der Alten Eidgenossenschaft verloren so ihre staatliche

Souveränität und wurden wider alles geschichtliche
Empfinden mit Zug zum Kanton Waldstätten verschmolzen.

103 Hans A. Wyß: Alois Reding, in: Gfr. Bd. 91 und sep., Stans

1936; H. Dommann: V, Rüttimann.



215

Der Großteil des urschweizerischen Volkes aber
widersetzte sich innerlich weiterhin der helvetischen
Staatsordnung, welche durch die Fremdherrschaft, durch
unhistorische Gleichschaltung und einen dem religiösen
und politischen Gemeinschaftsbewußtsein vielfach
widersprechenden Geist belastet war. In Nidwalden ergriff
das Volk mit Zuzug von Schwyz nochmals die Waffen
und unterlag im Verzweiflungskampf des 9. Septembers
der militärischen Übermacht General Schauenburgs. „Nur
wenige empfanden damals den Adel und die Tragik eines
Volkes, das unberührt von den Versuchungen materiellen
Vorteils für die Verteidigung seiner geliebten, überlieferten

Daseinsformen sein Leben hergab. Aber das
Märtyrerblut Nidwaldens floß nicht umsonst. Es führte dem
halb erstorbenen Selbständigkeitswillen der Eidgenossenschaft

neue Säfte zu und zeugte von der zähen Kraft
schweizerischen Volkstums und Unabhängigkeitsstrebens."

104

So war mit einer letzten kraftvollen Regung
urschweizerischen Freiheitswillens die Alte
Eidgenossenschaft untergegangen. Aber das
geschichtliche Gemeinschaftsbewußtsein der Innerschweiz
lebte weiter im ererbten Kulturgut und im politischen
Willen, der schon nach fünf Jahren die Fesseln des

Einheitsstaates sprengte und in den folgenden Jahrzehnten
um Staatsgeist und Staatsform mancherlei Kämpfe führte.

IV, Das Kulturerbe und die politische Entwicklung bis zur
Gründung des Hist. Vereins der V Orte.

1. Das Kulturerbe.
In den politischen Kämpfen des nächsten halben

Jahrhunderts, das unsern Historischen Verein der V Orte

104 Edgar Bonjour: Geschichte der Schweiz im 19. und 20.

Jahrh,, in der Schweizergeschichte von Nabholz usw., Bd. 2, S. 326.


	Die religiös-politische Gemeinschaft der V Orte im 16. bis 18. Jahrhundert

