Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 96 (1943)

Artikel: Das Gemeinschaftsbewusstsein der V Orte in der Alten
Eidgenossenschatft

Autor: Dommann, Hans

Kapitel: llI: Die religios-politische Gemeinschaft der V Orte im 16. bis 18.
Jahrhundert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118242

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

144

der Innerschweiz am stirksten mit der Tradition
verbunden war. Diese Tradition wurde durch die Refor-
mation im Tiefsten beriihrt und begriindete eine Reaktion
des innerschweizerischen Gemeinschaftsbewulltseins, die
fiir die weitere Entwicklung der Eidgenossenschait grof3te
- Bedeutung erlangte.

III. Die religios-politische Gemeinschait der V Orte
im 16. bis 18. Jahrhundert.

1. Dasinnerschweizerische Traditionsbe-
wulltseinundderneue Glaube.

Niklaus von Fliie, der bauerliche Einsiedler im
Ranft, hatte am Ende des 15. Jahrhunderts die nach auflen
starke, innerlich uneinige Eidgenossenschaft aus einer
Existenzkrise gerissen und war auch durch sein Auftreten
gegen Ungerechtigkeit, Eigennutz, eidgenossische Streit-
sucht und Reislduferei Vertreter eines eidgendssischen
Gemeinsinns geworden, der fest in der religiésen und po-
litischen Tradition der katholischen Innerschweiz wur-
zelte, Vaterlandisches Reformstreben auf religios-sittlicher
Basis war auch die Triebkraft jenes andern Eidgenossen,
der im stddtischen Vorort Ziirich seit 1519 zunichst kraft-
voll gegen das Reislaufen und Pensionenwesen auftrat.
Aber Ulrich Zwinglis Erneuerungseifer wandte sich
auch gegen das Lehrgut und die Institutionen der katho-
lischen Kirche. Er wurde so Urheber der religiésen
Spaltung unter den Eidgenossen und in den politi-
schen Folgerungen Bahnbrecher der zentralistischen Ten-
denzen gegen die fdéderalistische Tradition.*

31 Heinr. Dreyfu}: Die Entwicklung eines politischen Gemein-
sinns in der schweiz. Eidgenossenschaft und der Politiker Zwingli, in:
Zeitschr. £ Schweiz. Gesch. 1926, Heft 1 und 2. -— Im iibrigen ver-



145

Als sich der Ziircher Rat 1523 offiziell fiir Zwingli
und seine Lehre entschied und den Glaubenswechsel in
seinem Territorium durchsetzte, als dann die Reformation
auch in andern eidgendssischen Orten und Zugewandten,
besonders aber in den gemeinen Vogteien der Nord- und
Ostschweiz Full faBte, da stellten sich die V Orte der
Innerschweiz in geschlossener Gemeinschaft der religiosen
und politischen Umwélzung entgegen.

Warum gingen sie nicht auch zur Reformation {iber?
Die Griinde sind in ihrer Gesamtheit und Stirke nicht
leicht faBbar. Sie liegen nicht nur auf der Ebene der reli-
giosen Gewissensentscheidung. Gewill war und ist das
katholische Glaubensgut und der katholische Kult im tra-
ditionsverbundenen Landvolk der Innerschweiz stirker
verwurzelt als in den neuen geistigen Stromungen leichter
zuganglichen Stddten des offenen Mittellandes. ™ Aber
die Haltung der regierenden Kreise, welche besonders in
den Stidten Luzern und Zug entscheidend war, wurde of-
fenbar auch von traditionellen wirtschaftlichen, politi-
schen und kulturellen Faktoren stark bestimmt. Der gei-
stige EinfluB der antirémisch-humanistischen Richtung
Deutschlands war in Ziirich stirker als im innerschweize-
rischen Raum, der iiber den Gotthard auch italienische
Einfliisse bereitwillig aufnahm. Neigungen fiir die Lehre
Zwinglis sind hier in erster Linie festzustellen unter den
humanistisch gerichteten, meist aus der Universitit Basel
gebildeten Geistlichen und Schulmeistern, die mit Zwing-
li und seinen Freunden in geistisem Austausch standen:
Oswald GeiB3biihler (Mykonius), der Lehrer an der Lu-
zerner Stiftsschule, Rudolf Ambiihl (Collinus), der Schul-
meister in St. Urban, Magister Joh. Zimmermann (Xylo-
tectus), Chorherr zu Luzern und Beromiinster, Chorherr

weise ich auch fiir diesen Abschnitt allg,émetin auf die eingangs
zitierte Literatur. '

32 So schrieb der Zuger Kaplan Barth. Stocker am 5. Juli 1522
nach Ziirich: besonders das Volk sei gegen die neue Lehre.

Geschichtsifreund Bd. XCVI 10



146

Jost Kilchmeyer; in Zug der Pfarrer Werner Steiner und
der Humanist Peter Kolin.

Die innern Orte waren mit ihren Gotthardinteressen
politisch und wirtschaftlich stark nach Italien orientiert
und wollten nach Siiden hin nicht eine geistige Scheide-
wand aufrichten; vielmehr betrachten auch spiter die in-
nerschweizerischen Staatsméinner ihr Gebiet als ,,Vormur
Italiae”. ® Zwinglis Auftreten gegen das Soéldner- und
Pensionenwesen traf in der Innerschweiz, welche auf die
Einnahmequelle des fremden Dienstes besonders angewie-
sen war, auf scharfen Widerstand. Es gab hier mehr Be-
ziiger pépstlicher Privatpensionen als in der Handelsstadt
an der Limmat, und die allen Orten in gleicher Hohe zu-
flieBende o6ffentliche Pension des Papstes fiel bei den
kleineren und &Armeren Gemeinwesen der Innerschweiz
stirker ins Gewicht als in Ziirich und Bern.

Die materiellen Vorteile, welche die Enteignung der
Klgster den evangelischen Orten brachte, iibten auf die
innerschweizerischen Orte nicht den gleichen Reiz aus,
weil hier weniger Kloster bestanden und die besitzrei-
chern, wie Einsiedeln und Engelberg, das starke Tradi-
tionsbewuBtsein des Volkes schiitzte. Mit den materiellen
Rechten der Kloster und Stifte hatten sich die innern Orte
teilweise schon auseinandergesetzt, so Nidwalden wund
Luzern (dieses durch den Generalauskauf des Stiftes St.
Leodegar 1479). Durch die Kastvogtei und durch die — be-
sonders in der politisch-militdrischen Verbindung mit den
Papsten Julius II. und Leo X. — erhaltenen Privilegien hat-
ten sich die weltlichen Obrigkeiten in staatskirchlichen

3 Der Luzerner Ratsherr Ludwig Meyer an Kardinal Barberini,
15. Dezember 1658, Hans Dommann: Beitrige zur Luzerner- und
Schweizergeschichte des 17. Jahrh., in Gfr. Bd. 88.

3 Vgl. Puccis Rechenschaftsbericht vom September 1518 iiber
die Verwendung der papstlichen Pensionsgelder in: Quellen zur
Schweizer Gesch. Bd. 16, S. 156 ff. In Ziirich bezogen z. B. 7 Per-
sonen péapstliche Privatpensionen, in den zugerischen Gemeinden
aber 156, in der Stadt Luzern 70.



147

Dingen eine starke Stellung gesichert.* Die Staatsgewalt
besaB also auch in den innerschweizerischen Orten die
Macht zum Eingreifen in die religis-kirchlichen Zustén-
de; aber sie tat es zugunsten der traditionellen Kirchen-
gemeinschaft. Wenn auch die kirchlichen und sittlichen
MifBstinde — Ursachen der Reformation — in mehr oder
weniger starkem MaBe im Gebiet der V Orte wie in Zii-
rich wirksam waren und die energischen Reformver-
suche des Bischofs Hugo von Hohenlandenberg seit 1496
auch hier keinen durchschlagenden Erfolg erzielten,
trauten sich die weltlichen Obrigkeiten der innern Orte
doch zu, die weitere Reform des Klerus weitgehend von
staatswegen durchsetzen zu kénnen, ohne sich vom tradi-
tionellen Volksempfinden und der Kirche zu trennen.
Politisch wirkte in der fiinfértigen Haltung gegeniiber
der Lehre Zwinglis auch die alte Abneigung gegen die von
der innerschweizerischen vielfach abweichende Politik
Ziirichs und gegen dessen — schon in der offiziellen Rang-
folge ausgedriickten — Fiihrungsanspriiche, die Luzern in
seiner vorortlichen Stellung seit dem Schwabenkrieg immer
mehr zuriickgedriangt hatten und denen nun Zwingli ein
scharf zentralistisches Programm gab. * Die Innerschwei-
zer fithlten sich als die Trager und Erhalter des ureidge-
nossischen Staatsgedankens in den Grundformen der
bauerlichen und stidtischen Kommunen, die innerhalb der
Eidgenossenschaft die Gleichberechtigung bewahren soll-
ten. ,,Ein scharfes Zusehen macht mit aller Deutlichkeit klar,

% 1404 hatten sich die V Orte und Bern mit ihrem Oberhirten
in Konstanz zum Schutze der bischéflichen Besitzungen verbiindet
und dafiir von diesem das Versprechen erhalten, er werde ,die Eydt-
gnossen und die Iren, geistlich und weltlich Personen, by Iren guten
ioblichen alten Harkomen lassen beliben und sy witer nit drengen.”
Franz Rohrer: Reformbestrebungen der schweiz. Quart des Bistums
Konstanz 1492—1531, in: Gfr. Bd. 33.

% Ueber die Rivalitdt der Vororte siehe W. Oechsli: Die Be-
nennungen der alten Eidgenossenschaft, im Jahrbuch fiir Schweiz.
Gesch., Bd. 42, S. 105 ff, ' e



148

da8 sich Protestantismus = und Katholizismus in der
Schweiz nach den frithern groBen und kleinen politisch-
geographischen Gegensitzen schieden. Der Glaubenszwie-
spalt verschirfte sie, wandelte sie aber auch in politisch-
konfessionelle um, erhdhte damit freilich die alten Ge-
fahren, die dem Bundesgefiige drohten.” (E. Diirr).

Am meisten waren wegen ihrer geographischen Lage
und durch die gemeinsamen stadtisch-biirgerlichen Inte-
ressen Luzern und Zug dem Eindringen der Neuerung
von Ziirich her ausgesetzt, Fiir die Zukunft der Inner-
schweiz hing sehr viel davon ab, wie sich namentlich
Luzern, der fithrende unter den inneren Orten,
zur Reformation stellte. Die grofle gemeinsame Gren-
ze mit Bern konnte dabei ausschlaggebend wirken;
aber der westliche Nachbar ging erst 1528 zur Reforma-
tion {iiber, als Luzern sich bereits mit den innerschweize-
rischen Nachbarn zur Verteidigung des Katholizismus zu-
sammengeschlossen hatte. Die zweihundertjahrige enge
Bindung durch den Vierwaldstdtterbund, die handelspoli-
tische Verkniipfung mit den Anstéssern des Vierwaldstét-
tersees und die bereits genannten andern Griinde, hatten
zu dieser Stellungnahme gedridngt. Dazu kam ein innen-
politischer Grund: die Hinneigung des Luzerner Landvol-
kes zu den b&Auerlichen Demokratien der Urschweiz und
die Gefahr einer territorialen Abspaltung durch die reli-
gids-politische Propaganda. So entschied sich Luzern auch
in der Glaubensfrage aus dem innerschweizerischen Ge-
meinschaftsbewuBltsein heraus fiir seine #ltesten Verbiin-
deten und tibernahm kraft seiner politischen, wirtschaft-
lichen und kulturellen Bedeutung die Rolle des katho-
lischen Vorortes.

In den kommenden Kédmpfen um die nun noch schir-
fer ausgepridgte ortliche Eigenart und Selbstbestimmung
und um den EinfluB des historischen Kerns in der Eidge-
nossenschaft hatte das innerschweizerische Gemein-
schaftsbewuBBtsein die schwerste Bewidhrungsprobe zu



149

bestehen. Ohne die entschiedene Haltung dieses geogra-
phisch geschlossenen Blockes hitte sich der Katholizismus
in der Schweiz kaum behaupten koénnen; mit der Beherr-
schung der zentralen Gotthardstellung durch den Prote-
stantismus wire weiterhin im europaischen Ringen
um die religids-politische Macht das Krifteverhiltnis
nicht unwesentlich verschoben worden. Diese weltge-
schichtliche Tragweite der innerschweizerischen Stellung-
nahme erklart die Heftigkeit und Dauer der Auseinander-
‘setzungen und ihre Verkettung mit den politischen Kon-
stellationen und Kémpfen im gesamteuropdischen Raum
wihrend des 16. und 17. Jahrhunderts, mit teilweise ver-
dnderten Voraussetzungen auch in den vierziger Jahren
des 19. Jahrhunderts.

Da das Glaubensgut in der christlichen Wert-
ordnung iber den Giitern der Nation und des Staates
steht, durchbrachen im Konflikt dieser Werte die Konse-
quenzen der fiinfértigen Stellungnahme die politischen,
nationalen Interessen der Gemeinschaft mit den Orten und
Zugewandten, welche das katholische Bekenntnis nicht
wie die Innerschweiz als Wesensbestandteil des ureidge-
nossischen Erbes betrachteten. Man kann diese Tatsache
vom heutigen schweizerisch-nationalen Standpunkt aus
bedauern und als starkes, Jahrhunderte dauerndes Hin-
dernis fiir die staatliche Einigung des Schweizervolkes be-
trachten; um historisch gerecht zu urteilen, muBl aber
stets der damalige verfassungsrechtliche Zustand der
Eidgenossenschaft — einer lockeren Féderation von
Kleinstaaten — im Auge behalten werden. Vom alteidge-
ndssischen Standpunkt der kommunalen Selbstbestimmung
aus ergab sich fiir die V Orte, da sie die Reformation
Zwinglis als Bedrohung der traditionellen Staats- und Ge-
sellschaftsordnung werteten, auf eidgendssischem Boden
grundsitzlich eine 4hnliche Kampistellung gegeniiber den
diese Bewegung schiitzenden duBleren Orten wie seiner-
zeit vom Standpunkt der bedrohten kommunalen Ge-



150

wohnheitsrechte und Freiheit gegeniiber den Habsbur-
gern. Auch jetzt handelte es sich nach ihrer Auffassung
um die Verteidigung eines ideellen Erbgutes, wenn auch
materielle Gesichtspunkte — wie die Behauptung der ge-
meinen Herrschaiten — mitentscheidend waren. Der Geg-
ner war aber jetzt nicht mehr eine fremde Macht, mit der
man nichts gemein hatte, sondern der eidgendéssische Ver-
biindete, mit dem neben anderm vor allem das Erlebnis
der gemeinsamen Freiheitskimpfe verband. Das war die
Tragik dieses Konfliktes und erklart auch die jedem Biir-
gerkrieg eigene Leidenschaftlichkeit. Fiir die heutige
Schweiz aber miissen wir es als Gliick bezeichnen, dafl
die religiosen Trennungsgriinde im staatlichen Leben auf
die Dauer doch nicht stirker blieben als das, was vor den
Glaubenskimpfen die eidgendssischen Orte verband.

- Gewil}: die Bewahrung und Verteidigung der Glau-
bensiiberzeugung ist eine wesentlich andere Frage als die
Sicherung der Volksfreiheit, der staatlichen und wirt-
schaftlichen Unabhéngigkeit durch die in den Bundesbrie-
fen vereinbarte Hilfe. Aber als die religiose Neuerung in
Ziirich fiir die in der Glaubenseinheit des Mittelalters auf-
gewachsene Eidgenossenschaft einen geistigen Gegensatz
von grofiter, ins Gewissen greifender Tiefe schuf, war an
die inneren Orte, die an der religiosen Tradition in glei-
cher Weise wie am iiberkommenen Recht und an der
schwer errungenen Selbstindigkeit festhielten, die Ent-
scheidungsirage gestellt, ob sie die Bedrohung der Glau-
benseinheit ihrer Gebiete im Herde Ziirich selbst beseiti-
gen oder — als das nicht gelang — die traditionelle reli-
gose Gemeinschaft in ihren Orten hoher stellen woilten
als die — weltlichen Interessen dienende — lose Bundesge-
meinschaft mit dem religiosen Gegner. Denn was Gagliardi
von Zwingli sagt: ,Eine Trennung des Religiésen und
Staatlichen kam fiir ihn {iberhaupt nicht in Betracht”,
gilt weitgehend auch fiir die katholischen Staatsminner
der Innerschweiz. Von der grundsitzlichen Haltung so-



151

wohl der katholischen wie der protestantischen Fiihrer
jener Zeit sagt der Ziircher Theologe Rudolf Grob mit
Recht: ,Diese Minner haben die Eidgenossenschaft ge-
lehrt, daf} es tiefere Bande gibt als die des Blutes und der
Rasse und daBl die letzten Grundlagen des Glaubens iiber
alles zu stellen sind. Sie haben zu der spiteren Gestal-
tung der Eidgenossenschaft mehr und Besseres beigetra-
gen, als eine oberflichliche Geschichtsschreibung wahr
haben will.” * Wie Zwingli, dem eine starke Eidgenossen-
schaft mit zwei Bekenntnissen undenkbar war, die Wider-
herstellung der religiosen Einheit durch die Gewinnung
oder Unterwerfung der inneren Orte fiir seine Lehre
erstrebte, so kimpften die V Orte um die religidse Ein-
heit im traditionellen katholischen Glauben, zu-
ndchst fiir das ganze Gebiet der Eidgenossenschaft, dann
fir die Innerschweiz. So standen eine katholische und
eine protestantische Eidgenossenschaft einander {fortan
stets feindlich gegeniiber, wenn glaubenspolitische Fragen
eine Rolle spielten, und diese Fragen blieben fast zwei
Jahrhunderte im Vordergrund. Erst nachdem in groflen
europidischen Staaten national- und machtpolitische Inte-
ressen, besonders aber die rationalistische Aufklirung die
enge Verkniipfung von Religion und Politik, von Kirche
und Staat 16sten und die Frage des religiosen Bekenntnis-
ses in den staatlichen und individuellen Beziehungen ihre
frithere Bedeutung vielfach verlor, trat auch im Verkehr
der eidgendssischen Kleinstaaten der konfessionelle Ge-
gensatz zugunsten der nationalen Einigung unter prote-
stantischer und aufkliarerischer Fiihrung zuriick, lebte aber
in ideenpolitischer Verbindung mit Konservativismus und
Liberalismus wahrend der Sonderbunds- und Kultur-
kampfzeit wieder auf.

In zwei Jahrhunderten der glaubenspohtlschen Ge-
gensitze — die freilich weder in der protestantischen,

37 Rud. Grob: Der Bund der Eidgenossen ein Wagnis des Glau-
bens, Luzern 1934, '



152

noch in der katholischen Eidgenossenschaft die staatliche
Haltung und die gegenseitigen Beziehungen ausschliefllich
bestimmten — behielt das engere Gemeinschaftsbewult-
sein der V Orte das Uebergewicht durch MaBnahmen und
Verbindungen, die wir nun in groBlen Ziigen verfolgen.

2.Der Kampf der V Orte um die Glaubens-
einheit, die Selbstdndigkeit und den eid-
gentssischen Einflull bis 1531,

Die reformatorische Propaganda erfaflte auch das
innerschweizerische Gebiet. Um ihr den Boden zu entzie-
hen, schritten die fiinfértigen Regierungen gegen Anhin-
ger Zwinglis scharf ein; mehrere wanderten aus. Im ent-
volkerten Kloster Einsiedeln, wo der Pfleger Diebold von
Geroldseck zu Zwingli iiberging, sorgte der Schwyzer Rat
als Schirmherr fiir eine gute Abtwahl. Selbst vor Todes-
urteilen schreckte die staatliche Obrigkeit nicht zuriick.
Biicher und Schriften wurden scharf zensuriert, neugldu-
bige verbrannt und ihre Besitzer bestraft. Die Gegenpro-
paganda besorgte in Luzern der hierher geflohene Elsasser
Franziskaner Dr. Thomas Murner, der fiir seine scharfen
Streitschriften gegen Luther und Zwingli die erste Druk-
kerei der Stadt Luzern einrichtete; spater der Gerichts-
schreiber, Dichter und Chronist Hans Salat, in Uri der
Landschreiber Valentin Compar. *

Gleichzeitig suchten die V Orte gegeniiber dem neu-
glaubigen Ziirich, dem Luzern und Unterwalden auf die
Einladung zur Disputation vom 26. bis 28. Oktober 1523
scharfe Absagen erteilt hatten,?® eine gesamteidgendssische
Abwehr zu organisieren. Zu diesem Zwecke versammel-
ten sich ihre Vertreter am 8. April 1524 auf einer Sonder-

38 Vergl. die eingangs zitierten allgemeinen Werke und ihre
Literaturangaben, ferner P. Theodor Schwegler: Geschichte der
katholischen Kirche der Schweiz, Schlieren-Ziirich 1935.

3 Text in den Eidg. Abschieden, Bd. 4, Abt. 1a, S, 343.



153

tagsatzung zu Beckenried. ° Sie beschlossen, ,by cristen-
licher kirchen ordnung wie von alter har und by dem
alten waren cristenlichen glouben ze bliben, auch dise
luterische, zwinglische, hussische, irrige, verkerte leer in
allen unsern (ge)bieten und oberkeiten uszeriiten, ze
weren, ze strafen und niderzetrucken, so wyt und so fer
unser vermdgen stat; sind ouch ungezwifelter starker
hofinung und vertruwens zuo Gott dem allmichtigen, der
werde durch mittel und fiirbitt sins eingebornen suns, ouch
siner wiirdigosten gebirerin, der jungfrowen Marid, und
aller lieben heiligen und engel fiirtretung uns wenigen nit
verlassen, sonder uns, wie vor unsern altvordern, die
ouch etwa in kleiner zal grofl thaten gethon, sin gnad,
hilf und bystand erzéugen.” Das Schreiben an den Berner
Rat, das diese Beschliisse und weitere Erwadgungen ent-
halt, bittet diesen, sich in der Glaubensfrage nicht von
der Innerschweiz zu trennen. ,,Ob dann iich etwas be-
schwerd und last von geistlicher oberkeit angelegen und
widerwirtig wire, wie und was gestalt das ist, da wellen
wir mit sampt {ich und, ob Gott will, mit andern Orten,
so ouch zuo uns ston werden, dariiber sitzen und rat-
schlagen, was dann notdiirftig, uns allen nutzlich und eer-
lich ist, damit wir deB entladen werdint; dann wir nit
minder dann -ir an vil dingen ouch beschwerd und mif3-
fallen tragend; es ist aber wol in andere weg abzestellen
dann also mit sélicher bésen irrung.” Da den V Orten
auf der allgemeinen Tagsatzung die {ibrigen — auller
Ziirich und Schaffhausen — beistimmten, war zunichst
eine eidgendssische Abwehrfront gebildet. Aber fiir den
Ausschluf} Ziirichs konnten mehrere Orte nicht gewonnen
werden. In den folgenden Jahren erhielt die Reforma-
tionsstadt durch die zum neuen Glauben {ibertretenden
Stddteorte Bern, Basel und Schaffhausen vielmehr méch-
tige Unterstiitzung. Das eidgendssische Glaubensgespriach
in Baden (1526) hatte diese Entwicklung trotz des star-

4 Fidg, Absch. Bd. 4, Abt. 1a, S. 410 ff.




154

ken Mehrheitsentscheides fiir den Katholizismus nicht
verhindern kénnen.’ So wurden die V Orte in die Defen-
sive gedrangt.

In der weiteren gemeinsamen Glaubenspolitik ging
die Initiative vielfach von der Urschweiz aus, weil Luzern
wegen seiner stddtischen Interessen und seiner groflen
Grenzlinie gegen Bern oft eher zur Vermittlung neigte.
Die engere Verbindung mit den Linderorten brachte der
Stadtherrschaft zudem die ,,Gefahr” stirkerer Mitsprache
der Landschaft. Als der Rat 1525 die Aemter und Vog-
teien dazu brachte, dafl sie angesichts der Glaubensgefahr
auf die beim Aufstand von 1513 gewonnenen Rechte wie-
der verzichteten, mahnten die Linder ab. Da aber in den
folgenden Jahrzehnten die Glaubenspolitik der kath. Eid-
genossenschaft immer mehr international verkniipit
wurde, konnte in der Stadt die politische Fiihrer-
schicht durch hervorragende Personlichkeiten die aristo-
kratische Regierungsform ausbilden und durch diese
Machtkonzentration auch die Fiihrung der V Orte starker
in die Hand bekommen. Auch in der Urschweiz begiin-
stigte die konfessionelle, internationale Geheimpolitik des
16. Jahrhunderts eine — allerdings durch die Lands-
gemeinde beschrinkte — Geschlechterherrschaft.

Der Glaubensgegensatz beeinfluite schon in den

ersten Jahren der Reformation die politische Haltung der
V Orte gegeniiber dem Ausland, wo im groBen Ringen
der Bekenntnisse und Machtanspriiche gleiche glaubens-
politische Interessen die Voraussetzungen fiir ein Zusammen-
gehen {iber f{rithere Gegnerschaft hinweg schufen. So
bewirkte die offensive Politik Ziirichs in den inneren
Orten die vollige Umstellung der — schon durch die Ewige
Richtung entspannten — traditionellen Haltung gegeniiber
Habsburg-Oesterreich. Da Zwingli seit 1524 — wie der
dem Ziircher Rat vorgelegte Feldzugsplan beweist — die
katholischen Orte mit Waffengewalt zwingen wollte und
durch das Christliche Burgrecht die gemeinen Herrschaiten



155

im Thurgau, in Baden und den Freien Amtern einkreiste,
verbanden sich diese unter Vorbehalt aller ilteren Biind-
nisse, Freiheiten, ,,alten Herkommen und Gerechtigkeiten"
durch die Christliche Vereinigung vom 22. April 1529 mit
dem fritheren Erbfeind, der nach dem Verzicht auf die
verlorenen Gebiete fiir die eidgendssische Unabhingigkeit
nicht mehr gefihrlich schien, aber als Vormacht des Ka-
tholizismus in Europa den katholischen Orten Riicken-
deckung bieten konnte.

Rasch dringte die wachsende Spannung in der ent-
zweiten Eidgenossenschaft zur kriegerischen Entschei-
dung. In dieser handelte es sich — jetzt und in den
spiteren Religionskriegsen — fiir die V Orte namentlich
um die Behauptung ihres iiberwiegenden Herrschaitsein-
flusses in den gemeinen Vogteien, um die Offenhaltung
des ReuBkorridors fiir die Getreidezufuhr durch die Be- -
herrschung der Briickenképfe Bremgarten, Mellingen und
Baden und die Verhinderung einer territorialen Vereini-
gung der protestantischen Hauptgegner Ziirich und Bern.
Eine zweite Stelle, wo sich die militdrischen Anstren-
gungen in allen vier Religionskriegen konzentrierte, war
der alte Kampfplatz von Schwyz und Ziirich: die Route
gegen die Biindnerpasse, besonders der feste Schirmort
Rapperswil. Zwischen Ziirich und den V Orten wieder-
holte sich so teilweise die Situation des Alten Ziirich-
krieges. Die Hegemoniebestrebungen der Limmatstadt
bedrohten in der Ostschweiz nicht nur das in jenem Biir-
gerkrieg Gewonnene, sondern auch die groBle gemeine
Herrschaft Thurgau und den verbiindeten Fiirstabt von
St. Gallen.

Der unblutige erste Kappelerkrieg (1529)
brachte keine endgiiltige Entscheidung, wohl aber eine
erhebliche Schwiachung der katholischen Position. Durch
die Festlegung der freien Glaubensentscheidung fiir die
souverdnen Orte wurde das Bekenntnis Zwinglis und da-
mit die religiése Spaltung im eidgendssischen Recht an-



156

erkannt. In den gemeinen Vogteien aber sollte die reli-
giose Paritat herrschen, in der praktischen Durchfiihrung
jedoch wurde durch die Unterdriickung der katholischen
Minderheiten nach den gemeindeweisen Abstimmungen
der EinfluB der V Orte besonders im entfernten Thurgau
bedroht. Ziirich setzte nach dem Krieg in den gemeinen
Herrschaften und im #btischen Gebiet von St. Gallen
sjede bundesgendssische Riicksicht auBler acht” (Ga-
gliardi).

Wie die V Orte, so war andrerseits auch Zwingli vom
Ergebnis des ersten Kappelerkrieges nicht befriedigt. Er
bereitete darum eine groBe protestantische Front und
“die voéllige Unterwerfung der katholischen Eidgenossen-
schaft vor. - Die ganze Gefahr nicht nur fiir den katho-
lischen Glauben der Innerschweiz, sondern auch fiir die
Souverédnitiat der V Orte offenbart seine Denkschrift ,,Was
Ziirich und Bern not ze betrachten sye in dem fiinf-
ortischen Handel”. *' Thre Absicht bedeutet ,nicht eine
bloBe Reform, sondern eine véllige Revolution, eine voll-
stindige Umwandlung aller staatsrechtlichen Grundlagen
und damit einen vollstindigen Bruch mit der Vergangen-
heit”, ®* Zwingli kritisierte darin die Stellung und Hal-
tung der V Orte innerhalb der Eidgenossenschaft, vor al-
lem gegeniiber den groferen Stadtstaaten Bern und Ziirich,
scharf; er fand es unbillig, daB sie trotz ihrer Kleinheit
durch die Stimmenzahl an der Tagsatzung und durch
das Uebergewicht in den gemeinen Vogteien die bisherige
Rolle spielen konnten; darum sollten sie ihren Anteil an
den gemeinen Herrschaften verlieren und Ziirich mit Bern
die Leitung der Eidgenossenschaft iibernehmen. Er schlug
vor: ,eintweders die piindt, so man mit inen hat, abze-
tuon oder sy ze meistren und ziichtigen, mit mindren der
stimmen, macht und regiments, bis in gar usriiten und ver-

41 Wortlaut in den Eidg. Abschieden, Bd. 4, Abt. 16, S. 1041 if,
42 H, Nabholz: Féderalismus und Zentralismus in der eidg. Ver-
fassung vor 1798, in: Polit. Jahrbuch Bd. 30, S. 204.



157

derben... Summa summarum, wer nit ein herr kan sin,
ist billich, dal er knecht seye.”

Das zuriickhaltendere Bern schlug die Frucht- und
Salzsperre gegen die Innerschweiz vor. Damit aber drohte
diesen — wie vor dem Alten Ziirichkrieg — die wirtschaft-
liche Erdrosselung. Angesichts dieser Gefahr durch-
brachen die Fiinfértigen entschlossen den Blockadering
und erdffneten den zweiten Kappelerkrieg (1531).
In der Schlacht bei Kappel erreichte der iiberraschende
OffensivstoB den ersten Erfolg. Der zweite Sieg auf dem
Gubel beendete den Krieg. ,Selten hat eine mit so ge-
ringen Truppenzahlen erfochtene kriegerische Entschei-
dung gréBere kulturelle und politische Folgen nach sich
gezogen” (Gagliardi). Der zweite Landfriede zu
Deinikon sicherte den beiden Parteien die Respektierung
ihres religidsen Bekenntnisses zu, wobei der Friedenstext
die protestantischen Orte — fiir die Situation bezeich-
nend — vom ,,wahren, ungezweifelten christlichen Glau-
ben” der V Orte sprechen 14Bt. In den gemeinen Herr-
schaften durften neue Abstimmungen {iber den Glauben
entscheiden und — im Gegensatz zum 1. Landfrieden —
sowohl ganze Gemeinden als Einzelne zum Katholizismus
zuriickkehren. Die wichtigsten Stiitzpunkte der V Orte
in den gemeinen Vogteien: Mellingen, Bremgarten, die
Freien Aemter, Rapperswil, Gaster und Weesen wurden
vom Landfrieden ausgeschlossen und damit ganz dem
katholischen Einflu} unterworfen. Eine Gruppe im fiinf-
ortigen Kriegsrat hatte weiter gehen und Ziirich die Riick-
kehr zum alten Glauben auferlegen wollen; doch der
Luzerner Schulthei Golder und die Landamméinner Tro-
ger von Uri und Toll von Zug hatten zur Mafligung ge-
raten. > Trotz der tiefen, kriegerisch ausgetragenen
Gegensétze, welche fortdauerten und eine neue Beschwd-
rung der Biinde bis 1798 verhinderten, waren auch in der

13 Aloys Miiller: Der Landfriede von Deinikon. Festschrift zur
IV. Jahrhundertieier, 2. Aufl. Baar 1931, '



158

Folge ausgleichende Faktoren wirksam in der Anerken-
nung der ortlichen Souveridnitit fiir die Glaubensfrage,
im nicht zerrissenen Band der gemeinen Vogteien,
in gemeinsamen politischen Interessen aullerhalb der Glau-
benssphire. Ein gewisses eidgendssisches Gemeingefiihl
lebte durch die zwei folgenden Jahrhunderte der konfes-
sionellen Spannungen und des katholischen Ubergewichtes
weiter, aber auch das besondere religiés-politische Ge-
meinschaftsbewulltsein der Innerschweiz, das nun vor der
Aufgabe stand, das durch den Sieg Gewonnene auf die
Dauer zu sichern.

3. Innere und 4ulere Festigung im Zeit-
alter der katholischen Reform.

+Um die V Ort stuond es von den Gnaden Gotts tref-
fenlich wol in guoter Einickeit und Friintschaft; dann
wann glichwol etwan ein ufriierig Liiftli harwiyt, hattends
del nit bsunder groB3 acht.” So charakterisierte Hans
Salat, der offizielle Chronist der V Orte, fiinf Jahre nach
dem Sieg von Kappel deren innenpolitische Lage.** Trotz
des giinstigen Friedensschlusses, trotz der Geschlossen-
heit des katholischen Blockes in der Innerschweiz, trotz-
dem Freiburg in der Westschweiz fest zur katholischen
Sache stand und durch die Unterdriickung des Prote-
stantismus in der Stadt Solothurn (1533) die siebente
Standesstimme an der XIIlértigen Tagsatzung fiir die
katholische Eidgenossenschaft gesichert wurde, bestand
fiir sie die Gefahr eines Sieges der Reformierten bei
besserer Gelegenheit fort. Sie war umso grofler, als
die V Orte geographisch von Freiburg und Solothurn,
- von Appenzell und dem Abt von St. Gallen getrennt, wirt-"
schaftlich und in der Bevdlkerungszahl — also auch in

4 Salats Chronik in: Archiv fiir schweizerische Reformations-
Geschichte, Bd. 1, S. 381.



159

den militirischen Reserven — bedeutend schwécher
waren, 49

Es kam also fiir die Erhaltung des Katholizismus und
damit der innerschweizerischen Tradition in ihrer Tota-
litdt alles darauf an, daBl der Block der V Orte sich
selbst und die anderen ganz oder teilweise katholisch
gebliebenen Gebiete — als AufBlenposten — sichern
konnte. Besonders wichtig war die Bewahrung des Ein-
flusses jenseits des Gotthards. Im Tessin mullten
darum die Neugliubigen infolge des Locarner Handels
(1555) auswandern. Mit dem Wallis verbanden sich
die katholischen Orte 1533 durch ein dem spiteren Gol-
denen Bunde &hnliches ewiges Burg- und Landrecht. *°
Als im Rhonetal der Protestantismus trotzdem stark Fuf}
fassen konnte, griffen die inneren Orte zu Beginn des
17. Jahrhunderts dort energisch ein und sicherten mit
religiésen und politischen Mitteln die westliche Gotthard-
flanke neuerdings.’” In Graubiinden — wo der katho-

45 Es galt auch nach dem Siege, was Salviati, der Schwager
Leos X., am 6. November 1531 dem Kardinal Campeggio gegeniiber
feststellte: ,,Quelli V cantoni, benché habbino gid due volte et forse
tre battuti li loro inimici, pure essendo di numero molto inferiori,

et videndosi che I'altera parte tutta via ingrossa... si fa iudicid che
alla fine habbino a far male 1i fatti loro, quando li sia mancato di
quel aiuto che lor chieggono...” Salviati wies auch auf die inter-
nationale Bedeutung der fiinfértigen Stellung hin: ,,...che vogli con-

siderar, oltre il danno di perdersi in tutto quella natione,. quanta
ruina verria sopra Italia, quando la parte catholica o fusse battuta o,
diffidando delle forze sue, pigliasse partito d'accordarsi...” Akten
iber die diplomatischen Beziehungen der rémischen Kurie zu der
Schweiz 1512—1552, hsg. von Caspar Wirz, Quellen zur Schweizer
Gesch., Bd. 16, S. 239,

18 Der gegenseitigen Hilfe zur Bewahrung des ,,wahren christ-
lichen Glaubens” sollen nach dem Wortlaut der Urkunde vom 17.
Dezember keine #ltern Biinde entgegenstehen. So wurde dieses kath.
Sonderbiindnis ,ein Vorldufer des spiteren borroméiischen Bundes".
(Dierauer III 230 i)

17 Seb. Griiter: Der Anteil der kath. und prot. Orte an den
religiosen und politischen Kimpfen im Wallis wihrend der Jahre
1600—1613, in: Gf. Bd. 52.



160

lisch gebliebene Obere Bund die 6stliche Gotthardflanke
deckte — stemmten sie sich besonders seit dem Miisser-
krieg (1531/32) gegen den wachsenden Einflul des Prote-
stantismus und schiitzten — Uri vor allem — das zeit-
weise bedrohte Kloster Disentis. *® Die gleichen Bemii-
hungen im konfessionell gemischten Glarus fithrten zu
den scharfen Spannungen des ,,Tschudikrieges”. *°

An der Erhaltung des katholischen Glaubens in
Appenzell, wenigstens noch im inneren Teile,
war mit dem zugewandten Abt von St. Gallen besonders
Schwyz interessiert — wie im vorherigen Jahrhundert
an der dortigen Freiheitsbewegung. Nach dem Konzil
von Trient verbanden sich die katholischen Staatsménner
der innern Rhoden immer entschiedener mit der Glau-
benspolitik der V Orte. Der Kalenderstreit trieb den
Gegensatz zwischen den Konfessionsparteien bis zur
Teilung des Landes in die innern und &duflern Rhoden
(1597). Innerrhoden wurde durch die nachtragliche Auf-
nahme in den Goldenen Bund als norddstliche Auflen-
bastion der katholischen Front endgiiltig gesichert. 5°

Gleichzeitig galt es, diese Front von innen her zu
stirken: durch die Beseitigung der kirchlichen Miflstinde
— die katholische Reform —, durch den engen
Zusammenschlul3 der Frontglieder und durch den Ausbau
der Riickendeckung seitens der katholischen Maichte
Europas.

Die Notwendigkeit der kirchlichen Reform hatten
die V Orte mit ihren Verbiindeten schon am 28. Ja-
nurar 1525 bejaht und von sich aus — ohne rechtliche
Vereinbarung mit der kirchlichen Obrigkeit — durch
das sog. Reformationsmandat beziigliche Beschliisse ge-
faflt, mit der Begriindung: ,Diewil jetzund zu der sorg-
lichen Zit... der oberst Wachter und Hirt der Kirche

38 Dierauer III 174 ff., 222 ff.

1 Dominik Aufdermaur: Der Glarnerhandel oder ,,Tschudikrieg”

1556—1564, Schwyz 1923,
% Dierauer III 434 ff.




161

schlaft, so will uns gebiiren als der weltlich[en] Oberkeit,
uns selber in etlichem Weg ze hilf ze komen, damit wir
und die Unsern wider zu Einhelligkeit komend und bi dem
waren Glouben blibend.” 1 Die Vereinbarung betrai die
seelsorglichen Verrichtungen, das Leben der Geistlichen,
besonders das stark verbreitete Konkubinat, die Pfrund-
nutzung, die geistliche Gerichtsbarkeit, den Giiterkauf
durch kirchliche Institute und Personen usw.

Doch erst das Konzil von Trient (1545—1563)
gab diesem staatlichen Reformstreben und der Erneue-
rung des religiosen Lebens allgemein die sichere innere
Begriindung durch die genaue Formulierung der umstrit-
tenen Glaubenslehren und durch die Disziplinarvoerschrif-
ten fiir das kirchliche Leben. Trotz wiederholter Ein-
ladung der Péapste aber konnten sich die — fiir ihre

51 Fidg. Abschiede aus dem Zeitraum von 1521—1528, bearb.
von Joh, Strickler, Bd. 4, Abt. 1a, S. 572 ff. — Welche Befiirchtun-
gen und Hoffnungen sich in den V Orten an die Anfinge katholischer
Reform kniipften, zeigt die folgende Stelle in Hans Salats Chronik
(a.a. O. S. 380): ,Nit soll man achten oder sagen: ja, wann wir [die]
Usriittung der MiBlbriich zuo Handen nen und an Pfaffen anfahen,
so wurdend die Secter sagen, wir wettend ouch uf iren [Glauben)
kon. O nein, es ist nit me derselb Tag, die Zit hat sich umkert; sie
wartend jetz allein uf das und wirend fro, daBl sie ein Wort fundend
und ein Ingang, umhar zuo keren, und wurdend ane Zwifel sagen:
,Sehend, ir lieben Friind, die V Ort und Altgléubigen wellend jetz
iren Glouben luter machen; die MiBlbriich, damit wir vor[her] ge-
stiirmt hand, tuonds jetz ab, riittends us, vertribends; jetz land wir
na, dal die MeB grecht, guot und von Gott ersetzt sig. Nun wend
wir wider zamen in ein Stall, jetz mégend wir uns verglichen aller
Dingen, so die V Ort hand ein frome, erbere, grechtfertigete Priester-

schaft.'.,.” Darum sieht Salat fiir den alten Glauben ,kein niitzer,
besser, noch fruchtbarer Remedium und Hilf" als die ,Usriittung
diser unmentschlichen Lastern.” — Vgl fiir das Folgende besonders:

Joh. Georg Mayer: Das Konzil von Trient und die Gegenreformation
in der Schweiz, Bd. 1 und 2, Stans 1901, 1903; Franz Steifens und
Heinr. Reinhardt: Die Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini
1579—1581, 3 Bde., 1906 ff.; A. Ph, Segesser: Rechtsgeschichte der
Stadt und Republik LuZern, Bd. 4, Luzern 1858; derselbe Ludwig
Piyffer und seine Zeit, 3 Bde., Bern 1880 ff.

Geschichtsfreund Bd. XCVI , 11



162

staatskirchlichen ,Freiheiten und Harkommen" fiirchten-
den — V Orte erst kurz vor dem AbschluBl der Konzils-
verhandlungen zur Abordnung einer staatlichen und geist-
lichen Vertretung einigen. 1562 schickten sie den Nid-
waldner Landammannt Ritter Melchior Lussi nach Trient;
den Klerus vertrat Abt Joachim Eichhorn, der Erneuerer
des Klosters Einsiedeln. Zwar erkliarten die beiden am
3. Mirz 1564 namens ihrer Auftraggeber eidlich, daB sie
alle Glaubens- und Dispilinardekrete des Konzils in voller
Kenntnis annehmen, "2 aber in der Vollziehung ver-
hielt sich nicht nur der vielfach entartete Klerus, sondern
auch die staatliche Obrigkeit — unter franzésischem Ein-
fluf auch in Luzern — zuriickhaltend.

Die VII Orte lehnten 1564 die Forderung des Papstes
und des Bischofs von Konstanz — des meist in Rom wei-
lenden Papstneffen und Kardinals Mark Sittich v. Hohen-
ems — zum ErlaB einer Vollziehungsverordnung ab und
erklarten dem Papst, das sei unnoétig, da das Volk all-
gemein katholisch bleiben wolle und man etwas anderes
auch nicht gestatten wiirde. Als der Konstanzer Ober-
hirte eine Reformsynode plante, antwortete aber Luzern:
»Wenn im ganzen Bistum Konstanz eine allgemeine Re-
formation beschicht und darob ghalten wirt, so wellent
wir unsere Priester wysen, derselbigen zu gehorsamen.”
Trotz des Widerstandes im Vierwaldstdtterkapitel und
seitens des exemten Abtes von Einsiedeln befahlen dann
die fiinfortisen Regierungen die Beteiligung an der im
September 1567 abgehaltenen Synode zu Konstanz, mit
dem Vorbehalt der ,loblich herbrachten” Freiheiten und
Gerechtsame. Gegen die von der Synode erlassenen
Dibdzesanstatuten beschwerte sich der Klerus wiederum
bei den weltlichen Obrigkeiten als Lehensherren der
Piriinden und Schirmherren der klésterlichen Exem-

52 Lussi unterstiitzte dann die Reform in der Innerschweiz nach
Kraften und richtete noch am 4. Juni 1584 eine eindringliche Mah-
nung an die VII Orte. (Mayer a.a O. II 297)



163

tionen und Privilegien. Er fand Unterstiitzung, vor allem
beziiglich neuer finanzieller Belastung durch die Kurie
von Konstanz und in der Ablehnung eines auflerhalb der
Eidgenossenschaft — in Konstanz — geplanten Dibzesan-
seminars. Gegeniiber weiteren Klagen beantragte der
Luzerner Rat den andern Orten den ErlaB eines staat-
lichen Reformmandates. Doch in den Waldstitten war
die Macht der weltlichen Obrigkeit gegeniiber dem Kle-
rus — wie gegeniiber den Landleuten — nicht so stark
wie die Regierung im Stadtstaat Luzern, die schlieBllich
von sich aus solche Mandate gegen die Mifstinde im
Klerus erlie. Am 10. April 1570 endlich einigten sich
die V Orte nach weiterem Dringen Luzerns auf den
Befehl: Jeder Pfarrer habe die Konzilsbeschliisse von
der Kanzel zu verkiinden und zur Befolgung zu ermahnen.

Den stirksten AnstoB zur entschiedenen Reform,
vor allem in der Urschweiz, gab aber Ende August des
gleichen Jahres Carlo Borromeo, der heilige Erz-
bischof Mailands, Oberhirte eines Teils der Tessiner
Vogteien und Kardinal-Protektor der kath. Eidgenossen-
schaft, mit seiner personlichen Fiihlungnahme auf der
Reise iiber Altdorf, Stans, Sachseln, Luzern und Ein-
siedeln ®®* und durch die nachherige Initiative in Mai-
land und Rom. Sein Bericht an die pépstliche Kurie ist
fiir die religiésen und kirchenpolitischen Verhéltnisse in
den V Orten sehr aufschluBreich. Im Anschlull an seine
Beobachtungen schlug der Kardinal die Absendung eines
papstlichen Visitators, die Errichtung eines Priestersemi-
nars fiir die Schweizer, Disziplinareformen im Klerus und
anderes vor, *

Unter der Fithrung bedeutender Staatsminner, vor al-
lem des ,Schweizerkénigs” Schultheil Ludwig Piyffer,

58 Ed. Wymann: Aus der schweiz. Korrespondenz mit Cardinal
Carl Borromeo, in: Gir. Bd. 52—54; derselbe: Kardinal Karl Borromeo
in seinen Beziehungen zur aiten Eidgenossenschait, in: Gir. Bd. 65, 66.

5@ Mayer a. a.0, I 182 f.; Steffens und Reinhardt a.a. 0. 1.4 ff.



164

des pépstlichen Gardehauptmanns und diplomatischen
Mittelsmannes Jost Segesser, des Stadtschreibers Ren-
ward Cysat und des Ratsherrn Jost Holdermeyer — ging
nun Luzern, als das vorgeschlagene Diozesanseminar hier
nicht zustandekam, selbstindig an die Griindung einer
héheren Lehranstalt. Mit groBen privaten und &6ffentli-
chen Stiftungen entstand 1574—1577 das erste schweize-
rische Jesuitenkollegium, welches im 17. Jahr-
hundert die bedeutendste Bildungsstitte fiir die weltliche
und geistliche Fiihrerschaft der katholischen Eidgenos-
senschaft wurde.® 1579 erhielt diese auch ein Priester-
seminar, indem Carlo Borromeo mit Hilfe des Papstes und
Mark Sittichs von Hohenems das Collegium Hel-
veticum in Mailand mit fiinfzig Freiplatzen fiir
Schweizer griindete. Zur Intensivierung der Volksseelsor-
ge entstand in Altdorf durch die tatkriaftige Unterstiitzung
Walther von Rolls, Joh. Zumbrunnens und anderer Staats-
manner die erste Niederlassung der Kapuziner nord-
lich der Alpen; in den nichsten Jahren und Jahrzehnten
erhielten nicht nur die Regierungssitze, sondern auch an-
dere Ortschaften der kath. Kantone und der gemeinen
Vogteien zahlreiche Kloster dieses Reformordens, so Stans
(1582 durch Lussi), Luzern (1583, bes. durch Kaspar und
Jost Piytfer), Schwyz (1586), Zug (1595), Sursee (1606),
Sarnen (1642), Schiiptheim und Arth (1655).

In den Verhandlungen {iber die kirchliche Reform
machten sich auch Bestrebungen geltend, die Schweiz
vom Bistum Konstanz abzutrennen, da dessen Ver-
waltung ,,nit glicher Nation' war. Dafiir tauchte der —
im 19. Jahrhundert wieder erérterte — Plan eines fiinf-
ortigen oder deutschschweizerischen Bistums auf. Min-
destens sollte ein bischofliches Vikariat errichtet wer-
den. 1585 stellten die V Orte — wiederum erfolglos —
ein beziigliches Gesuch beim Bischof von Konstanz. Das

% Seb. Griiter: Das Kollegium zu Luzern unter dem ersten
Rektor P. Martin Leubenstein, Luzern 1905,



165

Verhiltnis zum Bistum wurde im oppositionellen Luzern
wieder besser, als dem verweltlichten Mark Sittich von
Hohenems vier Jahre spiter der Kardinal Andreas von
Oesterreich gefolgt war. Uri und Luzern erreichten die
Einrichtung bischéflicher Kommissariate und
regelten mit dem Bischof die Jurisdiktions-, Kollatur- und
Finanzfragen. |

Der Hauptgrund fiir die Zuriickhaltung der kirchli-
chen Instanzen in der Bistumsfrage waren — wie im 19.
Jahrhundert — die staatskirchlichen Tendenzen, welche
die durch die staatliche Reformarbeit gewonnene Stel-
 lung Gewohnheitsrecht werden lassen wollten. Damit die-
se ,Usurpationen geistlicher Kompetenzen” nicht weiter
erstarkten und die Reform in der katholischen Eidgenos-
senschaft der zusammenfassenden und planmiBigen Lei-
tung Roms unterstellt werde, erreichte der Mailidnder
Kardinal — unterstiitzt besonders von Staatsminnern in
Uri, Unterwalden und Zug — die Errichtung einer
Nuntiatur im kath. Vorort, die 1579 mit den Visita-
tionsreisen Joh. Franz Bonhominis ihre von mancherlei
heftigsten Widerstinden im Klerus und in den Réten ge-
hemmte Reformarbeit begann. Ueber die erste Aufgabe
hinaus: das kirchliche Leben, besonders des Klerus, zu
reformieren und die vielfach an die weltlichen Obrigkei-
ten verlorenen kirchlichen Rechte wiederherzustellen,
erhielt die Nuntiatur in Luzern seit der Ernennung Joh.
Bapt. Santonios zum stindigen Nuntius (1586) auf
diesem Vorposten des Katholizismus und der internatio-
nalen Glaubenspolitik auch diplomatische Bedeutung,
besonders unter Oktavian Paravicini, der mit Ludwig
Piyffer und dessen weit ausgreifender Politik in enger
Beziehung stand.

Der Nuntius bemiihte sich immer wieder um die
Einigung der kath. Eidgenossenschaft, welche mit ihrer
Tradition der 6rtlichen Selbstbestimmung sowohl den
Anspriichen der kirchlichen Gewalt als dem Zusammen-



166

wirken in der konfessionellen Politik mancher-
lei Schwierigkeiten bereitete. Denn wie in friiheren Jahr-
hunderten, so strebten auch jetzt die ortlichen Interessen
teilweise in verschiedener Richtung auseinander. Nament-
lich Luzern ging trotz seiner vorértlichen Stellung in
manchen politischen Fragen eigene Wege. Nach einem
Nuntiaturbericht von 1613 schlofl es sich besonders den
katholischen Stadten Freiburg, Solothurn und Zug an, in
nicht direkt konfessionell bestimmten eidgendssischen
Angelegenheiten teilweise auch Ziirich und Bern, wéh-
rend es mit den Linderorten in einer gewissen Rivalitit
stand und mit der stirkeren Ausbildung der Aristokratie
seit dem Pfyffer-Amlehnhandel und dem Rothenburger
Aufstand (1570) deren demokratischen Einfliissen auf der
Landschaft mit groBerem MiBtrauen gegeniiberstand.

In der AuBenpolitik, welche einen wesentli-
chen Beitrag zur Festigung der katholischen Front lei-
sten sollte, unterhielt Luzern um des Solddienstes willen
bis gegen das Jahrhundertende mit Frankreich enge Ver-
bindung, und auch in den folgenden zwei Jahrhunderten
vermochte sich die franzosische Partei im Patriziat gegen
die habsburgische, nicht ohne scharfe innere Spannungen,
immer wieder durchzusetzen. Die Urschweiz aber, be-
sonders Uri und Unterwalden, richtete unter der Fiih-
rung Lussis ihr auflenpolitisches Interesse mehr nach
Italien, indem sie die Verbindung mit der pépstlichen
Politik — voriibergehend (1565/66) durch ein Biindnis mit
Pius IV. — und besonders mit der in Mailand herrschen-
den habsburgisch-spanischen Macht forderte. Die Auflen-
posten im Westen, Freiburg und Solothurn, traten fiir
enge Beziehungen zu Frankreich ein; sie folgten auch in
der eidgendssischen Politik nicht durchwegs derjenigen
des innerschweizerischen Blockes, sondern schlossen sich
aus territorialen Interessen oft Berns Expansionsstreben
gegen Westen hin an, namentlich in der Frage des Biind-

56 Mayer a.a. O, II, Beilage B. S. 301 ff.



167

nisses mit Genf, welches die inneren Orte aus glaubens-
politischen Griinden heftig bekadmpfiten.

Trotz aller Schwankungen blieben sowohl die katho-
lischen wie die meisten protestantischen Orte mit
Frankreich dauernd verbunden. Die franzésische Di-
plomatie, die wegen des Solddienstes und des Gegenge-
wichtes zu Habsburg an der Einigkeit der Eidgenossen-
schaft interessiert war, suchte Konflikte der beiden Glau-
bensgruppen unter sich und mit andern Méachten mdog-
lichst zu verhindern. So verband die Allianz mit Frank-
reich praktisch die protestantische und katholische Eid-
genossenschaft zeitweise stirker als die Bundesbriefe.

Als sich durch die Hugenottenkriege der groBle reli-
gios-politische Machtkampf auf diesen gemeinsamen Alli-
ierten Frankreich konzentrierte, erreichte die glaubens-
politische Aktivitit der kath. Eidgenossenschaft unter
der Fihrung der innern Orte ihren Hoéhepunkt. Weil
aber in diesem europidischen Ringen ebenso sehr wie der
konfessionelle Gegensatz (innerhalb Frankreichs auch der
dynastische: Valois-Bourbon-Guise) die Rivalitit zwi-
schen Frankreich und Habsburg-Spanien wirksam war,
stritten sich in der Innerschweiz die Parteien wieder um
die mehr oder weniger starke Anlehnung an die eine oder
andere dieser Machtgruppen. So erhob Luzern 1574
scharfen Einspruch wegen Truppenbewilligungen anderer
Orte fiir Spanien. Ludwig Pfyffer hatte als erfolgreicher
Truppenfithrer in Frankreich gek&mpfit; auch als Schult-
heil trat er mit Freiburg und Solothurn energisch fiir das
katholische Frankreich ein, zunichst an der Seite des
Konigshauses Valois, dann fiir die katholische Ligue und
die Guise. Nachdem zeitweise katholische Schweizer-
truppen in zwei franzésischen Lagern: jenem des Konigs-
hauses einerseits, der Ligue andrerseits, gestanden hat-
ten, entschieden sich 1586 alle V Orte wegen der huge-
nottenfreundlichen Haltung Heinrichs III. fiir die Ligue.
Und weil Spanien und der Papst diese unterstiitzten,



168

schlof sich nun auch Luzern in der Siidrichtung ganz der
urschweizerischen AuBenpolitik an. So kam 1587 als Er-
weiterung der — mehr wirtschaftlich bestimmten — al-
ten Maildnderkapitulate das schon jahrelang vorbereite-
te konfessionelle Defensivbiindnis mit der katholischen
Vormacht Spanien zustande.® Stirkung im Siidwe-
sten und Nordwesten gewannen die V Orte durch den
Ausbau der ewigen Vereinung von 1560 mit dem Herzog
von Savoyen zu einem Defensivbiindnis (1577), ferner
durch den Bund mit dem Fiirstbischof von Ba-
sel (1579). % Als 1602 die franzésische Allianz mit dem
Bourbonen Heinrich IV. durch die katholische und pro-
testantische Schweiz erneuert wurde, behielten sich die
V Orte diese konfessionellen Verbindungen vor. Erst
nach dem Niedergang der spanisch-habsburgischen Vor-
macht wurde auch die katholische Eidgenossenschaft
durch die Erneuerung der Allianz (1663) politisch und
kulturell wieder stirker an das Frankreich Ludwigs XIV.
und seiner Nachfolger gebunden.

Den katholischen Orten ,,gab die Verflechtung mit
dem grofBen Weltgeschehen eine 4uBlere und innere
Ueberlegenheit, die an die eidgendssische Machtstellung
im 15. Jahrhundert erinnert” (Gagliardi). Darum und we-
gen der Streitigkeiten um Genf und das Wallis, um Gla-
rus, Graubiinden, Appenzell, um das zugewandte Miilhau-
sen, um die Aufnahme StraBburgs, um Bischof oder Stadt
Basel und um die gemeinen Herrschaften fithrte die
Spannung zwischen den protestantischen

57 Eidg. Absch. V, Abt. I, 1829 ff. Th. Scherer: Diplomatische
Geschichte des Allianz-Vertrags... in: Archiv f. d. schweiz. Refor-
mationsgesch. Bd. 1, S. 666 ff. Die Verhandlungen der V Orte mit
dem meist in Altdorf residierenden spanischen Gesandten Pompejus
della Croce hatten schon 1573 begonnen.

58 Fidg. Absch. Bd. IV, Abt. II, S. 1541 ff., 678 ff. Vergl. iiber
die auslédndischen Biindnisse auch Renward Cysat: ,Allerley geheime
Sachen... Anno 1609", in: Archv f. d. schweiz, Reformationsgesch.
Bd. 3, S. 151 ff,



- 169

und katholischen Eidgenossen wiederholt an
den Rand des Biirgerkrieges. 1572 vereinbarten sich die
IV evangelischen Stidteorte: wenn eine der Stidte oder
deren Untertanen titlich angegriffen wiirde, sollten die
andern treue Hilfe und Beistand leisten, zur Unterstiit-
zung des gemeinen Vaterlandes und der evangelischen
Religion Leib, Ehre, Gut und Blut ,darstrecken’. Drei-
zehn Jahre spater war die Kriegsgefahr aufs hochste ge-
stiegen. Man riistete beidseitig. Um das Aeullerste zu
verhindern, schickten die IV Stiadte im November 1585
eine Gesandtschaft in die katholischen Orte, mit einer
Denkschrift, welche dem durch tragischen Zwiespalt ge-
fahrdeten eidgendssischen Gemeingefithl u. a. mit folgen-
den Worten Ausdruck gab: ,Die Erhaltung unsers Vat-
terlands Freiheit erforderet, daB wir alle eins Leibs ein-
anderen in Treuen meinend, des andern Leid, Schaden
und Beschwerden nit verratind und verschetzind, sonder
nit anderst haltind, dann [als] ob es in selbs antraff und
zu Erhaltung des ganzen Leibs dienstlich seie”. Aber das
Schreiben stellte auch ,Bitt und Begeren”, die kath.
Orte sollen im eidgendssischen Interesse alle konfessio-
nellen Verbindungen mit fremden Fiirsten aufgeben. Das
hitte unter den damaligen Verhiltnissen eine gefdhrliche
Schwichung der katholischen Eidgenossenschaft durch
den Entzug der internationalen Riickendeckung bedeutet.
Darum lehnte die durch eine Gegengesandtschaft iiber-
brachte ausfiihrliche Antwort das Begehren ab. Die ka-
tholische Denkschrift, welche der bedeutende Luzerner
Stadtschreiber Renward Cysat mit Hilfe der Jesuiten
(Petrus Canisius) verfalte, umschreibt die Haltung der
Innerschweiz und ihr religiés-politisches Gemeinschafts-
bewuBtsein hochst aufschluBireich und soll darum hier in
einigen Hauptpunkten skizziert werden, *

0 Eidg. Absch, IV Abt. II 920 #f. — Beide Schreiben und der
Goldene Bund wurden im Wortlaut ,cum licentia Superiorum' 1583
gedruckt ,,zu Miinchen bei Adam Berg” unter dem Titel: ,Der Alten



170

Sie erinnert an die friithere Bedriickung durch fremde Ge-
walt, an ihre Beseitigung und die dadurch gewonnene Freiheit
der Eidgenossenschaft. Als augenscheinliche Strafe Gottes
sei aber die ,herrliche einmiindige Verstindnus und wolver-
einigter Will"” unter den eidgendssischen Verbiindeten ,,nit in
ein kleinfiige oder geringe Zwispaltung, MiBlverstand und
Widerwillen, sonder in allerhéchste Zertrennung geraten:
durch einen einzigen ,schlechten, geliibtlosen Mentschen' sei
ndieser starke Punkt ... widerumb zerreutet und zertren-
net” worden ,,und hiemit der Samen alles Uebels under uns
gekommen.” Nicht die V Orte haben sich von den andern ge-
trennt. ,,Uns kiint niichtzit Erwiinschlichers sein, dann daB es
von euch nit beschehen wire. DaB ir eure Gmiiter von uns
abgewendet, das befinden wir noch bei Tag mit unnermeSB-
lichen Schmerzen.” Auf die Warnung vor den Gefahren aus-
landischer Biindnisse antwortet das Schreiben ua.: Absichten
aul Wiedereroberung eidgendssischen Gebietes fiirchte man
nicht; man wisse sich beziiglich des heutigen Besitzes woh!
auszuweisen und ihn auch zu verteidigen. Etliche Vertrage
‘mit auswirtigen Verbiindeten der katholischen Orte haben
auch die protestantischen Eidgenossen schlieBen helfen, so die
Erbeinung mit dem Haus Oesterreich, den ewigen Frieden
und die Vereinigung mit dem Konig von Frankreich und mit
dem Haus Savoyen. Ueber fast alle weiteren seien die prote-
stantischen Orte aui der allgemeinen Tagsatzung orientiert
worden und ihnen darin noch heute der Platz olfen gelassen;
zudem seien alle diese Biindnisse nach altem léblichem Brauch
offentlich beschworen worden ,und des orts gar niit Heimb-
lichs oder Verborgenlichs gehandlet, also daff wir uns dero

gar niit beschement, So sind... dieselben gar niemand zu
Nachteil dann allein denen, so uns wider Billichs und Recht
~antasten woltent...” Man traue {ibrigens schéddliche Biind-

nisse auch den protestantischen Miteidgenossen nicht zu und
erkundige sich nichtnach evangelischen Vereinbarungen in Eng-

Loblichen Mannlichen Eydgenossen oder Heluetier, bestendige Ver-
einigung | vnd Biindnussen | welche sich mit leib | gut vnd bluet |
zusammen verschrieben, vnd verbunden | mit vnd bey einander im
alten Catholischen Rémischen Glauben [ zu leben vnd sterben / etc.
geschehen zu Lucern den 4. Octob. 1586." (Ich zitiere nach diesem
Text.)



171

land und andern Staaten. Dagegen sei offenbar, daB prote-
stantische Orte in Frankreich die Untertanen {Hugenotten)
wider den Koénig unterstiitzt haben usw. In den neuen katho-
lischen Verbindungen seien alle mit den andern Eidgenossen
beschworenen Biindnisse, Traktate, Vertrige, Landirieden
und alles, was die Orte miteinander gemein haben, als ilteres
Recht vorbehalten. ,Vermeinent auch, dessen als andere freie
Ort der Eidgnoschaft befuegt gewesen und noch [zu] sein,
sintemal euer etliche Ort auch in gleichformigem Fahl, euer
Gelegenheit nach, ohne unser Mitstimmen fiir euch selbst neue
Piintnussen . gemacht...” An einer andern Stelle wird die
Verwunderung dariiber ausgesprochen, daB die protestanti-
schen Orte von den fremden Biindnissen abmahnen, aber dann
wieder zur Verbindung mit Genf auffordern. Auch wegen der
bei ihnen residierenden fremden Gesandten verteidigen sich
die katholischen Orte. Was besonders den Nuntius betreffe,
kenne man' keine schidlichen Praktiken seinerseits und er-
suche um Gegenbeweise.

Auf den Vorhalt wegen ,Miet und Gaben" {Solddienste,
Pensionen) antworten die katholischen Orte: , Wir méchten zu
unserm Teil wol leiden und gern sehen, daBl das Gelt. minder
uf der Welt regierte.” Aber ieider herrsche hierin sowohl in
der katholischen Schweiz wie in gemeiner Eidgenossenschaft
und in andern Nationen fast {iberall ,,Unordnung, Mangel und
MiBbruch gleich einer gemeinen Sucht und Krankheit”, Man
sei bereit, mit den andern Eidgenossen dariiber ,ein getreu
und ernstlichs Nachdenkens zu haben® und iiber alles ,so uns
ingemein zu Unbill und Verkleinerung gerechnet werden
mochte”, die notwendigen Satzungen und Ordnungen zu ver-
einbaren., Der ,,Miet und Gaben' wegen gehe man keine Biind-
nisse ein, sondern aus triftigen Griinden. Es sei {ibrigens ein
Unterschied zu machen zwischen den Pensionen oder Jahrgel-
dern und ,Verehrungen' von Fiirsten und Herren, mit denen
man Offentliche Biindnisse habe, e1nerse1ts und den heimlichen
Pensionen andrerseits,

Auch beziiglich des Zuzuges fiir die Ligue und der Hal-
tung gegeniiber Genf suchten sich die kath. Orte zu recht-
fertigen. Man sei weder gegen Genf noch jemand anders ver-
hetzt, sondern bitte Gott, ,,daB er den Genfern und menig-



172

lichen sein gottliche Gnad und Erleuchtung geben wélle, daB
sie widerumb in irer Altvorderen FuBstapfen trittend... Dal
aber ir... den Hugenoten in Frankreich wider uns Catho-
lische also zugezogen, nimbt uns nit wenig wunder, sintemal
die Hugenoten nit eueres Glaubens oder Confession seind, zu-
dem auch ‘ihr gleich under euch selbs zwei- und dreierlei
Glaubens in einer Statt geduldet. Daran [ist euch] niit gelegen,
was Confession oder Glaubens einer seie, allein daB man nur
nit catholisch seie. Daraus dann wir leichtlich abnemmen
kénnent, wie verhetzt ir itber uns Catholische seind.” Das
beweise auch der neueste Kalenderstreit; die Katholiken ver-
werfen kein Buch, nur weil der Autor nicht ihres Glaubens
sei. Man lasse auch den Vorwurf wegen der Angriffe auf den
neuen Glauben nicht gelten. Es sei nichts davon bekannt, daf3
die katholischen Geistlichen jemand schmé#hen; dagegen be-
kenne man, daBl sie — wo notig — gegen den Protestantismus
als Irrtum auftreten. Schmihen und Schelten in Wirtshiusern,
auf offenen Platzen usw. aber habe man schon vor vielen
Jahren mit Mandaten verboten und — wo man Uebertretun-
gen feststellen konnte — bestraft. Von ,,Schmachbiichlein*
wisse man nichts; denn in den V Orten gebe es keine Druk-
kerei. Dagegen bestehen begriindete Klagen nach der prote-
stantischen Seite hin.

Auf die Aufforderung, die katholischen Orte mdgen sich
duBern, wenn sie das protestantische Bekenntnis aus der HL
Schrift widerlegen koénnten, formuliert die Antwort das katho-
lische Glaubensbekenntnis. Die Andersglaubigen hitten iibri-
gens Gelegenheit gehabt, das Konzil von Trient zu beschicken.
Die Denkschrift geht dann ausfiihrlich auf die einzelnen Punkte
ein, in denen die katholische Ueberzeugung protestantischer-
seits angegriffen und verletzt wurde, und betont die wesent-
lichen Unterschiede der Bekenntnisse. Der Glaube sei wohl
eine freie Gabe Gottes und ein erleuchtendes Licht; aber man
miisse den Menschen auch darin unterrichten, und es diirfe
nicht jedem freigestellt werden, zu glauben was er wolle;
wenn es iibrigens so wiare, miilliten die protestantischen Orte
selbst die Kléster, Kirchen und Stiftungen den Katholiken
wieder zuriickgeben und katholische Priester in ihren Gebieten
wirken lassen, statt Anhidnger des Katholizismus zu strafen.



173

Zum Schluf wird nochmals die Geidhrlichkeit der Tren-
nung unter den Eidgenossen zugegeben. Es sei aber immer
noch Zeit, dieser Gefahr des Untergangs zu entfliehen. ,Wir
befindent, dafl unsere Wolfart und Versicherung an dem ein-
zigen Puncten der Vereinigung des Glaubens hanget wund
langet... So langt nun an euch... unser allerfreundlichestes,
héchstes und trungenliches Bitten, Begeren und herzlichestes
Vermanen, daB ir widerumb in den Weg und [in die] FuB-
stapfen euerer frommen Voreltern, in den waren, allein selig-
machenden catholischen rémischen Glauben treten wollent. ..
Wir bitten euch...: seind doch eingedenk der heiligen Diner -
S. Felixen, S. Regula, S. Exuperanci, S. Vincencen, S, Beaten,
S. Meuraten, des seligen Brueder Clausen, deren ‘etliche euere
Patronen, die anderen bei euch und uns gewohnet, die ihr
auch fir heilig achtent, was dieselben fiir ein Glauben ge-
hebt, ob sie nit in unserm alten catholischen Glauben gestor-
ben, ir Leben aber mit Heiligkeit und Wundertaten ver-
schlieBen... Wir bitlen euch auch, hieneben eingedenk zu
sein und zu Herzen [zu] fiihren, was gliickseliger und giildiner
Jaren... gewesen bei unser Viter Zeiten, da unser catho-
lischer Glaub noch ganz und einhellig in unseren Landen war...
- Damit aber ir... unser wolmeinend, treuen und ufrecht Ge-
miit gegen euch desto baBl erkennen mégent, [versichern wir
euch], daB wir begerend mit niemanden lieber zu hausen, dann
mit euch, und daB uns.., in dieser Welt niemand nutzlicher
sein kan, noch baf3 anstande, dann ir... Im Fahl ir solchem
guetherzigem wund christlichem Fiirschlag... abschlagen und
verweigern solten, wiisten wir nit,... wie die Sachen anzu-
greifen, daB ir und wir in einer wihrenden Einigkeit leben
kénden... Dann ein unfelbare Regel ist's, da bei Zweispalt
des Glaubens Eintrachtigkeit des Gemiits nit bestohn mag..."

Ein praktisches Ergebnis hatte die schriftliche Aus-
sprache nicht, Die letzten Sidtze der Antwort aber zeigen
die Tragik des damaligen Zwiespalts zwischen eidgends-
sischem Fiihlen und gegensétzlichem Glaubensbekenntnis.

Weil einerseits durch die Darlegung der beidseitigen
Standpunkte und Beschwerden der Gegensatz zwischen
dem religiés-politischen GemeinschaftsbewuBltsein der In-



174

nerschweiz und demjenigen der protestantischen Orte
noch fiihlbarer geworden war und damit auch die Mog-
lichkeit neuer kriegerischer Auseinandersetzung; weil
andrerseits die katholischen Aullenposten Freiburg und
Solothurn besonders in der meistumstrittenen Genfer-
frage unter Berns, Ziirichs und Frankreichs Einflul stan-
den, sollte ihre engere Verbindung mit den V Orten eine
einheitlichere AuBlenpolitik der katholischen Eidgenos-
senschaft herbeifithren. So entstand durch Ludwig Piyi-
fers Initiative am 4./5. Oktober 1586 der Goldene
Bund, ein enges Sonderbiindnis (,,Christliche Bruder-
schaft”) der VII Orte, das im innerschweizerischen Ge-
meinschaftsbewuBtsein stark nachwirkte, so dall Sieg-
wart-Miiller im 19. Jahrhundert hier das Vorbild fiir den
sog. Sonderbund fand. ,Im Goldenen Bund lebt ein
StaatsbewuBtsein, das tiber die alten Biinde hinausgeht.
Die dauernde staatliche Zusammengehérigkeit sollte da-
mit zum Ausdruck kommen; wenigstens der katholische
Teil der Eidgenossen sollte eine einheitliche Nation bil-
den." ®

Nach feierlichem Gottesdienst und Sakramenten-
empfang in der Hofkirche und in Anwesenheit des eben
angekommenen neuen Nuntius Santonio beschworen die
Abgeordneten — wie es einst ithre Vorfahren beim Ent-
stehen der Bundesbriefe zur Wahrung der politischen
Freiheit und Unabhingigkeit getan hatten — den jetzi-
gen religios-politischen Bund. Der Text der Urkunde mit
ihrer goldenen Initiale enthilt im Wesentlichen folgendes:

s Weil wir jetz eine lange Zeit har nit ohne groflen
Schmerzen und mit sonderem RBeduren sehen miissen,

¢ Hans Nabholz: Féderalismus und Zentralismus . . . a. a. O. S.
206, '— Dieses Biindnis und seine andere Bezeichnung ,Borro-
méischer Bund” hat bekanntlich mit Carlo Borromeo nicht direkt zu
tun; erst bei der Erneuerung im Jahre 1655 wurde der Heilige auf
Antrag des damaligen Nuntius Federico Borromeo zum Patron des
Bundes erwihlt. — Eidg. Absch. IV. Abt. II 954 £ (Vorbereitung),
S. 1590 ff. (Wortlaut).



1195

was groflen Abfals von dem wahren, alten, catholischen,
romischen und christlichen, alleinseligmachenden Glau-
ben sich bei vielen Nationen und Vélkern in der ganzen
Christenheit, ja auch biBhar nahentzue unseren Toren
und Hausschwollen (leider) zugetragen'’, andrerseits aber
»Gott der Allmichtig uns sonderlich uss Erbermbde bei
dem wahren Liecht des Glaubens gnedig, ja auch wunder-
barlicherweise erhalten, daB wir also in den FuBstapfen
unserer fromen Voreltern bliben,” und weil ,,die Ufsitz
und Practiken der Neugliubigen sich wider uns Catho-
lischen je lenger je mehr sterkent und zunemment, so
nemment wir, die... sieben catholischen Ort einanderen
uf und erkennent einanderen fiir getreu, liebe alte Eid-
genossen, Mitburger und Landleut, als der alten catholi-
schen, rémischen Religionsbekantnussen zugeton, allen
irrigen und sectischen, fiir uns und unsere Nachkommen
entlichen und gédnzlichen Widersagende. Wir erkennent
auch uns weiter fiir wolvertrute, wahre, herzliche Brii-
der, fiir welche wir fiirhin einanderen in allen Briefen,
Instrumenten, gemeinen und sonderbaren Hendlen, in
Worten und Werken also erkennen, namsen und halten
sollent, in maB als ob wir leibliche Briider werend, je ein-
sis Lieb und Leid des anderen Lieb und Leid seie.” In
diesem Sinne versprachen die Verbiindeten fiir sich und
ihre Nachkommen, ,allererst und zuvorderst” einander
beim katholischen Glauben zu erhalten. Wenn eines oder
mehrere Orte unter ihnen von diesem abfiele, sollen die
{ibrigen sie ,handhaben und nétigen”, beim alten Be-
kenntnis zu bleiben, die ,,Ursicher oder Ufwickler"” sol-
chen Abfalls zu strafen. ,,Zu dem anderen so versprechend
wir . ., daB wir einanderen bei demselben obgenanten wah-

ren Glauben mit aller unser Macht und Vermégens, Leibs
und Guts schiitzen und schirmen helfen séllent und wéllent

wider alle die, so uns antasten wiirden, niemands ufige-
schlossen; dann kein eltere noch auch jiingere Piindnus,
so in kiinftigem ufgericht werden mocht, uns an. solchem



176

Schirmen ganz nit hinderen, noch darin oder harwider
einiche Usred, Fiind oder Liist, Arguiren noch Disputie-
ren endlich nit fiirgewend werden sol...” Wenn aber
einer oder mehrere der Verbiindeten angegriffen werden
sollte — auch ,us anderem gesuchtem und erdichtem
Schin dann von des Glaubens wegen'* —, dann sollen die
andern Orte mit ganzer Macht sofort zu Hille eilen. Die-
ses ,,Christliche Biindnis" soll ewig dauern und von den
Obrigkeiten nach Gutdiinken oder Notdurft ,zu Zeiten”
wieder verlesen und beschworen werden, ,damit es den
Jungen auch eingebildet und desto minder vergessen
werde."”

Mit diesen Vereinbarungen, welche die auf den
Glauben gegriindete Gemeinschaft der katholischen Orte
der auf den Bundesbriefen beruhenden gesamteidgends-
sischen Gemeinschaft voranstellte, gingen die Vertrags-
schlieenden kaum ein Jahr nach dem erfolglosen Aus-
tausch der Denkschriften iiber die Riicksichten hinweg,
die sie damals noch gegeniiber den protestantischen Or-
ten bekundet hatten. Die katholische Eidgenossenschaft
war durch diesen Bund, durch ihre eigenen Tagsatzungen
- und ausldndischen Allianzen enger verbunden und mehr.
gefestigt als je, aber auch von den protestantischen Mit-
eidgenossen umso schirfer getrennt.

4, Behauptung und Schwéachung der

religiéos - politischen Gemeinschaft
im 17. und 18. Jahrhundert.

Als die konfessionellen Gegensitze und die euro-
paische Machtpolitik im Dreifligjahrigen Krieg
auf deutschem Boden zu blutigem Austrag kamen, war

61 Fiir stirkere Geschlossenheit und Aktivitit der kath. Orte
zeugt auch die Tatsache, daBl in der Zeit zwischen dem Abschlul} des
Goldenen Bundes und dem Beginn des DreiBigjihrigen Krieges 270
katholische Konferenzen gegeniiber nur 86 protestantischen und 102
gemeineidgendssischen Tagsatzungen stattfanden. — Dierauer IIL 472,



177

auch die gespaltene Eidgenossenschaft neuerdings schwer
bedroht. 2 Denn bei den dauernden glaubenspolitischen
Spannungen konnte es leicht geschehen, daB der euro-
padische Krieg auf das eidgendssische Gebiet {ibergriff,
besonders in den spiateren Jahren, als sich der Kriegs-
schauplatz der Schweizergrenze niherte, als schwedische,
franzésische und kaiserliche Truppen an und iiber die
Nordgrenze zogen, und Spanier, Oesterreicher und Fran-
zosen — gemeinsam mit den Glaubensparteien in den
III rdtischen Biinden — um die Alpenpisse rangen. Die
Berner und Ziircher eilten ihren biindnerischen Glaubens-
genossen nach dem Veltlinermord (1620) zu Hilfe, wurden
aber dabei von den katholischen Wachtposten an der
ReuBl und am obern Ziirichsee zu Umwegen gezwungen.
Einer direkten Einmischung, auf die besonders Luzern
drang, aber widerstanden die inneren Orte. Auch das

vertragliche Durchzugsrecht verbiindeter Michte — bei
den katholischen Orten besonders der spanisch - habs-
burgischen .— stellte den inneren Frieden und die neu-

trale Haltung wiederholt auf eine harte Probe. Gefédhr-
licher noch wurde die Spannung unter den Eidgenossen,.
als der siegreiche Schwedenkonig der Tagsatzung 1631
— freilich erfolglos — ein Biindnis vorschlug. In
Ziirich neigte eine Partei um den Antistes Joh. Jakob
Breitinger zum AnschluB an den Schweden, um mit des-
sen Hilfe den zweiten Landfrieden umzustoflen; die vier
evangelischen Stidte verhandelten mit Gustav Adolf
Anonyme Druckschriften eines in Ziirich aufgenommenen
pfilzischen Fliichtlings wurden von den V Orten nicht als
MeinungsiuBBerung eines Einzelnen und Fremden betrach-
tet; darum erhoben sie an der Tagsatzung Einspruch. 2
Das ,,Gesprich zweier evangelischer Eidgenossen” und

82 Frieda Gallati: FEidg. Politik zur Zeit des dreiligjahrigen
Krieges, in: Jahrb. f. Schweiz. Gesch. Bd. 43 und 44. '

8  Gesprech Zweyer Evangelischer Eydtgenossen von dem ge-
genwertigen zustandt'; , Anderer Jiingst gehaltener Discurs . ..";

Geschichtstresnid Bd, XCVI | | 12



178

die folgenden Flugschriften richteten mancherlei heftige
Angriffe gegen die Lehre und Haltung der V Orte, die
,aneinander henken wie Krottenlaich” und in der ,,Ver-
stockung, Verblendung und dem elenden Zustand bei
einem so kurzweiligen, lacherlichen und gauklerischen
Aberglauben” verharren. Die ,messischen Halbbriider"
nennen sich ,allein Eidgenossen unter sich'’; sind ,nach
unserm Blut durstiglich”, Aber jetzt ist Gelegenheit,
wvon der V Orten Tyrannei uns zu erledigen und in freien
Stand zu setzen”. Sie sollen die Bundesbriefe, ,,die doch
in Warheit nichts sein als Papeir und bloBe Wort" heraus-
geben; die katholische Stimmenmehrheit mull beseitigt
und die Herrschaft in den gemeinen Vogteien aufgeteilt
werden. ,,Wir haben ja keinen gleichférmigen Willen
(verstehe mit den Messischen), noch gleichformige Macht,

unseren Willen zu vollbringen... Wirde derowegen
besser und ratsamer sein, ein neues Werk anzufangen
und zu stiften...” So dachte nicht nur der fremde

Pamphletist. Die unheimliche Spannung, welche durch
diese innere Entfremdung und durch die &duflere Gefahr
entstanden war, konnte im Mai 1632 gliicklicherweise
gelost werden durch eine von den kath. Orten beantragte
zehntidgige Aussprache an der Tagsatzung in Baden. Man
versprach sich gegenseitig die Beachtung aller Biindnisse
und Vertrige und erklidrte dem dringenden Schweden-
konig gegeniiber die Neutralitit. Die kath. Orte willigten
— allerdings nur voriibergehend — ein, daB religiose
Streitigkeiten in den gemeinen Herrschaften nicht durch
Mehrheitsbeschliisse der eidg. Orte, sondern durch Ver-
gleich, nétigenfalls durch ein Schledsgemcht mit ,glei-
chen Sitzen" erledigt werden. 5

Aber neue Streitigkeiten verschéirften die Lage bald
wieder; besonders der Durchzug schwedischer Truppen

,Bedenken eines guten Eydgenossen vber die Gespriche Stephans
vnd Hansens."

% Eidg. Absch. V 2, S, 705.



179

iber thurgauisches Gebiet zur Belagerung von Konstanz
(1633). Die. V Orte machten fiir die schwere Grenzver-
letzung — freilich zu Unrecht — Ziirich verantwortlich.
Am Auszug der innerschweizerischen Truppen in den
Thurgau nahm Luzern nicht teil und warnte die vier an-
dern Orte auch vor schroffstem Vorgehen gegen den
Ziircher Kommandanten Kesselring. Diese und andere
Affdren filhrten wieder zu Kriegsriistungen, katholischer-
seits auch zur Erneuerung der Biindnisse mit Spanien und
Savoyen. Den neuerdings betriebenen Anschluf3 der Pro-
. testanten an die Schweden verhinderte deren Niederlage
bei Nordlingen und die Furcht vor den Kriegsgreueln.
Frucht der 1639 auch gegeniiber der kaiserlichen Auif-
- forderung erklirten — miihsam und unvollkommen aui-
rechterhaltenen — Neutralitit war dann die Unabhan-
gigkeitserkldrung im Woestfalischen Frieden. Auch die
kath. Orte — deren Vertreter, der kaiserliche General-
lieutenant und Agent Peregrin Zwyer aus Uri, im glei-
chen Sinne beim Kaiser gewirkt hatte — sanktionierten
das groBe Werk Wettsteins, obschon sie ihm anfinglich
die Anerkennung als gesamteidgendssischer Gesandter
verweigert hatten.

Kurz vor dem Kriegsende schuf das Bewuﬁtqem ge-
meinsamer #ullerer Gefahr das eidg. Defensionale.
Diese neue Kriegsordnung wurde zwar 1668 unter dem
Eindruck der Eroberungspolitik Ludwigs XIV erneuert;
aber sie bestand die Probe praktischer Bewihrung nickt.
- Wegen der finanziellen Belastung anlidBlich der Grenzbe-
setzung von 1676 sagte sich Schwyz von der Vereinba-
rung los. Auch in den andern Waldstitten erhoben sich
unter der schwyzerischen Propaganda Bedenken gegen-
iiber der strafferen militdrischen Organisation, wegen der
ortlichen Souveranitdt und selbst wegen der Religion. Die
{ibrigen inneren Orte verurteilten die Umtriebe in Schwyz
durch ein gemeinsames Manifest. Heute noch gleich ak-
tuell ist auch das Mahnschreiben der VII und zugewand-



180

ten Orte an das renitente Schwyz ®*: ,Euere Meinung,
bei den Biinden zu verbleiben und auf den Fall eines
wiirklichen Angriffs das Eurige ehrlich zu entrichten, ist
zwar gut und ehrlich, Wann ihr aber die jetzige Beschaf-
fenheit der Welt und zugleich betrachtet, daBl die Kriegs-
Anschldag vil ehender vollzogen als geoffenbaret wer-
den... wiirde euch euer hoher Verstand und zu des Va-
terlandes Conservation beitragende Anmutung ohne
Zweifel an die Hand geben, dal man des Streichs nicht
erwarten, sonder denselben von weitem zu parieren ha-
be und die Execution zusammen habender Biinde viel-
mehr nach Gestalt der Liaufen und vorstehenden Falls,
als nach dem auf vergangne Zeit gerichten Buchstaben
auszufithren seie.” Die heftigen Auseinandersetzungen in
den Regierungen und im Volk rissen den alten Gegensatz
zwischen dem stddtischen Vorort und den Lindern wie-
der auf und veranlaBten Luzern 1679 sogar zu Sicherungs-
mafinahmen gegen allfillige Ueberrumpelung von der Ut-
schweiz her. Der Streit endete damit, daBl durch die
schwyzerischen Gegner auch die andern Landsgemeinde-
orte zur Preisgabe des Defensionale bewogen wurden:
Uri und Obwalden 1678, Zug 1679, Nidwalden 1703. Ein-
zig Luzern hielt unter den V Orten zihe an der eidge-
nossischen Vereinbarung fest. Wie einst im Zugerhandel
standen sich in diesem Streit Schwyz und Luzern gegen-
iber; das dabei geschiirte Mifltrauen wirkte sich auf die
gemeinsame Haltung im zweiten Vilmergerkrieg ungiinstig
aus, %°

85 Beschlossen an der Tagsatzung in Baden am 13. Mirz 1677
und im Druck verbreitet.

86 Alfred Mantel: Der Abfall der kath. Linder vom eidg. De-
fensionale, in: Jahrb. f. Schweiz. Gesch., Bd. 38. — Ueber die Not-
wendigkeit des Zusammenhaltens schrieb ein Luzerner damals von
Rom aus: ,, Es wire hochste Notturf, daB-die ganze lobliche Eid-
gnoschaft einig wire, totum corpus zu beschiitzen in der alten und
teuren und unschezbaren lieben Freiheit, welches sonderlich be-
trachtet worden in dem in vilen Jabren zusamengearbeiteten De-



181

Fiinf Jahre nach dem Westfilischen Frieden fiihrte
die Wirtschaftskrise und das Streben, gegeniiber der er-
starkten Aristokratie die alten Volksrechte wiederherzu-
stellen, zum Entlebucher Aufstand und damit zum grofBlen
Bauernkrieg. Da die Entlebucher schon bei friiheren
Widerstinden gegen das Stadtregiment in den Lé&ndern,
besonders im benachbarten Obwalden, Hilfe gefunden
hatten, lag fiir Volk und Rite der Urschweiz die Ver-
suchung nahe, die Luzerner Bauernerhebung und ihre
nsLandsgemeinden’ nach dem Ersuchen der Entlebucher-
boten wenigstens dadurch zu unterstiitzen, daBl der stdd-
tischen Regierung die Hilfe verweigert wiirde. Aber die
Luzerner Obrigkeit konnte sich auf den Vierwaldstitter-
bund und das Stanser Verkommnis berufen. Auch die
Besorgnis der regierenden Schicht in den Lindern, sie
kénnte selbst durch eine allgemeine Volksbewegung in
ihrer — der Luzerner Aristokratie dhnlichen — Stellung
bedroht werden und namentlich die ureidgenéssischer
Tradition widersprechende Herrschaft in den gemeinen
und eigenen Untertanengebieten verlieren, erleichterte
eine gemeinsame Front der Regierungen gegen die
Bauern; nur Nidwalden hielt sich militarisch zuriick. Zu-
nichst beteiligten sich die vier andern Orte unter der
Fithrung des Urner Landeshauptmanns Seb. Peregrin
Zwyer an der Vermittlungsaktion, die mit dem Ruswiler
Spruch vom 18. Mirz 1653 endete. Als diese erfolglos
blieb, schickten die Urkantone auf die Mahnung Luzerns
hin die bundesgemifle militdrische Hilfe (5000 Mann);
Zwyer tibernahm nach dem Feldzugsplan der Tagsatzung
die Verteidigung der Stadt und schlug die Luzerner

fensionalwédsen. Dan wo difl nit unite et inviolabiliter geschicht, so
wird ein Teil nach dem anderen korrumpiert und von dem corpore
abgeschnitten werden usque ad perditionem corporis, davor uns der
liebe Gott behiiete.” (Ritter Plazid Meyer, pipstlicher Hauptmann,
an seinen Bruder, Propst Wilhelm, 13. Mirz 1688. H. Dommann: Bei-
trige zur Luzerner und Schweizer Geschichte des 17. Jahrh., in:
Gir. Bd. 88 tund sep.)



182

Bauern bei der Gisikonerbriicke. Der Stanser Schieds-
spruch der Vertreter von Uri, Schwyz, Unterwalden und
Zug widerrief am 7. Juni den Ruswiler Spruch, hob die
Bauernbiinde auf und verurteilte die Aufstindischen zur
Unterwerfung und Auslieferung ihrer Fiihrer, iiber die
dann das harte Strafgericht der neugefestigten Aristokra-
tie erging. Das Volk der Urschweiz hatte mit seinen Sym-
pathien auf der Seite der kimpfenden Standesgenossen
gestanden; dafiir zeugt die Weigerung von Unterwaldner-,
teilweise auch Schwyzertruppen, in Luzern gegen die
Bauern zu marschieren. 7

In diesem Kriege hatten smh Protestanten und Ka-
tholiken sowohl in der Bauernfront als auf der Seite der
Regierungen mit den gemeinsamen Standesinteressen und
Rechtsauffassungen zusammengeschlossen — freilich nicht
ohne gelegentliches Aufflackern des konfessionellen Mif3-
trauens, 8

Schon 1651 hatten sich die Glaubensparteien wegen
religioser Streitigkeiten im Thurgau kriegerisch gegen-
ibergestanden. Weiteren Stoff bot der wachsenden
Zwietracht das Streben der evangelischen Stiddte nach
staatsrechtlicher Vereinheitlichung des vielgestaltigen
Bundessystems. Nachdem sie unter sich wie mit den iibri-
gen protestantischen Orten und Zugewandten entspre-
chende Abmachungen getroffen hatten, beantragten sie

67 Theod. von Liebenau: Der Luzernische Bauernkrieg vom
Jahre 1653, in: Jahrb. f. Schweiz. Gesch. Bd. 18—20.

68 So schrieb der Propst Wilhelm Meyer zu Beromiinster sei-
aem Vater am 12. Mai 1€53: Die Entlebucher seien in Ziirich freund-
lich aufgenommen worden. ,Die Herren von Ziirich sollen ihren Un-
dertanen mehr geben als sie begehren. Die Berner wellen uch die
Unruw anfangen lassen, danethin mitsambt Zirich den GaruBl ma-
chen, dan Luzern ihnen ein Dorn im Auge. Wellen also schauen,
womoéglich mit eueren Undertanen in Friintlichkeit abmachen. Ist
besser, etwas am Zitlichen liden, als die Religion und entlich alles
verlieren...” (H. Dommann: Propst Wilh. Meyer und das Stift Be-
romiinster 1640—1674 in: Jahresbericht {iber die kant. hohern Lehr-
anstalten in Luzern, 1933/34, 1934/35.



183

der allgemeinen Tagsatzung, auch fiir den gesamteidge-
nossischen Bereich die verschiedenen Bundesvertriage in
einen einzigen Bundesbrief zusammenzufassen. Sie woll-
ten dabei auch die Anrufung der Heiligen in den alten
Vertrigen abschaffen und von den kath. Orten verlan-
gen, daBl sie ihre Biindnisse mit dem Bischof von Basel
und andern Fiirsten aufgeben. Der Ziircher Biirgermei-
ster Joh. Heinrich Waser arbeitete 1655 einen entspre-
chenden Entwurf aus. Aber die V Orte fiirchteten fiir ihre
Souverdnitdt und ihr glaubenspolitisches Uebergewicht
in den gemeinen Vogteien. In einer kath. Separatkonfe-
renz warnte sie der Nuntius Federico Borromeo vor der
Annahme einer Neuerung zum Schaden der Religion. Alle
inneren Orte verwarfen schlieBlich das Wasersche
Projekt und erneuerten ihre glaubenspolitische Ver-
bindung mit dem Bischof von Basel, wie schon 1651 das
Biindnis mit Savoyen; vor allem aber wurde nun mit einer
feierlichen Schwurzeremonie am 4. Okt. 1655 zu Luzern
der Goldene Bund, in den auch Katholisch-Glarus
eintrat, erneuert und unter das Patronat des hl. Karl Bor-
romdus gestellt. Mit der ablehnenden Antwort an die
protestantischen Orte: es geniige, die alten Biinde zu hal-
ten — ,,besser als es bei der letzten Unruhe geschehen”
—, war am 6rtlichen Selbstbehauptungswillen und an
dem mit ihm verbundenen, konfessionell bestimm-
ten inne rschweizerischen GemeinschaftsbewufStsein die
stirkere nationale Zusammenfassung gescheitert, Freilich
waren auch jetzt die V Orte in verschiedenen Fragen un-
ter sich uneinig. ,Luzern ist nit allein zu Altdorf iibel
angesehen, sonder in allen Orten verschreit”, stellte ein
Luzerner selbst fest. °° In den einzelnen Orten bekdmpi-
ten sich die Anhinger der franzdsischen und der habs-
burgischen Richtung in der AuBenpolitik heftig.

% Propst Wilh. Meyer an seinen. Vater, 18. 1654. Zum Streit
tiber das Wasersche Projekt vergl. Eidg. Absch. VI, Abt. I 242, 269,
- 282, 1752 ff., 1760 ff. (Wortlaut des Tagsatzungsentwurfs).



184

Als dann wegen der nach Ziirich geflohenen ,,Niko-
demiten” in Arth und wegen der Herausgabe ihres Be-
sitzes zwischen Schwyz und Ziirich ein scharfes Ringen
um Glaubensinteressen, den ,freien Zug' und 6rtliche
Souverédnititsrechte begann und rasch dem dritten
Religionskrieg zutrieb, machten sich in den V Or-
ten, besonders in Luzern, ein gewisses Zogern und die
Neigung zum Vermitteln geltend. Luzern wollte Schwyz
auf der fiinfértigen Konferenz vom 26. Dez. 1655 zur Un-
terwerfung unter einen eidgendssischen Schiedsspruch
veranlassen. An der gemeineidgenossischen Tagsatzung
aber lehnte die katholische Mehrheit — trotz der Ver-
mittlung des Luzerner Schultheilen Dulliker, des Urners
Peregrin Zwyer, des franzésischen Gesandten und an-
derer — mit Berufung auf die kantonale Souverénitit —
die schiedsgerichtliche Entscheidung ab und stellte sich
zur Behauptung ,,der wahren Religion, Souverianitit, Frei-
heit, Judicatur und Gerechtigkeit” wie einst im Alten
Ziirichkrieg auf die Seite von Schwyz. Am 6. Juni erdii-
nete Ziirich den Krieg. © Obschon ein Angriff der Ber-
ner auf die groBe offene Flanke Luzerns nahelag und ge-
gen sie ein Operationsheer aufmarschierte, konzentrier-
te sich der protestantische Kriegsplan auf den Korridor
der Freien Aemter, wo die V Orte durch die rasche Be-
setzung von Bremgarien, Mellingen und Baden die Ver-
bindung der Berner und Ziircher unterbrachen, wund auf
Rapperswil, den Vorposten der innern Orte am Ziirich-
see, der jedoch von Werdmiiller umsonst berannt wurde.
Am 24, Januar 1656 schon fiel die militdrische Entschei-

7 Vergl. die Kriegsargumente in den Flugschriften: , Manifest
oder Offenes AuBschreiben der wichtigen Vrsachen | welche die
Evangelischen Ort der Eydgnoschaft gendtthiget /| wider die von
Schwytz vnd ihre Anhinger offentlich zu feld zu zeuhen. Getruckt
zu Ziirich"” (1655); ferner: ,Wahrhafte vnd griindtliche Widerldgung
deB in Ziirich den 6. Tag Jenner Newen Kalenders 1656 gedruckten
Manifests...” und ,Contra Manifest oder Oeffentlicher Gegen-
bericht..."”



185
dung bei Vilmergen zugunsten der Katholiken —
durch den forschen Offensivgeist des Luzerners Christoph
Piyiter, der die doppelt so starken, aber fehlerhait ge-
fiihrten Berner Truppen {iberrumpeln und schlagen konn-
te. Im kath. Heere wirkte aus dem innerschweizerischen
- GemeinschaftsbewuBltsein heraus ,eine Uebereinstim-
mung des Willens, die auch den letzten Mann erfal3t
hatte’. ™

Am 7. Miarz wurde in Baden der 3. Landfriede
geschlossen. Er bestitigte die kantonale Souverénitat und
damit die bisherige Stellung der kath. Orte, lieB aber
zahlreiche Streitpunkte, namentlich in den gemeinen Vog-
teien, unentschieden. Das war die verdeckte Glut, die
schon in den nichsten Jahren einen neuen Kriegsbrand
befiirchten lieB und wiederholte Riistungen veranlafBte,
bis 56 Jahre spater am gleichen Schlachtort die Entschei-
dung gegen die V Orte fiel.

Zur Schwichung der nochmals gesicherten Stellung
trug unmittelbar nach dem ersten Vilmergerkrieg ein
leidenschaftlicher Streit unter den V Orten selbst bei.
Der Urner Landammann, General Seb. Peregrin
Zwyer, dem Luzern nach dem Sieg iiber die Bauern
das Ehrenbiirgerrecht geschenkt hatte, wurde wegen
seiner Vermittlungsversuche vor dem Vilmergerkrieg,
wegen seiner Bezichungen zu protestantischen Eidgenos-
sen und zu den habsburgischen Héfen von der franzosi-
schen Partei heftig befehdet. Schwyz, der demokratische
Rivale Uris, trat zuerst gegen ihn auf, dann auch Luzern,
Unterwalden und Zug. Die Gegner Zwyers setzten 1658
in Luzern das Todesurteil gegen ihn durch; in Schwyz
wurde sein Bild verbrannt. Zwyer verteidigte sich durch
Flugschriften (,,Bellum civile Helveticum ...” und andere).
In dem jahrelangen Streite verfeindeten sich die vier Orte

1 Arnold Keller: Die erste Schlacht von Vilmergen, in: Argo-
via, Bd. 23. — Ludwig Suter: Die von Hospenthal, in: Gir. Bd 95
und separat,



186

bis zum Tode Zwyers (1661) so mit Uri, dal auBlenstehende
katholische Staatsminner groBten Schaden fiir die ge-
meinschaftliche Glaubenspolitik betfiirchteten. 7

Trotz der Erneuerung der franzésischen Allianz (1663)
durch die protestantischen und katholischen Orte und
trotz der gemeinsamen Abwehr gegeniiber der franzo-
sischen Vormacht trieben ja die konfessionellen Gegen-
sitze immer wieder zu Krisen und schliefllich zur eid-
genossischen Wendung von 1712, Ende 1695 schon ver-
einbarten die katholischen Orte wegen neuer Reibereien
in den gemeinen Herrschaften gemeinsame Kriegsriistun-
gen und erneuerten das Biindnis mit dem Bischoi von
Basel, im folgenden Jahre auch mit dem Wallis. Zu Be-
ginn des 18. Jahrhunderts begiinstigte dann die politische
Situation Europas das Streben der Protestanten nach
Revision des 2. und 3. Landfriedens. Im Spanischen Erb-
folgekrieg brach das konfessionelle Biindnissystem und
damit die Riickendeckung der kathol. Orte zusammen.
Die frithere katholische Vormacht Habsburg-Spanien, in
der die V Orte iiber die Lombardei starken Riickhalt hat-
ten, verschwand durch den Tod des letzten spanischen
Habsburgers. Das 6sterreichische Habsburgerhaus aber
verband sich gegen die Uebermacht Ludwigs XIV. mit
den protestantischen Seemichten England und Holland.
Diese neue internationale Lage, das Ueberwiegen dyna-
stischer und nationaler Machtiragen iiber die bisher im
Vordergrund stehende religiose und die gleichzeitige in-
nere Lockerung der religiés-politischen Gemeinschaft in
der Innerschweiz ermunterten die protestantischen Orte

2 So schrieb der Freiburger Simon Petermann Meyer nach
Luzern: Es sei wohl zu erkennen, ,daBl die Sachen zu Extremiteten
kommen wollen und under zwospinnigen katholischen Parteien die
dritte leichtlich uberhandnehmen mdchte, auch frembde Fiirsten
und Herrn nit darbei feiren werden...” (Dommann a.a. 0. S.-A.
S. 75 #f) — Th. von Liebenau: Oberst Zwyers Sturz, in: Anzeiger
f. Schweiz. Gesch. 1885, Ed. Wymann in: 22. Hist. Neujahrsblatt
ven Uri 1916,



187

zum entscheidenden Schlag gegen die Sieger von Kappel
und Vilmergen.

Noch wihrend des europédischen Ripgens brach der
zweite Vilmergerkrieg aus. Seine nichste Ur-
sache lag im Toggenburgerstreit. Als der Luzerner Schuh-
macherssohn Abt Leodegar Biirgisser nach besserer Ver-
~ bindung mit den V Orten strebte und dafiir die protestan-
tischen Wattwiler zum StraBenbau am Ricken zwingen
wollte, erhielten die Toggenburger anfinglich auch die
Unterstiitzung des Schirmortes Schwyz. Durch die Einmi-
schung Berns und Ziirichs aber schob sich das konfessionel-
le Moment in den Vordergrund. Daher traten die Schwyzer
auf die Seite des hilfesuchenden Abtes und richteten den
toggenburgerfreundlichen Landvogt Jos. Anton Stadler
hin. Fiir die V Orte war die Stellung am Ricken wegen
der Verbindung mit den ostschweizerischen Verbiindeten
und dem Reich wichtig, fiir Schwyz besonders — wie
frither — eine Sicherung gegeniiber allfdlligen Wirt-
schaftsblockaden. 7*

So standen sich die protestantischen und die inner-
schweizerischen Orte wieder kriegerisch gegeniiber. Schon
1708 besprachen die geheimen Kriegsrite der V Orte in
Weggis und Luzern gemeinsame militirische Malnahmen.™
Luzern und unter seiner Einwirkung auch Zug hielten mit
der Parteinahme freilich lange zuriick. Die Kriegsgegner

7 Vergl. iiber die wirtschaftliche Lage: Gagliardi II
(1920) S. 156 ff.; R. Feller in: Nabholz, von Muralt, Feller, Bonjour:
Geschichte der Schweiz II, S. 115 ,In der Urproduktion, in Handel,
Gewerbe und den Anfingen der Industrie sah sich die abgeschlos-
sene kath, Innerschweiz den wirtschaftlichen Angriffen der Prote-
stanten ausgesetzt... Auch deren gréBere Finanzkraft begann sich
geltend zu machen: in den gemeinen Vogteien fingen sie an, die
Giiter einfach aufzukaufen, trotz aller Proteste der Altglaubigen...”
(Gagliardi).

7 Alfred Mantel: Ueber die Veranlassung des Zwéolfer- oder
2. Vilmergerkrieges, in: Schweizer Studien zur Geschichtswissen-
schaft Bd. 1, S. 53¢ #.



188

— besonders die franzésischen Parteiginger — striubten
sich gegen das Drédngen von Schwyz. In ihrem Sinne und
in einer neuer politischen Haltung charakterisiert der
Luzerner Chronist dieses Krieges, Ratsherr Franz Josef
Meyer von Schauensee, den folgenschweren politischen
Zwiespalt zwischen dem aristokratischen Vorort Luzern
und den Landsgemeindedemokratien so: ,,Auch hier blieb .
es beim alten Liede: Luzern, gehe du voran! Und auch
hier trésteten sich die Linder und besonders Schwyz mit
dem Spriichlein: Gewinnt Luzern, so gewinnen die Lin-
der; verliert Luzern, so verliert nur Luzern... Die be-
nachbarten vier Orte Uri, Schwyz, Unterwalden und Zug
...wissen, daBl Luzerns Erhaltung die ihrige ist. Damit
also dieser Stand von ihnen abhingig bleibe, handeln sie
demselben gegeniiber immer vereint, versammeln sich zu-
erst an der Treib oder in Brunnen zu gemeinschaftlicher
Beratung, und dem, was sie so beschlossen haben, muf}
dann Luzern sich fiiden und kann ihm nicht ausweichen,
weil sie gewdhnlich aus allen Dingen ein Religionsgeschaft
machen und — von ihnen zu Hilfe gerufen — der franzs-
sische Gesandte, die Nuntiatur und die Parteigdnger die-
ser beiden letztern sich auch darein mischen, umtreiben
und befehlen, Will die Regierung von Luzern sich be-
schweren und herauswinden, so werden noch obendrein
die Kapuziner und andere geistliche und weltliche Helfer
ins Feld gestellt, welche dem Landvolke von Luzern den
katholischen Glauben predigen, es aufwiegeln und auf-
rithrerisch machen und dadurch die Oberkeit zwingen
miissen, wider ihren Willen und oft wider Recht und Ver-
nunft Beschliisse zu fassen, die der Stand Luzern nicht
selten mit seinem groBten Schaden, die leichtglaubigen

und verfilhrten Untertanen aber gewdhnlich mit ihrem
Leben gebiiBt haben...” 7

% Geschichte der Schweiz. Eidgenossenschaft vom Jahre 1707
bis 1712. Urkundlich dargestellt von Franz Jos. Meyer von Schauen-
see”, in: Balthasars , Helvetia”, Bd. 3, Aarau 1827.




189

Die Folgen dieser politischen Spannung und Schwé-
chung in der innerschweizerischen Gemeinschaft zeigten
sich ‘beim Ausbruch des vierten Religionskrieges rasch.
Zwar hatte Luzern angesichts der Erregung im Landvolke,
wo wieder urschweizerische Einfliisse wirkten, seit 1711
die Kriegsvorbereitungen ernsthafter betrieben. Als sich
aber im folgenden April die Toggenburger gegen den Abt
erhoben und die Ziircher ihnen zu Hilfe zogen, suchte der
Luzerner Rat den Kriegsausbruch immer noch zu verhin-
dern. Er sicherte dem mahnenden Schwyz ein kleines
Hiliskontingent zu, erméglichte den durch die faktische
Wirtschaftsblockade bedringten Lindern Fruchtankiufe?
und wiinschte im {ibrigen eine vertrauliche Beratung der
V Orte in Brunnen. Schwyz aber beschlol den Krieg
und ersuchte die anderen Orte um raschen Aufbruch.
Zogernd rief nun Luzern seine gesamte Kriegsmacht unter
die Fahnen und stellte sie an die Bernergrenze und ins
Freiamt. ,,Gar bald zeigte sich” — so berichtet der Ge-
neralproviantmeister Franz Jos. Meyer — ,,Mangel an
Lebensmitteln in den demokratischen Kantonen, Zwie-
tracht unter den Befehlshabern und Lauheit und Zuriick-
‘haltung in mehreren kath. Orten, von denen kriftige Hilfe
zugesichert war."” Den Operationen des fiinfértigen Aui-
marsches fehlte diesmal die Entschlossenheit und Plan-
méaBigkeit, weil es keinen Oberbefehl gab. Zwar wurden
wiederum die ReuBiiberginge besetzt. Die Niederlage im
Gefecht bei Mellingen und die ,,Staudenschlacht” bei

76 Gagliardi III (1920), S. 162: ,Die inneren Orte erschienen,
der Verschlechterung ihrer wirtschaftlichen Lage entsprechend, von
Anfang an in der Verteidigung; ja, es 1aBt sich nicht verkennen, da83
die Gegner, im BewuBtsein ihrer materiellen Ueberlegenheit, auch
ein widerrechtliches Vorgehen nicht scheuten. Sie gingen dem Krieg
mit dem festen Vorsatz entgegen, ihre 6konomische Ueberlegenheit
diesmal durch eine Verschleppungstaktik auszuspielen... Es ist
ein langsames, sicheres Erwiirgen, das umso griindlicher wirkte,
weil die militirischen und wirtschaftlichen Vorbereitungen der fiinf
Orte diesmal stark im Riickstand geblieben waren..."”




190

Bremgarten, die Eroberung Badens durch die protestan-
tischen Truppen, die Bedrohung des Zugerlandes durch
die Ziircher und der Anmarsch der Berner gegen das
obere Freiamt veranlafiten aber die V Orte schon im Juni
zu Friedensverhandlungen. Luzern instruierte fiir weit-
gehende Zugestdndnisse. Es sprach sich mit Uri an der
fiinfértigen Konferenz zu Buonas (17. Juni) fiir den un-
glinstigen Frieden aus; dann kapitulierten beide Orte.
Damit waren aber der Klerus und das ohnehin unzufriedene
Landvolk nicht einverstanden. Schon vor dem Friedens-
schluB hatte der Nuntius Carracioli von Altdorf aus die
Geistlichen des Vierwaldstitterkapitels nach Treib be-
rufen, und Papst Klemens XI. ermahnte den Luzerner Rat
mit Hilfsversprechen zum Durchhalten. Dieser aber ver-
bot dem Klerus jede kriegerische Beeinflussung des Vol-
kes. Als dann die Landsgemeinden von Schwyz, Unter-
walden und Zug den Frieden verwarfen, empérte sich
unter ihrem und geistlichem EinfluB das Luzerner Land-
volk. Abgeordnete der kriegerischen Orte suchten in-
dessen umsonst, Rite und Hundert in Luzern umzustim-
men; man milltraute ihnen hier, sie méchten ,,den schon
langst ausgesonnenen Plan, Luzern in ein landsgemeinde-
demokratisches Regiment umzuindern, nach und nach ins
Werk setzen™ (F.J. Meyer). Durch den erfolglosen Hand-
streich, den eine Nidwaldnertruppe unter Hauptmann Rit-
ter Ackermann gegen die Stadt unternahm, wurde dieses
Mifltrauen nicht vermindert. Am 19. Juli erging im ganzen
Luzernbiet der Landsturm. Die Aufstindischen wahlten
bauerliche Fithrer und vereinigten sich mit den Schwyzern
und Unterwaldnern. So muflte die Regierung wenigstens
fiir eine militarisch geschulte Fiihrung der ausziehenden
Massen sorgen. Als das neue kath. Heer nun ins Freiamt
zog, herrschte Zuchtlosigkeit und Milltrauen gegen die
aristokratischen Fiihrer. Diese militarische Schwachung
trug zur Niederlage im verlustreichen Kampf bei Vil-
mergen am 25. Juli bei ‘



191

Der Krieg war nun endgiiltig¢ entschieden; am 11.
August kam der 4. Landfriede zustande.”” Die kath. Orte,
welche die Vorherrschaft in der Eidgenossenschaft ver-
loren, muBlten die Friedensurkunde von 1531 herausgeben,
die Grafschaft Baden und die untern Freidmter mit Brem-
garten und Mellingen — also den untern ReuBlkorridor —
an Ziirich und Bern abtreten, ebenso die Talsperren Rap-
perswil und Hurden preisgeben, indes Bern die Mitherr-
schaft in den gemeinen Vogteien Thurgau, Rheintal, Sar-
gans und im obern Freiamt iibernahm. Damit wurde der
protestantische Einfluf} in den gemeinen Herrschaiten er-
heblich verstirkt. Unter den Orten wie in den gemeinen
Vogteien herrschte fortan das Prinzip der rechtlichen
Paritat. Die eidgendssische Entwicklung war in
neue Bahnen gelenkt, welche auch das opolitische
GemeinschaftsbewuBtsein der Innerschweiz wesentlich
schwichten. ,Das Unrecht von 1712 fithrte zu keiner
Krise mehr, sondern zu einer tddlichen Erkiltung, die
den alternden Bund auszehrte” (R. Feller).

In der Erbitterung iiber die Verdringung aus der bis-
herigen Vormachtstellung versammelten sich zahlreiche
Vertreter der drei Urkantone am 23. Juni 1713 auf dem
Riitli und beschworen den Dreilinderbund, im glei-
chen Jahre alle kath. Orte den Borroméischen Bund. Am
9. Mai 1715 folgte die feierliche Biindniserneuerung mit
dem Gesandten Frankreichs in Solothurn. In einem ge-
heimen ,Reversbrief”, der in einer Blechschachtel vet-
schlossen wurde, versprach Du Luc gegen Gewdhrung
freien Durchzugs usw. die Hilfe seines Kbonigs zur ,,Wie-
derherstellung der Katholizitat”, d. h. zur vollen Riick-
gewinnung der verlorenen Gebiete. ™ Abgesehen davon,
daf} der franzésische Gesandte nicht mit geniigender Voll-
macht handelte, waren durch die internationale Lage und
die absolutistische Machtpolitik Frankreichs katholische

7 Wortlaut im Eidg. Absch. VI, Abt. 1I, S. 2330 fi.
s Fidg. Absch, VII, Abt. 7, 77 #., 1379 f.




192

Restaurationsversuche aussichtslos geworden. ,Es gab
kein positives Prinzip mehr in der groBen Politik; mog-
lichste Erhaltung des materiellen Gleichgewichts der
groflern Méachte war nun das Problem, das die Staats-
médnner um den Preis aller Grundsitze zu l6sen suchten.
Am meisten litten unter dieser Veridnderung die kleineren
katholischen Staaten, fiir deren Sicherheit die Garantie
wegfiel, welche in einer einheitlichen katholischen Politik
ihrer michtigen Glaubensgenossen gelegen hatte” (Ph.
A. Segesser). ,

Die Minderung des katholischen Einflusses in der
Eidgenossenschaft hatte auch einen inneren Grund in
der weiteren Schwachung des — auch frither nicht
durchwegs geschlossenen— innerschweizerischen
GemeinschaftsbewuBBtseins: Seit dem Ende
des 17. Jahrhunderts ist in den V Orten, besonders im
Patriziat Luzerns der EinfluB neuer Ideen immer
deutlicher erkennbar. 7° '

Der konfessionellen Kémpfe zweier Jahrhunderte
“{iberdriissig, wandten sich, zunichst im kath. Vorort, fiih-
rende Staatsminner nach der Niederlage von Vilmergen
einer mehr national gerichteten Laienkultur und -politik
zu und suchten die Sicherung des aristokratischen Staats-
absolutismus gegeniiber der von den Urkantonen immer
wieder ermunterten demokratischen Tradition des Land-
“volkes in der engeren Zusammenarbeit mit den fiihrenden
Schichten der protestantischen Stddte; damit trat der
konfessionelle Gegensatz in der Regierungspolitik mehr
und mehr in den Hintergrund. #° Gegeniiber der traditio-
nellen Glaubenspolitik bedeutete schon die Tatsache eine

" Zitate aus jansenistischen und gallikanischen Schriften stehen
schon zu Beginn des 18, Jahrhunderts in den Luzerner Streitschriften
zum Udligenswiler Handel, so in ,Lucerna lucens” (verfalit vom
Ziircher Naturforscher J.J. Scheuchzér unter Mitarbeit der Luzerner
Dr. Moritz Ant. Kappeler und Ant. Leodegar Keller).

8 Ph, A. Segesser: Rechtsgeschichte der Stadt und Republik
Luzern Bd. 3, S. 50 ff. — Vergl. auch den Vorwurf hiretischer Ten-



193

Wandlung, daBl Luzern am Ende des 17. Jahrhunderts das
bernische Untertanengebiet der Waadt in eidgendssischen
Schirm nahm und dafiir die Zusicherung ,getreuen Aui-
sehens”” von Bern und Ziirich erhielt. Verschiedene An-
stinde mit der kirchlichen Obrigkeit, besonders im Udli-
genswiler Handel (1725—1735), in Jurisdiktions- und Be-
steuerungsfragen, liegen zwar teilweise auf der Linie der
staatskirchlichen Tradition Luzerns; sie erhielten aber
ihre Schirfe durch die neue geistige Haltung, welche
die gewohnheitsrechtlichen Anspriiche mit der gallikani-
schen Strémung jener Zeit, dann mit den Tendenzen der
Aufkldarung verband, besonders in Jos. Ant. Felix Balt-
hasars Schrift ,De Helvetiorum iuribus circa sacra”
(1768), in den von Aufklirungsfreunden verbreiteten , Re-
flexionen eines Schweizers iiber die Frage: ob es der cath.
EidgnoBschaft nicht zutriglich wire, die regularen Orden
ganzlich aufzuheben oder wenigstens einzuschridnken?”
und in der wahrscheinlich von Ratsherr Rud. Valentin
Meyer verfafiten ,,Widerlegung der Reflexionen...” Der
weltanschauliche Kampf um die Tendenz dieser Schriften
verband sich in Luzern mit dem jahrelangen Familien-
und Parteistreit der Schumacher und Meyer, in dem sich
das patrizische Regime gegeniiber der Biirgerschaft durch
das Statut von 1773 obligarchisch abschlof. 8!

Wie der Vorort Luzern durch die Spaltung der regie-
renden Schicht geschwicht war, so verrieten auch die
leidenschaftlichen Parteikimpfe der Harten und Linden

denzen aus dem Landvolk zur Zeit des 2. Vilmergerkrieges in der
Chronik F. J. Meyers (Balthasars ,Helvetia” I, 113 ff)

81 Gegen Valentin Meyer, den die einen den ,Géttlichen”, die
andern ,Ketzer” nannten, wurden ,Klagelieder” verbreitet. Eines
schliet mit der Strophe: ,Drum, Lucern, sei nur getrdstet. | Achte
disen Schwermer nit. / Gott, der dich zu teur erléset, / lasset dich
verderben nit. /| Er hat dich schon lang erneret /| mit der Speis der
Glaubenslehr. /| Drum sei er darfiir geehret /| und gepriesen mechr
und mehr.” (Briefwechsel J. A. F. Balthasar, Bd. 11, Biirgerbibl
Luzern.)

Geschichtsfreund Bd. XCVI 13



194

in Zug (Schumacherhandel 1725—1736, auch der Pensio-
nen- und Salzstreit von 1768), in Schwyz (Reding-Piyi
1736—1765), in Nidwalden (Kampf zwischen den , Her-
ren” und der Landsgemeinde 1713/14) und Unruhen in
den Untertanengebieten (Aufstand der Livinentaler gegen
Uri, 1755) innere Miflstinde und Spannungen, Gegen-
sitze der AulBlenpolitik und der materiellen Interessen,
teilweise auch geistige Umstellung.

Diese geistige Wandlung unter dem Einflu8
der franzésischen Aufklarung wirkte sich, besonders im
kath. Vorort, als Abkehr von der bisherigen Glaubens-
politik und von der darauf begriindeten engern Gemein-
schaft der Innerschweiz, als Hinwendung zum national-
politischen Denken und zum nationalstaatlichen Reform-
streben auigeklart-protestantischer Kreise aus. 82

Der Vorstol gegen die im Volk verwurzelte tradi-
tionelle Glaubenspolitik und die Neuorientierung waren
nach der groen Niederlage von Vilmergen auch realpo-
litisch zu begriinden. Zwar empfand man auch in den
aufgeklarten Kreisen den Verlust der gemeinen Herr-
schaften, und noch in der zweiten Hilfte des Jahrhun-
derts erstrebten die kath. Orte eine friedliche ,,Restau-
ration”’; manche erwarteten dafiir immer noch die Hilfe
Frankreichs. 83 Aber die Forderung einer Revision des

82 Hans Dommann: Die politischen Auswirkungen der Aui-
klirung in Luzern; Die nationalpolitische Haltung der Luzerner Auf-
klirung im 18. Jahrh., in: Innerschweiz. Jahrbuch f. Heimatkunde,
Bd. 2 1937 und 6 1941, — Karl Schwarber: NationalbewuBtsein
und Nationalstaatsgedanke der Schweiz von 1700 bis 1789 (Ma-
schinenschrift, Basel 1922).

88  Wie bedaurlich und ldcherlich zugleich ist nicht unser Zu-
stand! Wir miissen unsere Bundesiriichten wie Tantaler erwarten,
darum bitten, betten und, wenn sie erfiillet werden, als die groB-
miitigste Gnade ansehen, da wir sie doch nach dem Natur- und
Vélkerrecht mit zu fordern berechtigt sind”, schrieb J. A. Felix
Balthasar seinem Basler Freund Isaak Iselin, der wie andere aui-
geklirte Protestanten Verstindnis fiir die Restitutionsforderung der
Katholiken hatte.



195

4, Landfriedens é¢inerseits, der ,;Trucklibund” andrerseits
waren nun doch kein dauerndes und entscheidendes Hin-
dernis mehr fiir eine stirkere eidgendssische Zusammenar-
beit. Das zeigte sich auch darin, dafl die katholische Kon-
ferenz unter der Fithrung Luzerns auf der Tagsatzung von
1775 den evangelischen Stinden die gemeinsame Erneue-
rung des franzosischen Biindnisses beantragte und zwei
Jahre spiter erreichte; nur Uri erinnerte bei dieser Ge-
legenheit an die alte Restitutionsforderung. Auch in den
Linderkantonen gab es Vertreter einer riickhaltloseren
eidgendssischen Zusammenarbeit unter Zuriickstellung
der Glaubensfrage. So wiinschte der Schwyzer Landes-
sickelmeister Joh. Jos. Hedlinger, ,,daB die ungleich glau-
benden Schweizer bloB verschieden in der Kleidung, im
Gemiit aber einig wiren... Die Eidgenossen sind, un-
angesehen der ungleichen Religion, dennoch Kinder der
gleichen Mutter der schweizerischen Freiheit.” 8+

Die Ménner solcher Gesinnung erstrebten eine na -
tionale Politik auf Grund des Toleranzgedan-
kens. Dieser war bei den einen christlich, bei den an-
dern mehr vom religiésen Indifferentismus her bestimmt.
Die 4l1teren Aufgeklarten betonten noch ihre katho-
lische Ueberzeugung und ihre Achtung vor der kirchli-
chen Autoritat. So erklirte Felix Balthasar in seiner
kirchlich indizierten Schrift ,,De Helvetorium iuribus cir-
ca sacra’: ,,Sollte ich wider meinen Willen etwas an-
gebracht haben, das anstoBig sein konnte, so unterwerfe
ich es ganz willig dem Staat und der Kirche, welche ich
hochstens verehre und beiden vollkommen beigetan zu
sein mich bekenne.” Der gleiche nationalpolitische
Schriftsteller und Staatsmann schrieb aber auch im Sinne
der biirgerlichen Toleranz an einen Basler Freund:
wIrachten Sie, bei Thren Religionsgenossen die Vorurteile

8 An J. A, Felix Balthasar, 4. August 1760 (Dommann a.a. O,
Bd. 6, S. 26). .



196

wider uns Catholische zu verbannen, gleich wie ich es
bei den meinigen tun werde. Wir sind ja alle gleiche Eid-
genossen und haben nur ein Vaterland.” — Gegen das
Jahrhundertende jedoch wandte sich eine jiingere Grup-
pe der Aufgeklirten entschieden der rationalistischen
und deistischen Denkweise der franzésischen Aufklirung
zu. So schrieb der junge Ratsherr und spitere helvetische
Justizminister Franz Bernhard Meyer von Schauensee
seinem Bruder in der franzdsischen Italienarmee wegen
des Papsttums: ,Reiflt die Pagode nieder, um einem
leichtglaubigen Volke zu zeigen, daBl sie nur von Gips
ist!” Und in einer freimaurerischen Betrachtung fragte er
skeptisch: ,,Die Religion ..., war sie nicht ein Betrug, das
Werk der Politik und als solche eine Liige...? Was hat
sie getan fiir die Menschen, wenn nicht sie verdummt,
blind fanatisiert, an duBlere Zeichen gebunden...?" ®°
Aeltere und jiingere Aufgeklirte in den V Orten aber
waren darin einig, dal man angesichts des eidgendssi-

schen Verfalls — aus der bisherigen konfessionellen Ab-
schlieBung des innerschweizerischen Gemeinschaftsbe-
wulltseins heraus — in eine stirkere nationale Gemein-

schaft verstoBen miisse. In diesem Sinne schrieb der Luzer-
ner Stadtphysikus Dr. M. A, Kappeler: ,,Was soll ich iiber
die Zerriittung unseres eidgendssischen Wesens und be-
vorstehende Gefahr gidnzlicher Dissolution sagen? Ich se-
he kein einziges Mittel, welches helfen koénnte, als erst-
lichen: eine briiderliche Uebertragung und Nachsehen von

Seiten beider Religionsgenossen, welches ja. .. die christ-
liche Liebe erfordert, sonderlich bei Eidgenossen, die mit-
einander verbunden..., das andere Mittzl: alle Particu-

larallianzen mit &ufleren Fiirsten general zu machen.. .,
nichts ausdingend, als uns Eidgenossen sammentlich in -
unserm esse zu erhalten, und endlich tertio: die Eidgenos-

8 Hans Dommann: F. B. Meyer von Schauensee, Gir., Bd. 80
und 81 und sep.



197

senschaft nach dem westphilischen Frieden herzustel-
len., ' 86

Von Luzern aus, das jetzt seine Vermittlerstellung
zwischen der &uflern und der Urschweiz am stirksten
zur Geltung brachte, ging auch die Anregung zu engerer
personlicher Fiihlungnahme der Staatsminner und Gebil-
deten in der protestantischen und katholischen Schweiz.
1744 schrieb der Ratsherr Franz Urs Balthasar eidge-
nossische Reformgedanken in fiinf Aufsitzen
nieder., Sie wurden zunichst unter Freunden der kath.
Orte — wo sie wenig Anklang fanden, *” dann durch den
Sohn unter fithrenden Protestanten handschriftlich ver-
breitet. In einer dieser Betrachtungen mahnt Balthasar:
wEsl werde beschrinkt ohnzeitiger Religionseifer, les] be-
schehe Einhalt der schiddlichen Begierde einer Oberherr-
schaft zwischen gemeinsamb Verbiindeten! Lege man
Hand an zur Verbesserung eingeschlichener auslindischer
Diensten! Stoe man den Riegel dem Eigennutz der Par-
ticularen ... Sueche man bei der Quellen den Ursprung
unseres Ohnheils, Trennung und Zweispalts!...” Einer
der Aufsitze erschien 1758 anonym im Druck, unter dem
Titel: ,,Patriotische Tridume eines Eydgnossen von einem
Mittel, die veraltete EydgnoBschaft wieder zu ver-
jiingeren.” ,,Man kann ja fast mit Hinden fithlen, daB} wir
dem Ende unserer Freiheit und dem vélligen Verfall ganz
nahe sind...”, klagt diese Schrift, sie kritisiert besonders
den Mangel eines gesamtschweizerischen Staatsgetfiihls,

- 8 An J. A. Felix Balthasar, 12. September 1763

8 Aus Schwyz schrieb Hptm.v. Reding von Biberegg am 18. Nov.
1758: ,,Wie kommt es doch, daB mein hochgeachter Freund mir nur
keine Meldung getan von den unvergleichlichen Patriotischen Trau-
men...? Wann [sie] Ihnen wie mir gefallen, so seind sie recht gut,
scharfsinnig, wohlbegriindt und geistreich. Wenn nur der Titul: die
Religion, bescheidenlicher und nach unseren heiligen Glaubensséitzen
gegeben wire!...” Landammann Felix Leonz Kaiser in Stans an
F. Balthasar: ,Die Concepten sind vortrifflich und auf wahr eid-
gnéssische Absichten gerichtet...” :



198

das religiose Militrauen, die Absonderung der Orte, die
Schattenseiten des Solddienstes und der Pensionen und
der eigenniitzigen Auflenpolitik.

Solche Mingel hatten iibrigens schon Luzerner Staats-
manner des 17. Jahrhunderts erkannt und bekampft. Balthasar
wird das Schriftchen gekannt haben, das im Jahr des 1. Vil-
mergerkrieges Ludwig Plyffer von Altishofen herausgab: ,Der
Alte EydtgnoB Oder Widerlebende Wilhelmb Thell wider den
Griwel der Verwiistung Hochléblicher EydtgnoBschaft...."”
Auch dieser Verfasser hatte politische, sittliche und kulturelle
MiBstinde geriigt und ua. geschrieben: ,,Die Stein (Euere Berg)
sollen Zeugen sein Euerer Biindnussen, und Gott soll gleich-
samb oben drauf sitzen und darein sehen, wann Ihr sollten
voneinander kommen, Euch scheiden und trennen. Bedenkts
wol, ehe Ihr undereinander Uneinigkeit und Zwispalt anhe-
bet...! Freundschaft und BiindnuB}, sonderlich mit Nachbau-
ren, ... stehet einer Republik nicht ubel an: ja, wann man
solche ohne Nachteil und Schaden ihrer eigenen Satzungen und
Polizei haben und erhalten kan. Aber die Freiheit umb Gelt,
Ehren und Amter zu verkaufen, das Herz mehr an die [aus-
landischen] Bundsgnossen als an den [eidg.] Bund henken, an-
derer Sack biesen [flicken] und die seinen von Miusen fressen
lassen, die Sitten und Trachten mehr auf Auslindisch als Eid-
gnossisch richten, dienen, wo man Herr kan sein etc., sind Sa-
chen, die mehr einem Griuel der Verwiistung als Aufnung
eines Stands [Staates] gleichsehen... Wann Ihr je laut Biind-
und Uberkomnus Euer Hilf frembden Herren zuzuschicken er-
sucht werden, so erwoget die Sachen eigentlich und wol, was
der Potentat fiir ein Krieg vorhat, ob er von anderen Fiirsten
wider Recht in seinem Land angriffen worden etc. Dann Eurer
Vorfahren 18blicher Gebrauch war, jedem Fiirsten, mit denen
sie verbunden, sein Recht, Land und Leut helfen schiiizen und
defendieren , .., und nicht — wie leider diser Zeit geschehen,
einer disem, ein anderer seinem Gegenteil zugezogen, daf
dann geschehen (welches ein Griauel zu hoéren), Vater wider
Sohn, Bruder wider Bruder, ja ein EidgnoB wider den andern
fechten miissen... Die Lieb des Né&chsten ist ziemblich bei
Euch erkaltet. Obschon dem Stand nach ein Unterschied der
Personen, soll doch der Menschen halber kein Unterschied



199

sein; dann der Undertan [ist] so wol ein Eidgnofl als der, so
liber ihne gesetzt ., .” 88 :

In seinen ,Patriotischen Triumen' sah nun -Franz
Urs Balthasar ein Hauptmittel zur Anndherung der schwei-
zerischen Staatsminner beider Konfessionen, zur Erneue-
rung der alteidgendssischen Tugenden und zur Verjiin-
gung der Schweiz auf aristokratischer Grundlage
in der ,gemeinsamen Auferziehung” der kiinftigen Re-
genten. Er schlug dafiir die Errichtung eines eidgendssi-
schen Seminars, einer ,Pflanzschule” vor, wo aus jedem
Kanton ungefihr zehn Jiinglinge in den vaterldndischen
Dingen unterrichtet, zu staatsminnischer Tiichtigkeit und
nationaler Gesinnung erzogen werden sollten. Diese Ge-
danken und Vorschlige fanden in der protestantischen
Schweiz lebhafte Zustimmung; ebenso Balthasars ,Letzte
Wiinsche eines helvetischen Patrioten”, die er an die
Helvetische Gesellschaft richtete.

Wenn nun auch das vorgeschlagene eidgenéssische
Institut nicht zustandekam, so hat doch der Wunsch eines
stirkeren personlichen Kontaktes und Verstehens zwi-
schen den fiihrenden Eidgenossen beider Konfessionen
durch Urs Balthasars ,Patriotische Triume” und durch
die direkte Anregung seines Sohnes Felix mit der Griin-
dung jener Gesellschaft eine teilweise Verwirklichung
gefunden. Der junge Jos. Ant. Felix Balthasar hatte zu-
nichst im ,,Sendschreiben an einen Franzosen” zur Her-
ausgabe eines gréBeren geschichtlichen Werkes {iber die
geistige Schweiz die Griindung einer Gesellschaft von Va-

88 Zur gleichen Zeit (12. Mirz 1657) schrieb ein anderer Lu-
zerner, Ritter Plazid Meyer, in einem Privatbrief: ,,Mich gedunket...,
daB unser Stand wider anfange abnemmen, wo er den Ursprung
gehabt, und wird sicherlich nit anderst sein kénnen, so die cato-
lischen Ort und ganzer Stand [die Eidgenossenschaft] nit besser zu-
samenhalten... [Es] ist wol zu obachten, daB auch die Religion
nit hindern soll, daB man in gemeinen Standsachen mit frombden
Fiirsten und Potentaten die Hind zusammen habe, daBl der Ring nit
brochen werde..."”



200

terlandsfreunden gewiinscht und damit bereits in der Er-
forschung und Darstellung der Geschichte eine Gemein-
schaftsaufgabe gesehen, deren Losung im 19. Jahrhundert
durch die Griindung der Allg. Geschichtforschenden Ge-
sellschaft und im innerschweizerischen Raum durch die
Bildung des Hist. Vereins der V Orte organisiert wurde.
An der ersten Zusammenkunft, welche die Griindung der
Helvetischen Gesellschaft am 3. Mai 1761 in Schinznach
vorbereitete, beteiligten sich aus der Innerschweiz zwei
Domherren von Beroldingen (Uri), an der Griindungsver-
sammlung im folgenden Jahr auch die Luzerner Felix Bal-
thasar, Rud. Valentin Meyer und Gerichtsschreiber Jos.
Ignaz Xaver Pfyffer von Heidegg. In den folgenden Jah-
ren kam weiterer Zuzug aus den V Orten, namentlich aus
Luzern. 8°

Seit 1769 horte der Besuch der Versammlungen aus
Luzern auf, weil die Regierung im Zusammenhang mit den
erwahnten weltanschaulichen Kimpfen die Teilnahme
,bei hoher Ungnade” verbot. Auch der zum Prisidium

8 Von den 19 Mitgliedern aus der Innerschweiz, die in den
., Verhandlungen der Helv, Gesellschaft" festzustellen sind, nahmen
nur 11 an einer oder mehreren Versammlungen teil; mit Ausnahme
der beiden Beroldingen und der Zuger Oberst Fidel
Landtwing (1769), Landammann Karl Kaspar Kolin (1769)
und Dr. Landtwing (1771 als Gast) waren alle Luzerner. Aufller
den Genannten finden wir als Mitglieder von Luzern: Jos. Ant.
Felix Balthasar 1762—69, den Ratsherrn Valentin Meyer
1762—69, 1787—89, Prisident 1764/65, 1788/89, den Gerichtsschreiber
{Major) Pfyffer 1762—69, den Landvogt Keller 1763, die spi-
tern Schultheifen Kasimir Krus (1763) und Franz Xaver
Pfyffer v. Heidegg 176567, den Chorherrn Jos. Konrad
Go6ldlin, Beromiinster, 1766—69; von Uri: den Sickelmeister
Meyer 1766; von Schwyz: den Landessickelmeister und nach-
herigen Landammann Viktor Laurenz Hedlinger 1763,
Hauptmann Reding 1763 und Baron Betschart 1766; von
Unterwalden: den Landammann von Flie 1766—70; von
Zug: den General Beat Fidel Zurlauben 1762. Am 8. Juni
1763 schrieb dieser an Balthasar: ,Personne ne désire plus que moi
de voir augmenter 1'harmonie helvétique; c'est le moyen de coupe



201

erkorene Zuger Landammann Karl Kaspar Kolin erschien
1770 an der von ihm zu leitenden Tagung nicht. Seit 1786
aber wuchsen Mitgliederzahl und Versammlungsbesuch in
der Innerschweiz rasch wieder — fast ausschlielich im
aufgeklarten Luzern. ?°

Die Aussprachen der Helvetischen Gesellschaft iiber
geistige Zeitstromungen und mannigfache Reformmaoglich-
keiten im staatlichen und gesellschaftlichen Leben, sowie
die personlichen Verbindungen mit fithrenden Méannern
der schweizerischen Aufklarung und der nachherigen hel-
vetischen Umwélzung waren besonders bedeutungsvoll fiir
die Haltung der Luz e r ner Fiihrerschaft gegeniiber dem
Zeitgeist und den kommenden Ereignissen. 1779 entstand
zur Férderung der militidrischen Reform die ,,Helve-

racines aux malheurs qui menacent le total, si la désunion entre les
parties continuoit de s'étendre au mépris des traités généraux...”
(Briefw. Balthasar, Bd. 16), ~

% Die ,,Verhandlungen” verzeichnen von 1786 bis 1797 aus der
Innerschweiz 26 Mitglieder und 17 Géaste, unter den Luzerner
Mitgliedern den schon 1762 eingetretenen Ratsherrn Rud.
Valentin Meyer, Jos. Anton Balthasar (1786), den Sohn
des Mitgriinders, den Ratsherrn und spitern helv. Justizminister
F. B. Meyer von Schauensee (1786), der 1796 prisidierte
und eine aufsehenerregende Rede iiber Solddienst und Revolution
hielt, Kaplan Kaspar Koch (1786), den nachherigen helv. Ab-
geordneten, der fast nie an den Versammlungen fehlte und 1797
siber den Gang des menschlichen Verstandes” sprach, den Vier-
herrn Nager und Stadtschreiber Schnyder aus Sursee (1786),
den Pfarrer Franz Jos. Stalder, Verfasser des ,Idiotikons”,
der seit 1796 an den Versammlungen Beitrige zur Volkskunde bot,
den nachherigen helv. Minister Abbé Joh. Melchior Mohr,
den Willisauer Stadtschreiber Alphons Piyifer v. Heidegg
(spiter Mitglied des helv. Direktoriums), die nachherigen Helvetiker
und Schultheilen Vinzenz Riittimann und Xaver Keller,
den Stadtarzt Dr. Attenhofer von Sursee, zwei Mahler
(Offiziere) von Luzern, unter den Geistlichen auBler den bereits ge-
nannten: Ludwig Meyer, den nachherigen Propst von Bero-
miinster, die Chorherren Xaver Krauer und Fleischlin, den
Kaplan Staffelbach aus Sursee (regelmifiiger Besucher der Ver-
sammlungen 1787—1797, Vorstandsmitglied 91/92), den Kaplan Mo -



202

tisch-militdrische Gesellschaft”, welche
meistens in Sursee tagte und eine gréBere Anzahl inner-
schweizerischer Mitglieder — besonders luzernischer —
gewann., %1

Anstelle der vom Aufklarungsgeist durchdrungenen
Helvetischen Gesellschaft aber erstarkte in den V Orten
nach dem Besuchsverbot von 1769 eine Vereinigung
katholischer Geistlicher, Staatsmidnner und Gebildeter,
die aus dem traditionellen innerschweizerischen Ge-
meinschaftsbewulltsein herauswuchs und dieses zu stir-
ken suchte: die Konkordia - Gesellschaft.
Ihr Griinder und Leiter war der Luzerner Chorherr und
Komponist Franz Jos. Leonz Meyer von
Schauensee, 92

Die Gesellschaft erwuchs aus einer am 16. Februar
1768 gegriindeten, anfanglich blo geselligen Vereinigung,
die den scherzhaften Namen ,hoher Reichs-Ritterorden

ser aus Reiden (1787—1796 fast immer anwesend). Von Gédsten
aus dem Kanton Luzern erwahne ich Ambros Glutz, den spéitern Abt
von St. Urban (1788/89), den dortigen Kanzler Schnyder (1788—50),
den Generallieutenant Franz Ludw. Piyffer von Wyher (1788), den
Schultheilen Ludw. Schnyder von Wartensee in Sursee (1789), den
Volksdichter Dekan Hifliger von Hochdorf (1797). Aus den andern
V Orten werden als Mitglieder nur angefithrt: Gardehauptmann
Arnold von Spiringen (Uri, 1789/90), Dr. von Fliie (Obwalden,
1790), Abbé Bucher (Obw., 1797) und Bildhauer Christen
(Nidwalden, 1796/97).

91 Vergl. die gedruckten ,Verhandlungen” 1779—1797.

92 Eugen Koller: F. J. L. Meyer v. Schauensee, Frauenfeld 1922,
Ueber die Konkordia-Gesellschaft auch: Sammelbidndchen in der
Biirgerbibliothek Luzern (H. 720, 721) und in der Zentralbibliothek
Ziirich (IV G G 1700) mit gedruckten Gesellschaftsschriften, J. Iselins
+Ephemeriden der Menschheit” (1777, 4. Stiick S. 117 ff., 12, Stiick
S. 110, 1780, 1. Stck. S. 419, 1781 S. 185 ff.), die ,,Monatlichen Nach-
richten” (von Ziirich) 1779; Karl Schwarber a.a. 0. S. 445479 (mit
Verzeichnis der Gesellschaftspublikationen); Joh. Seitz: Die helvet.
Konkordia, ihr Wesen und ihre Beziehungen zu Rapperswil, Uznach
1234; H. Dommann: Innerschweiz. Jahrbuch f. Heimatkunde, Bd. 6,
S. 34 ff.



203

vom goldenen Concordiastern’ trug.® Noch unter die-
sem Namen fanden an der Griindungsstitte, im Kloster
Engelberg, die ersten Jahresversammlungen statt. Die er-
weiterte Aufgabe, politisch und kulturell fiihrende Mén-
ner der V Orte — wie die eben verbotene Helvetische
Gesellschaft — vaterlindisch-freundschaftlich zu verbin-
den, bewogen zur Umgestaltung und Namensinderung.
Fortan hieB die Vereinigung ,,Catholisch-Schweizerische
Concordia oder sogenannte Wissenschaft undEintracht-lie-
bende Ehren-Gesellschaft" 92 Spiater wurde gegeniiber dem
Vorwurf konfessioneller AbschlieBung der einfachere Na-
me ,Helvetische Concordia-Gesellschaft” statutarisch
festgelegt und das katholische Bekenntnis als Bedingung
der Aufnahme nicht mehr erwihnt. 5 Mitglieder konnten
Standespersonen, Welt- und Ordensgeistliche, sowie
Kiinstler werden; ihre Zahl — iiberwiegend Geistliche —
bewegte sich in den siebziger Jahren zwischen 40 und 50.
Die ,der Kirche und dem Staat niitzliche” Gesellschaft
erfreute sich des offiziellen Schutzes durch Urkunden der
Regierungen von Zug (1776), Schwyz (1778), Unterwalden
(1779) und Uri (1781). Anstelle des Engelberger Abtes
{ibernahm das ,héchste Protektorium’ der Generalvikar
von Konstanz, Freiherr von Deuring; weltliche ,,Schirm-
herren” waren Staatsminner aus den V Orten.

Als die sechs ,,Siulen’ des Gesellschaftswirkens nen-
nen die wiederholt revidierten Statuten das ,,Gottes-

% Vorbericht der Broschiire ,Wahre und falsche Freundschaft”
(Herbstversammlung 1776).

9 Broschiire ,Vereinbarter Staat... Im neunten Jahrgang der
Gesellschafts-Stiftung, 1776." — In der BegriiBungsansprache von
1779 zu Stans wies der Président darauf hin, dal hier ,im Jahr 1770
[die Gesellschaft] unter einem erdichteten Lust-Ritter-Orden, 1774
aber durch UmgieB und Einfilhrung einer #cht-gelehrten Wissen-
schaft und Eintracht-liebenden Gesellschaft ihre Entstehung erhielt".

% Im ,Vereinbarten Staat” (Status) von 1776 ist bereits das
Attribut ,katholisch-schweizerisch" weggelassen. Dort auch das Mit-
gliederverzeichnis und die zahlreichen Gesellschaftsdamter.



204

fiirchtige”, das , Ernsthafte und Gelehrte”, das , Kurzwei-
lige”, das ,,Niedliche”, das , Ergétzende und Annehmliche”,
das ,,Eintrichtige und Menschenliebende”. Gesellschafts-
aufgaben waren darnach: Gottesdienst und gegenseitige
Gebetshilfe durch einen geistlichen Bund, wissenschaftli-
che Férderung durch Briefwechsel und Vortrige (,,Preis-
und Sinnschriften”) aus verschiedenen Gebieten, Pilege
der vaterlindischen Tradition, Freundschaft und frohe
Geselligkeit an den zwei jahrlichen Versammlungen mit
Tafelfreuden und musikalischen Geniissen. Ihren vater-
lindischen Charakter als Organ des innerschweizeri-
schen Gemeinschaftsbewulltseins bekundete die Gesell-
schaft durch die Abhaltung der Tagungen an geschicht-
lich bedeutsamen Orten: in Stans, KiiBnacht, Luzern, Zug,
Arth, Rapperswil, Altdorf, Biirglen (dessen Pfarrer Seb.
Ant. Wipfli Meyers Nachfolger als Prisident war.)

Die gedruckten Versammlungsansprachen bekunden
den christlichen, humanistischen, philanthropischen und
patriotischen Geist dieser Gemeinschaft. Besonders stark
dullert sich die Liebe zur innerschweizerischen Heimat
und zum eidgendssischen Vaterland. Die Helden der Ver-
gangenheit, der Friedensvermittler vom Ranft, die Tat-
sachen besonders der fiinfortigen Vergangenheit werden
immer wieder in Erinnerung gerufen. Da und dort findet
man auch positive Stellungnahme zu Ménnern, Bestrebun-
gen und Schriften des Aufklirungszeitalters.

Ein Referent (1777) betont die Méglichkeit staatsminni-
scher Erziehung durch die Gesellschaftsversammlungen: ,Ich
wiinschte sehnlichst, dall besonders junge Leute, die sich dem
gemeinen Wesen zu widmen gesinnt, solche Versammlungen
corgfiltig besuchen,” damit sie éffentlich sprechen lernen, bes-
ser ,als wenn ein stark geknochter Lehrer... seinen zittern-
den Schiiler mit patrictischem Eifer zum Cicero priigelt.” —
1781 beriihrte die Prasidialansprache in Altdorf den von Uriel
Freudenberger begonnenen literarischen Sireit um die Ge-
schichtlichkeit Tells, die besonders Felix Balthasar verteidigt



205

hatte, gegeniiber einer ,milzsiichtigen Ausgabe und Andich-
tung ..., in welcher man das wahre, einsmalige ‘Dasein unseres
unsterblichen Tellens, ja dessen erstaunenswiirdigste Tats-
Handlungen als eine Fabel frechhin in Zweifel setzen durfte.”
— In P. Friedrichs Wilds Abhandlung ,Etwas von der Men-
schenliebe" (1778), die auch von den Schinznachern geriithmt
wurde, steht der Satz: ,,Unser Zeitalter pranget mit der Voll-
kommenheit einer Zchten Menschenliebe so schimmernd als
selbst das allgemeine Weltlicht in mitte des Tages mit seinen
Strahlen glanzt.” Der Verfasser preist Kaiser Joseph II. als
seine Freude seiner Untertanen, das Vergniigen des ganzen
menschlichen Geschlechtes”; er riithmt die Oekonomische Ge-
sellschait zu Bern, ,die wirtschaftlichen Versammlungen zu
Ziirich, Basel, Genil, Neu[en]burg und anderer Orten"”, nennt
den kiirzlich gestorbenen Albrecht Haller ,einen unserer grof3-
ten Méanner” wund ruft aus: ,,Gliickseliges Helvezien! welches
du in deinem Schoos so gut, so weis, so erhaben denkende,
vor [fiir] die allgemeine Wohliahrt so arbeitsame Méanner er-
nihrst! ... Wir genieBen sie, die angenehmen Zeiten, in wel-
chen der allgemeine Wohlstand durch die Wirkungen der
Menschenliebe vollkommen blithet...” An einer Versammlung
in Rapperswil (1778) legt ein Redner (Rickenmann) seine ,Pa-
triotischen Gedanken” dar und mahnt: ,,Wer empfindet nicht
neuen Eifer, auf dem angewiesenen Piad unserer Viter mit
treuen Schritten fortzuwandern? Wer sollle nicht neue Lust
bekommen, ein in Eintrachts-Liebe vergesellschaftetes Leben
immer zirtlicher zu umarmen, unser wertestes Helvezien, ja,
dich teuerste Eidgenossenschaft zu verewigen? Erhabener
Endzweck, nach dem unsre verehrungswiirdige Concordia-
Gesellschalt abzielet” und deren Mitglieder sich durch ,,wahre
Klugheit, feste Treue, reine Religion” auszeichnen sollen,
Gegeniiber den Partei- und Familienfehden jener Jahre,
auch gegeniiber der Helvetischen Gesellschait berief sich die
nConcordia” im Sinne eines innerschweizerischen, aber auch
eidgendssischen GemeinschaftsbewuBltseins immer wieder auf
die ,,wahre Eintracht”. Ein Gesellschaftslied von 1777 beginnt
so: ,Dir, o Eintracht, dir zu Ehren |/ singen wir in frohen
Chéren, /| daB es jeder Schweizer hort! / Wer nicht jene
Regung spiiret, /| die uns hier zusammentfiihret, |/ ist nicht



206

unsrer Freundschaft wert...” Die im Jahresthema 1777 ge-
stellte Frage: ,Sind wohl in dieser groBen Welt Freunde zu
finden, die in ihren Gemiitern durchaus tibereinstimmend zu-
sammentreffen?” beantwortet die Abhandlung eines ,,Ehren-
mitgliedes” ua. sc: ,,Die Glieder l6blicher Concordia-Gesell-
schaft sind lauter Freunde, die wahrhaft einig sind...; durch
die Einigkeit werde diese Vereinigung ,,von andern gelehrten
Versammlungen unterschieden”, Und der Lobredner meint
weiter: ,Nicht nur die ganze Schweiz, sondern fast ganz
Deutschland weil}, daB die 16bliche Concordia-Gesellschaft alle
erforderlichen Teile einer gelehrten Versammlung hat...” Poli-
tische und konlessionelle Gegensitze werden im allgemeinen
nicht betont. ,,Niemand darf weder von Staats- noch Religions-
Sachen was sprechen.” An der Jahresversammlung in Altdort
aber rief der Prisident den Urnern mit Anspielung auf das
Wappentier zu: ,,Briillt, schnaubet wider alle Anfechter Euerer
einzel seligmachend heiligen Religion... Hornet alles nieder,
was iiber Religions-Neuerung Euch sich widersezt!"

In ihrer patriotischen und philanthropischen Haltung,
in der zeitgemiBen Gefiihlsseligkeit, in der schwungvollen
Rhetorik, in der Vorherrschaft des Wortes gegeniiber
der Tat hatte also die Konkordia-Gesellschaft manches
mit der Helvetischen gemein. Sie stand aber in der Ent-
wicklung von Reformideen zuriick, weil sie traditionell
stirker gebunden, mehr geschichtlich und féderalistisch
orientiert war und bei der Aufnahme von Aufklarungs-
ideen nicht vom katholischen Dogma abweichen wollte.
Der Spott der Andersgesinnten in der Helvetischen Ge-
sellschaft, die Gegnerschaft der mit jenen — trotz des
Fernbleibens — personlich verbundenen Luzerner rich-
‘tete sich mit einem gewissen Recht gegen das barocke
Formelwesen der ,Komodie-Gesellschaft”, gegen den
Mangel konstruktiver neuer Ideen im pathetischen Re-
den und gegen das gespreizt akademische Gehaben, das
da und dort hervortritt. Trotzdem leistete die 1783 ein-
gehende ,Konkordia” in den fiinfzehn Jahren ihres Wir-
kens einen nicht zu unterschitzenden Beitrag an die Er-



207

starkung des nationalen Gemeinsinnes, ¢ Sie hat na-
mentlich das innerschweizerische Gemein-
schaftsbewulltsein als besondere Ausprigung eines eid -
gendssischen Gemeinsinnes zum erstenmal in einer
fiinfé6rtigen Vereinsorganisation zum Aus-
druck gebracht und ist in diesem Sinne — besonders
durch die regelmillige Zusammenkunft gebildeter und
fiithrender Manner geistlichen und weltlichen Standes zur
Pflege der geschichtlich-vaterlindischen Werte und der
Freundschaft — eine Vorlduferin unseres historischen
Vereins geworden. Das war umso bedeutungsvoller in
einer Zeit, da die politische Wandlung des kath. Vorortes
Luzern und die Haltung seiner aufgekldrten Fiihrerschaft
die religids-politische Gemeinschaft der Innerschweiz
lockerten, so daf} sie den hereinstrémenden Ideen der dro-
henden gesellschaftlichen und staatlichen Umwiélzung
nicht mehr mit der gleichen Geschlossenheit und Ent-
schlossenheit gegeniiberstand wie zu Beginn des 16. Jahr-
hunderts der Reformation und den Zentralisationstenden-
zen Zwinglis.

Den neuen kulturellen und politischen Entwicklungs-
tendenzen o6ffnete nicht der Kreis der , Konkordia"-Brii-
der das Tor zur Innerschweiz, sondern zwei Genera -
tionen aufkldarungsfreundlicher Luzer-
ner, die den Bestrebungen der Helvetischen Gesellschaft

9% Schwarber a.a. 0. urteilt {iber sie ma. so: ,Auf Schritt und
Tritt merkt man den unmittelbaren, lebendigen Zusammenhang der
Gesellschaft mit den klassischen Stitten des eidgendssischen Fre:-
heitskampfes... Der Geschichtspatriotismus Meyers von Schauen-
see will sogar die nationale Denkmalspflege anbahnen... Der Ge-
sellschaft ist die Vergangenheit Zukunft... Eine Zentrale des
schweizerischen - Patriotismus ist sie nie geworden... Aber beide:
Concordia und Helvetische Gesellschaft stimmten iiberein in ihrer
Liebe zum gemeinsamen Vaterlande, im redlichen Eifer, sich als
Herolde des Menschheits-Verséhnenden und des nationalen Bediiri-
nisses moglichst ins Auge springend vor dem jahrhundertealten Rif
im vaterlindischen Bilde aufzustellen,..”



208

nahestanden und mit den Minnern des neuen Geistes in
der protestantischen Schweiz personlich wesentlich stir-
ker verbunden waren als die Vertreter des — durch die
katholische Tradition bestimmten — innerschweizerischen
Gemeinschaftsbewulltseins in den letzten Jahrhunderten.
Die 41te re empfing den nationalpolitischen Impuls durch
Franz Urs Balthasar und wurde von dessen Sohn
Jos. Ant Felix gefiihrt; der Enkel Jos. Anton aber
stand schon in der jiingeren Generation, welche die
Ideen der Aufklarungsphilosophie in stirkerem Mafle auf-
nahm und auf politischem Gebiete deren Konsequenz, die
Franzosische Revolution, miterlebte, in der helvetischen
Umwailzung schweizerisch auswerten half. 97 Zum Kreis
der 41tern Aufkldrungsfreunde gehorten besonders der
Staatsmann Rud. Valentin Meyer, der Stadtarzt Moritz
Ant. Kappeler, der geistig eng mit Felix Balthasar ver-
bundene Pfarrer von Inwil, Dr. Bernh. Ludwig Géldlin;
nicht dem Alter nach, wohl aber weithin in der Gesin-
nung auch der Entlebucher Pfarrer Joh. Jos. Xaver
Schnyder (Verfasser geschichtlicher und geographischer
Abhandlungen, besonders iiber das Entlebuch); ferner
Franz Jos. Stalder, der Pfarrer von Romoos und Heraus-
geber des “Idiotikons’; die Jesuiten Franz Regis Krauer
und Jos. Ignaz Zimmermann, welche anstelle des lateini-
schen Schuldramas ihre vaterlindischen Spiele in deut-
scher Sprache setzten und so ,aus der zweihundertjah-
rigen Biihnenerfahrung die ersten modernen biihnenge-
miBen Spielbiicher” schufen, welche ,der Jugend um den
" Verwaldstédttersee die grofle eidgendssische Geschichte
lebendig und spielmidBig erweckten” (Nadler). Dieser
Kreis schloB3 Luzern im stirkeren eidgendssischen Gemein-
schaftsbewulBtsein an das geistige Leben inZiirich, Bern und

97 H. Dommann: Einflisse der Aufklirung auf die kulturpoli-
tische Haltung Luzerns im 18. Jahrh., in: Innerschweiz. Jahrbuch fi.
Heimatkunde, Bd. 3, 1938. — Jos. Nadler: Literaturgeschichte der
deutschen Schweiz, Leipzig/Ziirich 1932, S. 245 ff.



209

Basel an und war bis zu einem gewissen Grade Reform-
zentrum fiir die Innerschweiz. Er wandte sich der kri-
tischen Betrachtung und nationalpolitischen Ausdeutung
der Vergangenheit zu, auch der Erforschung der Natur,
der Landschaft und des Volkstums, und f6érderte die Er-
- ziehungs- und Schulreform, fiir die dann das Kloster St.
Urban durch P. Nivard Krauer einen wesentlichen Bei-
trag leistete. Felix Balthasar gab zum Zwecke vaterlan-
discher Erziehung und staatsbiirgerlicher Bildung die ,,Hi-
storischen, topographischen und 6konomischen Merkwiir-
digkeiten des Kantons Luzern", vor allem seine historisch-
padagogischen Abhandlungen heraus. ®® Er stand auch mit
den physiokratischen Reformbestrebungen der Berner
Tschiffeli und Engel in Verbindung. Durch die Zusammen-
arbeit der #lteren und jiingeren Aufklarungsfreunde —
iibrigens auch durch die Pflege der Musik im ,Konkor-
dia”-Kreise, durch das 1765 gegriindete Collegium musi-
cum, durch die Kompositionen des Stifters Franz Jos.
Leonz Meyer und der beiden andern Luzerner Musiker
Jos. Dominik Xaver Stalder und Konstantin Reindl,
durch die Bauten der Singer und Purtschert und durch
mannigfaches Kunstschaffen auf andern Gebieten — war
so gegen Ende des Jahrhunderts im bisherigen katholi-
schen Vorort ein den neuen Strémungen aufgeschlossenes
literarisch-kiinstlerisches Leben aufgebliiht, das die freu-
dige Anerkennung der schweizerischen Gesinnungsgenos-
sen fand.”

8 Adolf Saxer: Jos. Ant. Felix Balthasar als Staatsmann und
Geschichtsschreiber, Luzern 1913,

9 So schrieb der Klassiker der schweiz. Geschichtsschreibung,
Johannes Miiller, einige Jahre vor der groBen politischen Umwélzung
an Felix Balthasar: ,Ich gestehe aufrichtig, daB} ich fiirs Vaterland
weit mehr Gutes von Luzern erwarte als von fast allen Stiddten...
In keiner andern habe ich mehr geistreiche Méinner gefunden...
Luzern gibt und empfingt ermunterndes Beispiel. Welche Aussicht!
Es ist nicht wie vormals, da fremde Meinungen und Sitten Religion
und Staat untergaben. Die wahre Aufklirung entspringt aus dem

Geschichtsfreund Bd. XCVI 14



210

Luzern hatte nun in der geistigen Wandlung des Jahr-
hunderts die Stellung eines katholischen Vorortes
mit der eines literarisch-kiinstlerischen Aus-
strahlungsherdes im fiinfértigen Raum vertauscht. Es
war zum Teil auch fiir die andern innerschweizerischen
Orte Vermittler des Aufklirungsgeistes geworden; dieser
fand aber in den stirker traditionsverwurzelten Linder-
orten nicht den gleich empfinglichen Boden wie in den
Stddten Luzern und Zug. Deshalb und wegen der poli-
tischen und kulturellen Umstellung in der aristokratischen
Fiihrerschicht Luzerns wurde der Rif} zwischen dieser
und dem traditionellen Gemeinschaftsbewulltsein sowohl
des eigenen Landvolkes als der biuerlichen Urschweiz
immer deutlicher. 10°

Vor allem die weltanschauliche und politische Hal-
tung des jiingern Aufklirungskreises in Luzern ent-
fremdete diesen dem TraditionsbewuBltsein des inner-
schweizerischen Volkes. Suchten einerseits die Alteren
Aufklarungsfreunde den Anschlul an die literarisch-kiinst-
lerischen, nationalpidagogischen und &konomischen Be-
strebungen des Aufklidrungszeitalters unter Wahrung der
kath. Weltanschauung und der heimatlichen Vergangen-
heitswerte — soweit sie in ihren Augen solche waren —,
so gab andrerseits die jiingere, stirker von der fran-
zosischen Aufklarungsphilosophie und dann von der Fran-

SchoBe des Landes, aus der heiligen Wurzel der alten Sitten. Es
wird Nationalgeist emporblithen und, statt in schwacher Nachahmung
andern nachzustreben, werden wir bald keine gréBere Ehre suchen
als ,Schweizer’ zu sein..."”

100 Bezeichnend fiir die Ablehnung von Kundgebungen des
katholisch-konfessionellen GemeinschaftsbewuBtseins ist die Be-
merkung des Plarrers Franz Jos. Stalder iiber die Luzerner Oster-
spiele (Brief an Felix Balthasar, vom 4. Sept. 1796): Sie enthalten
,nichts Nationalschweizerisches in sich und riihren her von einem
Zeitalter, wo die duBerste Dummheit, Sittenlosigkeit und Intoleranz
um die Wette streiten — ein Zeitalter, das zwar in der Schweizer-
geschichte eine Hauptepoche, aber eine Hauptepoche der Schande
macht ...,"



211

zbsischen Revolution beeinfluBte Richtung diese Bindung
an das geschichtliche GemeinschaftsbewuBtsein der In-
nerschweiz mehr und mehr auf zugunsten der national-
politischen Bestrebungen mit zentralistischem und indivi-
dualistischem Einschlag, teilweise auch im Sinne kosmo-
politischen Denkens, 10 Sje standen in der Luzerne-
rischen Lesegesellschaft und durch die Vortridge in ihren
Zusammenkiinften mit der Propaganda der Aufklarung
und Revolution Frankreichs, durch einzelne Méinner, wie
Franz Bernh. Meyer von Schauensee, auch persénlich so-
wohl mit dem revolutiondren Paris als auch mit umsturz-
freundlichen Schweizern von der Art des Baslers Peter
Ochs in Verbindung. Zu diesem Kreise gehdrten neben
Meyer verschiedene Luzerner Mitglieder der Helv. Gesell-
schaft, die spiter als Behordemitglieder im Geiste der
Helvetik wirkten (ua. Vinzenz Riittimann, Alphons Pfyf-
fer, Franz Xaver Keller, Joh. Melchior Mohr, Dr. Hein-
rich Krauer, Thaddius Miiller, der Fiihrer der aufgeklar-
ten Geistlichkeit). Mit den &lteren Aufgekldrten bedien-
ten sie sich der Luzerner Wochenblitter und der Lese-
bibliothek zur Verbreitung ihrer Ideen, vor allem unter
den geistlichen und weltlichen Gebildeten.

Mit den Erfolgen der franzésischen Revolutionsheere
auf italienischem Boden wuchs auch in diesem Luzerner
Kreise der patriotische Wunsch nach griindlicher Um -

101 Der alte General und Militidrhistoriker Beat Fidel Zurlauben
in Zug — frither Mitglied der Helv. Gesellschaft und Freund natio-
naler Reform — erschrak mit manchen andern innerschweizerischen
Aufklirungsireunden &ilterer Richtung vor den Konsequenzen, die
nun gezogen wurden., Er schrieb am 30. Dez. 1797, in den Krisenta-
gen vor der helvetischen Umwilzung, an Felix Balthasar: ,Je les
passe trempé dans l'amertume a la vue de la crise qui menace le
bouleversement général . ... Vous nagez dans le tourbillon des
atomes, enfans bizarres de la nouvelle philosophie! Votre égoisme
croissant d'année en année vous a paralysé depuis 1712.... On
ouvre ... de gros yeux sur les bords de l'abyme..." (Briefw. F. Bal-

thasar, Bd. 16, Biirgerbibl. Luzern).



212

gestaltung der schweizerischen Staats-
verhdltnisse — unabhingig von der féderalistischen
Tradition der Innerschweiz. Einige Monate vor der fran-
zosischen Invasion dullert sich F. B. Meyer von Schauen-
see in Briefen an Peter Ochs und den Ziircher Paul Usteri:
+lch sehe kein Mittel, die Revolution zu verhindern;
denn zu den Regierungen sagen: Seid gerecht und weise,
heillt sagen: Macht ihr selbst die Revolution!... Es ist
gewill ein Ungliick, dafl diese Aenderung nur durch Gewalt
sich vollziehen kann. Aber ich erschrecke weniger vor
der Anarchie als vor dem Despotismus... Wir miissen
uns endlich eng an Frankreich anschlieBen und das Heil
unseres Vaterlandes mehr beherzigen als das Interesse
unserer Familien... Meine Absicht ist, die Revolution
schweizerisch zu machen und — damit sie es werde —
die Einwirkung Frankreichs auf unsere Regierungen nicht
zu hemmen..."” Als aber die Invasionsdrohung immer
deutlicher wurde, erkannten auch die revolutionidren
Idealisten, ,,daB es in diesem Awugenblick nicht um poli-
tische und biirgerliche Freiheit, sondern um Erhaltung der
Basis derselben: um Integritit und Unabhangigkeit zu tun
sei.”” Doch diese nationale Besinnung kam zu spit; die
Logik der Ideen und Tatsachen ging iiber sie hinweg.

Als die franzésischen Truppen in die Waadt ein-
riickten und die helvetische Revolution begann, entschloB3
sich das Luzerner Patriziat unter dem Einflu} des jiingern
Aufklarungskreises in den Riten am 31. Januar 1798 zur
Abdankung. Den letzten Anstol zu dieser Umwal-
zung der traditionellen Staatsordnung von oben her gaben
die Berichte aus der Tagsatzung zu Aarau, welche statt
mit durchgreifenden militirischen MaBnahmen durch die
Zeremonie der Bundesbeschworung dem Untergang der
innerlich aufgeléosten Eidgenossenschait entgegenzutre-
ten suchte. Der Gesandte Vinzenz Riittimann ermahnte
seine Regierung: ,In uns selbsten, in unserem Volke
miissen wir unsere Erhaltung suchen und finden .. ."”



213

Auch diese Erkenntnis kam fiir den Aufbau einer neu-
gestalteten Abwehrgemeinschaft gegeniiber der akuten
Gefahr zu spit, nachdem das Volk zwei Jahrhunderte
lang politisch entmiindigt worden und die Verbindung mit
den andern innerschweizerischen Orten immer mehr ge-
lockert worden war. Trotz der offiziellen Berufung auf
die ,unverjihrbaren und unverduBerlichen Menschen-
rechte”, auf ,ihre Grundlage in der Vernunft des Men-
schen” und auf die Grundsitze des Naturrechtes im Sinne
Rousseaus wurde die Abdankung des traditionellen auto-
ritiren Regimes in einer so gefdhrlichen auBlenpolitischen
Situation vom Volke mit MiBltrauen aufgenommen und
von den Linderorten als Verrat an der innerschweize-
rischen Gemeinschaft betrachtet. Ein entschlossenes ge-
meinsames Handeln kam nicht mehr zustande. %2

Als Bern gefallen war, beschlol das Volk der Ur-
schweiz aus dem starken Unabhingigkeitssinn der
Bundesgriinder heraus, trotz der militirisch sozusagen
aussichtslosen Lage und der Zuriickhaltung realpolitisch
denkender Fiihrer (Alois Reding), im ,,Reduit” der hei-
matlichen Berge gegen die franzésische Armee und gegen
die auf ihre Bajonette gestiitzte zentralistische Neuord-
nung der Eidgenossenschaft duBersten Widerstand zu lei-
sten, Die Zeit der ersten Freiheitsschlacht lebte im Volks-
bewuBtsein michtig auf; denn die militdrisch-politsche
Lage war derjenigen von 1315 bis 1332 in manchem &hn-
lich. Wie damals baumte sich das freiheitliche Traditions-
bewuBtsein, der Wille zur Behauptung der kleinstaat-
lichen Selbstbestimmung gegen die Bedrohung durch eine
fremde Macht und durch die Gleichschaltung im weit-
raumigen Beamtenstaat auf. Wie damals — und zwar

102 Kasimir Pfylfer: Geschichte der Stadt und des Kantons Lu-
zern, Bd. 2, Ziirich 1852, — H, Dommann: F. B. Meyer von Schauen-
see, in: Gir, Bd. 80 und 81 und sep.; Vinzenz Riittimann in Gfr. Bd.
77 und 78 und sep. — Rob. Durrer: Die Bundeshilfe Luzerns und
Unterwaldens fiir Bern und Solothurn im Friithjahr 1798, in: Festgabe
f. Bundesarchivar H. Tiirler, Bern 1931.



214

teilweise auf den gleichen Kampiplitzen — wehrte sich
die durch eine Anzahl gleicher Interessen verbundene ur-
schweizerische Gemeinschaft mit dem letzten Kriafteein-
satz gegen den konzentrisch anmarschierenden Feind.
Und wie damals fiir die weitere Selbstbehauptung im Raum
des Vierwaldstittersees die vom Gegner beherrschte
Stadt am ReuBausflul groBe Bedeutung erhielt und darum
durch den Vierwaldstdtterbund mit der urschweizerischen
Gemeinschaft verbunden wurde, so suchten die kimpfen-
den Urschweizer auch jetzt durch den Ueberfall Lu-
zerns am 29. April der feindlichen Besetzung des See-
ausganges zuvorzukommen. Aber trotz der traditionellen
Unterstiitzung der urschweizerischen Demokratien durch
die Luzerner Landschaft, besonders das Entlebuch, war
in Luzern die Lage nicht mehr dieselbe wie zur Zeit des
Vierwaldstédtterbundes und der Glaubenskidmpfe. Zwar
gab es auch 1332 in der Stadt eine Partei, die zur benach-
barten Urschweiz hielt, und eine andere, die mit der geg-
nerischen Macht sympathisierte. Aber jetzt hatte sich der
grofBere Teil der Fiihrer und der Stadtbiirgerschait von
der geschichtlich - politischen Gemeinschaft der Inner-
schweiz gelost und leistete der fremden Macht keinen
ernstlichen Widerstand mehr. So muBlten die urschweize-
rischen Truppen am gleichen Tage noch Luzern den von
Zug her rasch nachriickenden Franzosen {iberlassen und
sich auf die Verteidigung der eigenen Téaler konzentrie-
ren. 1% Trotz des Sieges von Rothenturm sah sich
dann auch Schwyz angesichts der gesamten Lage zur An-
nahme der helv. Verfassung und damit zur Eingliederung
in den neuen Einheitsstaat gezwungen.  Auch die Kern-
lande der Alten Eidgenossenschaft verloren so ihre staat-
liche Souverédnitit und wurden wider alles geschichtliche

Empfinden mit Zug zum Kanton Waldstitten verschmol-
zen, |

103 Hans A. WyB: Alois Reding, in: Gfr, Bd. 91 und sep., Stans
1936; H. Dommann: V. Riittimann.



215

Der Grofiteil des urschweizerischen Volkes aber wi-
dersetzte sich innerlich weiterhin der helvetischen Staats-
ordnung, welche durch die Fremdherrschaft, durch un-
historische Gleichschaltung und einen dem religiésen
und politischen GemeinschaftsbewuBtsein vielfach wider-
sprechenden Geist belastet war. In Nidwalden ergriff
‘das Volk mit Zuzug von Schwyz nochmals die Waffen
und unterlag im Verzweiflungskampf des 9. Septembers
der militirischen Ubermacht General Schauenburgs. , Nur
wenige empfanden damals den Adel und die Tragik eines
Volkes, das unberiihrt von den Versuchungen materiellen
Vorteils fiir die Verteidigung seiner geliebten, iiberliefer-
ten Daseinsformen sein Leben hergab. Aber das Mar-
tyrerblut Nidwaldens floB nicht umsonst. Es fithrte dem
halb erstorbenen Selbstindigkeitswillen der Eidgenossen-
schaft neue Sifte zu und zeugte von der zihen Kraft
schweizerischen Volkstums und Unabhingigkeitsstre-
bens." 104

So war mit einer letzten kraftvollen Regung wur-
schweizerischen Freiheitswillens die Alte Eidge-
nossenschaft untergegangen. Aber das ge-
schichtliche GemeinschaftsbewuBtsein der Innerschweiz
lebte weiter im ererbten Kulturgut und im politischen
Willen, der schon nach fiinf Jahren die Fesseln des Ein-
heitsstaates sprengte und in den folgenden Jahrzehnten
- um Staatsgeist und Staatsform mancherlei Kampfe fiihrte.

IV, Das Kulturerbe und die politische Entwicklung bis zur
Griindung des Hist. Vereins der V Orte.

1. Das Kulturerbe.

In den politischen Kimpfen des nédchsten halben
Jahrhunderts, das unsern Historischen Verein der V Orte

1 Edgar ‘Bonjour: Geschichte der Schweiz im 19. und 20.
Jahrh,, in der Schweizergeschichte von Nabholz usw., Bd. 2, S. 326.



	Die religiös-politische Gemeinschaft der V Orte im 16. bis 18. Jahrhundert

