
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 93 (1938)

Artikel: Hans Salat : Leben und Werke

Autor: Cuoni, Paul

Kapitel: III: Salat als Regent und Dramatiker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


185

offen vor den fremden Kriegsdiensten warnt und mit nicht
mißzudeutenden Worten das Gebaren der Soldherren
überhaupt und des französischen Königs ganz besonders

rügt: Wenn die armen Kriegsknechte ihre Arbeit getan,
werden sie den Herren plötzlich überflüssig und lästig.
Man verweigert ihnen jede Anerkennung und anständige
Behandlung und nur zu oft auch ihr gutes Recht auf ihren
Lohn:
(30) Nun hat man mumschanz gworfen,

wie es gut französisch ist:
wenn sie unser nit me dorfen,
so ließend s' uns fuien im mist;
zû Assy uf sant Otmars tag
hat man uns urloub geben,
ist mengs frummen kriegsmans klag.

Des send s' inen nit vergessen
ir frummen kriegslüt gar;
wer doheim hab trinken und essen
der neme nit kriegen war!
dann d'fürsten und herren hand den sit,
wenn's unser nit me dörfen
wunstend s' keim kein pfennig nit.

Nicht ein kriegslustiger, draufgängerischer Söldner,
sondern ein kritisch überlegender und beobachtender
Schulmann oder Kanzlist hat diese Strophen gedichtet.

III. Salat als Regent und Dramatiker.

In den wenigen Jahren, da Salat in Luzern als
Gerichtsschreiber amtierte, war er zugleich der Angelpunkt
des Theaterlebens der Stadt. Diese besaß schon zur Zeit
unseres Dichters eine große Spieltradition, die tief im
Volke verwurzelt war. Ihre Osterspiele besaßen ihrer
Originalität, Festlichkeit, ja Pomphaftigkeit halber einen
Ruf, der über die eidgenössischen Grenzpfähle
hinausreichte.



186

Salat ist einer der bemerkenswertesten Vertreter
luzernischer Dramaturgie, Er war Verfasser und Leiter
von geistlichen und weltlichen Spielen, Schon im Jahre
1530 hat er die Aufmerksamkeit von Regierung und Volk
auf sich gelenkt durch die Aufführung eines Spieles,
„Paris Traum", das leider bis heute verschollen blieb, ì

Ein Jahr später wurde in Luzern ein Osterspiel
aufgeführt, wobei Salat vielleicht schon Regent war. Im
Jahre 1534 wollte er die „Judith" aufführen, was ihm aber

von der gegnerischen Partei verwehrt wurde. Auch dieses
Stück ist verloren gegangen; es war die erste Dramatisierung

dieses Stoffes, 2 Sein Spiel „Der Verlorene Sohn",
das einzige, welches wir heute von ihm kennen, wurde
1537 in Druck gegeben, 1538 waltete er als erster
bezeugter Osterspielregent.

In Freiburg hat er als Leiter von selbstverfaßten
Dramen seine künstlerische Laufbahn fortgesetzt. Seine
Spielfreude ist ihm dort zum Schicksal geworden. Das eine
Werk: „Die Welt" oder „Der Weltlauf", verhalf ihm zu
Ansehen und Ruhm, das andere, dessen Name uns nicht
bekannt ist, hat ihn um sein kärglich verdientes Brot
gebracht. 3

1 Da es um Ostern gespielt wurde, wird es wohl ein ernstes
Stück gewesen sein.

2 „Judith" war ein geistliches Spiel. Ihr Stoff wurde später in
die Osterspiele aufgenommen (1597). Unter dem Titel: „Tragoedia
mundi oder Lauf der jetzigen Welt, durch Untergang Königs Arpha-
xat, Hochmuth König Nebucadnosors, Wütherei Holofernis und
Starkmüthigkeit der Heldin Judith" hat Oohen am 21./22. Mai 1651

ebenfalls eine „Judith" in Szene gesetzt. (Mscr. Bbibl. L.)
Die eigentliche Judithhandlung bildet darin einen verschwindenden

Teil. Der Titel klingt zugleich auch an Salats „Welt" oder
„Weltlauf" an. Die Frage, ob Oehen eines oder beide Salatschen
Stücke gekannt habe, muß offen bleiben.

3 Büchi („Hans Salat in Freiburg") glaubt, daß Salat schon im
April 1544 dort ein Spiel aufgeführt habe: „Daniel der Prophet",
(Genauer Titel: „Die Geschichte des Propheten Danielis, eines
Theyls in der Babilonischen ggfengnus beschehen, in sprüch gezogen



187

1. Die Regenz der Osterspielc.

Die Geschichte der Luzerner
Osterspiel e.

Sie setzt ungefähr um die Mitte des 15. Jahrhunderts
ein. Entstanden aus der Liturgie des Karfreitagsmorgens,
waren diese Spiele ursprünglich eine rein kirchliche
Angelegenheit. Im Jahre 1453, am Samstag nach Ostern zahlte
der Umgeldner „3 liber den schulern zum osterspiel". Es
muß wohl ein sogenanntes Passions-, vielleicht auch ein
Auferstehungsspiel gewesen sein, das von den
Hofschülern unter Aufsicht und Mitwirkung der Geistlichkeit
aufgeführt wurde. Ort der Handlung war entweder die
Hofkirche, oder möglicherweise auch der Platz bei der
Peterskapelle, der städtischen Pfarrkirche. *

und gespilt durch ein Ersame Burgerschaft zu Fryburg in Vcht-
landt." Getruckt zu Bern inn Vchtlandt by Mattina Apiario 1545.)

Weller weist das Stück fälschlicherweise Hans von Rute zu („Das
alte Volkstheater der Schweiz"). Baechtold vermutet als Verfasser
den dortigen Schulmeister Brun oder dessen Provisoren Kun. Die
Vorbereitungszeit von einigen Wochen für ein zweitägiges Spiel
betrachte ich als zu kurz, als daß Salat in Frage kommen könnte. Um
ein Stück zu inszenieren und zu leiten, das nicht von einigen seiner
Schüler, sondern von auserlesenen Bürgern aufgeführt wurde,
erkenne ich Salat als zu wenig akklimatisiert. (Außer dem Titel siehe
auch Manual 61: „Minen hern den spilern sind hundert pfund
stür an irem kosten geschenkt".)

Das Stück ist nebenbei zu schwach und unbeholfen, als daß

man dessen Autorschaft Salat zuweisen dürfte.
Die beiden andern Spiele hat er mit seinen Schülern aufgeführt.

(Ueber „Die Welt" vgl. Anm. 2.) Des letzten Stückes wegen wurde
er bekanntlich von der Lehrstelle vertrieben. Es war das einzige,
das nicht zur Osterzeit inszeniert wurde, sondern im Januar. Heinemann

(Geschichte des Schul- und Bildungswesens) glaubt, es könnte
sehr wohl der „V, S." gewesen sein. Ich weiß keinen Grund, diese
Auffassung zu teilen.

4 Da der Staat einen Teil beisteuerte, war es bereits keine
rein kirchliche Angelegenheit mehr. Wir dürfen daher mit gewisser
Berechtigung bereits öffentlichen Platz vermuten.



188

Bald wurde jedoch die Aufführung von der „Frater-
nitet zur Bekrönung unseres Herrn" aus den Händen der
Geistlichkeit übernommen und damit aus dem Rahmen
einer kirchlichen Angelegenheit herausgehoben und vor
eine breitere Oeffentlichkeit gestellt. Die Gründungsgeschichte

der Bruderschaft ist nicht sehr durchsichtig;
die Angabe ihres Enstehungsjahres schwankt zwischen
1467 und 73.

Es war eine auserlesene Gesellschaft Gebildeter, die
sich zu diesem Zwecke zusammentat. Hohe kirchliche
und weltliche Würdenträger, wie der Abt von St. Urban,
sämtliche Chorherren des Stifts, die Schultheißen der
Stadt, schrieben sich im Laufe der Jahre als ihre
Mitglieder ein. Außer den Vertretern der angesehensten
Familien in Luzern — Ruß, Hertenstein, Kloos, Pfyffer,
zur Gilgen, von Meggen — finden wir in den Verzeichnissen

auch Etterlin und Diebold Schilling.
Die Burgunderkriege verunmöglichten vorderhand

eine ersprießliche Tätigkeit. 1481 hören wir wiederum
von einer Aufführung, die nun wahrscheinlich aus der
Initiative der Bruderschaft heraus zustandegekommen ist.
Die heutige Forschung nimmt Jakob Amgrund, aus dessen
Feder ein deutsches Spiel vom jüngsten Gericht stammt
(1468), als den Schöpfer des Osterspieltextes an. Aus
dem Jahre 1495 stammen die ersten uns bekannten
Satzungen der Bruderschaft. Diese „Ordnung, so vff-
genommen ist ze halten", bestimmt u. a., daß in Zukunft
alle fünf Jahre ein Osterspiel aufgeführt werden soll. Eine
getreuliche Befolgung dieser Vorschrift finden wir freilich
ziemlich selten. 1490, 1495, 1500 und 1504 waren Spieljahre.

Die italienischen Feldzüge haben eine große
Lücke gerissen, die sich bis 1518 fortsetzt.

Der Zeitpunkt, da die Leitung der Osterspiele von den Händen
der Geistlichkeit in die der Bürgerschaft überging, fällt wohl ungefähr

mit demjenigen zusammen, als die Stadt sich von dem Stifte im
Hof endgültig loskaufte (im Jahre 1479; um 25 0OO Gulden).



189

Beim Osterspiel von 1531 5 dürfen wir mit gewisser
Berechtigung Hans Salat bereits als Spielleiter vermuten.
Jedenfalls wird sich niemand nachweisen lassen, der für
diesen Posten geeigneter gewesen wäre. Daß wir in
seinem Tagebuch darüber keine Erwähnung finden, ist
kein Gegenbeweis, denn hier wird oft noch viel
Wichtigeres verschwiegen. Die genaue Kenntnis der Osterspieltechnik,

die er 1537 durch den „Verlornen Sohn" verrät,
besaß eigentlich nur der Regent, und endlich muß seine
vorzügliche Leitung vom Jahre 1538 langjährige Erfahrung
voraussetzen.

Idee und Form der Osterspiele.
Die Osterspiele erwuchsen aus der liturgischen Feier.

Das drückt sich äußerlich schon durch die sichtbare
Gegenwart des guten und des bösen Prinzips aus: Gott
einerseits und anderseits die Teufel.

Die Motivierung der Handlung ist durch den Bibeltext

bereits vorausbestimmt; das Spiel ist die lebendige
Vorführung der biblischen Geschichte. Auch der
Zuschauer steht unter diesem Eindrucke : „Das hat sich alles

ereignet und es ist erhebend anzusehn", sagt er zu sich
selbst.

Die beiden bedeutendsten Mächte des ausgehenden
Mittelalters drücken dem Spiel ihren Stempel auf: Die
Kirche und das Bürgertum. Die Kirche verantwortet
seinen Gehalt, das Bürgertum schmückt ihn aus und
bringt ihn zu imposanter und üppiger Darstellung.

Da keine seelischen Konflikte die Handlung treiben
oder hemmen, so ist kein Wechselspiel dramatischer
Zwiesprache zu beobachten. Wohl führen die handelnden
Personen Zwiegespräche; diese sind es aber nicht, welche
die Handlung vorwärtstreiben, denn auch sie sind mehr

5 Eberle (Theatergeschichte der Innerschweiz, p. 13) setzt auch
auf 1533 ein Osterspiel fest. Beide Daten sind nicht einwandfrei
nachgewiesen.



190

nur zur Erklärung des dargestellten Bildes da. Das gilt
erst recht von den predigthaften Vorträgen, welche die
Zwiegespräche immer wieder unterbrechen: sie stehen
außerhalb der Handlung und haben den Zweck, diese zu
erklären, Schlußfolgerungen anzubringen und vor allem
auch zu belehren. So hat das gesprochene Wort nur
kommentierende Bedeutung.

Der Verfasser des Spieltextes braucht nicht Dichter
in unserem Sinne zu sein; die Bibel bildet die unerschöpfliche

Stoffquelle, und der Dichter hat sein Augenmerk
nur auf die Einrichtung dieses Stoffes für die dramatische
Darstellung zu richten. Der Darstellungsstil jedoch richtet
sich nicht für alle handelnden Personen nach den selben
Grundsätzen:

Die Vertreter einer höheren, besseren Welt weisen
in Kleidung und Gebaren auf den Ursprung der Osterspiele

zurück: die Kirche, deren Liturgie das Uebernatür-
liche am besten zu symbolisieren vermag. Gott Vater wird
durch einen Geistlichen in kirchlichen Gewändern und
mit feierlich abgemessenen Bewegungen dargestellt. Das
Zeremoniell des Himmels ist dasjenige des Hochamtes.

Die Gestalten des Diesseits und ihre Handlungen
werden äußerst realistisch veranschaulicht. Das Milieu,
in dem sie sich bewegen, ist dasjenige des bürgerlichen
Alltags und gänzlich unbiblisch. Einzig in der Wahl der
Kostüme versucht man historisch getreu zu sein. Im
übrigen wird das Menschenmögliche getan in der
Nachahmung der lebenswahren Wirklichkeit. Deutlich offenbart

sich ein gewisser Naturalismus in der mittelalterlichen

Theaterauffassung und ein ausgeprägter Sinn für
Theatereffekte. 6

6 Siehe Brandstetter: „Zur Technik der Luzerner Osterspiele".
Bemerkenswert sind z. B. die Darstellung des Blutvergießens und
des Todschlages (David wirft ein mit Blut gefülltes Ei! usw.). Die
Seelen der beiden Schacher werden als weiße Taube und als schwarzes

Eichhörnchen lebendig dargestellt, das Donnergrollen wird
hervorgerufen durch ein Donnerfaß. Große Blasebälge blasen Manna



191

In der Darstellung des Unterweltlichen zeigen sich
Ueberreste eines urgermanisch - heidnischen Dämonenglaubens.

In Tanz und Gebärdenspiel der Teufel äußert
sich elementare Freude an grotesker Bewegung, wie wir
sie heute noch bei Naturvölkern erkennen können.

Da der Stoff nicht vor allem dichterisch gestaltet ist,
besteht auch äußerlich keine sichtbare Gliederung. Von
einer eigentlichen Akteinteilung im heutigen Sinne ist
keine Rede: es wären damit höchstens die sogenannten
„Figuren" oder „Historien" zu vergleichen, die stofflich
zusammengehören und begrenzt sind. Sie wurden in
„Unterschiede" eingeteilt, das heißt in einzelne Selbstoder

Zwiegespräche, also ungefähr das, was wir unter dem

Begriff „Szene" verstehen.
Zwischen den einzelnen Figuren — im alten Testament

zwischen jeder Figur, im neuen Testament seltener —
nielt ein Kirchenlehrer eine längere Ansprache, ähnlich
einer Predigt, worin er die vergangene und die kommende
Handlung besprach und außerdem Szenen erzählte, die
bühnlich nicht dargestellt werden konnten.7

Nach praktischen Gesichtspunkten vollzog sich die
Aufteilung des Osterspielstoffes in zwei Tagesaufführungen,

welche wieder in sogenannte „Quartiere" — d. h.

Vormittags- und Nachmittagsaufführungen — halbiert
wurden.

Wir kennen leider weder den von Amgrund
geschaffenen Urtext vom Jahre 1480, noch denjenigen, der
unter Salats Regentschaft Gültigkeit hatte. Das erste uns
bekannte Textbuch stammt erst vom nächstfolgenden
Spiele — 1545 — und ist von Zach. Bletz niedergeschrieben.

Es führt genau dieselbe Sprache wie Salat: Die
Luzerner Kanzleisprache mit stark mundartlichem
Einschlag. Der Osterspielvers, wie wir ihn hier kennen lernen,

vom Dache zweier Häuser auf den Platz herab, die Hölle wurde
durch ein gräßlich gemaltes Höllenmaul, das sich öffnete und schloß,
dargestellt usw.

7 Z, B. der Fall der Engel u. a.



192

ist der reimpaarige freie Knittel, den Salat ja auch in
seinen eigenen Werken mit Vorliebe anwandte. s

Da der Text jeweilen nur geringe Aenderungen,-
besonders in Form von Zusätzen, erfahren hat, dürfen wir
denjenigen von 1545 auch als Beispiel für die früheren
Spiele und ganz besonders für 1538 betrachten. Sprache
und Versmaß sind jedenfalls gleichgeblieben.

Der Pflichtenkreis des Regenten.9
Die Anregung zur Aufführung eines Osterspiels ging

stets von der Bekrönungsbruderschaft aus. Sie wählte
einen Spielausschuß, der aus drei geistlichen und vier
weltlichen Mitgliedern — meistens Ratsherren —
bestand. Die Regierung, der man sofort Mitteilung darüber
machte, bestimmte vier weitere Ratsmitglieder als ihre
offiziellen Vertreter: es waren die sogenannten
„Präsidenten". Dieses Spielkomitee, das man gemeinhin „die
Verordneten" nannte, wählte den Regenten. Der Regent
handelte unter ihrer Autorität und hatte alle bedeutenderen

Fragen ihm zur Begutachtung und Entscheidung
vorzulegen. Im Einverständnis mit den Verordneten
besorgte er schon vor der Aufführung:

1. Die Revision des Textes.
2. Die Austeilung der „Stände" (Rollen).
3. Anordnung und Ueberwachung der Proben.
4. Die Bestimmung der Plätze für die „Örter" und „Höfe".

Im Laufe der Jahre entstand aus einem wohl unbedeutenden,

kleinen Passions- und Auferstehungsspiel ein
Osterspiel, das, auf zwei Tage verteilt, je zwölf Stunden
dauerte und viele Tausende von Versen umfaßte. Schon

8 So auch in seinem „Verlorenen Sohn".
9 Es wird kein Anspruch auf Vollständigkeit gemacht. Mit der

Organisation der Luzerner Osterspiele befaßten sich bereits mehrere
größere Arbeiten, besonders diejenigen von Leibing, Brandstetter,
Mone, Eberle. Eine umfaßende Schrift von M. B. Evans, die
voraussichtlich bald erscheinen soll, wird die Untersuchung endgültig
abschließen.



193

zur Zeit Salats 10 war auch das alte Testament
miteinbezogen, und es wurde eine imposante biblische Schau

gegeben von der Erschaffung des Menschen bis zum
Kreuzestode Christi, Anstatt in die Tiefe, entwickelte sich
die Literatur des 16, Jahrhunderts vornehmlich in die
Breite. Mit der wachsenden gesellschaftlichen Bedeutung
der Osterspiele drangen die Bürger immer mehr auf aktive
Mitarbeit. Um solche Wünsche möglichst befriedigen zu
können, wurden immer wieder neue Figuren und neue
Szenen in das Spielgeschehen eingebaut. Bereits
bestehende Rollen wurden zerdehnt, um ihnen dadurch
größere Wichtigkeit zu verleihen.

So ließ Cysat schließlich die Zahl der Rollen auf
etwa 340 ansteigen gegenüber ungefähr 200 zur Zeit
Salats. Da es eine besondere Ehre bedeutete, beim Osterspiel

mitmachen zu dürfen, wurden sie nur gegen
Bezahlung abgegeben. Die Höhe des Betrages richtete sich
nach ihrer Größe und Wichtigkeit. Bei der Auswahl der
Schauspieler hatte der Regent nicht nur auf die spielerische

Eignung des Bewerbers, auf Alter, Größe, Gestalt
und Stimme Rücksicht zu nehmen, sondern ebensosehr
auf dessen Stand und Familientradition; so wurden einige
Rollen mit den Jahren geradezu Erbgut einzelner Familien.

Die Auswahl der Spieler erforderte also große
Geschicklichkeit. Nicht umsonst finden wir in allen
Spielverzeichnissen, welche die Regenten führten, häufige
Abänderungen und Streichungen.

Wenn die Rollen verteilt waren, begann die Probenarbeit.

Geprobt wurde nach „Figuren", die Hauptprobe
jedoch geschah nach „Quartieren". Wir können uns die

10 Eberle (p. 16) glaubt, daß Salat das alte Testament in die
Osterspiele eingeführt habe; an anderer Stelle (p. 12) schreibt er
aber: „Für das Jahr 1500 ist bereits eine zweitägige Aufführung
bezeugt." Eine zweitägige Aufführung ist aber nur dann denkbar,
wenn das alte Testament bereits schon in das Spielgeschehen
eingeschlossen ist.

Geschichtsfreund, Bd. XCIII. 13



194

Mühe des Regenten vorstellen, wenn wir bedenken, daß

sämtliche Spieler Laien waren, daß einzelne ihre Rollen
nicht einmal lesen konnten und viele wohl selten mit dem

nötigen Ernste bei der Sache waren.
Einem jeden Spieler wurden das Kostüm und die zu

seinem „Stande" nötigen Requisiten und Dekorationen
bezeichnet, welche er selber zu besorgen hatte. Der
Regent führte hierüber ebenfalls ein genaues Verzeichnis.

Gespielt wurde auf dem Weinmarkt, damals „Fischmarkt"

geheißen. Als „Theatrum" wurde die östliche
Hälfte des Platzes verwendet zwischen dem Haus zur
„Sonne" und dem Brunnen. Es war in verschiedene
sogenannte „Oerter" eingeteilt, wo die für die betreffende
Handlung notwendigen Vorkehrungen vorher getroffen
und die erforderlichen Requisiten aufgestellt wurden.
Rund um das Theatrum herum war die „Zone der Agenten"

oder die „Höfe": Bretterverschläge für die Spieler,
die augenblicklich nicht beschäftigt waren. Gerüste für
die Zuschauer lehnten sich an die umgrenzenden Häuser
an und füllten den ganzen übrigen Platz aus: Die Zone
der Spektanten, die in ihrem Gesamtbild den Eindruck
eines Amphitheaters erweckte und, wenn wir die vielen
Fensterplätze einbeziehen, gegen 4000 Personen zu fassen
vermochte.

Es war nun vor allem Sache des Regenten, die vielen
Höfe und Oerter für die Spielenden zu bestimmen: Er
hat der besseren Uebersicht wegen auch hierüber ein
Register angelegt. Jede charakteristisch oder spieltechnisch
zusammengehörende Gruppe hatte ihren eigenen Hof,
welcher nach dem Hauptdarsteller benannt wurde. Der
Regent hielt sich dabei streng an die übernommene
Tradition. Immerhin mußte bei Erweiterung des Stoffes und
Einführung neuer Figuren für diese wieder ein geeigneter
Hof gefunden werden: je größer die Zahl der Spielenden,
umso schwieriger wurde die Aufgabe, sie auf dem kleinen
Platze unterzubringen. Um Platz zu sparen, wurden da-



195

her einerseits mehrere Oerter nacheinander an derselben
Stelle errichtet und anderseits einzelne Höfe zugleich
auch als Handlungsörter benutzt: Letztere wurden
besonders hervorgehoben und dienten besonderen
Spielzwecken, wie z. B. der Tempel. In der Mehrzahl der Fälle
aber begaben sich die Spielenden aus ihrem Hofe an den
Ort, sobald die Reihe an sie kam und gingen wieder in
ihren Hof oder in die Zone der Spektanten zurück, wenn
sie spielfrei waren.

Vor der Aufführung beaufsichtigte der Regent die
Kostümierung und das Schminken in der Kapellkirche,
um sodann den Zug der Spieler auf den Weinmarkt zu
ordnen; dies geschah ebenfalls nach besonderem Plane,
der oft mehrfach überlegt und ebenso oft wieder
abgeändert wurde.

Dann erst begann die große Aufgabe des Regenten:
die eigentliche Spielleitung. Mit dem Textbuche in der
Hand überwachte er stets den Fortgang der Handlung, in
welcher sonst bei so ungeübten Kräften peinliche Stok-
kungen unvermeidlich gewesen wären. Während er in
der einen Szene als Souffleur aushalf, bereitete er durch
Winke und Befehle bereits die folgende vor.

Der Regent war also Dichter, Bühneninspektor und
Requisitenmeister, Souffleur und Regisseur in einer Person!

In seinen Obliegenheiten unterstützte ihn vor allem
ein Läufer.

Der Anteil Salats an der Entwicklung
der Osterspiele.

Daß Salat Regent eines Osterspiels war, ist uns erstmals

durch eine Bemerkung in seinem Tagebuche sicher
bezeugt:
Anno 1538 Am ostermittwochen und donstag regiert ich den

passion, ward fast wol gspilt mit wenig fäler, was
Tolliker Moises und Salvator, die andern personen
findt man all bim register.



196

Dieses Register ist heute endlich gefunden.11 Es befindet
sich in der Kollektivhandschrift 167 I fol. der
Bürgerbibliothek Luzern, und zwar stammt nur die erste Lage
dieser Handschrift von Salat und bezieht sich also nur
sie auf das Spiel von 1538. Alles übrige ist von Bletz
geschrieben und gehört zum Osterspiel 1545. Die
Entdeckung wurde insofern erschwert, als Cysat, der alle
Verzeichnisse ordnete, das Ganze als zusammengehörend
betrachtete und mit dem Titel „Rodel z. osterspil 1545"
überschrieb. 12 Salats Handschrift sticht jedoch gegenüber
derjenigen von Bletz deutlich ab.

Das erste Verzeichnis, das Salat hier niederlegt, zählt
„All höf vnd platz des spils" auf: Darunter sind
sowohl „Höfe" als auch „Oerter" in Cysats und unserem
Sinne verstanden. Die Bezeichnungen der einzelnen
Plätze sind in ihrer Spielbedeutung noch nicht klar
festgelegt, geben aber über ihr mutmaßliches Aussehen sehr
wohl Auskunft: Simon phariseus hält sich in einem „hus",
Kaiphas, Annas, Herodes und Pilatus aber in einem „hof"
auf, für die Lehrer und Propheten sind „sitz", für Moses,
Aaron und „Yetro" jedoch ist ein „stand" hergerichtet
und „die gmeyn brügi" dient „zu vilen stucken". Salat
zählt bereits gegen fünfzig solcher „Höfe und Plätze" auf;
sie sind sowohl als Spiel- als auch als Aufenthaltsorte

11 Prof. Evans machte mich gütigst darauf aufmerksam. Daß es
die Handschrift Salats ist, kann ich bezeugen.

12 Brandstetter, der im gleichen Irrtum befangen war, hat in
seinen Veröffentlichungen („Die Luzerner Bühnenrodel", Germania,
Vierteljahresschrift n. R. Jahrg. 19) unter den Rodeln von 1545 auch
diese miteinbezogen. Er hat sie jedoch sehr unvollständig
wiedergegeben. (Vollständig ist nur das erste Register „All höf und platz
des spils".) Ich weiß nicht, nach welchen Gesichtspunkten Brandstetter

vorgegangen, jedenfalls entspricht der Druck nicht der Anlage
des Manuskripts. Unter dem Titel „Rüstung des andern tags" finden
wir z. B. ein von Salat verfaßtes Register, welches aber dieser nicht
so, sondern „Bekleidung und name der personen im spil" betitelte.
Die übrigen von Brandstetter veröffentlichten Register stammen
tatsächlich aus dem Jahre 1545.



197

oder sogar als beides zugleich zu betrachten. Ihre
Organisation hat bis zu Cysat keine bemerkenswerten Aende-
derungen erfahren: Den Himmel am Haus zur Sonne, die
Hölle ihm gegenüber zwischen Brunnen und Brodschol-
seite, den Berg Sinai zugleich auch als Oelberg, das Paradies,

den Tempel und die Judenschule, das Weihnachtshüttlein,

des Lazarus und Salvators Grab, einen Brunnen
und eine Grube für die Taufe, den Baum, daran Judas sich
erhängt u. a. m, kennt schon das Osterspiel von 1538.

Die Begriffe „Bekleidung" und „Ausrüstung" sind
bei Salat nicht klar auseinandergehalten. So orientiert er
in einem weiteren Register, „Bekleydung und
name der personen jm spil", sowohl über die
Kostüme als auch über einzelne Requisiten der Spieler,
über beides allerdings sehr schematisch und oberflächlich:
Z. B. 13 Mscr. S. 5 b.

costlich bekleydt wie er wil
groß, ganz rüstig
ein fennrich

Rector selbander
Proclamator
sin knecht
Gregorius
Jeronimus
Augustinus
Ambrosius
Got vater
Gabriel
iij engel
adam

eva
schlang
abel
chain
Esaias
Jeremias
petrus
Johannes
andreas

mögend han wie doctores

englisch

als ein wurm
ein hirt
ein pur

prophetisch

ein mässer

ein crütz X
13 Das Verzeichnis führt nicht alle Personen auf.



198

bartolomeus ein mässer
thomas ein spießli
Matheus
Philippus ein crüz ~p usf,

Unter „Namen" der Spieler versteht er also hier
die Rollen. Ueber die Bekleidung Gottvaters erfährt man
hier nichts.

In einem weiteren Register: „Rüstung des erst
tag s", zählt er die notwendigen Requisiten besonders
auf und zwar, wie uns der Titel sagt, mit Rücksicht auf
die beiden Spieltage (das Gegenstück dazu, das man
erwarten sollte — ein Verzeichnis über: „Rüstung des

andern tags" —, führt Salat nicht an).

Da hat Gottvater z. B. für folgendes besorgt zu sein:
„diadem, har, bart, öpfel, ripp, lemm (Lehm)form, fällin,
rock, tafel zun X geboten".

Als Organisator des feierlichen Einzuges zu Beginn
des Spieles an beiden Tagen hat Salat auch ein
Verzeichnis über die Reihenfolge der Personen angefertigt
unter den Titeln:

Inzug den ersten tag, und
Inzug des andern tags.
An beiden Tagen erscheinen an der Spitze des Zuges:

Proklamator
sin knecht mit dem fennli
bed hornbläser
4 lerer mit 2 knaben
2 propheten
pater eternus
spillüt vor pa. et.
die engel 2 vor, 2 nach
Gabriel

Dieser Gruppe folgen am ersten Tage:
adam
eva
schlang
Johann



199

abel
abraham
3 knaben
Isaak
Rebekka
Jakob
Esau
Israhel der allt usf. usf.

Am zweiten Tage aber:
Salvator
Petrus
Andreas
Johannes
Bartholomeus
Thomas
Matheus
Philippus
Judas thateus Thaddeus)
Jacobus
Simon
Judas
Lucas
Cleophas
Baptista
Maria
Magdalena
Martha usf. usf.

Den Schluß des Zuges bilden an beiden Tagen neun
Teufel; sie heißen:

Luciver
beltzebûb
brendli
federwüschli
glisglas
häderli
rümpfli
bürstli
satanas

An zweiter Stelle steht neben dem Namen der Rolle
meistens auch der bürgerliche Name des Spielers,
teilweise nur der Familienname. Das Verzeichnis ist, wie



200

übrigens auch die andern, sehr flüchtig geschrieben und
oft nicht zu entziffern.

Damit hat sich Hans Salat als erster bezeugter Spielleiter

der Luzerner Osterspiele ausgewiesen! Auf reinem
Zufall beruht es wohl nicht, daß er der erste Osterspielregent

ist, den wir kennen. Die Möglichkeit ist doch sehr

naheliegend, daß er der erste Regent war, der seine
Aufgabe mit organisatorischem Talent anpackte, seinen
Pflichtenkreis scharf umriß und schriftlich niederlegte und
damit eine Tradition schuf, die von seinen Nachfolgern
nunmehr übernommen werden konnte.

Dagegen wird es sich kaum beweisen lassen, daß

er als erster das Alte Testament in die Osterspiele
eingereiht hat. Das war gewiß schon seit dem Zeitpunkt der
Fall, wo das Osterspiel auf zwei Tage ausgedehnt werden
mußte, also bereits seit Beginn des 16. Jahrhunderts.

Ohne daß wir den Text des Osterspiels von 1538

kennen 14, erhalten wir darüber schon aus diesen Rodeln
ein ziemlich genaues Bild: Es war mit Ausnahme einiger
zusätzlicher Szenen in seinem ganzen Aufbau und seiner
Organisation schon dasselbe Spiel, wie wir es aus der Zeit
Cysats kennen. Inwieweit Salat sich an der Entwicklung
des Stofflichen beteiligt hat, können wir heute nicht mehr
festhalten, da wir von den früheren Aufführungen keine
Kenntnis besitzen. In der Kette der Luzerner Osterspielregenten

verdient er aber, als erstes Glied, bestimmt ein
größeres Interesse, als man es ihm bis heute, mit
Ausnahme Eberles, gezollt hat. Was den Text anbelangt,
erweist Eberle unserem Dichter eher etwas zuviel Ehre.
Wir wollen uns hüten, den Wert solcher Arbeiten zu
überschätzen; denn, wenn wir die Osterspiele in ihrer
Idee und Form erfaßt haben, leuchtet es uns ein, daß so
ein Osterspieltext nicht eigentliche dichterische Arbeit ist

14 Eberle (p. 13) schreibt: „Texte sind seit dem Jahre 1538
bekannt." Unter „Texte" muß er aber die bereits besprochenen
Bühnenrodel verstehen.



201

und weniger auf das Talent eines einzelnen sich stützt,
als vielmehr auf die Tradition einer ganzen Bevölkerung.

Salat hat seine eigenen Ideen diesem Rahmen — der
mittelalterlichen Theaterauffassung — angepaßt, ohne ihn

sprengen zu wollen. Er hat mehr vom Osterspiel erhalten,
als er ihm zu geben vermochte! Der „Verlorene Sohn"
wird es uns beweisen, daß er von ihm die Richtlinien für
den inneren und äußeren Aufbau auch seiner eigenen
dramatischen Werke übernommen hat.

Der „Verlorene Sohn".
Die Spielfreude der Luzerner war mit der Aufführung

der Osterspiele nicht erschöpft. Heitere Fastnachtsspiele
und ernste religiöse Dramen lösten sie ab; letztere gaben,
statt einer Gesamtschau, nur einen kleinen Teil des alten
oder des neuen Testamentes wieder — wie z. B. der
„Verlorene Sohn" — oder sie stellten das Leben eines
Heiligen dramatisch dar. Sie wurden ganz ähnlich organisiert

wie die Osterspiele und ebenfalls auf dem Weinmarkt

aufgeführt, waren aber weniger als diese Sache des
Staates, sondern entsprangen mehr privater Initiative. 1B

Damit erklärt sich wohl die Tatsache, daß wir in Luzern
bis zur Zeit des Zacharias Bletz die Aufführung verschiedener

Stücke wohl bestimmt annehmen, jedoch nicht
einwandfrei bezeugen können, da sich in Rodeln und
Rechnungen des Staatsarchivs weder irgendwelche Bemerkungen,

noch andere Beweisstücke finden lassen.
Unter dem Titel:
„Ein parabel oder glichnuß vß dem Euangelio Luce

am 15. von dem Verlorenen oder Güdigen Sun mit Sprüchen

anzeygt, nutzlich vnt kurtzwylig zu lesen. Anno
MDXXXVII", erschien Salats Verlorner Sohn im Jahre
1537 in Basel bei L. Schouber im Drucke. Das Stück muß
in sehr kleiner Auflage gedruckt worden sein, denn heute

15 Im Gegensatz dazu wurden sie in Freiburg von der Obrigkeit
finanziell unterstützt; daher die Kontrolle in den Archiven,



202

kennen wir nur noch ein einziges Exemplar, welches sich
in der Berliner Staatsbücherei befindet. ie Manuskripte
sind bis jetzt leider keine bekannt. Unter einem kurzen
Vorwort stehen die Initialen: Jo. S. G. Z. L.

Sie bedeuten: „Johann Salat Gerichtschreiber zu
Luzern"; da sie auch bei andern Werken Salats stehen,
bezeugen sie eindeutig dessen Autorschaft.

Hans Salat war nicht der erste und nicht der einzige,
der den Prodigusstoff dramatisiert hat. Dieser wurde so
oft und so lange verarbeitet, als überhaupt geistliche Spiele
aufgeführt wurden. Gerade in den Jahren der Reformation

fällt uns aber eine plötzliche Häufung solcher
Dramatisierungen auf: Es geschah vielleicht deshalb, weil dieser
Stoff für die Gestaltung der Gegensätze zwischen
protestantischer und katholischer Weltanschauung in beiden
Lagern sehr geeignet schien.

Mit ausgesprochen protestantischer Tendenz hat 1527
schon der holländisch» Pastor Burkard Waldis ein Drama
vom „Verlorenen Sohn" herausgegeben. 17 Grundlegend
nicht für Salat, wohl aber für viele andere Bearbeiter war
der „Acolastus" von Wilhelm Gnapheus 1529. Aus der
Zeit Salats gibt es außerdem folgende bemerkenswerte
Dramatisierungen des Prodigusstoffes:

Jörg Binder „Acolastus" Zürich 1535
Joh. Ackermann „V. S."

_

Zwickau 1536
Georg Macropedius „Asotus" 1537
Jörg Wickram „V. S." Kolmar 1540
Andr. Scharpfenecker „Acolastus" 1544
Wolfg. Schmeltzl „V. S." Wien 1545
Herzog Philip Ludwig „V. S." 1556
Hans Sachs „V. S.¬ 1556

16 Yp 80%. (Ich stütze mich auf Baechtold.)
Manuskripte wären besonders für die sprachliche Untersuchung

von großem Wert. (Siehe „Sprache und Vers".)
17 „De parabell vom verlorn Szohn Luce am XV. gespelet vnnd

Cristlick gehandelt nha ynnholt des Texts, ordentlick na dem geyst-
liken vorstände sambt aller vmstendicheit vthgelacht. Tho Ryga ym
Lyfflandt. Am XVij dage des Monats Februarii M. D. XXXVij."



203

Salats Werk hat z. B. Jörg Wickram, sowie auch
Josias Murer für seinen „Jungmannenspiegel" als Vorlage
gedient. 18

Frz. Spengler und Schweckendiek 19 suchten den
Beweis zu erbringen, daß Salats „V. S." von Waldis
abhängig sei, sei es als „Umarbeitung" dieses Stückes oder
als „Antwort" darauf. Bedeutend näher liegt seine
Abhängigkeit von den Luzerner Osterspielen, Die folgenden
Untersuchungen über Idee und Gehalt, Sprache, Versbau
und Bühnenform des „V. S." werden die Zusammenhänge
mit ihnen stets von neuem wieder verdeutlichen.

Die Handlung.

Spiel und biblische Vorlage weisen denselben
Erzählungsinhalt auf:

Ein Vater hat zwei Söhne; der jüngere verlangt sein
Erbteil, um in die Welt hinaus zu gehen; er erhält es,
vergeudet sein Gut, verarmt, wird schließlich Schweinehirt,

bereut und kehrt in die Heimat zurück, wo er vom
glücklichen Vater Verzeihung erlangt. Der ältere Sohn ist
darüber unwillig und wird vom Vater beschwichtigt.

Es ist nun die Aufgabe des Dichters, diese kurze und
gleichnishafte Erzählung zur dramatischen Handlung

umzuarbeiten.
Damit ist der Schritt vom Osterspiel weg gegeben

denn dieses ist Gesamtüberblick und sozusagen reine
Reproduktion der biblischen Geschichte, die bereits schon
große und erschütternde Handlung, Gegensätze und
Zwiegespräche in sich schließt. Die Parabel aber bietet wenig
Handlung; dafür reizt gerade das Gleichnis den Dichter

18 Nachweis von Baechtold erbracht, „V, S," a. a. O.
19 Schweckendiek: „Bühnengeschichte des V. S.", 1. Teil. —

Spengler Frz.: „Der V. S. im Drama des 16. Jahrh."



204

zur Auslegung der darin enthaltenen Wahrheiten. Salat
hatte also die Aufgabe, den Erzählungsstoff dramatisch
zu gestalten, d. h. die Erzählung zur Handlung werden zu
lassen, sie mit Kontrasten zu durchsetzen, Spiel und
Gegenspiel zu schaffen.

Nicht in dem Maße, wie wir es heute von einem
dramatischen Werke verlangen, ist der Dichter diesen
Anforderungen gerecht geworden. Im Vergleich zu den
andern Bearbeitern jener Zeit zeigt er aber —¦ besonders
in den Wirtshausszenen — eine gewisse Originalität.

Das Vorspiel führt uns in die Zeit der schweizerischen
Reformationskriege :

„Zwen alt man, bekleidt und gwaffnet, nach bruch
unsern altvordern Eidgnossen" schreiten in die entartete
Gegenwart und predigen die Sittenstrenge vergangener
Zeiten. Von der andern Seite kommen Vertreter der
Jetztzeit, in Harnisch und Wehr. Auf die Frage, warum
sie gerüstet erscheinen, antwortet der eine der Jungen:
(7) Ir glichent unsern vätern wol,

Darumb man euch billich berichten sol
Nach eüwer beger, warumb wir hie
Versamlet sind; so merkent, wie
Man jetz ein euangelium klar
Us legen will, durch dise schar.
Darzü nun unser meinung ist,
Daß wir allzit wend sin gerüst,
Zû erhalten das heilig götlich wort,
Das nit lan undergon an keinem ort,
Sunder erretten mit dem schwert,
So lang unser lib und leben wert;

Nach dem Muster der Osterspiele treten der Proklamator

und dessen Knecht auf; der letztere betet zu Gott,
der erstere begrüßt die erschienenen Gäste.

Der Evangelist leitet die eigentliche Handlung ein,
später übernimmt die nämliche RolJe der Lehrer. Unter
diesen beiden Bezeichnungen ist wahrscheinlich die näm-



205

liehe Person verstanden. 20 Da es keine Akteinteilung
gibt, besteht in seinem jeweiligen Auftreten, wo er
kommende Ereignisse deutet und vergangene erklärt, die
einzige Gliederung der Handlung. Diese zerfällt in drei Teile:

Der Güdige im Vaterhaus,
in der Fremde als Prasser und Schweinehirt,
wieder daheim.
1. Der Sohn verlangt vom Vater sein Erbe, um damit

in die Fremde ziehen zu können, mit der Motivierung:
(302) Ich bin jung gsund stolz früsch und geil,

Der weit fröud und wollust vicht mich an.
Die ich bi dir gar nit mag han.

Nicht ohne längere Ermahnungen gibt der Vater das

Gut heraus. Als Kontrastfigur wird der ältere Sohn schon

jetzt in die Handlung eingefügt:
Prodigus (das Geld einstreichend):

(385) So so, da laß mich söslen mit (in Saus und Braus leben)
Keinr meistern noch vögten darf ich nit,
Da hocken wie junge bi eim hûn;
Ich kan dem minen wol rat thûn.
Nun will ich afentürig sin,
Wo ich find gsellen, fröwli und win.

Demgegenüber der ältere Sohn:
(405) Lieber vater, ich bin ganz bereit

Zu bliben bi dir in ghorsamkeit;
So ferr ich din bott wüssen mag,
Will ichs erstatten nacht und tag,
Zû keiner zit dir wider streben,
Sunder in dinem willen leben!

29 Der Proklamator schließt mit den Worten:
Und sind hiemit zû losen bereit,
Was arguments euch der leerer sei1"..

Der nun den text luter und klar
Von wort zu wort wirt legen dar.

Denjenigen, der nun auftritt, nennt Salat nicht „Lehrer", wie
er es später tut, sondern „Evangelist". Ebenso ist der „Sprecher"
und „friheit" die gleiche Person,



206

Darzû stat min begir und mût
Unnangsehen, was min bruder thût.

Der Güder begibt sich in die Fremde, der ältere Sohn

mit Haue und Krug auf das Feld an die Arbeit,
2. Der ausgedehnteste ist der zweite Teil: Der Güder

in der Fremde. Anschaulich schildert uns der Dichter das
tolle Wirtshausleben, Becherklang, Musik, Kartenspiel
und die Verführungskünste der Weiber:

Zu Beginn sitzt eine Schar loser Gesellen am Wirtstisch;

der Güder tritt herzu und ist sofort begeistert von
diesem Schlemmerleben:
(539) Gott eer s'gloch, ir prasser gut! (Gott ehre das Zechen)

Mir gfallt wol eüwer frölicher mût,

begrüßt er sie und drückt dem Wirt alsbald einen Haufen
Geldes in die Hand, der ihn darauf als „Junker"
willkommen heißt. Der beste Wein, Sänger, Saitenspiel und
Frauen müssen her auf seine Kosten! Schon macht sich
ein Spielmann über ihn lustig:
(646) Ich hör, er hat ein seckelgschwär

Das wend wir ihm schniden so meisterlich,
Daß ihm vergat der guldin stich,
Uf miner gigen kan ich den griff,
Diser gouch wirt recht in snarren schiff.21

Musik spielt, und zwei „hüerli" werben überschwenglich
sich einschmeichelnd um seine Gunst, oder besser:

um sein Geld! Die eine hat ihn bald so weit gebracht, daß
der Güder spricht:
(725) Min hab und gut ist alls in dim gwalt.

Sä hin, nimm barschaft, mir gehalt,
Bis vogt und gwaltig aller sachen!
Was dir geliebt, laß dir flux machen.
Was dir nit gfallt, will ich nit han,
On dich ich nit me leben kan;

In der Person des Narren meldet sich eine warnende
Stimme. Während die Musik spielt, treten zwei Teufel

21 Salat kannte offenbar Seb. Brants „Narrenschiff".



207

auf, „Temptator" und „Stimulus", die sich an diesem

Gelage ungemein freuen:
(755) Ha ha ha, das sind mir lustig sachen!

Wie gfallen dir dis frölichen hachen?
Das kan mir ein gwaltigs völkli sin
Sie wend mit gwalt in unser pin,

Es sind nicht mehr die Teufel der Osterspiele, die
wild herumtanzen und unartikulierte Laute ausstoßen; sie
sprechen vielmehr in wohlgeordneter Rede.

Ein Kartenspiel leitet die folgende Szene ein: Ein
weiterer Gegenspieler ersteht dem Güdigen in einem
fahrenden Sänger, „friheit" genannt, der die Geschichte des
Franziskus von Cursit 22 erzählt: Dieser führte, genau wie
der V. S., ein liederliches und verschwenderisches Leben,
hörte nicht auf die Ermahnungen des Vaters und wurde
schließlich knapp vor dem Untergang durch die weise
Voraussicht des Vaters gerettet.

Der unbequeme Mahner wird vorerst nicht beachtet,
schließlich vom Güder derb angefahren:
(1250) Din gschwatz dient nit zû ünserm tampf,

Hab dir zlon den franzesischen krampf!
Was gat uns der Venediger (Cursit!) an?
Magstu schon nit gut leben han,
So pack dich fürer, schitt dich der ritt!

„Friheit" bleibt ihm die Antwort nicht schuldig:
(1261) Beit narr, du bist mir recht im zoum!

Meinst nit, ich tempf als gern als du?
Allein red ich, du unkeische su,
Daß man maß halt in allen dingen.

22 Die Erzählung wurde eigentlich nach Marcus von Cursit, dem
Vater des Franziskus benannt. Sie stammt nicht von Salat, sondern
war damals schon weit verbreitet und kommt z. B. auch in Joh. Paulis.

Schwanksammlung „Schimpf und Ernst" 1522 vor. Ob Salat Paulis
Schwanksammlung, die im 16. Jahrhundert sehr oft abgedruckt wurde,
gekannt hatte oder den Erzählungsstoff aus anderer Quelle schöpfte,
kann nicht erwiesen werden.



208

Der V. S. setzt dem volkstümlich-dramatischen
Wortgefechte ein Ende, indem er Musik aufspielen läßt:
(1270) Ir spillüt, farend dahar mit schall!

Der esel überkibt uns all,
Was war ich für ein mitsollend man,
So ich wol mag gut leben han,
Und solt nit fröwlich schlemmen und temmen!
Freß er schlehen, die ziehend ihm smul zemen!

Damit ist der Uebermut des Prodigus auf dem
Höhepunkte angelangt.

Zwei Waldbrüder treten auf und betrachten das tolle
Wirtshaustreiben: Den jungen reizt dieses Schlemmerleben,

der alte warnt ihn, tritt endlich zum Tisch und
schwört das Weltgericht auf die lasterhaften Trunkenbolde

herab.
In längerer Rede, die an die Kapuzinerpredigt in „Wal-

lensteins Lager" gemahnt, hält er den Prassern, die der
Weltlust und dem Teufel verfallen seien, ihre Sünden vor.

Doch erst der Landvogt, begleitet von seinen Räten
„Consul", „Comes", „Advocat", „Licentiat" und „Pretor",
macht ihrer Herrlichkeit ein Ende:
(1888) Kein armer mensch mag über gnießen,

Man solt euch in ein wasser schießen!
Eüwer laster ist hie nit zû erzellen,
Drumb ob ir nit darvon lan wollen,
Wirt man euch bsûchen der gestalt,
Daß etlichem der köpf enpfallt;
Sei euch jetzund in warnung gseit.
Schad ists, daß euch die erden treit.

Ihre Schuld ist umso größer, als eine fürchterliche
Hungersnot und Teuerung im Lande herrscht.

Zwar erlaubt sich der Güder, als der Landvogt
weggegangen, noch eine freche Erwiderung:
(1896) Das ist zwar ein frefner tropf!

Ich werf ihm lieber ein glas zum köpf.
Was meint er mit seim tratzlichen bochen?
Ich wölt, er war zu todt erstochen.



209

Aber die Zechkumpane „Rumuf", „Lerdenbecher",
„Sparnüt", „Glathans" und wie sie alle heißen, sind
eingeschüchtert, haben kein Geld und zerstieben nach allen
Windrichtungen. Der Wirt verlangt vom Güder Bezahlung,

kommt nicht ganz auf seine Rechnung und macht
ihm bittere Vorwürfe:
(1980) Du hast das din zû unnutz verthan,

Hetst wol mögen under wegen lan;
Aber du hattest weder rüw noch rast,
Ist dir nun wol, so d'nüt mee hast.
Wo sinds jetz, die du hast verzert?
All weit hat sich nun von dir kert.
Wo nun die schöne Amaly,
Wie, ob dir ir gnüg worden si?

Er nimmt ihm alle seine Habe und treibt ihn aus dem
Hause. Nur das „hüerli" hat überreich eingeheimst und
freut sich unbändig darüber:
(2081) Da lits, da lits, laß mich mit musen!

Mim narren söltend wol d'oren susen,
(2089) Kein wort gieng mir us minem mund,

Es kostet ihn me denn ein pfund,
Wenn ich ihn also füert uf dem is,
So wond der gouch, er war im paradis,
Damit gwan ich ihm sin geltli an
Nun laß mir den esel betlen gan.

Ohne Unterbruch setzt Salat den geraden Weg des
V. S. vom Prasser zum Schweinehirt fort:

(„Nun zerstüpt das völklin, die spillüt gand zum husvater,
so kund unser sun uf den platz und findt den vorigen
friheit sitzen, der hat ein stuck brot in henden und frißt
drab.")

Ausgeplündert und hungrig tauscht Prodigus mit ihm
gegen ein Stück Brot seine Hose ein.
(2129) Sä hin, friß, daß dir der hals krach,

Und züch das kleid us allgmach!

spricht „friheit". Sie wechseln auf dem Platze gegenseitig

Geschichtsfreund, Bd. XCHI. 14



210

die Kleider. Der Narr sieht den elenden Prodigus und
macht sich über ihn lustig:
(2146) Botz lus, schow, lüg, bistu der man,

Der allweg so vil hüerli hat ghan?
Butz dich ushin, wennen bringst die hosen?
Gelt, wo dir ietz die hüerlin losen!
Aha, du kanst mir ein finer prasser sin,
Weißt du nit, wo si ushin sin?
Din gsellen sind fast wider nieder,
Gang, reich mee gelt und kum dann wider,
So will ich mit dir sin in der püt,
Sust schiß ich uf dich, wie ander lüt.

Unter weiteren Demütigungen bewirbt er sich bei
einem Bürger um eine kärgliche Stelle als Schweinehirt
und leidet weiterhin Hunger. Zerknirscht erinnert er sich
an das sorglos heitere Leben bei seinem Vater und nimmt
sich vor, zu ihm zurückzukehren:
(2264) Wie lid ich hie so große not,

Und in mins vaters hus gnügsam brot
Den sinen taglöner wirt gegeben,
Und ich durch hunger hie end min leben!
Ich will ufstan und keren hin
Zu dem allerliebsten vater min,
Ich hab, will ich zû ihm sprechen schier,
Gesundet im himel und vor dir,
Darumb ich iezt nit wirdig bin
Zu heißen din sun, sunder nimm mich hin,
Als einen diner taglöner mich acht!
Hiemit si nun min anschlag gmacht!

3, Der Lehrer glossiert und leitet den dritten Teil der
Handlung ein: Der verlorene Sohn kehrt zum Vater heim
und findet liebevolle Aufnahme. Das ganze Hausgesinde
erzählt einander den Vorfall und trifft in aller Hast die
Vorbereitungen zum Feste. Der ältere Sohn verwundert
sich über den großen Aufwand, welchen die Heimkehr
des jüngeren verursacht. Er beklagt sich hierüber beim
Vater, der ihn aber bald beschwichtigt.



211

Wir finden also bereits bedeutende Ansätze zu
dramatischer Gestaltung. Besonders in den Wirtshausszenen
sind dem Dichter sehr gute Kontrastierungen gelungen,
die insofern bemerkenswert sind, als er sich hier keineswegs

auf die biblische Vorlage stützen konnte, denn sie
tut diese Erlebnisse mit einem halben Satze ab: „und
daselbst brachte er sein Gut um mit Prassen."

Dieser Teil, übrigens der weitaus längste des Stük-
kes, ist der einzige, der dem Verfasser Gelegenheit gab,
sich von der biblischen Vorlage zu lösen und eigenes
schöpferisches Talent zu entwickeln. Aus dem tatsächlichen

Erlebnis des Dichters erklärt sich die drastische
Echtheit in der Schilderung dieser Szenen. Aus den sehr
lebendigen, oft sogar unmoralischen Schilderungen der
diesseitigen Welt in hartem Gegensatze zu der transzendenten

Einstellung des gesamten Werkes, könnte man
Ansätze zu barocker Kunstauffassung herausspüren. 23

Gleichzeitig muß aber eingewendet werden, daß Salat sich
damit ganz einfach und folgerichtig in der Linie der
volkstümlichen Theaterstücke, im besondern der Luzerner
Spieltradition bewegt. Wir finden hier kein einziges ernstes
Drama, in welchem nicht heitere Partien miteingeflochten
wären. In den Osterspielen sind es die Teufelsszenen oder
etwa der Selbstmord des Judas, hier sind es Buhl- und
Trinkszenen. Sie waren für alle Dichter der Anlaß, echtes
Volkstum in ihre Spiele zu verpflanzen, sie mit
mundartlichen Redewendungen und Sprachgütern zu würzen.

23 Allzu konstruktiv versuchen besonders Eberle und G. Müller
(Walzeis Handbuch 1927) Salat zum Vorläufer des Barock zu stempeln.

Für Eberle deckt z. B. Salats Bühnentechnik ebenfalls Ansätze
zum Barock auf, welche Ansicht von Schweckendiek zurückgewiesen

wurde. Die stark reduzierte Zahl der Höfe ist doch einfach mit
der stark verminderten Personenzahl zu erklären.

Barocke Kunstauffassung soll in Salats „V. S." zutage treten
„in der betonten Freude an allen Dingen einer diesseitigen Welt
und im Wissen um überweltliche Macht und Forderungen." Dann sind
aber die Osterspiele auch barock und zugleich sämtliche volkstümlichen

Dramen Luzerns.



212

Dagegen sind die Familienszenen schon in der
biblischen Vorlage ganz dramatisch, die Heimkehrszene sogar
bereits teilweise in direkter Rede gehalten. Hier folgt
denn auch Salat am meisten dem Wortlaut der Bibel.
Indem er aber gerade solche Szenen sehr oberflächlich
und nur mit den notwendigsten Strichen zeichnet, verrät
er vielleicht doch ungewollt und unbewußt seinen
Charakter. Einen Hinweis auf die Willensschwäche des Dichters

und seinen Mangel an Selbstzucht sehe ich in der
Motivierung der Heimkehr des V. S.: Sie ergibt sich nämlich

nicht etwa aus einer Entscheidung zwischen Gott und
Welt, Gut und Böse und einer reumütigen Selbstanklage,
sondern ganz einfach aus der natürlichen Konsequenz seines

liederlichen Lebenswandels, dem äußerlich sichtbaren
Mißgeschick des Schlemmers.

Von einer eigentlichen Gesprächsführung und Gestaltung

der Handlung im Wort können wir noch nicht
sprechen. Wie in den Osterspielen sind auch in Salats „V. S."
die Gespräche noch Selbstzweck und dehnen sich nur zu
oft zu wirklichen Reden mit hunderten von Versen aus.

Die innere Form.

Der „V. S." steht nach seiner Idee den Luzerner
Osterspielen nahe, indem beide der religiösen Erbauung
und Erneuerung dienen. Schon im Vorwort wird diese
Absicht deutlich ausgedrückt mit den Worten:

,,Denn vil gûtts nutz du darus erlernen magst, und vorab
jetzund zu unsern ziten, daß on allen zwifel vil verlorne
sün und kinder sind. Gott wöll ihnen sin gnad geben, daß
sie widerkeren zum rechten vater, ja zu ünserm himmelisch
vater mit einem rechten bußvertigen christenlichen leben,
wie dann der verloren sun sich selbs demüetiget, nit
begert, ein sun, sunder ein diener in dem hus sines vaters
zû sind. Denn die engel Gottes im himmel fröwent sich
über ein sünder, der da büß thüt.



213

Das Stück will — wie die Osterspiele! — nichts anderes

sein, als reine Darstellung und Auslegung der Bibel,
Gottesdienst und Predigt in katholischem Sinne. So steht
es auch im Gegensatze zum Protestantismus, aber nicht
im Sinne einer Polemik, sondern durchaus in versöhnlicher

Haltung. Wohl versteht Salat unter den „verlornen
sün und kindern" vor allem die protestantischen
Miteidgenossen; ihnen gilt aber auch der fromme Wunsch:
„Gott wöll ihnen sin gnad geben, daß sie widerkeren zum
rechten vater". Sie würden, „trotzdem sie von Gott
abgefallen", doch wiederum Verzeihung finden.

Nicht nur im Vorwort, sondern auch im Stücke selbst
wird der weltanschauliche Ideengehalt offen herausgesagt.
Es ist ein Hauptmerkmal mittelalterlicher Theaterkunst,
daß der Dichter den ideellen Kern seines Werkes nicht
zu verbergen trachtete, sondern beständig sich bemühte,
ihn klar herauszuschälen. Aus diesem Grunde fügte er den
handelnden Gestalten noch weitere Personen bei, die die
Handlung zu erklären haben. Den Sinn des Stückes als
gottesdienstliche Handlung verdeutlicht Proklamators
Knecht, indem er ein Gebet spricht und zugleich auch die
gesamte Zuschauergemeinde zum Gebete auffordert:
(105) Nimm hin all kummer und beschwerden

Diner christglöübigen hie uf erden!
All, die des begerent us herzen grund,
Knüwent nider und streckent us zû stund
Die man ir arm, also zevollenden,
Fröwen und die kind mit ufgehebten henden,
Dri pater noster und ave Maria, gseit
Zu lob der heiigen drifaltigkeit,
Daß die uns zu seel und lib wöll gen
Alle nothafte ding; sprechent amen!

Noch vor der eigentlichen Handlung macht uns ein
Evangelist mit der Geschichte der biblischen Parabel
bekannt. Als sogenannter „Lehrer" flicht er seine Reden
auch in das eigentliche Spielgeschehen ein, indem er es
in predigthafter Art und Weise deutet und immer wieder



214

auf Reue, Beichte und Buße, den Weg des Katholiken zur
Seligkeit, hinweist. Da er zugleich den Zuschauer auf das

folgende vorbereitet, ist er auch als einziger berufen, die
Abwicklung der Geschehnisse ideell und psychologisch
begreiflich zu machen, denn so wie die mittelalterlichen
Theaterspiele gestaltet sind, kann ihre Handlung sich ja
nicht aus sich heraus entwickeln. Die Reden des Lehrers
bilden daher die ideelle Motivierung in des Wortes tiefster

Bedeutung, denn sie sind beinahe die einzige
treibende Kraft in der inneren Entwicklung der Handlung.
Daher ist der Lehrer auch ausschlaggebend in der äußeren
Gestaltung, indem gerade er die einzelnen Abschnitte des

Spieles einleitet.
Das Stück dient also vorab dem pädagogischen

Zwecke der sittlichen Läuterung und religiösen Erhebung
und enthält im weiteren zugleich einen tröstenden
Hinweis auf die alles verzeihende Liebe Gottes, falls sich der
Sünder reumütig bekehrt. Salat hat unter dem Gleichnis
vom verlorenen Sohne bestimmt nicht ausschließlich die
Reformierten verstanden, sondern alle die vielen Schwächen

und Uebeltaten der Menschen überhaupt.
Bezeichnend für die damalige Staatsauffassung ist das

Motiv, das Salat einfügt, um den Sturz des Güder
herbeizuführen: Der leichtsinnige Lebenswandel ist nicht nur
glaubenswidrig, sondern auch staatsfeindlich. Deshalb
machen nicht die Stimmen der Kirche, vertreten durch
verschiedene Personen, die dem Güder Einhalt gebieten
wollen, dem tollen Wirtshaustreiben ein Ende, sondern
der Einspruch des Landvogtes, des staatlichen Vertreters.
Ein drastischer Hinweis auf den allmächtigen Staat
Luzern!

Entsprechend dem Gleichnischarakter, der dem Stücke
zugrunde liegt, nimmt der Dichter nicht starken Gefühlsanteil

an seinen Gestalten und ihren Geschicken, sondern
sieht sie aus weiter Distanz und gibt ihnen mehr symbolische

Bedeutung. Der Vater ist sozusagen identifiziert



215

mit Gottvater. Das geschieht so deutlich, daß es eigentlich

nicht mehr der besonderen Erklärung bedarf:
(457) Gott der Herr hie durch anzeigt will werden

Ein Vater aller menschen uf erden.

Schon rein äußerlich nimmt sein Haus den nämlichen
Platz ein wie der Himmel in den Osterspielen. Da er keine
Schwächen eines irdischen Vaters kennt, klagt er z. B.
nicht über die Unerfahrenheit seines Sohnes und dessen
sträflichen Leichtsinn. Allwissend wie er ist, weiß er
bereits zu Anfang um den Ausgang von dessen Geschick.

Ebenso erfährt der verlorene Sohn nur gleichnishafte
Schilderung. Dichter und Zuschauer nehmen schon von
vornherein von ihm Abstand. Niemand vermag an seinem
Geschicke mit irgendwelchen Gefühlen, seien es solche
des Hasses oder des Mitleides, Anteil zu nehmen.

Es wurde bereits darauf hingewiesen, daß unter dem
Schicksal des Verlorenen Sohnes (sein liederliches
Verlassen des Vaterhauses) zugleich auch dasjenige des
Protestantismus verstanden werden kann. Auf die
Reformationskriege bezieht sich außer der Einleitungsszene ein
Ausruf des Teufels beim Anblick der Schlemmereien des

Güdigen:
(862) Mir gfiel nie bas kein leer noch orden

Wir tüfel sind vor lang zit junker worden.

Damit is aber nicht gesagt, daß das Werk eine
polemische Spitze gegen den Protestantismus hat; solche, übrigens

sehr seltenen Aeußerungen können sich absichtslos
ergeben aus der katholischen Grundeinstellung des
Verfassers. Salat will nicht polemisieren, sondern in katholischem

Sinne die Bibel auslegen!
Dementsprechend wird dem älteren Sohne, entgegen

dem Waldis'schen Stücke, nur eine geringe Bedeutung
beigemessen: Dort ist er Vertreter einer häßlichen
„Werkgerechtigkeit" und eines „mönchischen Hochmutes", hier
aber ist er, wie übrigens auch in der Bibel, uns durchaus
nicht unsympathisch. Sein Verhalten am Schlüsse des



216

Spieles ist nur vorübergehende, leichtverständliche Laune,
die durch die beschwichtigenden Worte des Vaters bald
überwunden wird.

Immer wieder greift eine transzendente Welt in das

diesseitige Geschehen ein. Wenn der Vater symbolisch
als Gottvater verstanden werden muß, so sind ihm, wie
in den Osterspielen, die Teufel gegenübergestellt. Im
Namen der Kirche sprechen z. B. der Proklamator, der
Lehrer und ein Einsiedler. Der fahrende Sänger bringt
die natürliche Moral der Welt zur Geltung.

Die Bühnentechnik
des „V. S." lehnt sich an die Luzerner Osterspielbühne
an. Wenn es auch nicht erwiesen werden kann, daß das

Spiel in Luzern zur Aufführung gelangte, so ist es doch
beweisbar, daß es für eine Aufführung auf dem Weinmarkt

geschrieben wurde. Salat verrät es uns durch
verschiedene versteckte Bühnenanweisungen:

Wie bei den Osterspielen ziehen die Spielleute zu
Beginn auf dem Weinmarktplatze ein. Es sind Höfe für
die Spieler und Tribünen für die Zuschauer erstellt. „Als
man mit den gerüsten personen uf den platz und schranken

komen", schreibt er am Anfang des Stückes.
Wie bei den Osterspielen wird auch hier an

verschiedenen „Oertern" gespielt. Deren Zahl ist
natürlicherweise entsprechend der Personenzahl und der Kürze
der Handlung bedeutend verringert. 24

Wie bei den Osterspielen, gab es wohl einen Sitz
des Lehrers. Beim Haus zur Sonne, wo sonst der
Himmel, war das Haus des Vaters; vor dem Hause
ein Tisch, wo der Vater dem Güder die Erbschaft
auszahlte. 2S Der V. S. geht, nachdem er sich vom Vater ver-

24 Sprechende Personen ungefähr 36 (gegenüber 200 in den
Osterspielen!).

25 Alle Handlungen spielen sich vor dem Hause ab.



217

abschiedet, „ußhar in platz, etwan an ein örtli".26 Gleichzeitig

sprechen der Vater mit dem älteren Sohne, der sich
darauf mit Haue und Krug auf das Feld, zum Hirten
begibt. Die Hölle war auch hier ein besonders
zugkräftiges und beliebtes Dekorations- und Unterhaltungs-
stück. Um den Gegensatz zwischen den beiden Welten
auch äußerlich zu dokumentieren, hat sie, wie bei den

Osterspielen, wahrscheinlich entgegengesetzt dem Hause
des Vaters — zwischen Brunnen und Brodscholseite —
ihren Platz.

Im zweiten Teile der Handlung „kompt die rüstung
der andern landschaft":

Das Wirtshaus, wohl nur in Form einiger
Tische, war in nächster Nähe der Hölle, sehr wahrscheinlich

auf der Brunnenbühne. 2T Mitten im Platze befindet
sich der Sitz des „friheit", wo der Verlorene Sohn
für ein Stück Brot seine Kleider hingibt. Der Ort, wo
der Güdige als Schweinehüter dient, ist vielleicht identisch

mit dem Sitz des „friheit".
Wie sehr sich Salat an die Osterspieltradition

anschließt, zeigt seine Bemerkung nach dem Vorspiele:
„Dem nach singent die Engel: Surrexit." Als äußere
Zierde des Stückes wird also hier ein Gesang der Engel
eingeschaltet, der eigentlich nur in den Osterspielen seine
Berechtigung hat.

In der Teufelsszene spricht Temptator u. a.:
(820) Gedenkstu niemer an das wort,

Das Jesus seit dort an eim ort:
Vil sind brüeft, aber wenig userweit!

26 „Oertli" hier unleserlich; Bestätigung hiezu jedoch zwischen
Vers 2277/78. Damit meint Salat wohl keinen bestimmten Ort, gegenüber

allen andern Anweisungen, die genau bestimmt sind.
27 Die Tische (mindestens zwei sind bezeugt!) wurden offenbar

erst vor dem zweiten Teile der Handlung aufgestellt, wo es heißt:
„Demnach kompt die rüstung der andern landschaft"; sie hätten also
vorher offenbar die Sicht behindert, standen also auf der Brunnenbühne!

So folgert Schweckendiek gegenüber Eberles Rekonstruktion
m. E. sehr richtig.



218

Es wird also in direkter Rede auf etwas hingewiesen, das

mit diesem Stücke in keinem Zusammenhange steht. Die
zitierte Stelle, die in zwei Gleichnissen vorkommt (Matth.
20, 16 und 22, 14) ist sehr wahrscheinlich, da kaum zu
den Osterspielen gehörend, einem Heiligenspiele
entnommen, das nicht nur Salat, sondern der gesamten
Luzerner Spielgemeinde bekannt war. 28

Sprache und Vers.
Durch den Druck in Basel ist der Vokalismus in

Salats „V. S." teilweise verfälscht worden. Fremde
Elemente, wahrscheinlich schwäbische, kommen hier zum
Vorschein; denn das Buchdruckergewerbe war damals
noch in weitgehendem Maße in Händen von
Reichsdeutschen. Ein offenbar schwäbischer Setzer ist wohl
dafür verantwortlich, daß wir in Salats wichtigstem
künstlerischem Werke nicht durchwegs die reine Luzerner
Literatursprache vorfinden, wie in seinen übrigen.

Die Abweichungen sind jedoch nicht gerade bedeutender

Art: Statt
ürti, über, schütten, üppig, gon, Ion, ston

steht

irte, iber, schitten, ippig, gan, lan, stan,
jedoch nicht immer, sondern beide Formen finden sich
nebeneinander. Den Charakter Salatscher Schreibweise

vermögen sie daher kaum zu verwischen.
Denken wir uns diese Abweichungen weg, so erweist

sich der „V. S." als eines der schönsten Beispiele
volkstümlich-luzernischer Literatursprache, die wir seit Brandstetter

„Luzerner Kanzleisprache" nennen. 29

28 Schweckendiek greift diese Frage auf. Da gerade in diesen
Jahren die Nachrichten über Heiligenspiele sehr spärlich fließen,
müssen wir sie offen lassen.

29 Brandstetter schließt Salats „V. S." offenbar aus obigen
Gründen als Quelle für seine Untersuchung „Die Mundart in der
alten Luzerner Dramatik" aus.



219

Als solche hat Salats Sprache noch mhd. Lautstand,
kennt also z. B. noch die alten Diphthonge ei, ou, öu, uo
(geschrieben ü), üe;

altes u und ü z. B. in: sun, küng.

u, ü, i sind noch nicht diphthongiert zu au, äu, ei;
man sprach und schrieb also noch: hus, hüser, lyden.

Die Luzerner Kanzleisprache kannte in ihrem
Konsonantismus noch altes w nach u-haltigen Vokalen; z. B.

fröwen, fröwli usw. Die Assimilation von mb zu mm
steckt erst in den Anfängen: lamm steht neben teilweise
lamb.

Der Wechsel zwischen In- und Auslaut war noch
nicht ausgeglichen: also man, mannes.

In der Konjugation treffen wir altes nt (nd) in der
l.und 3, Person Pluralis: wir, sie gent (gend) entstanden
aus gebent.

Salat kennt auch noch den grammatischen Wechsel
z. B. in: zoch, gezogen.

Ein interessantes Beispiel für die Eigengesetzlichkeit
dieser Sprache gegenüber frühnhd. Schriftsprache und
Mundart und die gegenseitigen Wechselwirkungen sehe
ich in:

Mundart: nää; Schriftsprache; nemen;
Luzerner Kanzleisprache: nen (e offen).

Die Kanzleisprache setzte also in diesem Falle das von
der Schriftsprache übernommene Infinitiv-n zum
mundartlichen Worte.

Gegenüber der Mundart wendet sie, wenn auch ziemlich

selten, noch das Praeteritum an, z. B.: was (war),
sach (sah).

Die mundartliche Senkung von u und i zu o und e,
z. B. in hund, dir zu hond, der, macht sie nicht mit, auch
dann nicht, wenn sie mundartliches Sprachgut einbezieht:
(z. B.: grind, nicht „grend"!).

Abgesehen davon, daß im großen und ganzen die
Luzerner Kanzleisprache bedeutend näher bei der Mund-



220

art als beim Lutherschen Nhd, liegt, hat sie, um lebendige,
anschauliche Literatur- und nicht trockene Amtssprache
zu sein, stets von neuem aus den reichsprudelnden Quellen
der Mundart geschöpft, Salats Sprache ist besonders
stark mit mundartlichen Ausdrücken und Redewendungen
durchsetzt. Gegenüber Murner und zum Teil auch Cysat,
die Volkstümlichkeit absichtlich anstrebten, war letztere
für Salat eine Selbstverständlichkeit!

Zahlreiche mundartliche Ausdrücke sind in seine
Verse eingestreut:

Losa (2474) (höre mal!), grind (2019), bis (2. Pers.
Sing. Imp. von sein), strelen (746), beiten (770) (warten),
abfergken (abfertigen) (336), letz (814) (verkehrt), kib (1564)
(Streit) und viele andere bezeugen die Volkstümlichkeit
der Salatschen Sprache; noch viel deutlicher aber die
Schimpfwörter, Flüche, Verwünschungen und Beteuerungen,

die in der Wirtshausszene besonders häufig sind:
„Gott eers gloch" (539) (Gott ehre das Zechen) begrüßt
der V. S. die Zecher. Im Namen Gottes — direkt
ausgesprochen in: „samer Gott" (601), oder euphemistisch
verschleiert in: „samer botz krampf", „botz katigen
schwitz" (1240) — wird geflucht.

(1940) Daß dich der ritt (das Fieber) als gouchen schüft,
(1251) Hab dir zlon den franzesischen krampf,
(1254) Pack dich fürer, schüft dich der ritt,
(2445) Sä (nimm), far hin, daß dich der tonner schieß,

wünscht man sich gegenseitig im Aerger.
Das Ganze ist erfüllt von derb-anschaulichen Bildern,

die damals (zum Teil noch heute) geläufig waren:
(737) Lis ihm zacken (Schafläuse) suber ab,
(739) Ich wölt in bseflen (bemeistern) und schniden

das schmer.,
(646) Ich hör, er hat ein seckelgeschwär,
(594) So ist die kilwi und fastnacht us,
(1208) die köpf in d'äschen henken,
(1936) O ho, da will uns der tüfel bschissen,

Wir müessen eine böse nuß bißen,
(2065) Er gat on gelt, wie ein brach kû.



221

Solche Beispiele könnten hundertweise gegeben werden.

Es ist zum großen Teile luzernisches oder auch
allgemein schweizerisches Eigengewächs.

Der Versbau in Salats „V. S." ist der nämliche
wie in den Osterspieltexten. Salat wendet auch hier den
Knittelvers an und reiht sich damit auch in dieser
Beziehung in die Luzerner Spieltradition ein. Es ist der
weitaus volkstümlichste Vers, den wir kennen; da er
nicht gemessen, sondern gewogen werden muß, also nicht
quantitierend, sondern akzentuierend ist, hat er auch die
Fähigkeit, sich der Eigenart der deutschen Sprache wie
selten ein anderer anzupassen. Knittelverse sind reimende

Viertakter mit wechselnder Füllung. Je nach der
Silbenzahl unterscheiden wir strenge und freie Knit-
tel. Der strenge Knittel hat acht Silben bei männlichem,
neun bei weiblichem Schlüsse.

Der freie Knittel hat beliebige Silbenzahl, die sich
im allgemeinen zwischen sechs bis sechszehn bewegen
kann. Salat schrieb in freien Knitteln, die aber dem

strengen ziemlich nahe stehen.
Meine diesbezüglichen Untersuchungen beim „V. S."

ergaben: Strenge Knittel: 46 %.

Nur eine Silbe mehr als der strenge Knittel, also neun
Silben bei männlicher, 10 bei weiblicher Kadenz, haben
37 % der Verse. Dazu kommen Zehnsilbler (männlich)
10 %, Elfsilbler 5 % und Zwölfsilbler bereits kaum mehr
0,5 %. Unter das Normalmaß geht Salat in den seltensten
Fällen: Wir zählen ungefähr 1 % Siebensilbler.

Die Verhältniszahl der strengen Knittel stimmt
sozusagen mit derjenigen des Osterspiels und der anderen
Werke von Zach. Bletz überein (44—48%!), der eben,
genau wie Salat, die Verstechnik seiner eigenen Werke
von den Osterspielen ableitet.

Salats Verse sind ungekünstelt, höckerig und knittel-
haft. Mit jambischem Skandieren würden wir nichts
erreichen; bei den meisten Versen ginge es nicht ohne



222

sträfliche Sprachbeugung ab. Auch von den strengen
Knitteln sind kaum die Hälfte alternierend:
also: x/xx/xx/xx/x

(Versamlet sind so merkent wie)
das bedeutet kaum Yi der gesamten Verszahl.

Alle andern sind von bekannter Knittelhaftigkeit,
wie wir sie variationsreicher uns nicht wünschen oder
vorstellen könnten. Folgenden Vers:

Sunder werdent wir bringen dar
wird wohl heute niemand mehr einfallen wollen, alterie-
rend zu lesen, sondern etwa:

xx/xww/xx/xOder:
Der nun den text luter und klar

wird man etwa folgendermaßen darstellen müssen:

X/XX/XA/XWW/X
Salat hat wohl kaum jambische Glätte oder gar

„Jambentrab" angestrebt, der unterdessen in der
deutschen gebundenen Dichtung so stark überhandgenommen
hat; wir treffen bei ihm im Gegenteil die verschiedensten
rhythmischen Möglichkeiten: Einen und mehrere
Auftakte, oder auch wieder keinen; einsilbige Innentakte und
daneben wieder viersilbige. Innerhalb desselben Verses
sind nicht selten verschiedene Rhythmen möglich, z. B.:

Grüeß euch Gott lieben alten fründ

XX/X/XWXW/X
Oft sind wir sogar versucht, einen Fünftakter

anzunehmen, wie gerade auch im vorhergehenden, — also:

X X / X A / X X / X X / X A —

was zwar kaum im Sinne des Dichters gelegen ist. Von
den Knittelversen der verschiedensten Zeiten steht der
des 16. Jahrhunderts der Skansion am fernsten. Salats
Verse verzeichnen wohl des öftern Silbenschwund, wie
wir ihn besonders bei Hans Sachs und anderen Meistersingern

beobachten können, z. B. „unbkümert lan" usw.
Es geschah hier aber nicht in der Absicht, dadurch



223

strenge Knittelverse zu erreichen, denn wir treffen ihn
überall, auch in Versen, die trotzdem noch überzählige
Silbenzahl aufweisen, oder sogar in Siebensilblern, die
ohne ihn strenge Knittel ergäben. Anderseits kennen wir
viele sogenannte Füllverse (das sind solche, die durch
Häufung von begriffsähnlichen Substantiven gefüllt
werden), die nicht strenge Knittel sind, trotzdem es doch
gerade in solchen Fällen ein leichtes gewesen wäre, den

„Idealzustand" zu erreichen: z. B.:
Mit kraft, seel, leben, lib, eer und gut.

(Wenn wir „Hb" oder „eer" streichen, bekommen wir
einen strengen Knittel, ohne den Sinn irgendwie zu
verändern!) Mit kleinen Abänderungen könnten wir die
Großzahl der Verse zu strengen Knitteln werden lassen,

zum Beispiel:
Ich mein, es sig eben jetz die zit,

(jetz eben
oder:

Der vater gieng harus zum sun
(und) Fieng ihn an zû bitten nun.

Das beweist uns, daß Salat seine Verse weder mit
dem Finger zählend, noch mit dem klopfenden Metronome
verfaßte, daß er sie nicht nach mathematischen Gesetzen
zustutzte, sondern ungekünstelt und naturhaft in reicher
Rhythmenfülle aus dem kerndeutschen Boden des Volkes
hervorwachsen ließ. Wie bei den meisten Vertretern der
Knittelverse (Ausnahme in einzelnen Stücken: Murner),
überwiegen auch hier bei weitem die sogenannten männlichen

Schlüsse:

x/xx/xx/xx/xDie weibliche Kadenz treffen wir nur in 17 Versen vom
Hundert:

x/xx/xx/xx/xxAuffallend ist, daß in der Erzählung von Franziskus
von Cursit 71 % strenge Knittel vorkommen, also eine
Verhältniszahl, die bedeutend über dem Durchschnitt
steht. Es ist sehr wohl möglich, daß Salat diesen alten



224

und beliebten Erzählungsstoff in gebundener Form
übernommen hat.

Zeilensprünge (d. h. Wechsel der sprechenden
Personen innerhalb desselben Verses) treffen wir bei Salat
noch keine an; dagegen kennt er die Reimpaarsprünge
und wendet sie in den wenigen Fällen erregter Rede und

Gegenrede mit Vorliebe an; besonders bei der Aufhebung
des Wirtshausgelages und der tumultvollen Zerstreuung
der Zecher, z. B.:
V. S. Die wil gib essen und trinken mir

Ich will dich früntlich und eerlich bsalen!
Wirt; Nein, nein, nit ein haselnusschalen!

(533/34) Ich kumm noch wol zliden und luft zschlücken;
So ichs nit anders me kan gschücken.

Die Verse sind nicht in Strophen gegliedert; Salat
begnügt sich mit der schlichtesten und volkstümlichsten
aller Reimstellungen, dem Paarreim, selten
unterbrochen von einem Dreireim, Die Reimpaardichtung
wurzelt in der frühsten mhd. Volksdichtung und ist auch
der Luzerner Spieltradition schon längst geläufig.

Unreine Reime treffen wir äußerst selten: Ich habe
34 solcher Reimpaare gezählt von 2584 Versen. Dazu
gehören z. B. Reimpaare aus folgenden Wörtern:

ü mit i (fründ — sind)
(gerüst — ist)

üe mit ie (füegen — bniegen)
ö mit e (wollen (e gesprochen?) erzellen)
öu mit ei (fröud — leid),

wofür wir, zwar nur teilweise, abermals den Setzer
verantwortlich machen dürften.

Zu den unreinen Reimen zähle ich auch die Reimpaare

auf mb — mm, obwohl gerade ihre Anwesenheit
die Tatsache beweisen, daß wohl das alte mb nur noch
in der Schriftsprache teilweise existierte, in der
Aussprache aber bereits assimiliert war. Reimpaare wie

erspähen: gsehen



225

waren in der Aussprache ebenfalls rein (e in gsehen
offen). Reimpaar mör — herr (Verse 937/38) muß als

Druckfehler betrachtet werden, da andernorts (Verse
669/70) nicht mör, sondern meer steht.

Als typisches Schwanken zwischen Aussprache- und
Schriftreim sind die Reime von „sun" mit u- und mit
o-haltigen Silben, z. B. mit „zkon" und mit „thun", zu
erklären.

Nur wenige Reime sind durch gewaltsame
Wortveränderung zustandegekommen, so etwa:
(533/34) Ich kumm noch wol zliden und luft zschlücken;

So ichs nit anders me kan gschücken.

Das Stück als Ganzes zeugt, wie auch seine übrigen
Werke, von Salats hervorragender Sprachgewandtheit
und Sprachbeherrschung.

Hans Salats „V. S." hat als geistliches Spiel seine
Auferstehung erlebt in einer Umarbeitung und Modernisierung,

geschaffen durch Dommann, Eberle und Herzog.
Das Stück wurde — nach einer freien Fassung Schells —
im Jahre 1930 auf der Hofkirchentreppe in Luzern durch
die zu neuer Tätigkeit erwachte Bekrönungsbruderschaft
aufgeführt und lockte einen gewaltigen Zuschauerstrom,
Es hat damit seine volle Daseinsberechtigung auch in
unserer Zeit eindeutig bewiesen. 1934 hat Caesar von
Arx ebenfalls eine Neuausgabe des „V. S." veranstaltet,
die, nach andern Gesichtspunkten orientiert, ebenso als
sehr gediegen bezeichnet werden darf. Indem er das Stück
weniger in seinen religiös-sittlichen Belangen als vielmehr
nach seiner volkstümlichen Seite hin wiedergab, gelang
es ihm, Salats Dichtungsart unverfälscht, in ihrer ganzen
Ursprünglichkeit, Offenheit und Frische vor uns erstehen
zu lassen. So oder so wiedergegeben, immer anerkennen
wir auch heute noch seine Zugkraft.

Geschichtsfreund, Bd. XCHI. 15


	Salat als Regent und Dramatiker

