
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 91 (1936)

Artikel: Die Ursulinen zu Luzern : Geschichte und Werk des ersten Konventes
1659-1798. Teil 1

Autor: Albisser, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ursulinen zu Luzern.
Geschichte und Werk des ersten Konventes 1659-1798.
Von Hermann Albisser.

EINLEITUNG
In seiner Einführung zum III. Teil der Ursulinenchronik

schreibt Karl Nager, der letzte Verwalter des Ursu-
linenklosters im Jahre 1852: Die Betrachtung der
Geschichte dieses Gotteshauses führt „uns zu der ganz
eigentümlichen Bemerkung, daß in Luzern kein Institut oder
öffentliches Gebäude besteht, welches von den politischen
Stürmen so hart mitgenommen wurde, wie dieses, und daß
die Geschichte von diesem Institut mit der Politik des
Staates genau verbunden, jeweilen die Hauptrichtungen
und Momente unserer vaterländischen Geschichte ergibt
und abspiegelt", 1

Mit einigem Vorbehalt dürfen wir dem Ausspruche
Nagers beipflichten. Und trotz diesem Anreize blieb das
Ursulinenkloster als Stoff zu einer historischen
Darstellung bis heute unverwendet.

Wir besitzen nur einige Beiträge, " nebst kurzen
Erwähnungen in den meisten historischen Arbeiten über
unsere Stadt und unsern Kanton. So wußte man wenig
über die Geschichte und sozusagen nichts über das Leben
und Werk der Ursulinen zu Luzern. Den Grund hierfür
dürfen wir ohne Zweifel in den Mängeln des Quellen-
materials suchen,

1 Chronik III, p, 2.
Für das ausführliche Quellen- und Literatur-Verzeichnis

verweisen wir auf die Separa t-Ausgabe: Die Ursulinen
zu Luzern, Geschichte, Leben und Werk des ersten und zweiten
Konventes, 1659—1847, Stans 1938, ca. 440 Seiten, mit 1 Dreifarbendruck,

2 Plänen, 1 Autograph, 26 Kunstdruckbildern und 1 alphabetischen

Inhaltsverzeichnis.
2 Felix Balthasar: Collectaneen. — Jost Vinzenz

Ostertag: B. B. L„ Man. No. 144. — P. X. Weber: „Beiträge
zur altern Luzerner Bildungs- und Schulgeschichte".



14

In der Tat ist dieses äußerst gering und lückenhaft,
und zwar nicht nur vor der Helvetik, sondern
merkwürdigerweise auch noch in der Mediations- und
Restaurationsperiode.

Die Ursulinen zu Luzern verfügten jedoch über ein
eigentliches Klosterarchiv. Vergleiche mit dem
Aktenmaterial des Mutterhauses in Freiburg i. Ue. und
demjenigen des Tochterhauses in Freiburg i, Br., wie
genaue Hinweise in Chronik und anderen Quellen, bezeugen,
daß es sich um ein recht reiches Archiv handelte.

Das Kloster unterhielt eine ausgedehnte Korrespondenz

mit den geistlichen und weltlichen Behörden, mit
Privatpersonen und Gesellschaften. Außerdem führte es

eine Chronik, das Konferenzbuch, das Novizenbuch, das

Profeßbuch, verschiedene Rechnungsbücher, ein Jahrzeitbuch,

die Kirchenrödel, ein „Büchle für die Ablässe". Im
Archiv lagen ferner Tagebücher verschiedener Superio-
rinnen, die Regeln und Konstitutionen des Hauses, ein
besonderes Buch mit den Satzungen für die Schule, dann
mehrere Bücher, welche die Ursulinen selbst
herausgegeben, endlich zahlreiche Verzeichnisse für kleine,
alltägliche Angelegenheiten des klösterlichen Lebens, die
zeigen, mit welcher Gewissenhaftigkeit die innere Ordnung
gehandhabt wurde. Obwohl genaue Belege fehlen, darf
darum angenommen werden, daß die vorschriftsgemäßen
Bücher, wie die Verzeichnisse der Schülerinnen und
Pensionärinnen, ebenfalls geführt und aufbewahrt worden sind.

Von diesem Archiv gingen aber weitaus die größten
Bestände verloren. Bei der Zerstreuung des Konvents im
Jahre 1798 stand den Ursulinen genügend Zeit zur
Verfügung, ihre Abreise aus dem Kloster wohl vorzubereiten.
Kein Feuer oder äußerer Feind zerstörte ihr Haus.
Niemand hat beim Austritt der Ursulinen das klösterliche
Archiv entwendet oder abverlangt. Haben es die Schwestern

selbst vernichtet? Wir glauben es nicht. Vermutlich
wanderten einige Stücke mit den Ordensfrauen heim zu



15

ihren Verwandten und gingen dort verloren,4 Sicher aber
führte einen wesentlichen Teil des Archivs die letzte
Superiorin M, Michaela Dürler mit dem schönen
Bild „Die Kreuzabnahme Christi" in das Haus ihres
Bruders, Schultheiß Dürler. Am 25. September 1811 beauftragte

die Gemeindeverwaltung von Luzern den Verwalter
des Ursulinenfondes „mit dem Schultheiß Rüttimann zu
sprechen, daß er mit seiner Frau Muhme die Frau Superiorin

bereden möchte, die Schriften hier abzugeben". 5

M. Michaela Dürler weigerte sich aber, „die dem Kloster
zugehörigen Schriften" 8 auszuhändigen. Durch irgend
einen Umstand aber fiel später doch ein geringer Teil
davon in die Hände der städtischen Obrigkeit und wurde so

vor dem Untergang gerettet. Diesen Teil verleibte man
dem Stadtarchiv ein. Am 5. April 1921 gelangte das meiste
hievon in das Staatsarchiv, wo es gegenwärtig noch liegt.
Es handelt sich um Urkunden und Akten, die sich fast
lediglich auf die Mariahilf-Kirche beziehen, so auf
Vergabungen, Reliquien, Ablässe, Jahrzeitstiftungen u. dgl, m.
Sie bieten wenig an Ausbeute für das Kloster- und Schulleben.

Dafür entschädigt uns ein anderes, sehr wertvolles
Stück, nämlich die Klosterchronik, von der später näher
die Rede sein wird. Der übrige Inhalt vom ehemaligen
klösterlichen Archiv ist aber verloren.

Blieb das Quellenmaterial der weltlichen Obrigkeit,
welches sich heute in den Archiven der Stadt und

des Kantons Luzern, sowie im Bundesarchiv befindet,
auch ziemlich vollständig, so bietet es doch wenig Interesse
für die Geschichte des Kirchen- und Schullebens. Es sind
vorwiegend Verwaltungs- und Liegenschaftsakten. Noch
finden wir einige Stücke zur Gründungs- und
Schulgeschichte in den 58 Faszikeln des Erziehungswesens, in

4 So gelangte das Autograph der Anne de Xainctonge in die
Familie Pfyffer von Altishofen.

5 Prot, der Gemeindeverwaltung, p. 747, im Stadt-A. L.
6 Darunter sind die Chronik, die Konferenzbücher, Novizenbücher,

Rechnungsbücher etc. zu verstehen,



16

den Rats- und Rechnungsbüchern, in den Protokollen des

Erziehungsrates usf. zerstreut.
Sehr lückenhaft sind wiederum die Archive der

geistlichen Behörden, besonders das Nuntiatur-
Archiv und das bischöfliche Kommissariats - Archiv zu
Luzern. Einzig das bischöfliche Archiv in Solothurn weist
noch ein dünnes Aktenbündel auf, wovon uns namentlich
die Visitationsberichte und die wenigen, aber wichtigen
Korrespondenzen zwischen Thaddäus Müller und Generalvikar

von Wessenberg interessieren. Jene erschließen uns
den Blick in das persönliche und innere Leben des Klosters,
während diese bedeutsame Aufschlüsse zum Kampf um
die Wiederherstellung des Klosters vermitteln.

Ein Generalarchiv des Ordens besteht nicht, weil die
meisten Klöster sich selbständig regieren. Von den Ur-
sulinenhäusern, die mit Luzern in Beziehung standen, sind
namentlich die Archive der beiden Freiburg von
Bedeutung.

F r e i b u r g i. U e, ist das Mutterhaus von Luzern.
Seine Archivalien wurden aber 1798 größtenteils ein Raub
der Flammen. Jedoch blieben die Annalen und die
Konferenzbücher mit ihren wertvollen Angaben zur
Luzerner Gründungsgeschichte und zum allgemeinen Schul-
und Klosterleben verschont.

F r e i b u r g i. B r., das Tochterhaus von Luzern, blieb
fast ein halbes Jahrhundert unter der Leitung von
luzernischen Profeßfrauen. Diese Umstände gestatten uns einen
tiefern Einblick in Ziel und Methode der luzernischen
Ursulinen-Tätigkeit nach innen und außen. Zudem sind
die Dokumente dieses Klosters, die zur Hauptsache im
Stadtarchiv ruhen, 7 sehr umfangreich und gut erhalten.
Wichtige Beiträge über die Beziehungen Luzerns zu Freiburg

i. Br. zur Zeit der Gründung vermitteln auch die
übrigen einschlägigen Archivalien des freiburgischen
Stadtarchivs, so namentlich die Ratsbücher, die durch ihre

7 Der Rest befindet sich im heutigen Klosterarchiv.



Bild 2

_»-'•"W

ANNE DE XAINCTONGE
1567—1621

Gründerin der Kongregation von Dole





17

offene und forsche Sprache von den luzernischen
Ratsprotokollen sich merklich unterscheiden.

Die restlichen in Frage kommenden Ursulinen-
k 1 ö s t e r der Schweiz8 und des Auslandes9 besitzen kein
Quellenmaterial zur Geschichte des ersten Konvents.

Aeußerst dürftig ist der Gewinn auch aus den

andern weiblichen und männlichen Ordenshäusern
der Schweiz. Einzige Erwähnung verdient die Chronik
des Frauenklosters St. Anna auf dem Gerlisberg bei
Luzern,10 die bedeutsame Zusammenhänge zwischen der
katholischen Reform und der Erziehungsgeschichte unserer
Stadt erschließt.

Ganz arm an Ursulinen-Akten sind wiederum das

hiesige Propsteiarchiv, Pfarrarchiv, katholische
Kirchgemeindearchiv, die Bürgerbibliothek, wie die Archive bei
Privaten. Etwas mehr ließ sich aus dem sog. am Rhyn-
Archiv auf der Kantonsbibliothek gewinnen, das einige
Ursulinenbriefschaften aufweist, die jedenfalls in das
einstige Privatarchiv der Familie Meyer von Schauensee, n
den Hauptfördrern der luzernischen Ursulinengründung,
gehörten.

Mit dem vorhandenen urkundlichen Aktenmaterial
ließe sich aber kaum ein befriedigendes Bild, weder von
der Gründung und Ausdehnung, noch von dem Leben und
Werk der Ursulinen zu Luzern bis zur Auflösung des

Konvents im Jahre 1798 entwerfen. Die Lücken sind allzu
groß. Glücklicherweise besitzen wir aber noch die Chronik
und Konstitutionen des Hauses Luzern, welche ermöglichen,

die Scharten auf ein gutes Maß auszufüllen.
8 In Brig verbrannten sämtliche Schriftstücke im Jahre 1798.
9 In Landshut liegen nur die Dokumente des zweiten

Konvents von Luzern (1843—1847).
19 Gegründet 1498.
11 Näheres siehe bei Hans Dommann: „Propst Dr. Wilhelm

Meyer und das Stift Beromünster" und in „Beiträge zur Luzerner
und Schweizer Geschichte des 17. Jahrhunderts".

Geschichtsfreund Bd. LXXXXI. 2



18

Die Chronik zerfällt in die eigentliche Klosterchronik

und in einen handschriftlichen Nachtrag von Karl
Nager. Die Klosterchronik umfaßt zwei in Schweinsleder
gebundene Foliobände.

Der erste, 322 Seiten stark, mit Register, anhand

von Aufzeichnungen der ersten Superiorin und anderer
Quellen, gegen Ende des 17. Jahrhunderts, größtenteils
von einer einzigen Schwester aufgeschrieben, deren Name
sich aber nicht mit Sicherheit feststellen läßt, geht von
der Gründung 1659 bis zum Dezember 1708.

Der zweite Band, 619 Seiten stark, ebenfalls mit
Register am Schluß, von mehreren Ursulinen verfaßt,
umspannt die Zeit von 1709 bis Dezember 1737.

Die Ereignisse sind in beiden Bänden tagebuchartig,
in chronologischer Reihenfolge, ohne Zusammenhang oder
irgendwelche Bemerkung und Kritik, aufgezeichnet. Häufig
schließt eine schöne, mit der Feder gezeichnete Vignette
das Berichtsjahr. Die Namen mehrerer Chronistinnen sind

uns bekannt. Mit dem Jahre 1737 bricht die eigentliche
Klosterchronik ab. Aus verschiedenen Gründen darf aber
ziemlich sicher angenommen werden, daß im einstmaligen
Ursulinen-Archiv auch ein dritter, ja sogar ein vierter
Band vorlag. Genaue Beweise fehlen hingegen.

Kann der Klosterchronik aber wirkliche Beweiskraft
zugesprochen werden? Im ganzen genommen, müssen wir
diese Frage bejahen. Die Chronik ist unzweifelhaft mit
großer Gewissenhaftigkeit und einer naiv-religiösen
Wahrheitsliebe niedergeschrieben worden. Ihre Offenheit
erstaunt uns oft sehr. Infolge Arbeitsüberfülle zu Beginn
der Gründung wurde sie aber erst gegen Ende des 17.

Jahrhunderts begonnen. Doch stützen sich fast alle Eintragungen

auf eine schriftliche Quelle, die meistens sorgfältig
angegeben wird. Als solche finden wir das Tagebuch der
ersten Superiorin Gaßmann, das Konferenzbuch, das
Jahrzeitbuch, das Novizenbuch, das Rechnungsbuch, die
Kirchenrödel und andere mehr. Ab und zu wird ebenfalls



19

ein mündliches Zeugnis erwähnt. Nicht selten treffen wir
auch Kopien wichtiger ein- oder ausgegangener Korrespondenzen.

Die Chronik ist daher wahrheitsgetreu.
Doch waren die Verfasserinnen einfache Klosterfrauen.

Sie interessierten sich weniger für Politik und
Schule, sondern vorab für das innere und äußere religiöse
Leben des Klosters. Sogar das wirtschaftliche, finanziellbauliche

Geschehen wird im Lichte der Entfaltung des

göttlichen Lebens und Erlebens geschaut. Ein Vergleich
unserer Chronik mit denjenigen der beiden Freiburg
bestätigt uns diese Tatsache. Hier wie dort spielt das Wunder
und die „göttliche Einsprache" eine erhebliche Rolle. Wie
die meisten Klosterannalen des 17. Jahrhunderts, so geht
auch die Luzerner Chronik viel zu wenig den tiefern
innern Beziehungen der Personen unter sich und mit der
Zeit nach. 12 Sie glauben allzuleicht an übernatürliche
Fügungen und übersehen nur zu oft die Macht der Politik
und das Spiel geheimer oder offener menschlicher Kräfte.
Unseres Erachtens haben viele geistliche, besonders weibliche

Autoren diesem Punkt in ihren Gründungsgeschichten
zu wenig Beachtung geschenkt. Die Chronik verliert aber
auch für den kritischen Forscher dadurch keineswegs an
Wert. Im Gegenteil, sie öffnet ihm den Weg zum Erfolg.
Benützt er sie als Plattform für seine Analysen, für das
Studium der Persönlichkeiten, selbst der scheinbar
geringsten, und für seine Vergleiche mit anderen Quellen,
dann wird er im Laufe seiner Arbeit manche Ueber-
raschung und Freude erleben.

Leider vermag aber unsere Klosterchronik die Mängel
im urkundlichen Quellenmaterial nicht genügend zu decken.
Wohl gibt sie ziemlich genauen Aufschluß über das
kirchlich-klösterliche Leben im Laufe der Zeit. Auch
unterrichtet sie uns befriedigend über die Bau- und
Liegenschaftsgeschichte, wie über den Verkehr mit den Behörden.
Doch vermissen wir die notwendigsten Angaben über das

12 Wir denken besonders an die Gründungserzählungen.



20

innere Leben des Konvents und leider fast jedwede Nachricht

über die Schulen, denen unser erstes Augenmerk
galt. Wenn Ostertag bemerkt, daß während 50 Jahren die
Chronik nichts von ihnen berichtet, so entspricht das der
Wahrheit. Doch fanden wir in fast allen Ursulinenklöstern,
deren Archive wir persönlich oder schriftlich konsultierten
— es sind deren mehr als ein Dutzend — die nämliche
Klage. Zwar steht es nirgends so schlimm wie gerade in
Luzern. Wie falsch es aber ist, daraus den Schluß zu ziehen,
daß nichts oder nur wenig im Schulleben geschehen sei,
wird die vorliegende Arbeit erweisen. Zu all dem geht
unsere Chronik schon mit dem Jahre 1737 zu Ende.

Um die empfindliche Lücke wenigstens inbezug auf
die äußeren Geschehnisse zu beheben, hat im Jahre 1852

der schon eingangs erwähnte Karl Vinzenz Nager13
den Nachtrag, oder wie er es bezeichnet, den dritten
Teil der Chronik verfaßt. Er zählt 95 Folioseiten und
enthält einen Anhang von Aktenstücken, Rechnungen,
Liegenschaftsaufzeichnungen und drei Pläne. Kurz
gedrängt erzählt Nager mit sichtlicher Anteilnahme, aber
ruhig die wichtigsten Ereignisse von 1737—1847. „Eine
genaue Kenntnis der betreffenden Akten während seiner
mehr als zehnjährigen Verwaltung des Ursulinen-Fonds,
sowie seine eigenen Erlebnisse während einer der
interessantesten Zeitepochen dieses Instituts, versetzte ihn [den
Verfasser] in die Möglichkeit, die ...Chronik des Ursulinen-
klosters. bis auf unsere jüngsten Tage fortzuführen." 14

13 Geb. am 24. August 1811, als Sohn des Jost Josef von Luzern
und der Franziska geb. Müller von Altdorf; gest. am 4. Januar 1888

zu Luzern, verheiratet mit Nina Gloggner; war Verwalter der „Bank
in Luzern", Friedensrichter, leistete während der Freischarenwirren
1845—46 ständig als Stabsquartiermeister des Luzerner Bat. Schmid

an der Aargauer Grenze aktiven Dienst, Alpinist, Mitbegründer des

schweizerischen Alpenklubs. (F.-A. Nager, Luzern.)
14 Chronik III, Vorwort,
Wir vermuten, daß in der Familie Nager viel Aktenmaterial

verloren gegangen sei. Für seine vielen, leider negativ ausgefallenen



21

„Die gleiche Art der Darstellung wie in der Chronik...
wurde auch hier beibehalten", erklärt der Autor im
Vorwort. Verstehen wir auch die psychologischen Beweggründe

dieses Entschlusses, so bedauern wir ihn des
geschichtlichen Wissens wegen doch sehr; denn Nager, wie
übrigens auch Ostertag und andere Forscher in der ersten
Hälfte des vorigen Jahrhunderts, hätten über manchen
Punkt Bescheid gewußt, den wir heute nur mehr mit Mühe
und Unsicherheit enträtseln können. Besonders wären sie
berufen gewesen, uns mit den genauem Umständen der
Auflösung und des nachfolgenden Kampfes um die
Wiederherstellung vertraut zu machen. Ausführlicher behandelt
Nager die Geschichte des zweiten Konvents, die aber
nicht mehr in den Rahmen unserer Arbeit gehört.

Eine willkommene Ergänzung zur Chronik inbezug auf
die innere häusliche Klosterordnung und namentlich
inbezug auf das Schulleben bilden nun die schon erwähnten
Regeln und Konstitutionen des Hauses Luzern.15

Bemühungen sprechen wir Herrn Eduard Nager, Ingenieur, Luzern,
an dieser Stelle den besten Dank aus.

15 Unter Regeln (besser Satzungen) versteht man das von
der Ordensstifterin geschaffene, für alle Zweige ihres Hauses verbindliche

Statut. Es umfaßt in der Hauptsache Zweck, Ziel und
Organisation der religiösen Genossenschaft.

Die Konstitutionen Hausregeln) hingegen sind die
vom Kloster selbst verfaßte Aufzeichnung seiner üblichen Sitten und
Hausgebräuche und beschlagen Nahrung, Hausordnung, Oekonomie
u. ä. m. Sie waren von Haus zu Haus verschieden; denn Anne de

Xainctonge, die Gründerin der Kongregation von Dole, zu der auch
Luzern gehörte, wünschte, daß ihre Gesellschaft sich stets an die
örtlichen und zeitlichen Verhältnisse anpasse.

Stets fanden sich die Regeln und Konstitutionen in einem
einzigen Bande aufgeschrieben, was verursachen mochte, daß selbst
die Ordensleute meistens beide Namen nebeneinander brauchen und
dadurch oft Unklarheit entsteht.

Von dem Luzerner Konvent sind drei Kopien der Regeln und
Konstitutionen vorhanden: die eine (Konst, A) liegt auf dem Staatsarchiv

Luzern; die zweite (Konst. B) ist auf der Bürgerbibliothek
daselbst, und die dritte (Konst. C) befindet sich im bischöflichen
Archiv zu Solothurn.



22

Wir finden am Anfang auch jeweils einige Notizen über
die Entstehung der Kongregation und die Gründung des

Hauses Luzern. Doch bieten sie uns keine neuen Bausteine
zu diesem Kapitel. Die Luzerner Konstitutionen wurden
vom Kloster Freiburg i. Ue. übernommen, nachdem sie

1658, wahrscheinlich auf Antrag des Bischofs Jost Knab,
mit Hilfe der Jesuiten neu niedergelegt worden waren. 16

Für den wahren Beschreib des Klosterlebens käme den

Konstitutionen zwar nur idealer Wert zu; denn sie stellen
die Kloster Ordnung und nicht das wirkliche Kloster-
leben dar. Auch sind sie öfters viel zu allgemein
gehalten. Doch ist es anhand der Konferenzbücher der
beiden Freiburg, die nicht miteinander im Verkehr standen

und deren Bücher gleichwohl sehr übereinstimmen,
ferner anhand von Verzeichnissen, Briefen
Chronikberichten, Inventarien, Rechnungen usf., ja selbst anhand
der noch heute gebräuchlichen Klostersitten in den beiden
Schwesterstädten unschwer festzustellen, daß ihnen realer
Wirklichkeitswert nicht abgesprochen werden kann.

Für die Schilderung des Schullebens sind die Konstitutionen

insofern von Bedeutung, als eine 17 die Erklärung
trägt, daß die denkwürdigen Dôler-Gesetze von 1623 „in
einem eigenen Buch" abgeschrieben und „weitläufiger
und absonderlicher" erklärt werden. Ging dieses Buch
auch verloren, so gelangten wir in verdankenswerter
Weise durch die gütige Vermittlung der Superiorin von
Dole in den Besitz des Originals. Es liegt heute im Archiv
der Ursulinen von Forest bei Brüssel.

An gedruckten Quellen besitzen wir für die
Geschichte des Hauses zu Luzern vor dem Umsturz im
Jahre 1798 einzig den Staatskalender, einige Zeitungsnotizen

und vier von den Ursulinen selbst herausgegebene
Bücher.

16 Kl.-A. Fr, i. Ue. Annales. — Eine Revision fand schon 1653

unter der Leitung des P. Grammont statt. (Kl.-A. Fr. i. Ue.
Konferenzbuch.)

17 Konstitution B, auf Seite 13 und 14.



23

Mit Hilfe des urkundlichen Aktenmaterials, der
Chronik, der Konstitutionen und der gedruckten Quellen
ist es unter Zuzug und Vergleichen mit auswärtigen
Archiven endlich möglich gewesen, ein ziemlich getreues
Bild von der Geschichte, vom Leben und Werk der Ursulinen

zu Luzern zu entwerfen. Noch bestehen viele Lücken,
besonders in personaler Hinsicht, in Schule und Internat.
Doch sind es gerade die Lücken, die uns „auf die Nägel
brennen" und uns auch fernerhin zu weiterem Suchen
ermuntern.



GRÜNDUNG

Im Spätmittelalter brachte die Jugendbildung nur
wenig Sorgen ins Elternhaus. Weder von der Kirche, noch

vom Staat oder von den täglichen Ansprüchen wurde sie

gefordert. Für ihre eigenen Bedürfnisse sorgte die Kirche
durch Stifts- und Domschulen, der Staat durch Universitäten.

Die breite Masse des Volkes aber konnte weder
schreiben noch lesen und wußte auch von Christus kaum
mehr als den Namen. 1 Wohl führten die Benediktiner
und später die Dominikaner offene Knabenschulen. Doch
nur kurze Zeit. Auch sie hielten es aus verschiedenen
Gründen für ratsamer, sich mit ihrer Wissenschaft hinter
die Klostermauern zu flüchten. So geriet nach und nach
das ganze Abendland in jene bekannte große Unwissenheit,

von der Richelieu in seinem politischen Testamente
spricht.

Noch schlimmer als mit der Knabenbildung stund es
mit der Erziehung der Mädchen. Wer seinem Töchterchen
eine sorgfältigere Bildung angedeihen lassen wollte,
schickte es für einige Zeit in ein Frauenkloster, wo es
Unterricht in guten Sitten und allerlei schönen
Handarbeiten genoß.2 „Für gemeine Leute" war es aber

1 Siehe Cristiani: La merveilleuse Histoire des premières Ursu-
lines Françaises. Lyon 1935, p. 69.

2 Die vornehmen Familien Luzerns wählten zu diesem Zweck
besonders das Kloster Rathausen. (Siehe Balthasar in M 90 fol. der
B. B. L.) Doch finden wir auch im Bruchkloster Pensionärinnen
verzeichnet. Ganz vereinzelt traten auch Lehrmeisterinnen in der Stadt
auf. (Siehe P. X. Weber.)



25

„genueg, wann ihre Töchteren ein Faden spinnen [und]
ein Suppen kochen" konnten. 3

Da begann mit dem 15. und 16. Jahrhundert Europas
großes Erwachen. Die gewaltigen Erfindungen und
Entdeckungen, das Aufkommen der Naturwissenschaften, das

Studium der Antike, sie brachten das gesamte Geistesleben

des Menschen und der Menschheit in Fluß. Die
Fesseln der Scholastik wurden gebrochen, die freie Bahn
dem Individuum eröffnet. Erstaunt standen die Gelehrten
vor der Ehrfurcht und dem Gewicht, mit welchem die
alten Griechen die Fragen der Jugenderziehung behandelten:

Das Staatswesen kann nur durch bessere Erziehung
der Einzelperson gesunden. Am Staate liegt's, öffentliche
Schulen zu halten, den Lehrer zu besolden, den Unterricht
obligatorisch zu erklären, und zwar für beide Geschlechter;
denn die Frau hat das gleiche Recht zur Bildung, weil sie
dem Mann wohl an Kraft nachsteht, nicht aber eine qualitativ

andere Natur hat. — So lasen die Humanisten bei
Sokrates und Plato,4 und in der Folge rückte das Bildungswesen

in den Brennpunkt des geistigen Interesses der
damaligen gebildeten Welt.

Einen neuen Impuls erhielt das Schulwesen durch die
Reformation. Sie predigte den Grundsatz freier
Forschung und persönlicher Auslegung der heiligen Schrift.
Dadurch verlegte sie das Hauptgewicht des religiös-sittlichen

Lebens und Handelns von der Gemeinschaft auf
das Individuum. Das rief nicht nur eine heftige
Auseinandersetzung der Geister hervor, sondern bedingte
naturnotwendig auch die Bildung jedes einzelnen Gläubigen,
sowohl des Mannes als der Frau. In den meisten größern
Ortschaften erstanden blühende humanistische Erziehungs-

3 So schreibt der Stadtrat von Freiburg i. Br. noch im Jahre
1667 an die Vorderösterreichische Regierung. (Gen. L.-A. Karlsruhe
No. 1726.)

4 Siehe Rein VI, 884 ff.



26

institute, und in den kleinern Orten bürgerte sich die
Dorfschule ein.

*

Bei dieser Sachlage konnte die Kirche sich nicht mehr

passiv verhalten, zumal die Reformation rasche
Fortschritte erzielt hatte und sie in ihrer geistlichen und
weltlichen Existenz bedrohte. Es galt, dem erhöhten
Bildungsbedürfnisse der Zeit Rechnung zu tragen, der eigenen
Lockerung im kirchlichen und moralischen Leben Einhalt
zu tun, der infolge der Religionskriege verursachten
wirtschaftlichen und sozialen Zerrüttung und Verwilderung
der Sitten entgegenzutreten, und endlich die überall
aufzüngelnden Bauernbewegungen, die auch die kirchliche
Autorität schädigten, in ruhigere Bahnen zu bringen.
Fürwahr ein gerütteltes Maß von Arbeit. Im Augenblick, da

im Norden die blutigen Kämpfe tobten und die Begeisterung

für die neue Lehre im Streite der Theologen und
Politiker schon nachgelassen hatte, ergriff sie machtvoll
die Gegenoffensive.

Voran ging der Papst. Paul III. berief 1545 das

Konzil von Trient. Man erkannte als „eine der
wesentlichen Ursachen der Zerrüttung in der Kirche" die
Tatsache, „daß die Schulen in Abgang gekommen waren".5
In der Auffassung, daß die Ausbreitung und Sicherstellung

des Christentums durch die allgemeine Volksbildung
gefördert würde, rief das Konzil von Trient nach Bildung
der breiten, niedern Schichten des Volkes. Es beschloß,
daß jede Pfarrei eine Pfarrschule für sämtliche Kinder
des Sprengeis, jedes Kloster oder Stift eine Klosteroder

Stiftsschule für höhere Bedürfnisse und jeder Bischof
ein Seminar für die Bildung eines würdigen Klerus
errichten müsse.

Dem Beispiel des Papstes folgten die Nuntien und
die Bischöfe.

5 Segesser: Rechtsgeschichte IV, 377. Die Räte der Bischöfe
vor den Boten der 7 katholischen Orte am 13. Juli 1565.



27

„Was hilft es dem Lande, wenn einige Laien gelehrt und gebildet
sind, die der Kirche nicht dienen und für den Unterricht des armen,
unwissenden Volkes nicht das Geringste tun?" ruft 1608 Fabrizio
Verallo, der Nuntius in der Schweiz, aus. "

Die Bischöfe sorgten durch die Diözesansynoden
für die Vollziehung der Konzilsbeschlüsse. Sie forderten
mit Nachdruck die allgemeine Jugendbildung, die Errichtung

von Pfarr-, Kloster- und Stiftsschulen, bessere
Auswahl der Schulmeister, durchgehende Belehrung im
Katechismus, Trennung der Geschlechter usf. 7

Der harte Existenzkampf der Kirche, die „große
Trübsal in der Christenheit", wie das Luzerner Ratsbuch
mehrmals sagt, bewirkte noch mehr. Sie löste in der

ganzen katholischen Welt eine religiöse Bewegung und
Kampfeslust aus, wie sie seit den Kreuzzügen Europa nie
mehr erlebt hatte. Unzählige Männer und Frauen aus
hohem und niederem Stande stellten sich mit
bewunderungswürdiger Hingabe und Selbstverleugung in den Dienst
der neu erwachten Kirche. Sie verneinten jedes Lippenkredo

und verlangten laut ein Christentum der Tat, den
Dienst am Kranken, am Armen und vorab den Dienst an
der Jugend. In Italien und Spanien bildeten sich die ersten
Korps dieser geistlichen Armee. Rasch entstand aber eine
ganze Reihe von werktätigen Orden. Sie überzogen in
kurzer Zeit Frankreich, den Rhein, Oesterreich und die
Schweiz. Wir nennen nur die wichtigsten Stifter und nur
solche, die Pioniere in der Geschichte der Schulorden
geworden sind.

*
Allen voran steht der hl. Ignatius von Loyola,

welcher 1534 den Jesuitenorden gründete. Ihm folgten ein
César de Bus (1544—1607), der in Avignon die
Kongregation von der Christlichen Lehre stiftete, ein Joseph
von Calasanza, der 1597 die Piaristenschule ins
Leben rief, ein Hadrian Bourdoise (1584 — 1665),

9 Schreibers Taschenbuch, IV. Jahrgang, p. 50.
7 Vergi. Constitutiones et decreta synodi constantiensis, 1567.



28

welcher das zeitgroße Wort prägte: „Gute Lehrer
heranzubilden ist ohne Zweifel ein nützlicheres und verdienstlicheres

Werk, als sein Leben lang auf den bedeutendsten
Kanzeinder größten Städte des Königreiches zu predigen",
der elsässische Priester Pierre Fourier, der
zusammen mit Alix le Clerc 1597 die Kongregation „Les
Filles de Notre Dame" schuf, und endlich ein Franz
von Sales, der im Verein mit der hl. Johanna Franziska
von Chantal 1610 den Orden der Visitandinnen oder
Salesianerinnen ins Leben rief.

Unter den weiblichen Ordensstifterinnen verdient
Maria Ward (1585—1645), die Gründerin der
„Englischen Fräulein", genannt zu werden. Ihre Töchter
verbreiteten sich namentlich in Bayern und Oesterreich. Vor
allem aber ragt die hl. Angela Merici,8 die Mutter
der Ursulinen, hervor. Als einundsechzigjährige Frau gründete

sie 1535 zu Brescia einen katholischen Frauenverein
und stellte ihn unter den Schutz der hl. Ursula.9 Daher

8 Geboren am 1, März 1474 als Tochter des Grundeigentümers
Giovanni Merici von Desenzano am Gardasee. Früh verstarben ihre
Eltern. Mit 23 Jahren veräußerte sie den Hof ihres Vaters, lebte von
Almosen und begann mit einigen Freundinnen ihr geistliches Liebeswerk.

1524 unternahm sie eine Pilgerfahrt nach Jerusalem. Ein Jahr
später legte sie persönlich ihren Lebensplan dem Papste vor. Im
Jahre 1535 berief sie das erste Kapitel und vollzog die Organisation
der Gesellschaft. Sie starb am 27. Januar 1540 zu Brescia und wurde
1768 selig und 1807 heilig gesprochen.

Ausführliches Literatur-Verzeichnis siehe im Jahrbuch VIII,
Berlin 1934.

9 Diese galt als Schutzpatronin des weiblichen Unterrichts. Nach
einer vor dem 10. Jahrhundert entstandenen Legende war die heilige
Ursula eine britische Königstochter. Um der Heirat zu entgehen,
unternahm sie mit 11 000 Jungfrauen eine Wallfahrt nach Rom. Auf
der Heimkehr wurde sie jedoch samt ihren Begleiterinnen bei Köln
von den Hunnen überfallen und ermordet. Durch die Wunderzeichen
ihres Martyriums erlöste sie die bedrängte Stadt von den wilden
Horden, Daher wird sie besonders in Köln verehrt. Ihr Fest fällt
auf den 21. Oktober.



29

nannte man ihre Mitglieder Ursulinen. 10 Die Hauptaufgabe

dieses Vereins bestand in der Unterweisung der
weiblichen Jugend Brescias in der katholischen Glaubensund

Sittenlehre, daneben aber auch in der Pflege mittelloser

Kranker, Unterstützung der Armen und Besuchen

von Gefangenen. Seine Mitglieder, die mit den heutigen
Ursulinen recht wenig Aehnlichkeit hatten, lebten in ihren
Familien, trugen keine besondere klösterliche Kleidung
und waren nicht durch Gelübde gebunden. Höchstens
einmal im Tage versammelten sie sich in ihrem Oratorium
San Barnaba, wo ihnen Mutter Angela Vorträge über das

geistliche Leben hielt, mit ihnen das Stundengebet
verrichtete und jeder ihre Arbeit anwies. Das Fundament
der Genossenschaft bildete der freiwillige Gehorsam
gegenüber der „Mutter Generalin", den „Oberstinnen"
und „Hauptmänninnen". Die Bulle Pauls III. vom 9. Juli
1544 bestätigte die Satzungen, welche Angela ihren ersten
Töchtern gegeben hatte.

1568 berief Karl Borromäus Ursulinen nach Mailand.
Durch eine Bulle Gregors XIII. ermächtigt, führte er 1572
das gemeinschaftliche Leben und einfache Gelübde X1 ein,

Literatur:
Maugenre: Sainte Ursule et ses légions, 1905,

Brühl: Die heilige Ursula in Geschichte, Legende und Dichtung, 1906.

Tout: The Legend of Saint Ursula and the 11000 Virgins, 1907.
Levison: Das Werden der Ursula-Legende, 1928.

Guy de Tervarent: La Légende de Ste. Ursule dans la Littérature et
l'Art du Moyenâge, 1931.

M. V, Hopmann; „Aus der Geschichte der Ursulaverehrung bis zur
Gründung des Ursulinenordens" (Jahrbuch VI, Berlin 1932).

10 Häufig begegnet man dem Ausdruck „Ursulinerinnen".
Grammatikalisch bedeutet das die weibliche Form des Wortes „Ursuliner",
gleich wie die Namen Benediktinerin oder Augustinerin weibliche
Formen des Wortes „Benediktiner" oder „Augustiner" sind. Ein
männlicher Ursulinerorden existiert aber nicht. Die Feminisierung
fällt daher als überflüssig weg.

11 Die drei gewöhnlichen Gelübde Armut, Keuschheit und
Gehorsam, die jeder religiösen Gesellschaft zugrunde liegen, können ein-



30

unterstellte sie 1579 der Jurisdiktion der Diözesanbischofe,
bestimmte eine gemeinsame Kleidung und setzte das
Zeremoniell der Einkleidung fest. So ward die ursprünglich

lose Schwesternschaft zu einer Kongregation im
kanonischen Sinn erhoben.12

Die neue Genossenschaft verbreitete sich rasch über
ganz Italien. Beim Tode des hl. Karl Borromäus zählte
die Diözese Mailand allein 18 Klöster mit 600 Mitgliedern.
Noch vor Ende des 16. Jahrhunderts wurde das Werk
Angelas unter der tätigsten Mitwirkung der Patres Jean
Baptiste Romillon und César de Bus von Françoise
de Bermond,13 einer Tochter des päpstlichen Konsuls

und königlichen Schatzmeisters in Avignon,
aufgegriffen und innert kurzer Zeit in Süd- und Mittelfrankreich

stark verbreitet. Bis zu ihrem Tode gründete sie
selber neun Klöster, die ihrerseits wieder eine große
Anzahl Zweigniederlassungen in Frankreich und anderen
Ländern ins Leben riefen. Fast gleichzeitig entstunden,
unabhängig voneinander und mit verschiedenen Konstitutionen

und besondern Gewohnheiten, mehrere andere
Ursulinen-Kongregationen, 14 die ebenfalls wieder zahlfach

oder feierlich sein. Sie sind feierlich, wenn sie von der Kirche
als feierlich anerkannt sind und daher die Unerlaubtheit und Ungültigkeit

entgegengesetzter Handlung nach sich ziehen (z. B. Ehe). Sie
können nur vom Papste gelöst werden. Sonst sind sie einfach und
ziehen als solche nur die Unerlaubtheit entgegengesetzter Handlung
nach sich. Die einfachen Gelübde können sowohl von der betreffenden
Person, wie von der Genossenschaft gelöst werden.

12 Eine Kongregation ist nach dem kanonischen Recht eine
religiöse Genossenschaft, in der nur einfache Gelübde abgelegt werden,

während der Eintritt in einen Orden von der Ablegung
feierlicher Gelübde abhängig gemacht wird.

13 Bibliographie siehe im Jahrbuch VIII, Berlin 1934. Ferner
Stanislas Besson, O. S. U.: Françoise de Bermond et l'établissement

des Ursulines en France (1572—1628). Paris 1896.
14 Das Wort Kongregation, besser Observanz, hat hier nicht mehr

den kanonischen Sinn (siehe Anmerkung 12), sondern bezeichnet
einfach Zweig oder Gruppe aller Klöster, die aus ein und demselben
kirchlich bestätigten Hause hervorgegangen sind.



31

reiche Niederlassungen inner- und außerhalb des Mutterlandes

anregten. So bevölkerten Frankreich zu Ende des

17. Jahrhunderts über dreihundert Klöster mit mehr als
10 000 Ursulinen. 15 1622 griff die Ursulinenbewegung
nach Flandern über, und von da verzweigte sie sich nach
Ober- und Niederdeutschland, nach Köln, Prag, Wien,
Preßburg und Spanien. Durch Maria von der
Menschwerdung verpflanzten sie sich 1639 nach Kanada. Die
Blütezeit der Ursulinen, d. h. jene Epoche, wo fast in jeder
Ortschaft von einiger Bedeutung, spontan aus den obern
Schichten der Bevölkerung heraus, Ursulinen im primitiven

Sinne des Wortes sich bildeten, liegt in Italien und
Frankreich um die Wende des 16. Jahrhunderts. Schon

am Anfang des 17. Jahrhunderts nahmen die meisten
Kongregationen die Augustinerregel an und unterwarfen sich
mit päpstlicher Bewilligung den feierlichen Gelübden und
der Klausur. So glichen sie sich den damals anerkannten
Gewohnheiten an und wurden damit zu Orden im Sinne
des kanonischen Rechts. 16

15 Vergi, mit Cristiani, p. 363, wo aber die Kongregation von
Dole nicht eingerechnet ist.

19 Siehe Anmerkungen 11 und 12.

Wir haben mithin drei Arten von Ursulinen:
1. Solche ohne Klausur und öffentliche Gelübde in der von der

hl. Angela selbst gegründeten Form. Die Schwestern leben in
ihren Familien und geloben allein das Gelübde der Keuschheit;
sie sind heute noch in einigen von Brescia aus gegründeten
Gemeinden Italiens anzutreffen.

2. Kongregierte, d. h. unter einfachen Gelübden und teilweiser
Klausur in religiöser Gemeinschaft lebende Schwestern, wie sie
zuerst vom hl. Karl Borromäus 1572 organisiert wurden.

3. Solche mit ganzer Klausur und feierlicher Profeß, unter
Ablegung der feierlichen Gelübde auf die Regel des hl. Augustinus.
Zuerst geschehen mit päpstlicher Bewilligung in Paris 1612.

Ein einheitlicher, alle Kongregationen umfassender Ordensverband
aber, mit durchgehend vereinheitlichten Satzungen und einer alle
Klöster umfassenden Organisation mit zentraler Oberleitung fehlte
jedoch. Die Klöster innerhalb der Kongregationen unterhielten
naturgemäß nähere Beziehungen miteinander, besonders etwa Mutter- und



32

Von den französischen Gründungen interessiert uns
lediglich die von Anne de Xainctonge17 1606

gegründete Kongregation in Dole. Von hier kamen die
Schwestern nach Vesoul 1615, Besançon 1617, Arbois
1617, St.Hippolyte 1618, Pruntrut 1619 und Freiburg i. Ue.
1634. Freiburg verpflanzte ein Reis nach Luzern 1659 und
Brig 1661. Luzern gründete das Haus in Freiburg i. Br.
1696 und dieses wiederum die Filialen von Villingen 1782

und Breisach 1820.

Die allgemeinen Züge, welche die Ursulinen von Dole
charakterisieren, sind: die einfachen Gelübde; die Klausur -

losigkeit; das Recht jeder Schwester, mit Erlaubnis der
Superiorin ihren Beichtvater selbst zu wählen; das Recht
des Konvents, trotz abgelegter Gelübde eine mißratene
Schwester auszustoßen; die Pflicht jeder Schwester, sich
neben der Selbstheiligung ganz der Erziehung der
weiblichen Jugend hinzugeben und die besondere Pflege der
Erziehung der Mädchen niederer Stände. Die Besonderheiten

des klösterlichen und häuslichen Lebens dieser
Kongregation werden wir später 1S behandeln und kehren
für jetzt wieder zurück zum Kampf der Kirche gegen den
vordringenden Protestantismus.

Tochterklöster. Eine rechtliche Verbindlichkeit zwischen ihnen bestund
aber nicht. Seit Leo XIII. und Pius X. ist ein Zusammenschluß
sämtlicher Observanzen, die noch heute ohne engere Verbindung
nebeneinander bestehen, jedoch im Gange. In der Folge bildete sich die
seit 28. November 1900 approbierte „Römische Vereinigung
des Ordens der hl. Ursula" mit 240 Niederlassungen im Jahre 1935,

zu der seit 1934 auch Dole, nicht aber die Schweizerinnen und Freiburg

i. Br. gehören. Seit 1910 bildete sich ferner auch der „Verband

selbständiger Ursulinenklöste r", der im Jahre
1935 im ganzen 2850 Ursulinen umfaßte. Für das Jahr 1935 schätzt
Wendlandt auf der ganzen Welt 586 Niederlassungen mit mindestens
20 000 Ursulinen, ohne die vielen Nebenklöster. Es ist der größte
aller weiblichen Orden.

17 Näheres siehe in Separatausgabe, Kapitel „Klosterleben".
18 Ebenda.



Bild 3

«
m

¦¦v-'"

.>*¦

BISCHOF JOST KNAB
1593—1658

Gründer des Ursulinenklosters zu Luzern





33

Daß alle neu entstandenen Orden, und vorab die
Jesuiten und Ursulinen, ihr in diesem Ringen wertvolle
Dienste leisteten, braucht wohl kaum besonders
hervorgehoben zu werden. Rom war gut unterrichtet und wußte
sofort diese Kräfte zu würdigen. Das geht sowohl aus der
ungewöhnlich raschen Entwicklung und Ausbreitung des

Ursulinenordens, als auch aus den zahlreichen,
übereinstimmenden Lobesbezeugungen der angesehensten
kirchlichen Würdenträger hervor. 19 Uns genügt die Erwähnung

des hl. Karl Borromäus, der auf der vierten von ihm
abgehaltenen Provinzialsynode seinen Suffraganbischöfen
erklärte, daß er kein besseres Mittel zur Reform ihrer
Diözesanen wisse, als an volkreichen Orten die Gesellschaft

der hl. Ursula einzuführen. 20 — An alle gefährdeten

wichtigsten Punkte sandte die Kirche Jesuiten und
Ursulinen. Was die Jesuiten für die Knaben und das
männliche Geschlecht taten, das sollten und wollten die
Ursulinen nach dem wörtlichen Ausspruch von Anne de

Xainctonge für die Mädchen und Frauen tun. 2]

*

Wie anderorts, so machte sich auch in Luzern
gegen Ende des 16. Jahrhunderts das allgemeine Bedürfnis
nach religiöser Erneuerung bemerkbar. 1570 kam der
hl. Karl Borromäus nach Luzern mit der Absicht, die
Beschlüsse des Tridentiner-Konzils zu verwirklichen. Neun
Jahre später zog sein intimer Freund und Reisebegleiter
Bonhomini als erster Nuntius hier ein. Dieser begleitete
mit P. Andrenus den hl. Petrus Canisius nach Freiburg,
um dort eine Zweigniederlassung des schon 1574 in Luzern
gegründeten Jesuitenkollegiums zu prüfen. 1579 erstand
ein neues Spital mit einer neuen Kirche.22 Im Jahre 1583

19 Siehe Chronik I, 45, 63, Morey II, Besson, de Nitray: Une
educatrice au XVIIe siècle. Paris 1919. Cristiani.

20 Wetzer und Weite X, 502.
21 Siehe de Nitray, p. 48, 49.
22 Liebenau: Alt-Luzern, p. 88.

Geschichtsfreund Bd. LXXXXI. 3



34

zogen die Kapuziner in Luzern ein. — Um den gläubigen
Christen beständig an die letzten Dinge zu erinnern, schuf
Jakob v. Wyl22* seinen düstern Totentanz.23 Nachgeahmt
und übertroffen wurde er von seinem reichbegabten
Schüler Kaspar Meglinger, der 1626—1632 zu gleichem
Zwecke den heute noch viel bewunderten Totentanz auf
der Spreuerbrücke malte. — Von den Freudenfesten der
Jugend hielten nur wenige dem ernsten Zeitgeist stand.
Strengstes Verbot erging auch über alle lärmenden Spiele
auf öffentlichen Plätzen, ja selbst über das harmlose
„Kluckern" Kügelen).

Die Reform des Klerus wurde von geistlicher
und weltlicher Obrigkeit straff in die Hand genommen.
So fand
1572/96 die Reform des Franziskanerklosters statt.
1582 begann der Nuntius im Verein mit dem Rat die Reform

des Beginenklosters im Bruch und verpflanzte mit Hilfe der
Luzerner Bruchschwestern24 das Reformwerk in die
übrigen Franziskaner-Frauenklöster der Schweiz. So 1612

nach Baden, 1616 unter Mitwirkung von Hauptmann
Leu nach Stans, 1618 nach Attinghausen und
1626 nach Freiburg i. Ue."

1588 reformierte er die Frauenklöster Ebersecken, Neuenkirch,
Eschenbach, und 1594 erhielt Rathausen die Klausur.
Eine Reihe von Studenten-, Männer- und

Frauenkongregationen entstanden, mehrere neue Kirchen und
Kapellen wurden erbaut:
1568 Kapelle auf der Spreuerbrücke,
1579 die Spitalkirche,
1584 das Kapuzinerkloster auf dem Wesemlin,
1586 vermachte Schultheiß Ludwig Pfyffer 26 000 gl. an die

neue Jesuitenkirche,
1599 Einweihung der Grabenkirche,
1620 Bau von Kirche und Kloster im Bruch.

22* geb. 1586, gest. 1621.
23 Heute im 3. Stockwerk des Regierungsgebäudes zu sehen,
24 wichtigste Namen: Lussi, Leu, von Roll.
28 Siehe Chronik des Frauenklosters St. Anna in Luzern.



35

Der Gottesdienst gewann seine ursprüngliche Weihe
und Schönheit zurück, und die Zahl der ausgeteilten
Kommunionen stieg auf 9—10 000 jährlich, kurz: Luzern
stand um die Wende des 16. Jahrhunderts
auf dem Höhepunkt der katholischen
Reform.

Doch erblühte nicht nur erneutes religiöses Leben,
sondern es fand auch das Kranken-, Armen- und
Schulwesen einen für jene Zeit mächtigen Aufschwung.
Verfolgen wir das letztere auch nur flüchtig, so finden wir,
daß
1576—91 der alten Schule im Hof bedeutend mehr Auf¬

merksamkeit geschenkt wurde. 28

1563 erstand das erste steinerne Elementar-Schulhaus
der Stadt.

1574 eröffneten die Jesuiten im Gasthaus zum „Schlüssel"
zum erstenmal ihre Schulen.

1578 wurde an der Reuß das Haus „Zum roten Kopf"
geschlissen und das neue Gymnasialgebäude der
Sozietät Jesu unter Dach geführt.

Auch die deutschen Knabenschulen erfreuten sich
vermehrter Pflege. 26*

Die Zahl der Schüler-Stipendien wuchs beständig an.
Die Jesuiten aber, deren Hauptaufgabe nicht in ihrer

Schule, sondern in der Gesamterneuerung des katholischen
Lebens lag, setzten sich folgerichtig nicht nur für die
Knabenbildung, sondern ebenso entschieden für das

Töchterschulwesen ein.27
Die von der Konstanzer-Diözesansynode 1609 geforderte

Trennung der Geschlechter28 wurde in Luzern schon
1584 von der Obrigkeit verfügt und wirklich durchgeführt.

26 Siehe Weber, p. 43 ff.
26* Siehe Weber, p. 60 ff.
27 Vgl. Besson, de Nitray, Cristiani und auch unsern Gründungsbericht.

28 Constit. synodi dioecesanae constant, de 1609. Constantiae
1761, p. 91.



36

Seit jener Zeit haben wir selbständige Töchterschulen.
Von Schulgeld haben wir bei den Mädchen keine Kunde,
wohl aber bei den Knaben. Doch ehe der Rat die Schaffung

von Töchterschulen verfügte, wurde schon zwei
Jahrzehnte früher von privater Seite Hand dazu angelegt,
So treffen wir laut Ratsprotokoll bereits
1563 die Tochter des wohledlen Herrn Lütishofer im

Schuldienst der Mädchen stehen,

1576 die Ursula Kraft, ebenfalls aus angesehenem
Hause, ohne obrigkeitliche Besoldung,

1588 die Witwe des bekannten „talentierten und kennt¬
nisreichen Schulmeisters" Kaspar von Linthen,

1598 ohne obrigkeitliche Besoldung die Witwe Jakobea
F e i s t i n des Apothekers Forer29 sel. Frau,

1632 die Anna Hechtlin,
1657 tritt „das Spore lin" zurück und wird durch

„eine A r n o 1 d i n" ersetzt.
Es müssen aber noch mehrere gewesen sein, die unser
Ratsprotokoll nicht erwähnt, denn sowohl die Schulordnung

von 1584, als diejenige von 1618 wenden sich gegen
„die vielen [!] Wyber- und Nebenschulen". 30

Im Jahre 1588 wurden auch die Beginen,
Bruchschwestern oder „Schwöstern unter den Bäumen"
genannt, zum Schuldienst herangezogen. Die Obrigkeit übertrug

ihnen die öffentliche, unentgeltliche Töchterschule.
Bis 1611 blieb sie vorwiegend in ihren Händen.

Die soeben skizzierte Erneuerung des religiösen und
erzieherischen Lebens läßt erkennen, daß Luzern ein
wahres Zentrum der katholischen Reformbewegung
bildete. In Verbindung mit unserer frühern Darlegung mag
es darum nicht befremden, wenn im „Orth Lucern als das
erste und vorderste unter den Catholischen, und das auch
vor anderen wegen Ihrer Heilte gewohnlichen Lybsguardi,

29 Ueber Lorenz Forer, S, J, siehe „Kurze Lebensnotizen"
(B, B. L.) und Huwiler, „Professorenverzeichnis",

39 Stadt-A. L. Schulwesen.



37

mehrers geehrt ist",31 das als „Vormur Italiae" den

Nuntius und die Jesuiten beherbergte und rege Beziehungen

zu Karl Borromäus, zum Vatikan, zu Frankreich und

Spanien unterhielt, auch eine Ursulinen-Niederlassung
aufgerichtet wurde.

*

Ueber die Gründung dieser Niederlassung haben die
Ursulinen selber in ihrer Klosterchronik einen ausführlichen

Bericht erstattet. Als erste und unmittelbarste
Quelle hat daher die Chronik als Ausgangspunkt für
unsere historische Untersuchung über die Gründung zu
dienen. Nach ihr erhalten wir, schlicht erzählt, folgendes
Bild:32

Der gute Geruch des löblichen Verhaltens und große
Nutz zur Beförderung des Seelenheils weiblichen
Geschlechts unserer Schwestern in Freiburg i. Ue. hatte sich
bis in die katholische eidgenössische Stadt Luzern
erstreckt. Der hochwürdigste Fürst und Herr Jost Knab,33

31 Nuntius Farnese an den Rat von Luzern, St, A. L., Rats-P.
1643, p. 361 a.)

32 Wir beobachteten möglichste Anlehnung an den Originaltext.
33 Die Familie Knab stammte aus Zell am Untersee. Hans Knab

wurde am 25. Juni 1540 Bürger der Stadt Luzern. Vater des Bischofs
ist Hauptmann Jost Knab, Wirt zum Adler, im Neunegericht 1608,

Großrat 1609, Zeughausmeister 1611—23, Kleiner Rat 1624, Vogt zu
Ruswil 1625, gestorben 1627. Seit 24. September 1587 verehelicht mit
Margarete Hanauer aus Baden.

Propst Jost Knab, geb. am 20. April 1593. Salome Bodmer, die
Gattin des berühmten Schultheißen Ludwig Pfyffer, hob ihn aus der
Taufe. 1605 unter Adamus Gentilius Schüler der Humanität in Luzern.
1609—15 studierte er Philosophie und Theologie an der Brera in
Mailand und wurde Doktor der Theologie, Am 14, Nov, 1614 als
Wartner auf das Chorherrenstift in Beromünster ernannt; am 22. Jan.
1616 als Leutpriester nach Willisau gesetzt; am 31, Okt. 1616 als
Leutpriester in Luzern gewählt, nahm jedoch die Stelle nicht an.
1621/22 und 1623/24 Präfekt der Bruderschaft Maria Verkündigung.
Zu ihr gehörten auch sein Vater und andere Familienangehörige,
Am 23. Jan. 1627 wird er Chorherr zu Beromünster, nimmt aber nicht
Poßeß, erhält päpstliche Dispens für fünf Jahre; am 29. Nov. 1632



38

Lausannischer Bischof, war sehr begierig, dieses Institut
St, Ursula, welches er nicht genug rühmen und loben
konnte, wegen der Erfahrnis, so er in gemeldter Stadt
Freiburg eingenommen hatte, auch in seiner Geburtsstadt
zu sehen. Zu Behilf dessen haben unsere Schwestern von
Freiburg Töchtern aus Luzern auf- und angenommen;
nämlich die wohledle Jungfrau Maria Ursula Studer,
zum zweiten Mal als Leutpriester in Luzern ernannt, nimmt die Stelle
an; am 7. Jan. 1634 vom Rat auch zum Chorherrn auf dem Hof
erwählt. Vom 13, Febr. 1634 bis Ende 1650 Bischöflicher Kommissar,
bat mehrmals um Entlassung, vom Rat aber verhindert. 14. Okt. 1637

Resignation als Leutpriester von Luzern; 16. Okt. 1637 zum Propst
des Kapitels St. Leodegar in Luzern erwählt; 7. Juni 1638 Resignation
als Chorherr zu Beromünster, — „L'amour des lettres, la sagesse, la
piété, la candeur incomparable de ses moeurs, bien plus que les biens
de la fortune dont il était abondamment favorisé, lui donnèrent un
tel relief que le pape Innocent X le nomma son internonce avec les

pouvoirs de légat à latere chez les Suisses, les Grisons et leurs
alliés." (Schmitt, p. 438.) Im Juni 1652 vom Papst zum Bischof von
Lausanne erhoben, residierte aber in Luzern. Am 15, Febr. 1654 feierliche

Konsekration durch den Nuntius Carlo Caraffa in der Stiftskirche
zu Luzern. — Gestorben am 4. Okt. 1658, nachmittags 2 Uhr. Trotz
Verbot von 1650, nach welchem weder geistliche, noch weltliche
Personen in der Stiftskirche begraben werden durften, wurde er „wegen
seiner Ehrenperson und ansehnlichen Vergabungen" im Chor vor dem
Hochaltar im Hof beigesetzt. Folgendes vortreffliches Porträt finden
wir in Lausanna Sacra (Verfasser gest. 1717) auf Seite 77 geschrieben:
„Vir praeclarus procerus sermone ac incessu gravis, prudentiae singu-
laris cum omnibus conversandi, erga quosvis affabilis, familiaris et
verus Helvetus; vita et moribus notatus, quem ipsi acatholici Losannae,
cum urbem et ecclesiam illam transeundo inviseret, honorarunt." (Es

war ein Mann mit hervorragenden Eigenschaften, von hohem Wuchs
und Würde in Rede und Gang, von besonderer Einsicht im Verkehr
mit jedermann, freundlich und leutselig gegenüber allen und [dazu] ein
wahrer Schweizer. Sein Leben und seine Sitten waren so vortrefflich,

daß selbst die Nichtkatholiken in Lausanne ihm Ehre erwiesen,
als er bei seiner Durchreise ihre Stadt und Kirche besichtigte.) —
Zur Gründung des kommenden Priesterseminars testierte er einen
Fonds von 4400 gl. Sein Testament ist im Geschichtsfreund Bd. 30
veröffentlicht. Knabs ordentlicher Beichtvater war der „wohlgelehrte
Herr Kaspar Kaufmann", Chorherr im Hof. Zwei nahe Verwandte,



39

Tochter des hochedlen Herren Landvogt Kaspar Studer33*
und der wohledlen Frau Katharina Pfyffer, wie auch die
Bas ihro fürstlichen Bischofs, Jungfrau Eva Katharina
Z i 11 e n e r, Tochter des Herrn Johann Ziltener von Arth
und der wohledlen Frau Katharina Schumacher von
Luzern.

Weil aber ihr fürstlich Gnaden gestorben, hat man
die Hoffnung verloren, die Gesellschaft St. Ursula hier
einzuführen. Da bemühte sich, von ehrlicher Freundschaft
angetrieben, Anna Barbara Schillinger,34 eine
Tochter von schlechten Mitteln, welche früher schon
vergebliche Anstrengungen machte, in Freiburg bei den
Ursulinen aufgenommen zu werden, die Schwestern hieher

Cäcilia und Verena Knab, legten 1616 und 1619 im Kloster St. Anna
im Bruch Profeß ab. Das Wappen ist auf Bild Nr. 3 sichtbar. Farben:
weiß-rot. Das Geschlecht der Familie Knab erlosch mit Bernhard
am 1. September 1671. — Siehe Bild Nr. 3.

33* Mitglied der Bruderschaft Maria Verkündigung. „Sicut
Martyr obyt" 1653.

34 getauft am 25. Dez. 1626 (Paten : Dr. Johann Keiser, bischöfl.
Kommissar, und Barbara zum Bach); gest. 28. Jan. 1694. Ihr Vater
war Josef Schillinger von Luzern, getauft am 28. Febr. 1584, Sohn
des Anton und der Magdalena zum Bach, am 22. Jan. 1607 verehlicht
mit Maria Suter von Luzern. 1617 „von der Gmeind" zum
Weinschätzer und 1619 ins Neunegericht gesetzt, 1619 auch Großrat, darf
1620 „Wyn bim Zapfen usschenken", 1621 „Grempelgschauer", kommt
1622 ins Stadtgericht, 1616—1623 Sekretär der Bruderschaft Mariae
Verkündigung, Januar 1625 Fürsprech vom Großen Rat, September
1625 Vogt zu Kriens und Horw, 1627 „Brotgschauer", 1631-44 Gerichts-
weibel, darf ab 1639 in seinem Haus in der Eisengasse „Wyn bim
Zapfen" ausschenken, gest. am 29. April 1644. Er hatte sechs Kinder:
Franz (geb. 1609, will Priester werden, erhält 1632 das Patrimonium
auf dem Spital, 5, Juli 1634 durch Vermittlung von Jost Knab
Leutpriester zu Ebikon, erhält am 20. Dez. 1634 die St. Katharinenpfrund
in der Peterskapelle), Anton (geb. 1611, will auch Priester werden,
erhält 1635 das Patrimonium auf dem Spital, wird am 7. März 1636

Pfarrer zu Buchrain und stirbt als solcher im Dezember 1641 [Rats-P.
409 b und 80 b] oder stirbt im Dezember 1639 als Stadtkaplan) [Rats-P.
164 b], Afra, Maria Elisabeth, Anna Barbara und Johann. Magister
Franziskus Rez, Chorherr zu Münster (angetreten 1640 oder 41) war
der Vetter des Josef Schillinger.



40

zu bringen. Diese Tochter hat sich unterredet mit etlichen
anderen adeligen Töchtern, so mit Anna Schürmann,
Jakobe und Maria Arnold usf., wie die Sach in
Gang zu bringen wäre. Vielleicht könnte es geschehen,

wenn sie sich zusammengesellten und in einem Haus
unentgeltlich die Mädchen lehrten und Schule halteten.
Später ließe sich von der hiesigen Obrigkeit vielleicht die
Gnad erlangen, zwei Schwestern von Freiburg zur
Aufrichtung des Hauses kommen zu lassen.

Obgemeldete Anna Barbara Schillinger hatte am
St. Mauritzentag im alten Kirchlein am Graben die heilige
Messe angehört und aus der ehrwürdigen Hand des Herrn
Kaspar Kaufmann,35 Kaplan im Hof, die heilige
Kommunion empfangen. Hierauf ist ihr der so starke und
heftige Gedanke eingefallen, daß vermittelst der Frau
Anna Maria von Sonnenberg, einer Schwester
des edelgeborenen Herrn Schultheiß (damals Bauherr), die
Gesellschaft allhier werde eingelassen und aufgenommen
werden können. Der Gedanke läßt ihr keine Ruhe, und
nach vielem Beten fällt ihr ein, sich der Elisabeth
Müller zu bedienen, welche bei Maria von Sonnenberg
wohlbekannt und wohlgewillt war und heute
Laienschwester ist. Diese erbietet sich bald, sich in dieser
Sache gebrauchen zu lassen. Um bei Anna Maria von
Sonnenberg mehr Erfolg zu haben, geht Elisabeth Müller
am 22. Weinmonat 1659 zur wohledlen Frau Sus an na
am Rhyn, einer geborenen zur Gilgen und des hochedlen

Herrn Schultheißen Josef am Rhyn Frau Mutter.
Ferner mußte behilflich sein die wohledle Frau Anna
Meyer, eine geborene am Rhyn, und Gemahlin des
Herrn Statthalter Ludwig Meyer. Vor der Jesuitenkirche

35 Er erhielt 1625 ein Patrimonium auf dem Spital, nebst
demjenigen im Bruch, Am 3. März 1627 wird ihm als Helfer im Hof
die St. Katharinenpfrund in der St. Peters-Kapelle zugedacht. 1632

Kanonikus, 1650 Zeremoniar, 1659 Kustos, gest. 1672, Durch seinen
Vetter Melchior Kaufmann, Kaplan im Hof, bekamen die Ursulinen
600 gl, laut Testament.



41

haben diese drei edlen Frauen die Sache besprochen, sind

je länger beherzter geworden und haben sich zum
wohlehrwürdigen Herrn Kaspar Kaufmann begeben und ihn

gebeten, daß er sich in dieser Sach annehmen wolle. Dazu
sei er befugt, und sie ihrerseits wollten das Ihrige auch
dazu tun. Als unsere gottselige Anna Barbara Schillinger
dieses Werk in so guter Disposition sah, bat sie ihren
beherzten und gar wohl bekannten Beichtvater P. Kaspar
Schieß, S. J.,36 bei den Herren und Frauen dieser Stadt
zu best zu reden. Was er versprochen, hat er auch
gehalten, besonders bei Herrn Kaspar Kaufmann. Dieser
glaubte sich aber für zu wenig tauglich und zweifelte an
der Unterstützung durch den Herrn Kommissar
Wilhelm Pfyffer, da sie etwas Widerwärtiges zuvor
gehabt. Anna Barbara Schillinger und Elisabeth Müller
sprechen nun auch bei Kaspar Kaufmann vor, und es
gelingt der Müller, den Kommissar Pfyffer umzustimmen.
Die beiden geistlichen Herren versöhnen sich und bestimmen

den Tag, an welchem sie miteinander zu den Herren
gehen wollen. Der Herr Kommissar verhandelt mit dem
päpstlichen Nuntius Friedr, Borromäo, welchem die
Sache gar wohl gefallen hat. Dieser redet darum mit
etlichen Herren von der Nutzbarkeit einer solchen Gesellschaft;

sonderbar hat er solche dem hochedlen Junker
Josef am Rhyn37 zu befördern rekommendiert, Kom-

36 Näheres bei Huwiler, „Professoren-Verzeichnis",
37 Geboren 24. Dezember 1625, gestorben 1. November 1692, ver-

ehlicht mit Sibylla Göldlin v, Tiefenau, Epitaph in der Muttergotteskapelle

der Franziskanerkirche. Oberst, Ritter S. S. Maurizius und
Lazarus. 1643 Großrat, 1646 Pfleger bei St. Jost zu Blatten, 1649

Landvogt zu Malters, 1652 Kleinrat, 1653 Landvogt zu Ruswil, 1656

Sentiherr, 1658 Spitalherr, 1660 Landvogt vom Thurgau, 1665 Pfleger
der Jesuiten [Rats.-P.], 1665/66 Bauherr, 1669 Landvogt zu Rothenburg,
1668 Hauptmann in päpstlichen Diensten, 1674 Pannerherr, 1673/1688
Schultheiß, 9 mal Abgesandter nach Baden. (F.-A, August am Rhyn.)
Mitglied der Bruderschaft Mariae Verkündigung, wie zahlreiche
Angehörige dieser Familie. Seine Brüder Jost und Beat waren Jesuiten.
(Näheres siehe bei Huwiler.)



42

missar Pfyffer und Kaspar Kaufmann gehen nun am
St. Katharinentag 1659 zu den Ratsherren, treffen aber
keinen. Des andern Tags, am St. Konradstag, haben sich
die beiden Herren wieder unterstanden, zu den Herren
des Rats zu gehen. Sie haben sie getroffen und die Sache

vorgetragen. Sonderbar hat sich der hochedelgeborne
Schultheiß Pfyffer gar geneigt gezeigt, hat ihnen
alles Guts und Hilfe versprochen und sie zu den andern
vornehmen Herren gewiesen. Dieser sonst schamhafte
Herr Kaufmann ist beherzt worden, macht am 27.
November noch eine Tagereise zu anderen Herren und
Frauen, erlangt vom Schultheiß die Erlaubnis, am 28.
November die Sach vor dem Rat vorzubringen und findet
nach vielem Suchen in Junker Joseph am Rhyn einen
Fürsprech, der in seinem Namen am 28. November 1659 die
Eingabe von Kaspar Kaufmann vor den Innern Rat bringt.
Sie enthält folgende sieben Punkte:

1. Ueberblick auf Entstehung und Zweck des Ursulinenordens;
2. Dieser Orden bringt nicht nur Nutzen für die Kinder,

sondern auch bei den Weibern und Mägden;
3. Darum haben viele Fürsten und Herren ihm nicht nur

Aufenthalt und bürgerlichen Schutz gewährt, sondern ziemliche

Stiftungen gemacht, ja ganze Klöster erbaut;
4. Die Schwestern von Freiburg aber wünschen nichts weiter,

als unter Schutz und Schirm der Obrigkeit zu stehen;
5. seien die Ursulinen, welche von Freiburg kommen werden,

nicht nur wohlqualifizierte Lehrerinnen, sondern auch
zugleich Töchter von „so wohlhäbigen Eltern, daß sie mit
dem Zeitlichen niemanden überlästig sein müssen".

6. ,,Bei so beschaffenen Sachen hat es vor ein und anderem
Jahr Ihr Fürstl. Gnaden Herr Jost Knab, Bischof von
Lausanne sei. Gedächtnisses, für gut angesehen, auf alle
Mittel und Wege zu denken, dieses so fürtreffliche Institut
auch in unser Löbl. Stadt Luzern mit Gutheißung der Gnäd.
Obrigkeit einzubringen".

7. „Weil nebst andern best qualifizierten Herren3' mir [Kauf¬
mann] etlichermaßen auferlegt worden, daß ich seinen



43

letzten Willen vollziehen und exequieren sollte, ist es mir
fast unverantwortlich vorgekommen, wann ich in diesem

so hochwichtigen Punkt, welcher Ihre Fürstl. Gnaden für-
nehmlich angelegen war, in etwas ermangeln sollte".
Der Innere Rat stimmte der Aufnahme zu, Am

folgenden Tag, also am 29. November 1659, willigte der
Große Rat ebenso günstig zur Aufnehmung der Ursulinen
ein, wie der Innere Rat,

„Da es niemalen besser zu schmieden, als wann das

Eisen heiß" und daß „nicht etwa durch Stiftung des
Erzfeinds oder übelwollender Menschen ein Hindernis
eingeworfen" würde, übergab Kaufmann auf Befehl der Obrigkeit

einem Stadtläufer die frohe Kundschaft nach
Freiburg, die er schon vor dem Ratsschluß bis aufs „Versiglen"
in Bereitschaft gehalten hatte. Die Ankunft dieses Schreibens

am 2, Dezember hatte bei den Schwestern zu Freiburg

nicht wenig Verwunderung verursacht, da sie nach
dem tödlichen Abgang des Fürsten Knab keine Gedanken
noch Hoffnung mehr hatten, in Luzern aufgenommen zu
werden.

Da Kaufmann mahnte, nicht saumselig zu sein, die

begehrten Frauen zu schicken, haben die Schwestern von
Freiburg sich reisefertig gemacht und sechs von den
ihrigen mit Bewilligung des Herrn Vikars Heinrich Fuchs
und mit einem Rekommandationsschreiben der Obrigkeit
beordert. Es waren dies Margareta Gaßmann,39
Anne Philipponat,40 Vérène Philot,41 Marie

3S Zur Vollziehung seines Testaments hatte Knab Schultheiß
Heinrich von Fleckenstein, Landvogt Ludwig Meyer, Stadtschreiber
Ludwig Hartmann, sowie Kaplan Kaspar Kaufmann beauftragt.

39 Näheres in Separatausgabe, Kapitel „Hervorragende
Persönlichkeiten".

40 geb. 1620, Prof. 1649, gest. 1698, Tochter des Pierre, Spitalherr

von Freiburg i. Ue,, und der Marguerite Nuspengel, 1762
Superiorin von Brig, 1682 Novizenmeisterin in Freiburg, 1687 Assistentin,
1689 Präfektin, 1691 Superiorin in Estavayer.

41 geb. 1624, Prof. 1654, gest. 1678, Tochter des Pierre, Bürgerund

Münzmeister von Freiburg, und der Catherine Schuffler.



44

Barbe Guehet,42 M. Ursula Studer43 und Eva
Katharina Ziltene r.44 Unter Begleitung der Herren

François Curat, Kaplan zu Notre Dame, und Sieur
M a r e t o u ihrem Pfleger, nebst einem Diener, reisten
sie am 16. Dezember mit einem Empfehlungsschreiben
von Freiburg ab. „Die Herren sind zu Pferd, die sechs

Schwestern aber in einer Kutsche gereist", doch finden
auch diese es für bequemer, „solche wiederum von Bern
zurück gen Freiburg zu schicken und zu Pferd nach Luzern
zu reiten, wo sie „in der großen Winterzeit und Kälte, am
20. Christmonat 1659, nach 11 Uhr zu Mittag, sind allhier
angekommen",

*
Damit sind wir am Schluß des Gründungsberichtes

nach der Luzerner Chronik angelangt. Was uns an dem
Bericht besonders auffällt, ist erstens der breite Raum,
welcher der Frau dabei zugewiesen wird.

Immerhin wollen und dürfen wir den Anteil der
Frau an der Gründung des Ursulinenklosters keineswegs
unterschätzen. Unsere Chronik nennt schon viele und
gewichtige Namen. Eingehend führt sie uns die zahlreichen
und wertvollen Kleindienste bei ihren Söhnen, Brüdern
und Männern vor Augen. Uebrigens beweist uns eine
sorgfältige Prüfung der Akten der beiden Freiburg, daß gerade
die Jesuiten sich mit Vorliebe der Marianischen
Frauenkongregationen und der Frau überhaupt bedienten, um
ihren Ideen Eingang bei den maßgebenden Männern zu
verschaffen.45 Es stellte sich auch heraus, daß die viel-

42 geb. 1639, Prof. 1655, gest. 1695, Tochter des Simon, Kaufmann

aus Lyon, und der Benoiste Philistorph von Freiburg.
43 und 44 schon erwähnt. Siehe ferner im Schwestern-Verzeichnis

in Geschichtsfreund Bd. 92.
45 „Es ist auch Anregung geschehen, daß die Herren Jesuiter in

der Fasten, wegen der Aufnehmung der Ursulinerinnen, ein scharf
Sermon halten lassen und die Weiber unterstiften, daß sie ihren
Herren so lange in den Ohren liegen, bis sie die Ratsfreund persua-
dieren, daß [sie] die Ursulineren hereinbewilligen, derhalben nochmals

beschlossen, daß man sie keineswegs herein nehmen könnte."
(Stadt-A. Fr. i. Br. Rats-P. 98 vom 10. Mai 1666.)



45

genannte Anna Barbara Schillinger keine so geringe
Tochter war, 46 wie die Chronik erzählt. Ihr Vater, der
Großrat Joseph, waltete als Sekretär der Bruderschaft
Maria Verkündigung, zur gleichen Zeit, da ihr Knab als

Präfekt vorstund.47 Ihr Pate war der bischöfliche
Kommissar Doktor Johann Keiser. Zur Jungfrauenbruderschaft
zählte ebenfalls Elisabeth Müller,48 und die eingangs
erwähnte Anna Schürmann amtete bis zu ihrem Tode 1707

als Lehrerin der Probtöchter bei ihnen. 49 Aehnliche
Verbundenheiten würden sich wohl auch bei den übrigen
Frauenpersonen ergeben, wenn uns die Akten hierüber
nicht fehlten. Trotz all dem scheint uns aber, daß der
Frau keine führenden, sondern mehr nur vermittelnde
Rollen zukamen.

Fragwürdig erscheint uns ferner die äußerst kurze
Zeit, in welcher die Gründung sich vollzogen hatte. Die
Chronik spricht zwar von Vorbereitungen „vor ein und
anderem Jahr" durch den Bischof Knab und die Schwestern
von Freiburg, verlegt aber doch die Hauptarbeit der Anna
Barbara Schillinger in die Zeit vom 22. September bis
28. November des Jahres 1659. Das ist sehr wenig, wenn
wir bedenken, daß von den ersten Anregungen bis zur
Gründung in ünserm Freiburg wohl fünfzig 50 und in Freiburg

i. Br. über sechzig Jahre 51 verflossen.
Endlich verstehen wir nur schwerlich, warum sich die

Kirche nicht schon früher bemühte, die Ursulinen nach
Luzern zu verpflanzen. Die Niederlassung vollzog sich erst
1659, obgleich die Ursulinenbewegung, wie wir hörten,

46 Siehe Anmerkung 34,
47 Siehe Anmerkungen 33 und 34.
48 Chronik I, 261.
49 Chronik II, 150.
59 Von der Predigt des hl. Petrus Canisius 1585 bis zum Einzug

der Ursulinen 1634.
51 Von dem ersten Vorstoß der Mme. de Garnier 1633 bis zur

Gründung 1696. — Vergleiche auch die Griindungsversuche in
Konstanz auf Seite 121.



46

einen wichtigen Bestandteil der katholischen Reform
ausmachte und deren Höhepunkt in Luzern an der Wende
des 16. Jahrhunderts lag.

*"

Zur Abklärung der aufgeworfenen Fragen bilden nun
die übrigen Quellen von Luzern und anderwärts, besonders
die Klosterannalen und Korrespondenzen des Ursulinen-
Hauses in Freiburg i. Ue., eine willkommene Ergänzung
und Berichtigung. Aus ihnen entnehmen wir folgende
Einzelheiten:

Den ersten Besuch bei den Ursulinen in Freiburg
stattete Bischof Knab im März 1654 ab. Morgens 8 Uhr
besuchte er mit dem P. Rektor des Kollegiums alle Klassen
ihrer Töchterschule. Er hatte große Freude, diese schöne
Jugend zu sehen, ermahnte sie väterlich zu fleißiger Arbeit
und gab ihr den bischöflichen Segen. Nach der Messe

sprach er mit der Superiorin, Er bezeugte seine höchste
Achtung vor ihrem Institut und versprach ihr, seinen
ganzen Einfluß zum Wohle und zur Verbreitung ihres
Hauses geltend zu machen. Besonders ermahnte er sie,
im Unterricht der Jugend auszuharren, den er als das
nützlichste Werk auf dieser Erde pries.

Am 31. März des gleichen Jahres las er wiederum die
Messe in ihrer Kapelle. Hierauf wünschte er die Regeln
und Konstitutionen zu sehen, welche er aufmerksam
studierte und mit großer Genugtuung genehmigte. „Il loua
grandement cette Compagnie et forme de vie, disant qu'il
voulait user de son pouvoir pour faire connaître et établir
cet institut en la ville de Lucerne."

Kurze Zeit nach Ostern 1655 las er zum drittenmal
die Messe bei den Ursulinen und teilte, wie üblich, die
Kommunion aus. Nachher sprach er lange in Gegenwart
des P. Rektors vom Kollegium über die Errichtung eines
Ursulinen-Institutes in Luzern, „ce qui le passionnait fort".
Zu diesem Zwecke würde er ihnen Töchter aus Luzern
schicken, welches das beste Mittel sei, um das Ziel zu er-



47

reichen. Am 24, Juni sandte er Maria Studer, die am
26. Oktober das geistliche Kleid erhielt, und seine Base

Eva Katharina Ziltener, welche am Fest St. Andreas
aufgenommen wurde.

Im Juli 1656 besuchte er sie wieder. Am 18. April
1658 schenkte er ihnen zwei Reliquien und übergab ihnen
eine Ablaßbulle für sieben Jahre, die er von Rom für ihre
Kirche hatte kommen lassen. „Il continua en cette visite
de leur faire paraître l'estime qu'il faisait de leur St. Institut
et du désir extrême de voir leur établissement dans
Lucerne qu'il disait faire passer en effet avant sa mort."52

Aber Seine Excellenz „connaissait l'humeur des Lu-
cernois assez étrange et ombrageuse" und befürchtete,
daß die Kopfbekleidung der Schwestern53 etwelchen
Anstoß oder gar ein Hindernis zu ihrer Aufnahme bilden
könnte. Darum ließ er sie ändern, indem er unter
Mithilfe des P. Rektors und im Beisein seines Beichtvaters,
[ein Jesuit] der Oberin und aller Ratsschwestern am
28. April 1658 aus zwei Modellen eines auswählte.54 Am
3. Mai 1658 kommunizierten schon alle „seine wahren
Töchtern in Gott" im neuen Kleid. Er versprach ihnen
väterliche Hilfe solange er sein Leben habe und nahm
für immer Abschied von ihnen. Vor seiner Abreise übertrug

er die ganze Angelegenheit seinem dortigen Beichtvater

55 im Beisein des P. Rektors vom Kollegium. 56

Inzwischen arbeitete er „fort et ferme" an ihrer Niederlassung

in Luzern und hatte seinen Plan bereits Personen
mitgeteilt, welche die Macht besassen, ihn zu fördern und
zu vollziehen. Am 29. April erhielt Knab von den Schwestern

zu Freiburg ihre Aufnahmebedingungen, die sie mit
52 Kl.-A. Freiburg i. Ue., Annales.
53 Vergi, mit Bild Nr. 2.
54 Näheres siehe unter „Kleidung" im Kapitel „Klosterleben"

der Separatausgabe,
55 Sehr wahrscheinlich P, Sebastian de Grammont.
86 Kl.-A. Freiburg i. Ue„ Annales.



48

Hilfe der drei angesehensten Jesuiten verfaßt hatten. Sie

lauteten:
1, Aufnahme als Bürgerinnen unter obrigkeitlichem Schutz

und Schirm.
2. Möglichkeit, gemäß ihrer Konstitution leben und wirken

zu können.
3. Genuß der gleichen Rechte und Freiheiten wie die übrigen

Frauenklöster der Stadt.
4. Bereitschaft Freiburgs, alles Nötige zur Gründung eines

guten Hauses in Luzern zu liefern.
Bischof Knab empfing sie mit voller Genugtuung und sagte,
daß diese Stunde ihm die Erfüllung des sehnlichsten
Wunsches vor seinem Tode bedeute. B7

Am 4. Weinmonat 1658 verschied er. Doch waren
bereits alle maßgebenden weltlichen und geistlichen Herren
für die Ursulinengründung in Luzern durch ihn gewonnen.
So der Chorherr Kaspar Kaufmann, der sein Beichtvater
war, mit dem er schon öfters vor dem Rat gestanden und
den er in seinem Testament bedacht hatte. Ferner die
Jesuitenpatres Kaspar Schieß und Sebastian de
Grammont,58 der Generalvikar von Konstanz, 59 dann
die Herren Schultheiß Pfyffer,59 von Sonnenberg, Joseph
am Rhyn, 59 zur Gilgen, mit denen er verwandt war, und
ganz besonders der Statthalter Ludwig Meyer,60
der eifrige Freund der katholischen Renaissance und „allerbester

Freund des wohledlen Herrn Meyer, Ritter und
Bürgermeister der Stadt Freiburg und Pfleger der dortigen
Ursulinen". Auch in Freiburg hatte Knab noch alle nötigen
Vorkehrungen getroffen, ahnte er doch sein nahes Ende
voraus.

Am 20. November des Todesjahres von Knab 61

erwählten die Ursulinen zu Freiburg anstelle des verstor-
57 Ebenda.
58 Näheres siehe bei Huwiler: „Professoren-Verzeichnis".
•""> K. B. L. am Rhyn-A. I, 187.
60 Näheres siehe bei H, Dommann in „Geschichtsfreund" Bd. 88,

bes. S. 151 ff. — Mitglied der Bruderschaft Maria Verkündigung.
61 In Annales Freiburg i. Ue. irrtümlich 1659.



49

benen Bischofs den Kanonikus Kaufmann zur Fortführung
des begonnenen Unternehmens.B2 Dieser begann ein Jahr
nach dem Tode Knabs wegen der Aufnahme der Ursulinen
in Luzern bei den Herren des Rats und der Geistlichkeit
nachzuforschen, und siehe, „il les trouva tous en fort bonne
disposition". Hierauf befragte er die Schwestern nach
ihrer Gesinnung. Auf ihre froh bejahende Antwort hin
legte er am 17. November 1659 dem Kleinen Rat ein klug
und gut gesetztes Aufnahmegesuch vor. 63

Am 27. November, nachmittags 1 Uhr, begab er sich
mit dem Generalvikar von Konstanz, „der auch sein redlich
dabei getan", zu Schultheiß Pfyffer. „Dieser hat nicht nur
bald eingewilligt, sondern gedachtes Institut höchlich
gelobt und alle Hilfe versprochen und gleich den folgenden
28. Tag ernamset, die Sach bei dem Täglichen Rat
vorzubringen." 64

„Noch denselben Tag hat man andere Herren so viel
es sein können, um ihre Hilf und gnädigen Einwilligung
ersucht. Bei einigen nicht wenig Bedenkens und Ein-
wendens, so aber bestermaßen beantwortet worden. Jos.
am Rhyn, der Zeit Spitalherr und erwählter Landvogt
in das Turgau, hat dann am 28. November 1659 morgens
um 10 Uhr alles ordentlich in der Gedankenfolge der
7 Punkte ausführlich vor unsere Gnädigen Herren und
Obern fürgebracht, 65 und Herr Ritter Ludwig Meyer hat
die Aufnehmung durch besondere Beflissenheit und seine
ansehnliche Autorität trefflich befördert."G6 „Der Rat
hatte nicht nur mit einhelligem Mehr eingewilligt, sondern
auch noch den Herrn Landvogt und Ritter Ludwig Meyer

62 St. A. L, in A 1, F 9, Fasz, 37.
63 Wahrscheinlich unter Mithilfe des P, de Grammont entstanden.

Original im St. A. L, in A 1, F 9, Fasz. 37.
34 K. B. L„ am Rhyn-A I, 187.
65 Nach dem Ratsprotokoll p. 112 b wäre Kaufmann persönlich

vor dem Rat erschienen,
68 K. B. L., am Rhyn-A. I, 187.

Geschichtsfreund Bd. LXXXXI. 4



50

zum Patron und Verwalter der ankommenden Schwestern
bestellt." Dieser freute sich umso mehr über die Wahl,
da sein Freund, der Bürgermeister von Freiburg, das gleiche
Amt dort auch versah.

Gleich nach Mittag ging der Schultheiß zu Kaspar
Kaufmann und teilte ihm alles mit Freuden mit. Tags
darauf wurde das Geschäft vor die höchste Gewalt
gebracht und bei Anwesenheit von 47 Räten mit „einhelliger
Einwilligung und Erwünschung" °7 erledigt. An der sofortigen

Abreise waren die Schwestern durch einige Schwierigkeiten

in Freiburg verhindert, doch versprach die
Superiorin, wenn möglich noch vor Weihnachten die verordneten

Frauen abschicken zu wollen.
*

Durch diese Berichte werden wir eingeführt in den
genaueren Hergang der Gründung. Gemäß der Abmachung
mit Knab hatten die Ursulinen und nicht Anna Barbara
Schillinger den Chorherrn Kaufmann mit der Vollziehung
des Planes beauftragt. Dieser erweist sich nicht als ein
scheuer, zaghafter Mann, sondern vielmehr als ein kluger,
vorsichtiger Diplomat. Von Frauen hören wir überhaupt
nichts mehr. Um so mehr treten führende geistliche und
weltliche Männer hervor. Unter den Männern nimmt
wiederum die Geistlichkeit den Vorrang ein, und unter der
Geistlichkeit ragt unzweideutig der Luzerner Jost Knab,
Bischof von Lausanne, als eigentlicher Gründer empor.
Zielbewußt und umsichtig hat er das Gründungswerk
betrieben. Dank seines großen Ansehens und seiner
ausgedehnten Beziehungen ist es ihm gelungen, noch vor
seinem Tode alles zu regeln und den Erfolg sich zu sichern.

Eine führende Rolle muß auch der Tätigkeit der
Jesuiten zugesprochen werden. Ihnen hatte Knab, der
ein treuer Freund und Gönner der Gesellschaft Jesu war,
vor seiner letzten Abreise in Freiburg die ganze Angelegenheit

übertragen. P. Sebastian de Grammont hatte die Auf-
67 K. B. L. am Rhyn-A. I, 187.



51

gäbe getreu vollzogen. Schon am zwölften Tag nach dem

Tode des Bischofs finden wir ihn in Luzern. Rasch lebte
er sich hier ein. Ehe man aber den entscheidenden Schritt
unternahm, hatte sich Kaspar Kaufmann nochmals über
den Willen der Ursulinen in Freiburg und über die
Stimmung bei den maßgebenden Persönlichkeiten von Luzern
erkundigt. Da die Gesamtlage aussichtsvoll erschien, wird
nun gleichzeitig jene Werbeaktion der Frauen in Bewegung
gesetzt worden sein, von der die Luzerner Chronik
ausführlich spricht, P, Grammont hat es auch vorzüglich
verstanden, die anfänglichen Widerstände zu zerstreuen.68
Stets wird sein Name in den Briefen der Ursulinen
genannt. — Von P. Kaspar Schieß sind wir bereits durch die
Chronik unterrichtet, ebenso von den drei angesehensten
Patres, welche die Bedingungen für Luzern verfaßten.
P. G e o r g G o b a t S. J. in Konstanz °9 leistete schon
früher dem Bischof Knab bei seinem Diözesanoberhaupt
und Generalvikar, der sein Beichtkind war, wertvolle
Dienste für die Ursulinen zu Freiburg i. Ue. Er
unterstützte auch jetzt wieder lebhaft die Bemühungen des Chorherrn

Kaufmann und vermittelte die warme Mitarbeit des
Herrn Meyer von Freiburg „qui toties Lucernam mittitur
ad conventus catholicorum [et] ipse est summo loco
apud nostrum illustrissimum principem". 70 Der
vielgenannte Joseph am Rhyn wurde 1665 zum Pfleger der
Jesuiten ernannt.

Die Rolle der Gesellschaft Jesu wird noch
unterstrichen durch die Tatsache, daß fast alle führenden
Männer des Luzerner Patriziates Schüler der Jesuiten
waren. Dem ursulinen-freundlichen Einfluß dieser Lehrer
mußten sie umso mehr unterliegen, als viele von ihnen

08 Siehe Kapitel „Niederlassung und Ausdehnung in Luzern",
69 Näheres siehe bei Huwiler: „Professoren-Verzeichnis".
70 Briefe vom 8. Februar und 8. März 1660 des Gobat an Kaufmann

auf K. B. L.; am Rhyn-A. IV, B, 12.



52

während ihrer Studien in Mailand 71 oder Paris72 aus eigener

Anschauung sich vom Leben und Wirken der Ursulinen
überzeugen konnten.

Endlich gehörten wohl alle genannten weltlichen Herren
und Damen den verschiedenen, von den Jesuiten geleiteten
marianischen Kongregationen an,73 deren Einfluß auf die
politische Gestaltung der Dinge jener Zeit, dank ihrer Einheit

in Geist und Leitung, größer war, als wir gemeinhin
noch vermeinen.

71 So finden wir nach dem Ratsprotokoll zwischen 1602 und 1659

in Mailand Söhne aus den Familien Johann Knab 1602, am Rhyn,
von Fleckenstein, Krafft, Helmlin, an der Allmend, von Sonnenberg,
Pfyffer, von Meggen, Dulliker, Gebistorf, Krus, Peyer, Bircher, von
Wyl, Keller, Ratsherr Ludwig Meyer für seinen Sohn Wilhelm 1629

bis 1635, Schwytzer, von Laufen, Heinserlin, Hilziker, Dürler, Wissing,
Balthasar, Bißling, Segesser, Holdermeyer, Clos, Studer, Hartmann,
Cysat, im ganzen über sechzig.

72 In Paris zwischen 1602—1645 aus den Familien Pfyffer,
Bircher, Schuhmacher, Meyer, Feer, zur Gilgen, Cysat, Heinserlin, von
Fleckenstein, an der Allmend, am Rhyn, von Sonnenberg, Göldlin,
Mohr, Nikiaus Meyer, Sohn des Statthalters Ludwig Meyer 1645, im

ganzen ungefähr 22.
73 Vergi, mit folgenden Quellen:

Luzern:
Verzeichnis der verstorbenen Mitglieder der Männerbruderschaft

Mariae Verkündigung. (Bd. I 1581—1761; Bd. II 1734—1829

(beim Präfekt der Jesuitenkirche).
Protokoll der Bruderschaft Unserer Lieben Frau von der Ver¬

kündigung von 1605—1628, B. B. L.
Protokoll der Frauenbruderschaft Luzern.
Fleischlin: „Die große lateinische Congregation zu Luzern".

F r e i b u r g i. Ue.:
Congregatio Mariana friburgensis, Formula, K. B. Fr, i. Ue. (L54).
Congregatio Mariana friburgensis, Bona opera (L87), K. B. Fr. i. Ue.
Registre de la Congrégation des Dames érigées à Fribourg en 1581.

Sodalis Marianus friburgensis, bei Hautt 1757, propriété de la
Congr. de Sainte Vierge, Fribourg, mit einer Liste der Prä-
fektinnen 1581—1757.

Freiburg i. Br.:
Nekrologium der Marianischen Sodalität zu Freiburg i. Br. 1628

bis 1800 (Stadt-A., H 97).



53

Eine führende Rolle spielte bei der Gründung des

Klosters auch der päpstliche Nuntius. Der Erzbischof
von Besançon bestätigt in seinem Schreiben vom 29. Okt.
1677, „daß der erlauchte päpstliche Legat in der Schweiz
allzeit beschirmet und beschützet hat gedachte
Jungfrauen, so aus unserem Bistum in das lausannisch- [Freiburg

i. Ue. 1634] konstanzische [Luzern 1659] abfolgten,
damit sie die benachbarten Länder uns in geistlichen
Zufällen unterwerfen". Seine Tätigkeit hing er aber nicht
an die große Glocke, Er arbeitete im Stillen, Darum weiß
auch unsere Chronistin nicht viel von ihm zu erzählen.
Wie aktiv er sich aber für die Niederlassung in Freiburg
i. Br. verwendete, ist uns bekannt, und daß er sich
persönlich bei den einflußreichsten Herren Luzerns für die
Gründung einsetzte, wird wiederum durch die Chronik
bezeugt.

Fassen wir die bisherigen Ergebnisse vorläufig
zusammen, so ergibt sich, daß erstens das Hauptverdienst
am Zustandekommen einer Ursulinen - Niederlassung in
Luzern bei den leitenden Persönlichkeiten der Kirche liegt
und der Frau mithin nur eine vermittelnde und keine
führende Rolle zukam.

Ferner hätte Bischof Knab die Gedanken zu einer
Ursulinen-Niederlassung erstmals an Ostern 1654 erwogen,
die Niederlassung selbst infolgedessen eine Spanne von
fünfeinhalb Jahren beansprucht.

Unbeantwortet blieb aber die dritte Frage: ob die
Kirche nicht schon vor 1654 daran dachte, eine Ursulinen-
Niederlassung in Luzern ins Leben zu rufen.

Es ist kaum anzunehmen, daß in der Schweiz die
Verdienste der Ursulinen viel später bekannt und

beAuszug aus dem Protokoll der Kongregation B. V, Mariae unter
dem Titel Assumptae vom Jahre 1628 (Stadt-A.),

Protokollordnung der Marianischen Ratsbesatzungen von Anfang
der löbl. Kongregation der Herren und Burgern zu Freiburg
i. Br, 1628—1783 (Stadt-A.).



54

achtet worden sind als in Italien, Frankreich und in
Belgien,

Das Gegenteil beweist uns ein Brief von Sebastian

Werro,74 nach welchem dieser eifrige frei-
burgische Stadtpfarrer schon am 25. September 1584 an
den hl. Karl Borromäus schrieb, daß er „seinen Herren
und Freunden zu bedenken gemütlichen befehle, daß wie
anderswo, so auch in Freiburg geschickte und fromme
Weiber möchten erwählt werden, welche sich der
Jungfrauenzucht recht annehmen könnten und wollten". 7r'

Ein Jahr darauf rief Petrus Canisius am St. Ka-
tharinenfest mit eindringlichen Worten die Bürger
Freiburgs zur vermehrten Pflege der Mädchenerziehung auf
und legte ihnen die Schaffung eines Instituts, wo die
Töchter im Katechismus, im Lesen, Schreiben, Beten,
Spinnen und frommen Andachtsübungen unterrichtet würden,

warm ans Herz, 70 Am 8. Dezember 1587, am Fest
der Unbefleckten Empfängnis, sprach der Heilige in der
St, Niklaus-Kirche von Freiburg zum zweitenmal über das
nämliche Thema, Seine Predigt ist umso interessanter, als

er darin das Leben und die Verdienste der primitiven
Ursulinen schildert, ohne sie namentlich zu benennen. Der
noch vorhandene eigenhändige Auszug lautet wörtlich wie
folgt:

„Wir lesen bei den alten Kirchenlehrern und Historienschreibern,

daß die heilige Mutter Gottes von ihren Eltern in dem
Tempel zu Jerusalem Gott aufgeopfert und daselbst viel Jahr samt
andern feinen Meitlein aufgezogen sy,.. Das gibt mir nun Ursach,
etwas zu reden, wie ich oft gedacht habe, ob es nicht sein könnte,
daß man ein eigen Haus für guter Leute Jungfrauen verordnete
und aufrichtete. Die Ursach sein diese:

74 geb. 1555, Priester 1577, Mitglied der Schulherrenkammer,
Chorherr, Sekretär des bischöflichen Offizialrates, Katechet, Pfarrer
von Freiburg 1580, Propst zu St. Nikiaus 1597, Generalvikar und
Administrator der Diözese Lausanne 1598—1600, gest. 1614, (Näheres
siehe im Historisch-biographischen Lexikon, Bd. 7.)

75 Braunsberger VIII.
73 Braunsberger VIII, 768.



55

1. Die öffentliche Erfahrung gibt es, daß viele Eltern nicht haben
die Witz und Tauglichkeit, ihre Kinder recht und christlich
aufzuziehen, sonderlich dieweil sie sich so früh verheiraten, und
darnach auch in der Kindheit andere Kinder gewinnen, wie sollten sie
dann ihre Kinder lehren, das sie nie zuvor gelernet haben? Können
kaum beten und ihren Chateohismum, haben keine Zucht und
Gottesfurcht gelernet, wie sollten sie dann gute Zuchtmeister und
Zuchtmeisterinnen geben?

2. So sehen wir wohl, was Unrat daraus erfolget täglich, daß

man die Mägdlein so unordentlich und frech aufwachsen läßt und
laufen dahin auf der Gassen, sein müssig im Haus, gewöhnen sich

zu der Schleckerei und Bauchsorg; ist ihr Sorg und Arbeit, schöne

hoffärtige Kleider zu haben und zu tragen, weltliche Lieder zu
singen im Haus und auf der Gassen, tanzen und springen mit den

jungen Gesellen, lachen und spotten über Sund und Schand, so sie
sehen und hören. Ich will schweigen, daß leider ihrer viel ihre
Jungfrauenschaft verlieren, ehe daß sie zu dem Ehestand treten,
wie auch der fürwitzigen Dina, Jakobs Tochter, widerfahren.

3. Wenn nun aber ein fein Haus vorhanden wäre, darinnen
fromme ältere Mägdlein versammelt und aufgezogen würden, so
hätten sie gewißlich weniger Ursachen, sich zu versündigen und
ihre jungen Jahre in Ueppigkeit zu verlieren, da würde man sie

wohl halten können zu der Arbeit und Lehr, zu dem heiligen Gebet
und Gottesdienst, würden fein lernen lesen und schreiben, nähen,
wirken und spinnen, möchten auch etwa gute Unterweisung haben,
damit sie desto frommer, gehorsamer und gottesfürchtiger blieben.
Summa, ich hätte keinen Zweifel, sie würden viel tauglicher und
geschickter sein, mit der Zeit gute und ehrliche Hausmütter zu
werden und der Haussorg besser wissen obliegen, wenn sie zu
dem Ehestand kämen.

Ja, sagst du, wie könnte man aber die Sach recht anfangen?
Ich meine, es könnte nichts schaden, sondern zu dem gemeinen
Nutzen ratsam sein, daß ihr etliche darzu verordnet würden von
der Obrigkeit, welche suchten eine gelegene Behausung, es würde
dann verliehen oder verkauft, in welcher zwanzig oder dreißig
Meitlein samt zwei ehrlichen betagten und erfahrenen Witfrauen
beieinander wohneten und also ein Anfang machen möchten. Die
reichen könnten für ihre Jungfrauen alle Fronfasten bezahlen, mit
der Zeit möchten etlich Geld darzu schenken, oder in ihrem
Testament verordnen, damit solches Gotteswerk und ehrliches Haus
besser befördert würde. Nun, wer wohl angefangen, hat halb
getan, wie man zu sagen pflegt. Es wird Gott ohne Zweifel seinen
Segen auch darzu geben, daß fromme christliche Herzen dieser



56

Sachen günstig seien, auch Rat und Hülf geben, damit solche
Behausung ihren gewünschten Fortgang gewinne. Es meinen wohl
etliche, man sollte solche Jungfrauen zusammen in ein Kloster
tun und in der Zucht aufziehen lassen. Ich bin aber der Meinung
nicht, dieweil solcher Frauenkloster in dem Land gar wenig und
nicht wohl reguliert sind und 2. wenn sie schon sollten reformiert
werden, so würde man allzeit darinnen wenig Personen finden,
welche könnten und wollten sich dieser Jungfrauen recht annehmen
und taugliche Meisterinnen sein, sonderlich wenn der Jungfrauen
viel sein sollten, so hielt ich es für ratsamer, daß man fein
eingezogene, fromme und geschickte Weiber aus der Stadt erwählte,
welche nicht allein weise Meisterinnen, sondern auch getreue und
erfahrene Hausmütter wären. Solches alles aber will ich den
weisen, fürsichtigen und gottliebenden Herren und Freunden weiter
darum zu bedenken gütlich befehlen, [in] der Hoffnung, es wird
mir niemand solche Ratschlagung verargen, dieweil dergleichen
auch an anderen Orten geschieht [!] und Christus auch herrlich
belohnen will, alle die, so die Kinder in seinem Namen aufnehmen
und dieselbigen zu ihm führen." 77

Aus dem Gesagten folgert ohne Zweifel, daß man
schon lange vor 1654 die Verdienste der Ursulinen um
das Volksschulwesen in der Schweiz erkannte und es

nicht unterließ, sich dieser Kräfte für das umfassende
Reformwerk zu bedienen.

Umso weniger aber begreifen wir, warum nicht auch
in Luzern die Ursulinenbewegung früher eingesetzt habe
als mit dem Jahre 1654, zumal die erste diesbezügliche
schweizerische Kunde aus dem Munde von Werro und
Canisius genau mit der früher skizzierten katholischen
Hochrenaissance dieses Orts zusammenfällt.

Je aufmerksamer wir die hiesige Schulgeschichte
prüfen und sie mit den Vorgängen an andern Orten
vergleichen, desto entschiedener schält sich die Erkenntnis
heraus, daß auch die luzernische Ursulinenbewegung sehr
wahrscheinlich die üblichen Formen aufgewiesen hat. So
kann man in den bereits erwähnten privaten „Wyber- und
Nebenschulen" die erste Stufe der damaligen allgemeinen
Ursulinenbewegung erblicken. Es ist nämlich ein typi-

77 Braunsberger, Petri Canisii, VIII, 768 ff.



57

sches Kennzeichen der italienischen wie der französischen
Ursulinengeschichte, daß, vorgängig den eigentlichen
Gründungen, stets einige wenige Ortsansässige, meist vornehme
Töchter oder Witwen, allein oder gemeinsam, zu Hause
oder an einem angewiesenen Ort auf eigene Kosten Mädchen

um sich sammelten und sie in Religion, Handarbeiten
und guten Sitten unterwiesen. Sehr häufig gingen aus
diesen Privatinstitutionen in der Folgezeit eigentliche
Klostergründungen hervor. 78

Als zweite Stufe in der luzernischen Ursulinenbewegung

darf wohl die im Jahre 1588 stattgefundene
Uebertragung der öffentlichen Töchterschule auf die Beginen
bewertet werden. Vermutlich wollte man schon damals
die Ursulinen in hiesiger Stadt einführen; denn jene
Bedenken, welche Petrus Canisius über die Verwandlung
bereits bestehender einheimischer Frauenklöster in
Erziehungsinstitute für Freiburg äußerte, 79 dürften nach
mehreren uns bekannten Aussagen die allgemeine
Auffassung der hohen Geistlichkeit dargestellt haben. Was
der Nuntius mit den Beginen vorhatte, geht übrigens, wenn
auch nicht eindeutig, so doch ziemlich klar aus seinen
Reformplänen vom Jahre 1582 und später hervor.
Jedoch mögen, ähnlich wie in Freiburg i. Br,, so auch bei
uns, zahlreiche Leute gewesen sein, die „genug Klöster"
hatten und an Stelle von Gründungen neuer Orden zuerst
die Nutzbarmachung der alten verlangten. Unter diesen
Umständen sah man sich offenbar gezwungen, die
Uebertragung der Töchterschule auf die Beginen dennoch zu
versuchen. Die Schule entsprach aber weder den
Konstitutionen, noch der Ueberlieferung dieser Schwestern.
So dürfte man wohl kaum allzu gute Erfahrung mit ihnen
gemacht haben.

78 Siehe Morey, Besson, de Nitray, Cristiani, Vergi, auch mit
den Absichten der Anna Barbara Schillinger.

79 Vergi, mit der Predigt des hl. Canisius.



58

Da kam die Pest. Sie forderte von den Schwestern
6 Todesopfer, 18 Kranke und 600 gl. Arzt-, Apothekerund

Schererkosten. Auf Befehl des Rats mußten sie die
Stadt verlassen und für drei Monate ein Landhaus
beziehen. Nach ihrer Rückkehr durften sie aber „nicht mehr
in andere Kirchen, weder zu den hl. Messen, noch zu den

Predigten, noch zu den Jahrzeiten, auch nicht mehr in die
weltlichen Häuser gehen zu den Kranken, noch Schule
halten, wie sie zuvor zu tun pflegten".80 Ihr Gesuch um
Wiederaufnahme des Mädchenunterrichts fand weder beim
Rat, noch beim Nuntius Gehör,80 Ihre Töchterschule blieb
eingestellt.

Wer aber sollte die entstandene Lücke ausfüllen?
Niemand war dazu berufener als die Ursulinen.

Tatsächlich findet man im Ratsbuche von Luzern
unterm Donnerstag nach St. Nikiaus 1623 folgende Stelle:

„uff bit der Schwöster Urslen haben MghhS1 begondt schuol
zehalten, aber keine andere lehrkinder anstellen dann döchterlin,
darzu Iren der wägisthurn selbigen bhusung begondt sin usw.,
wann der Trummeter, dem er ghörig, nit drin husen wird usw."82

Und unterm Montag vor St. Thommen 1624 lesen wir
weiter:

„Item die Schwöster Ursel soll meer nit als 20 kinder unnd allein
meitlin und keine knaben haben, hiemit auch alle Winckel und
nebenschulen abgeschafft unnd die Schulmeister daby geschirmbt
werden." 83

Es stellt sich aber sofort die Frage, ob unter jener
Schwester Ursel eine regelrechte Ursuline zu verstehen
sei oder aber nur irgend eine Ordensfrau, welche Ursula
hieß.

Bis heute kann diese Frage nicht eindeutig entschieden

werden. Doch handelte es sich um irgend eine Ordens-
80 Klosterchronik St. Anna, Luzern,
81 meine gnädigen Herren.
82 St. A, L, Rats-P. 59, p. 109 b.
Balthasar liest fälschlich: „Auf Bitt der Schwösteren Ursulinen

dazu ihnen der.. ." (B, B, L, in M 66, fol, p. 142.)
83 St. A. L. Rats-P. 59, p. 297 a.



59

frau, die Ursula hieß, dann dürfte es wahrscheinlich eine
fremde gewesen sein. Dies geht aus der Geschichte der
Frauenklöster von Stadt und Kanton Luzern hervor.

Die Frauenklöster Neuenkirch und Ebersecken waren
bereits mit Rathausen verschmolzen, welches 1594 zur
Klausur überging. Eschenbach unterwarf sich 1588 der
Klausur, Das Kloster St, Anna im Bruch besitzt noch
heute sämtliche Profeßbücher aus jener Zeit, Wir fanden
dort eine einzige, die in Frage käme, nämlich die Schwester
Maria Ursula Wey von Luzern, geb, 1609, Profeß
1624 und gest. 1656, Völlig ausgeschlossen scheint es aber
zu sein, daß ein vierzehnjähriges Töchterchen, zudem noch
eine Novizin, allein und außerhalb des Klosters, Schule
gehalten hätte zu einer Zeit, da das Kloster im Begriffe
stand, zur längst angestrengten Klausur überzutreten.86
Somit müßte es sich um eine Ordensfrau aus einem nicht
luzernischen Kloster handeln. Gegen die Aufnahme einer
fremden Nicht-Ursuline sprechen aber mehrere Umstände:
einmal hätte dies eine Unfreundlichkeit gegenüber den
Bruchschwestern bedeutet, deren Gesuch um Weiterführung

der Schule von Obrigkeit und Nuntius abgewiesen
wurde. Ferner stünde sie im Widerspruch zu den
Absichten des Nuntius und der Jesuiten, die offenkundig für
die Ursulinen als Lehrschwestern eintraten und wenig
Zuneigung für andere Orden zeigten,8T Eine fremde Schwester

hätte aber ohne die wärmste Empfehlung der hohen
Geistlichkeit kaum Einlaß in unsere Stadt gefunden;
kostete es selbst m i t dieser noch viel Mühe, wie wir
hören werden, neue Ordensleute nach Luzern zu bringen.

Handelt es sich also um eine wirkliche Ursuline? In
Analogie mit zahlreichen anderen Gründungen der damaligen

Zeit scheint dies nicht ausgeschlossen zu sein, wie-

80 Erfolgt 1625.
87 Vergi, auch mit der Predigt des hl, Canisius.



60

wohl jeder eindeutige Beweis noch fehlt. Doch glauben
wir weniger an eine kongregierte Schwester aus einem
fremden Ursulinenkloster, als vielmehr an eine fromme,
angesehene Laienperson aus Luzern, die nach dem damals
üblichen Muster in Italien und Frankreich88 privatim,
ohne klösterliches Kleid, daheimwohnend, das Amt einer
Lehrschwester übernahm und sich mit Recht Ursuline
nennen durfte.

Falls den aufgeführten Ratsbuchstellen auch die
Bedeutung einer wirklichen Ursuline zukommt, so bliebe noch
stets eine chronologische Frage zur Prüfung offen. Die
Bruchschwestern verlieren nämlich ihre Schule 1611, während

die Schwester Ursel erstmals 1623 auftritt. Diese
Lücke erscheint uns zu groß. Nun läßt aber die Gesamtlinie

der geschichtlichen Entwicklung unserer Töchterschule

vermuten, daß diese Schwester-Ursel-Schule schon

vor 1623 geschaffen wurde. Der vom Schulmeister Wolfgang

Pfleger 1618 verfaßte Entwurf zur Verbesserung des
Schulwesens der Stadt89 verlangte, daß das „bishar gar
unordentlich Wäsen der nüw entstandenen Wyber- und
Nebenschulen" abgeschafft und „die alte Schulordnung
widerum uf die Füeß gebracht" werden solle. Im Jahre
1611 fanden aber sowohl bei den Knaben-90 als bei den
Töchterschulen91 größere Veränderungen statt. Wir haben
darum Grund zu glauben, daß die alte Schulordnung, von
der Wolfgang Pfleger spricht, im Jahre 1611 aufgehoben
wurde. Des weitern dürfte unter den „nüw entstandenen
Wyberschulen" die Schwester-Ursel-Schule92 und unter
den „Nebenschulen" die Privatschulen 9S verstanden wer-

88 Vergi, auch die Rede von P. Canisius und die ursprüngliche
Absicht von Anna Barbara Schillinger laut Luzerner Chronik-Bericht,

89 Siehe Stadt-A, L„ Schulwesen,
90 Siehe Stadt-A. L., Schulwesen.
91 Klosterchronik St. Anna, Luzern.
92 Vergi, mit Seite 68.
93 Vergi, mit Seite 68.



61

den. Demnach wäre es nicht unangebracht, das
Auftreten der ersten Ursuline zu Luzern zwischen 1611 und
1618, besser noch in das Jahr 1611 zu setzen.

Wie all dem aber auch sei, nichts destoweniger bildet
die Einsetzung dieser Lehrschwester wohl eine weitere,
wichtige Stufe in der luzernischen Ursulinenbewegung;
denn sowohl die französische Ursulinengeschichte94 wie
auch die Berichte der beiden Freiburg und anderorts 95

zeigen, daß die Ursulinen - Niederlassungen öfters
dadurch versucht wurden, daß nach guter Vorbereitung in
einem engen Kreise einige Schwestern unter einem mehr
oder weniger echten Vorwande sich „privatim" an den

neuen Ort begaben, Schutz und Obdach in einem befreundeten

Hause erhielten und, gestützt auf eine provisorische
Erlaubnis, mit dem Unterricht begannen. Ihr offensichtlicher

Erfolg bei Kind und Elternhaus zerstreute oft rasch
gewisse Vorurteile, und mit gleichzeitiger Hilfe höherer
Empfehlungen durften sie es dann wagen, mit einem
regelrechten Aufnahmegesuch der Gesellschaft vor die Obrigkeit

zu treten. 9ß Dieses Vorgehen wurde in Freiburg i. Br,
zwar energisch abgewiesen, führte aber später, genau wie
in der Saanestadt, doch zum gewünschten Ziele.

Mehrere Andeutungen drängen nun zur Vermutung,
daß man versuchte, mit der genannten Schwester Ursel
auch Luzern auf diesem Wege zu erobern.

Auf alle Fälle wäre aber das gefährliche Experiment
in Brüche gegangen. Wir hören nichts mehr von dieser
Schwester-Ursel-Schule. Vielleicht fiel sie in den Jahren
1626 oder 1627 dahin, wo man aus dem Ratsprotokoll eine
stärkere Opposition gegen die geistlichen Gesellschaften,
namentlich gegen die Jesuiten, verspürt und auch „eine

94 Leider sind die italienischen und schweizerischen Forschungen
auf diesem Gebiet noch zurück.

86 Vergi, mit dem Kapitel „Ausbreitung und Gründungsversuche

außerhalb Luzern",
96 Es sei wiederum an die Pläne der Anna Barbara Schillinger,

ja selbst an die Predigt des hl, Canisius erinnert.



62

ziemliche Unordnung in den dütschen Schulen yngerissen"
hatte, 97 Tatsächlich beauftragte der Rat in diesen Jahren
den Säckelmeister und Stadtschreiber, „eine Revision [!]
darin [zu] tun, wie sy gutfinden werden". 98 Mit dem
Eingehen der Schwester-Ursel-Schule wäre aber die
vorgehabte Verpflanzung der Ursulinen nach Luzern für
unbestimmte Zeit begraben worden. Zwar mochten bis 1654

wohl noch mehrere Anstrengungen zu einer Ursulinen-
Niederlassung unternommen worden sein. Anlaß zu priva-
timen Aussprachen boten sicher die katholischen
Tagsatzungen, wo sich z. B. die beiden Freunde und
mächtigsten Förderer der Ursulinen Statthalter Ludwig Meyer
von Luzern und Bürgermeister Simon Petermann Meyer
von Freiburg oftmals trafen. 99 Doch blieb die endgültige
Gründung erst dem Jahre 1659 vorbehalten.

Nach all dem Erwähnten und mit Einschluß unserer
Hypothese wäre nun der Ring geschlossen und unsere
Vermutung, daß auch die luzernische Ursulinengründung keine
Ausnahme bildet, sondern das für damals übliche Gepräge
der allgemeinen Ursulinenbewegung aufweist, bestätigt.

*

Wenn unsere Hypothese über die Einführung der
Ursulinen in Luzern zu Beginn des 17. Jahrhunderts zu
Recht besteht — und wir glauben hiezu ernstliche Gründe
vorgebracht zu haben —, so bleibt schlußendlich die Frage
offen, weshalb dieser erste Versuch gescheitert ist, oder,
wenn unsere Annahme nicht zutreffend ist, die Frage, ob
in Luzern, trotz der starken religiösen Reformbewegung,
doch gewisse ungünstige Verhältnisse eine solche Ein-

97 St. A. L„ Rats-P., p. 316 a.
98 Ebenda.
99 1634 waren die Freiburger Delegierten beauftragt, an der

katholischen Tagsatzung vom 29. und 30. Mai 1634 mit dem Nuntius
über die Ursulinen von Freiburg zu sprechen. (St. A. Freiburg i, Ue.,
Instruktionenbuch No. 18,) Darf man nicht annehmen, daß sie sich
über die nämliche Angelegenheit auch mit ihren Freunden in Luzern
besprachen?



63

führung verzögern konnten. Diese Frage ist nicht leicht
und eindeutig zu beantworten. Doch sei versucht, unsere
Beobachtungen nach der Durchsicht des Materials in den

beiden Freiburg und in Luzern zusammenzuordnen und

zu vergleichen.
Vorausgehend ist allgemein festzustellen, daß in den

zwei Schwesterstädten ein heftiger Widerstand gegen die
Ursulinen zu verzeichnen ist. Trotz der scheinbaren
Ruhe der Ratsprotokolle macht Luzern keine Ausnahme,
Im Gegenteil, Einen genügenden Beweis für den großen
Kampf legt uns bereits die Geschichte des hiesigen
Hauses ab. Schwer hielt auch die Gründung von 1659.

Das bezeugt uns ein Brief der Superiorin von Freiburg,
die am 11. März 1662 an den Statthalter Ludwig Meyer
schrieb: Sie hätte von den Schwestern vernommen: „es
sei schwer hergegangen und hätte viel Mühen gekostet,
das kleine Schiffle der Heiligen Ursula zu erretten, und

wo es nit mit einem solchen gewaltigen und wohlerfahrenen
Patron versehen gewesen, hätte ohne Zweifel das arme
Schiffle untergehen müssen". 10° Ferner lesen wir in

Kapitel I, § 11 der Konstitution (C) : und das Institut ist
„dann auch letztlich, wiewohl nicht ohne große und
vielfältige Beschwärnis", eingeführt worden. 101

Ehe wir den einzelnen Ursachen nachspüren, müssen
wir den Leser an die allgemeine Lage Luzerns erinnern
und ihn aufmerksam machen, daß unsere Stadt damals im
Treffpunkt scharfer Gegensätze lag. Einerseits
waren es die politischen, nämlich die kaiserlich-französischen

Machtinteressen und anderseits die
konfessionellen, nämlich die katholisch-reformierten Gegensätze,

die sich gegenüberstanden. Was von Rom kam,
wurde von Bern und Zürich und ihren Mitläufern
bekämpft, und was vom Reich ausging, stieß auf den Widerstand

des französischen Interessenkreises. Eine tiefgrün-
lm K. B. L„ am Rhyn-A. IV B 5.
101 Bi.-A. Solothurn.



64

dige Analyse der Auswirkungen dieser Sonderstellung
Luzerns nach den verschiedenen Richtungen des öffentlichen

Lebens hat uns Anton Philipp Segesser in seiner
vorzüglichen Rechtsgeschichte hinterlassen.

Da es bei den Ursulinen stets um Konfession und
Schule ging — bilden sie doch eine ausgesprochene
konfessionelle Schule —, so machen sich bei ihnen wie bei
den Jesuiten diese Gegensätze in besonders starkem Maße
fühlbar; denn bei allen politischen und kulturellen
Bewegungen steht die Schule immer imMittelpunkt des Kampfes.

Bemerkenswert ist, daß sich diese Spannungen am
auffälligsten gerade im geistlichen Stande zeigen.
Die Klosterleute, der niedere Klerus bis hinauf zum
Leutpriester, sahen in den Jesuiten nicht nur eine unbequeme
Störung ihres gemütlichen Berufslebens, sondern empfanden

sie nicht zu Unrecht auch als eine Art „Fremdkörper"
im heimatlichen Organismus. 102 Was aber an den Jesuiten
geschieht, trifft auch für die Ursulinen oder „Jesuitinnen",
wie sie schon genannt wurden, 103 zu und dies umso mehr,
da die Jesuiten nicht selten sich abschätzig über die andern
Frauenorden äußerten und allzu laut das Lob auf die
Ursulinen ertönen ließen. 104 Es darf uns daher nicht wundern,

wenn die Ursulinen bis in die Mitte des 17.

Jahrhunderts auf Widerstände von geistlicher Seite her
gestoßen sind. 105

102 Vergi. Grüter: „Das Kollegium zu Luzern 1574—1596".
103 Siehe in Koch: Jesuitenlexikon.
104 Stadt-A. Freiburg i. Br. Rats-P. 10. Mai 1666.
106 Boshaft vorgeworfen wurde ihnen namentlich, daß sie vom

Papst nicht approbiert wären, daß sie, weil keiner Klausur
unterworfen, nicht als eigentliche »Religiösen, sondern nur als Beginen
zu betrachten seien, welche der Papst Urban VIII. abgeschafft habe,
daß sie sich „in das Weltliche einzumischen, vornehmlich aber unter
Eheleuten Unruhe und Zwietracht zu kausieren pflegen etc." (Stadt-A.
Freiburg i, Br. Rats-P, 16. Juni 1653.)

Verleumderische Aussagen über die Ursulinen von Freiburg i. Ue,
wurden z. B, auch zum Bischof von Konstanz getragen. Der Nuntius,
P. Georg Gobat, S. J,, Bürgermeister Simon Petermann Meyer von



Bild 4

€t

£ t
¦?- •

.-

«
» -

;

f^ iftW5 ft»ftft4 ftv<<U»
Ä#€; -

wm

,n

V
s.

:»«
¦

w** ;

«5 .-v,.;,;.

DAS KLOSTER MARIA-HILF
Nach Schumacher 1792

Vierte Siedelung der Ursulinen





65

Aufgefallen ist uns ferner ein besonders starker Widerstand

in in- und ausländischen größern katholischen
Ortschaften mit aristokratischer Verfassung. Haben wir da

nicht Grund zu vermuten, daß es im innersten Wesen des

absolutistisch-aristokratischen Strebens
jener Zeit lag, sich der Bildung der breiten Volksmassen
gegenüber eher ablehnend zu verhalten, sofern sie nicht
zum Schutze des gefährdeten Glaubens unumgänglich nötig
war?

Dieser ständischen Verneinung kam fördernd der
Widerstand entgegen, der sich aus der natürlichen
Tradition des ungelehrten Volkes erklärt und der sich
bis auf den heutigen Tag nirgends so heftig äußert, als in
Fragen der Erziehung. Manchem Hausvater war es
unverständlich, daß plötzlich nicht nur seine Buben, sondern
auch noch seine Mädchen gelehrter sein sollten, als er
selber war. Ihm genügte, wie schon einmal erwähnt wurde,
„daß sie eine Suppe kochen und einen Faden spinnen
konnten".

Endlich sahen sich die damaligen Behörden bedrängt
durch eine Reihe von Fragen, die, nicht weniger wichtig,
ebenfalls der Lösung harrten. So erforderten auch in
Luzern die Jurisdiktion, die Bischofsfrage, die
Seminarangelegenheit, die Reform der bestehenden Gotteshäuser
und der Geistlichkeit ein bedeutendes Maß obrigkeitlicher
Arbeit.

Zu diesen mehr geistig oder gefühlsmäßig bedingten
Widerständen gesellte sich jene Gruppe, welche ebenso
offen als entschlossen aus materiellen Interessen die
Aufnahme der Ursulinen verwehren wollte. Das waren der
Säckelmeister, die Zünfte und die Schulmeister.

Der Säckelmeister befürchtete, daß durch die
Aufnahme eines neuen Ordens der Staatskasse auch neue
Leistungen erstünden. Die Staatskasse aber war um die

Freiburg und Bischof Knab sorgten — nicht ohne Mühen — für
Berichtigung. (K. B. L. am Rhyn-A. IV B 12.)

Geschichtsfreund Bd. LXXXXI. 5



66

Mitte des 17. Jahrhunderts durch Aufstände, Krieg und
zahlreiche große Bauten stark in Mitleidenschaft gezogen.
So beanspruchten das neue Bruchkloster 1600—1624, die
Hofkirche 1633, die Chorherrenbauten 1650, das neue Spital
1654, die neue Jesuitenkirche, die Kirche im Herrgottswald,

der Klosterbau in Schüpfheim, die St. Antoniuskapelle

bei den Franziskanern 1656 usf. viele öffentliche
Geldmittel.

Die Zünfte erhoben besonders in Freiburg i. Br.
geschlossene Opposition gegen die Schwestern.loe Aber
auch in Luzern fehlte es nicht an Stimmen aus diesen
Kreisen. Sie hielten den Klostergeistlichen ganz allgemein
vor, daß sie dem Stadtsäckel nichts gäben, aber viel von
ihm zehrten. Auch hatte sie das wenig erbauliche
Beispiel der alten Klöster mißtrauisch gegenüber den neuen
gemacht. Durch die Aufnahme der Jesuiten und Kapuziner
hielten sie die Gefahr der Reformation für überwunden und
glaubten, durch allerlei Hausmittel genug zur Förderung
des Töchterschulwesens beigetragen zu haben. Mehr
wünschten sie nicht. Einige bangten ebenfalls wegen
unerlaubter Konkurrenz. Andere hielten sich um die
schönsten Bauplätze betrogen. Heftigen Neid erregten
bei vielen die zahlreichen Vergabungen und Verschenkun-
gen von liegenden Gütern an die Klöster. Dieser Stimmung
mußte der Rat schon früh und zu wiederholten Malen
Rechnung tragen und stets festere Einschränkung des
Gütererwerbs in geistliche Hände verfügen.

Ein ganz entschiedener Widerstand kam endlich von
Seiten der Schulmeister, die in der Stadt wenigstens

106 „Ihrer neun Zunftmeister bringen vor, daß sie auf ihren Zünften
am Mittwochen Bot gehalten und alle nacheinander befragt, ob sie
für ratsam erachten und haben wollen, daß man die Ursulinerin herein
in die Stadt nehmen solle — es seye aber nit ein einziger Mann
gewesen, der ja darzu gesagt, und haben alle einhellig begehrt, man
soils draußen lassen, und wäre gut, so nit so viel Befreyte [von den
Steuern] herin wären." (Stadt-A. Fr, i. Br. Rats-P. 91 vom 12. August
1667).



67

noch lange nicht so ungebildet und einflußlos waren, wie
ihnen oft oberflächlich nachgesagt wird.107 Als Nahbeteiligte
erhielten sie frühzeitig Nachricht vom kommenden Wind
und witterten nicht ohne Grund einen unliebsamen
Abstrich an ihrem dünnen Gehalt; denn durch das Schulgeldsystem

waren sie „pro Kopf" bezahlt. Die starke Opposition

der Schulmeister an andern Orten108 bewog uns, auch
in Luzern ihr näher nachzugehen. Und siehe, genau mit
dem Aufkommen der privaten Töchterschulen setzte sie
entschieden ein.

Schon der angesehene Schulmeister Kaspar von
L i n t h e n verlangte 1584 in einem Schreiben an den Rat,
„daß andere unnotwendige Schulen abgeschaffen [werden
sollen] zu besserem Ufenthalt [= Auskommen] des beläch-
neten [= belehnten, angestellten] bestimmten Lehr- oder
Schulmeisters" und wünschte eine bessere Ordnung im
Knaben- und Mädchenschulwesen. 109

Im nämlichen Sinn sprach sich auch P. Jakobus
Krus, Rektor des hiesigen Kollegiums, in seinem
Entwurf zu einer „Schulordnung in der Stadt" Luzern im
Jahre 1590 aus. 110 Ferner beklagt sich der gebildete
Schulmeister Wolfgang Pfleger 1618 in seiner
Eingabe an den Rat über den „nit geringen Nachteil der
ordinari Schulen" wegen des bisher „yngerissen unordentlich

Wäsen der nüw entstandnen Wyber- und
Nebenschulen", verlangt deren Abschaffung und die Aufrichtung
der alten Schulordnung. X11

Im Jahre 1624 lesen wir im Ratsprotokoll pag. 297 a;
Der Schulmeister Adam Müller, der „sin besten Fliß
und Ernst mit der lieben Jugend anwendet, beklagt sich

107 Mehrere konnten Latein, studierten am Kollegium, kannten
fremde Länder, schrieben auf der Kanzlei, führten eine flüssige, schöne

Feder, verfaßten gesetzgeberische Entwürfe zu Schulordnungen usw.
108 Vergi, mit Amann: Schwester Euphemia Dorer... Freiburg

i. Br. 1904, p. 32.
199 Stadt-A. L., „Schulwesen", Näheres über Linthen siehe bei

P. X. Weber p. 66.
no und m Stadt-A. L. Schulwesen.



68

vielfältig und lut über die nüw angesechnen Ordnung, wyl
ihnen an der Zahl siner Lehrknaben abgange". Zwar läßt
der Rat die neue Schulordnung (von 1611?) bestehen, mit
andern Worten: die Schwester-Ursel-Schule darf bleiben.
Dafür verspricht er dem Schulmeister eine größere Zulage,
setzt die Schülerinnenzahl der „Schwöster Ursel" auf 20
und verfügt die Abschaffung aller „Winkel- und
Nebenschulen". 112 Daraus geht hervor, daß der Rat die
Schwester-Ursel-Schule nicht zu den sog. „Winkel- und
Nebenschulen" zählte, sondern daß wir hierunter die vielen
Privatschulen zu verstehen haben.

Noch einmal war die Schule der Schwester Ursel
gerettet. Doch die Opposition gegen die geistlichen
Gesellschaften wuchs weiter an und mochte die jüngste und
schwächste aller Schöpfungen in den folgenden Jahren zu
Fall gebracht haben. 113

Damit glauben wir, am Schluß unserer Gründungsgeschichte

angelangt zu sein. Zusammenfassend sei
festgestellt, daß auch die luzernische Ursulinengründung mit
ihrer Vorgeschichte inhaltlich und zeitlich nur ein
Teilstück jener großen allgemeinen Ursulinenbewegung zur
Zeit der Gegenreformation darstellt. Der tiefere Grund
zu ihr liegt in den katholischen Reformbestrebungen. Der
Anstoß hiezu ging von den leitenden Organen der Kirche
aus. Vorgängig der eigentlichen Klostergründung, die in
die Jahre 1654—1659 fällt, macht sich auch in Luzern, wie
anderswo in der Schweiz, in Italien und Frankreich, eine
starke Bewegung im Töchterschulwesen geltend, die wir
schlechthin mit Ursulinenbewegung bezeichnen können,
Sie steht im engen Zusammenhang mit der ungewöhnlich
raschen Ausbreitung der primitiven Ursulinen in
Oberitalien. Lange bevor die kongregierten Schwestern über

112 St. A. L,, Rats-P., p. 297 a.
113 Der Kampf der Schulmeister — die Ursulinen mitinbegriffen —

gegen neue Schulen dauerte noch durch das ganze 18. Jahrhundert an.



69

Burgund, Pruntrut und Freiburg i. Ue. in Luzern eintrafen,
schlug diese Bewegung ihre Wellen direkt über den Gotthard

nach dem Vorort der katholischen Stände. Ihr Anfang
reicht in das Jahr 1563 zurück. Sie äußerte sich, wie in
Italien und Frankreich, so auch hier, vorerst in der
persönlichen Initiative vornehmer und frommer Jungfrauen
oder Witwen zur Bildung von Töchterschulen. Wissen
wir auch nichts Näheres über die Organisation und
Beschaffenheit dieser Schulen, so dürfen doch mehrere dieser
Lehrerinnen in Bezug auf ihre Absicht, Tätigkeit und
Anstellungsbedingungen in gewissem Sinn als Ursulinen
erster Stufe betrachtet werden. Ferner bewirkte diese

Ursulinenbewegung im Jahre 1584 die obrigkeitliche Trennung

der beiden Geschlechter und veranlaßte 1588 die
wohl nur versuchsweise und notgedrungene Uebertragung
der Töchterschule auf die Schwestern von St. Anna im
Bruch. Die obrigkeitlich bewilligte Laientöchterschule
blieb aber nebenher bestehen. Im Jahre 1611 gab man die
Töchterschule bei den Bruchschwestern auf. Sie hatte als
konstitutionsfremd weder die Schwestern noch die
Behörden befriedigt. Wahrscheinlich übertrug man sie hierauf
einer Ursuline in der ursprünglich primitiven Form, d. h.
einer frommen, von der hohen Geistlichkeit empfohlenen
Frauenperson, welche ohne obrigkeitliche, noch elterliche
Belohnung, ohne klösterliches Gewand und Gelübde,
zuhause und später im Weggisturm Schule hielt. Vermutlich
mochte beabsichtigt sein, damit einen ersten Grund zu
einer spätem Ursulinen-Niederlassung zu schaffen. Er
scheiterte aber, und es mußte eine günstigere Zeit
abgewartet werden. Diese fiel in das Jahr, wo der von Volk
und Behörden hochangesehene und beliebte Luzerner
Propst Jost Knab zum Bischof von Lausanne ernannt
wurde. Seine ausgezeichneten Beziehungen zu den
einflußreichsten Persönlichkeiten Luzerns erlaubten ihm, die
Gunst der Zeit voll auszunützen und den schon längst
erstrebten Plänen endlich zum Durchbruch zu verhelfen.



70

Durch das erneute Vordringen des demokratischen
Gedankens infolge der Bauernerhebungen und durch die
erneute Verschärfung der Reformationsgefahr infolge der
Villmergerkriege erhielt Knabs Werk die nötige
Dringlichkeit und sachliche Begründung.

Hingegen ist kaum anzunehmen, daß Jost Knab sich
erstmals 1654 für die Ursulinen interessierte, bezeugte doch
[laut Ratsprotokoll von 1659, p. 112 b] Kaspar Kaufmann
vor dem Rat, „was gestalten ihr fürstl, Gnaden von
Lausanne sei. allezit [!] in dem Herzen gelegen und
Nachtrachtens gehabt, wie er könnte den löbl. Orden St, Ursula
von Freiburg allhero einbringen". Er hatte sie sicher schon
während seiner Studien in Mailand 1609—15 kennen
gelernt. Das späte Zustandekommen der Gründung ist keineswegs

ein Beweis, daß die Kirche nicht nach Mitteln und
Wegen gesucht hätte, die Ursulinen schon frühzeitig auch
in Luzern festzusetzen, sondern vielmehr ein Beleg für das
Maß der Zeit und der Umstände, das nötig war, diese
Pläne dauernd zu verwirklichen.

TäjSto

i/..



NIEDERLASSUNG UND AUSBREITUNG
IN LUZERN

Ankunft und Empfang.

Wie wir hörten, sind die sechs Freiburger-Schwestern
am 20, Christmonat 1659 „in der großen Winterzeit und
Kälte" kurz vor Mittag in Luzern angekommen.

Sie wurden sehr gut aufgenommen, sowohl von den

geistlichen wie von den weltlichen Herren und Damen.
„Mgr, le Nonce Apostolique les reçut avec une
démonstration de joie et témoignage de bienveillance
extraordinaire, avec protestation de les protéger tant pour le
spirituel que pour le temporel et de les aider en tout ce
qu'elles auraient à faire".1 Als Geschenk überreichten ihm
die Schwestern zwei Bilder in feiner Stroharbeit. 2

Schon während sich Chorherr Kaufmann bei den
Ratsherren um die Aufnahme bemühte, hielten die Frauen Anna
Maria v. Sonnenberg, Susanna am Rhyn und Anna Meyer
Umschau nach einer Wohnung für die Ursulinen. „Gar
kommentlich war der Anschlag auf ein Teil der Behausung

des wohledlen Junkers Jost Melcher zur Lilien, so
dazumal leer war, nit weit zur Messe und auch nit weit
von der Kirche der Herren P. P. Soc. Jesu." Gegen 49 gl.2*
Hauszins, die zu % von den genannten Frauen bestritten

1 Kl.-A, Fr, i. Ue. Annales.
2 Die gegenseitige Beschenkung spielt im gesellschaftlichen

Verkehr des 17. und 18, Jahrhunderts eine große Rolle, Tun wir ihrer
auch keine Erwähnung mehr, so begleitete sie doch fast jeden wichtigen

offiziellen Besuch.
2* 1 Gulden - 1% Franken.



72

wurden, ließ auf demütiges Anhalten zur Gilgen seine
Bedenken „wegen der Ungelegenheit der Schule" fahren
und sagte zu. Bis diese Wohnung eingerichtet war,
genossen die Schwestern in einem eigenen Stüblein und
zwei Kämmerlein die Gastfreundschaft des Chorherrn
Kaspar Kaufmann. Bei ihm wurde über die

offizielle Aufnahme

durch die Räte verhandelt. Zu diesem Zweck fand am
21, Dezember 1659 „eine freundschaftliche Konferenz"
zwischen den beiden Herren von Freiburg im Uecht-
land, den Ratsdeputierten von Luzern und den Ursulinen

statt, „um die Artikel der Aufnehmung zu richten
und abzumachen". Gegenwärtig waren die Herren Ludwig

Meyer, Alexander Pfyffer, Joseph am Rhyn,
Kommissar Pfyffer und Chorherr Kaufmann, Das Empfehlungsschreiben

von Freiburg wurde unsern Ratsherren
vorgelegt. Die „Hauptfrag ging dahin, womit man sich
ernähren wollte, weil man keine Stiftung begehrt und
versprochen, niemand überlästig zu sein". Die Ursulinen
erklärten, „daß sie es nit machen, was man bei andern
Geistlichen erfahren, welche versprochen, die Töchtern
zu lehren, hernach nach etlicher Zeit sich einsperren
lassen und die Schul beiseits gesetzt". 3 „Allein begehrte
man den väterlichen Schutz und Schirm, gleich wie andere
geistliche Häuser ihn genießen." Und „weil nun von Seite
der Ursulinen über diese Meinung die ausdrückliche
Bestätigung erfolgt, daß, soviel ihre leibliche Nahrung und
zeitlichen Aufenthalt betreffe, sie weder uns der Obrigkeit,

noch unser gemeinen Bürgerschaft, keine Beschwärd,
noch Ungelegenheit machen", so wurde ihnen, „mit der
nochmaligen Erklärung, welche unterm 29. November von
Rät und Hundert [!] abgefaßt worden", der verlangte
bürgerliche Schutz und Schirm mit dem Aktum vom

3 Wahrscheinlich eine Anspielung auf die Visitandinnen von
Freiburg i. Ue.



73

22. Dezember 16594 von Schultheiß und Rat „gutwillig
erteilt".5 Hievon erhielten auch die Abgeordneten von
Freiburg ein Exemplar.

Diese Urkunde ist in mehrfacher Hinsicht sehr
interessant. Schulgeschichtlich kommt ihr insofern Bedeutung
zu, als der damalige Staat sich offiziell der Bürgerschaft
gegenüber verpflichtet fühlte, für die Mädchen -
Schulbildung noch keine Ausgaben zu machen.

Eifrig wurde indessen an der Herrichtung der
zukünftigen Wohnung gearbeitet. Von den schon erwähnten
drei edlen Frauen, welche die Chronik als „die Mütter
unseres Hauses" bezeichnet, wie von andern Familien
erhielten die Ursulinen reichlich Möbel, Kleider, Wäschezeug,

Küchengerät und Nahrungsmittel geschenkt und
geliehen.

Am 9. Januar 1660 konnte die Wohnung bei Jost
Melchiorzur Gilgen6

am Kapellplatz

bezogen7 und die Schule am 12. des gleichen Monats eröffnet

werden. „Sie hatten bald über hundert Töchterlein
von allerhand Standspersonen, so daß man eine
Nebenkammer auch für eine Schule brauchen mußte," „Nach
dem Mittagessen waren an Sonn- und Feiertagen die
Schulzimmer mit Bürgerinnen und Mägden gefüllt, um sich

4 wörtlich in Chronik I, 19,
5 Die bischöfliche Bestätigung der Aufnahme in Luzern erfolgte

erst 1672, „Wir habens aber viel begehrt und nach langem erlangt."
Chronik I, 62.

6 des Hans Jost, geb. 1621, gest. 1680, im Jahre 1640 des
Großen Rats, 1643 Landvogt zu Kriens, 1647 zu Malters, 1653 des
Kleinen Rats, 1658 Sentiherr; Erbauer der St, Ottilia-Kapelle bei
Buttisholz. Wird 1675 von den Ursulinen „in die Zahl der Wohltäter

aufgenommen",
7 Mehrere Autoren führen als erste Wohnung diejenige im

Weggis an.
Näheres über das zur Gilgen'sche Haus siehe im „Luzerner

Tagblatt", Feuilleton vom 20.—28. Februar 1921,



74

von den Schwestern unterrichten zu lassen, was zum
geistigen Nutz ihres Geschlechts und zur Erbauung der
ganzen Stadt viel beitrug." Hingegen ist kaum
anzunehmen, daß schon hier das Pensionat für interne Töchter
bestand.

Auf die Fürbitte des Herrn Kaufmann wurde als erste
Novizin am 1. Mai 1660 in der Kapellkirche unsere
vielgenannte Anna Barbara Schillinger eingekleidet, denn

„unsere Schwestern in Luzern waren mit Arbeit
überladen wegen ihrer geringen Zahl und der großen Menge
der Schülerinnen". Um seine Hochschätzung zu bezeugen,
leitete der Nuntius persönlich diese Feierlichkeit. Alle
vornehmen Herren und Damen der Stadt wohnten ihr bei.
„P. Sebastian de Grammont S. J. hielt eine prächtige
Lobpredigt auf unser Institut und machte es dem Volke näher
bekannt, was uns zu besonderem Nutz und Trost
gereichte." Bauherr Alphons v. Sonnenberg war ihr
weltlicher, Kaspar Kaufmann ihr geistlicher Vater, „Frl.
Schultheiß v, Fleckenstein" ihre weltliche und Elisabeth
Meyer von Freiburg ihre geistliche Mutter.

„Auf Antrieb seiner letzten Frau Gemahlin Dorothea
von Sonnenberg und seines eigenen Sohnes Lorenz ver-
testamentierte der wohledle Herr Statthalter Lorenz
Meyer, Herr zu Baldegg,8 den Ursulinen eins von

8 des Bernhard und der Anna am Rhyn, geb. 10. August 1594;

gest. 17. September 1660; erhielt 1612 den Freiplatz an der
Hochschule zu Paris; 1616 des Innern Rats; 1621 Gardehauptmann im
Dienste Ludwigs XIII.; 1633 Zeughausmeister; 1635—37 und 41—47

Landvogt zu Rothenburg; 47—49 Landvogt zu Willisau und 1656 zu
Rüssegg; 1647 Statthalter; 1654 Mitglied des Sondergerichts wegen
Bauernaufstand; 1655 Gesandter an den Papst; 5 mal an der
Tagsatzung; erhielt unterm 18. April 1633 von Kaiser Ferdinand II. eine
Adelsbestätigung nebst Wappenvermehrung [Baldegg]; erste Gemahlin
Anna Pfyffer v. Altishofen, zweite Gemahlin: Dorothea v. Sonnenberg;

Wohltäter der Jesuiten; vermachte dem Kapuzinerkloster in
Schüpfheim 1137 gl.; den Ursulinen 1659 den Betrag von 1550 gl.;
den Barfüßern 400 gl.; der Hofkirche den Andreas-Altar. (F.-A.
Mayr v. Baldegg.)



75

seinen zwei Häusern, samt Kraut-, Blumen- und Baumgarten

im Weggis9

gelegen. Am 16. September 1660 ist Statthalter Meyer „von
diesem Leben in das andere verwichen". Den Schwestern
stand freie Wahl zwischen dem Gut oder einer
entsprechenden Abfindungssumme offen. Nach achttägigem
Bedacht entschieden sie sich für die Liegenschaft. Der
Jesuitenpater G ü b e 1 i benedizierte das neue, geräumige
Heim, und am 27. November 1660 wurde es bezogen. 9*

Die Jesuiten und Kommissar Pfyffer vermittelten dem
jungen Konvent die bischöfliche Lizenz, für sich und die
Schulkinder an einem geeigneten Ort die Messe lesen zu
lassen. Am Pfingstfest 1661 zelebrierte Kaspar Kaufmann
im Beisein des Statthalters Ludwig Meyer die erste heilige
Messe, und von da ab schickte der letztere auf eigene
Kosten alltäglich einen Priester hin.10 Frau Katharina
Pfyffer verehrte zudem noch eine Reliquie des heiligen
Silverius, die sie samt einer einpfündigen Sterbekerze
mit vollkommenem Ablaß durch ihren Sohn von Papst
Alexander VII. erhalten hatte.

9 Weggis s= „im Weg us" äußere Weggisgasse, heute Herten-
steinstraße.

Nochmals bestätigt vom Rat am 23, Februar 1662. St, A, L.
Rats-P. p, 382 b. Es irrt sich Ostertag, wenn er in „Konferenzblätter"
1852, p. 126, die Schenkung dem Lorenz Weyl zuschreibt, sowie
Joseph Zemp, wenn er auf p. 37 das „Schwesternhaus bei der
Peterskapelle" als ihre Wohnstätte bezeichnet.

Diese Liegenschaft (wo heute das Hotel Schweizerhof steht mit
Haus Nr. 11 an der Hertensteinstraße) gehörte 1559 den Erben des

Schultheiß Tammann, wurde 1581 von Hauptmann Bernhard Meyer,
Bauherr, erworben, blieb bis 1844 in der nämlichen Familie und kam
hierauf in den Besitz der Segesser und Hauser. Hölzerne Kassettendecke

des Gartensaales ist im Landesmuseum, Stiege wahrscheinlich
von Bernhard Meyer. (F.-A. Mayr von Baldegg.)

9* Ostertag setzt den Umzug auf 1662, siehe „Konferenzblätter"
1852, p, 126.

10 St. A. L, Chronik I, 28.



76

Stieg am Kapellplatz die Schülerzahl schon im ersten
Monat auf über hundert, so ist mit Sicherheit anzunehmen,
daß sie im Weggis mindestens das Doppelte erreichte. Hier
werden die Ursulinen auch ihr Pensionat für reichere
Töchter aus Stadt und Land eröffnet haben. Näheres
darüber wird im Kapitel „Schulleben" berichtet.

Die Lage ihres neuen Heims muß aber keineswegs
günstig gewesen sein. Sämtliche Schwestern erkrankten
und benötigten selbst fremde Leute zur Pflege. Die tüchtige

Oberin M. Margareta Gaßmann und die Schwester
M. Philipponat mußten nach Freiburg zurückgerufen werden.

Als neue Superiorin folgte vom Mutterhaus die
Schwester Johanna Regina von Reynach aus dem obern
Elsaß.

Aus diesem Grunde11 und auch wegen der großen
Entfernung von der Jesuitenkirche suchten die Ursulinen ihr
Haus im Weggis zu verkaufen. Die Obrigkeit unterstützte
ihr Begehren. Am 20. Februar 1662 bevollmächtigte der Rat
den Ursulinen-Pfleger und Statthalter Ludwig Meyer, den
Pannerherrn Segesser und Bauherrn Alphons v. Sonnenberg,

das alte Schwesternhaus im Graben wegen „der
jungen Töchterlin bessere Kommlichkeit" für die Schwestern

zu erwerben und das Nötige dafür vorzukehren,
jedoch ohne Kosten und Entgelt des Rats.12 Hieraufnahm
Statthalter Ludwig Meyer den Schwestern für 1500 gl.
das Haus im Weggis ab und kaufte in ihrem Namen um
1000 gl. von der Obrigkeit das alte Schwesternhaus

am Graben.

Ehe die Ursulinen kamen, war eine Knabenschule dort
untergebracht. Das Klösterlein lag an der Rößligasse,
während die Kapelle, welche die Ursulinen von der Obrigkeit

geschenkt erhielten, am Graben stand und mit ihm

11 Balthasar erwähnt noch andere, die aber kaum in Betracht
fallen dürften,

12 St. A. L. Rats-P, p, 381 b.



77

durch einen gedeckten Laubengang verbunden war,13 Nach
der Benediktion durch P, Heinrich Meyer, Rektor des

Jesuitenkollegiums, wurde am 27. März 1662 in das neue
Heim umgezogen. Statthalter Ludw. Meyer, „unser großer
Guttäter und Vater", verehrte den Ursulinen nicht nur „ein
wundertätiges Maria-Bild, in ziemlicher Größe, welches

von den unkatholischen Zürcheren in dem Städtlein Rey-
nau schmächlich ist traktiert worden, mit dem Schwert
gestochen und geschnitten worden, wie an dem Bild zu
sehen waren die Stich und die Schnitt",14 sondern er
stiftete ihnen im Jahre 1663 noch eine ewige Messe, die

alltäglich morgens um 7 Uhr gelesen werden mußte. Das

13 Im Einverständnis mit dem Nuntius und dem Franziskaner-
Provinzial nahm 1597 der Rat den Reformplan für die Beginen an,

(Rats-P. 354 b.) Zu diesem Zweck ließ er ihnen mit Hilfe „guter
Biederleut" 1597 (1598?) das Schwesternhaus samt Kirchlein am
Roßmarkt bauen. (Chronik des Klosters St. Anna.) Bauführung unter
Schultheiß Jost Pfyffer (F.-A. Mar v. Baldegg); 1598 Umzug der
Schwestern „unter den Bäumen" (— Sternenplatz) ins neue Heim.
6. Nov. 1598 Aufrichtung der Kapelle, Am 21. Nov. 1599 vom Nuntius

Joh, Della Torre, zu Ehren Gottes und der Heiligen Johannes des

Täufers, Johannes des Evangelisten, Franziskus, Klara, Bonaventura,
Ludwig und der Königin Elisabeth von Ungarn geweiht. 1619 Ueber-
siedelung der St, Anna-Schwestern ins neue Bruchkloster.
Abtretung von Haus und Kapelle gegen 2000 gl. an den Rat, 1662

erhielten es die Ursulinen um 1000 gl. 1677 verkauften die Ursulinen
das Klösterlein (ohne die Kapelle) dem Beisassen und Chirurgen
Kaspar Lorenz Imhof. Blieb von da ab in privaten Händen, 16%
durch Frau Maria Margareta Pfyffer, geb, Göldlin, um 3000 gl.
erworben. (F.-A. Mayr v. Baldegg.) Kam von ihr durch Erbschaft
auf Sohn und Enkel Johann Kaspar Ludwig Thüring Pfyffer, welcher
es 1732 niederriß und „ganz neu herrlich aufbauen ließ". Steht noch
heute. Haus Nr, 14 an der Rößligasse. Am 3. Febr. 1731 hatte die
Obrigkeit der Frau Maria Rosa Gilli, Witwe des Alfons Anton
Pfyffer v. Heidegg, die Kapelle völlig übergeben. (Staats-P. I 457.)
Heute ist das Brockenhaus dort untergebracht. — Noch liegen die
sechs ersten Ursulinen dort begraben. — Näheres siehe in Geschichtsfreund

Bd. 44, p. 46; überdies bei Liebenau, „Alt Luzern", p. 186.

Siehe Bild Nr. 1.
14 Chronik I, 32. Dieses Bild wurde durch den Nuntius nach

Rom geschickt, Chronik I, 36.



78

nötige Kapital dazu, nämlich 4 000 gl., sowie das Kollaturrecht,

vermachte er den Jesuiten, welche das Geld zu
verwalten und das Testament getreu zu vollziehen hatten.
Damit war die Kaplanei geschaffen, die bis zur
heutigen Stunde besteht. 15

Bei Meister Nikiaus Geißeler17 hatte
Stalthalter Ludwig Meyer18 einen „gar schönen, überaus
köstlichen Altar" für die Ursulinen in Auftrag gegeben. 19 Er
kostete ihn 800 gl. Ferner ließ er ein Tabernakel
erstellen, schenkte ihnen einen Kelch, ein Ciborium und
300 gl. für ein ewiges Licht.20

Inzwischen starb Meyer; doch wurde der Altar am
7. Februar 1665 im Beisein der Meister Wilhelm Teuf-

J5 Durch den P. Rektor Ignatius Pfetten wurde 1713 bestimmt,
daß drei Messen für den Fundatoren und eine Messe ad intentionem
der Frau Superiorin zu lesen seien. Die übrigen blieben frei. So

erhielt der Benefiziat jährlich 130 gl,, statt wie bisher nur 102 gl,
(St. A. L. in A 1, F 9, Fasz. 37.) Das Kollegium behielt 30 gl., der
Rest von 40 gl. war für Kirche und Sigrist bestimmt.

1736 kam zwischen dem P. Rektor und dem Kaplan Hautt
folgendes Uebereinkommen zustande:

Der Kaplan liest zwei Messen für den Stifter, eine für die
verstorbenen Schwestern nach Meinung der Superiorin am Montag,
und vier Messen sind frei, bezieht 150 gl, jährliche Besoldung aus
dem Stiftungsfonds solange er lebt. Chronik II, 535.

Im Jahre 1798 betrugen die Einnahmen der Kaplanei 498 gl.,
nämlich 20O gl. vom Kapital, 298 gl. von den Messestiftungen. —
(St. A. L. in A 2, F 4 b, Fasz. 1.)

Die Jesuiten ernannten und besoldeten auftragsgemäß den Ur-
sulinenkaplan bis zum 20, März 1793, wo der Rat Kapital und Kollatur

den Ursulinen übertrug. (St. A. L, Staats-P. Nr. 6, fol. 261.)
17 K. B. L. am Rhyn-A. III, 33. Gütige Mitteilung des Herrn

Dr. H. Dommann.
18 Näheres über ihn siehe bei H. Dommann in „Geschichtsfreund"

Bd. 88.

19 Er durfte nicht nach der neuen Mariahilf-Kirche gebracht
werden und blieb im Graben. (Chronik I, 130.)

20 Chronik I, 35.



79

fei von Sursee21 und alt W e g m a n n in Luzern von
seinen Kindern Wilhelm,22 Nikiaus und Dorothea
aufgerichtet. 2S Der Münzmeister Jost Hartmann
vergabte dem schmucken, gotischen Kirchlein eine hübsche
Monstranz.24 1723 wurde sie umgegossen, und viele Leute
verehrten dazu Gold, Silber, Perlen, Edelsteine und Geld.

Ueberhaupt war die Grabenzeit eine glückliche

Zeit. Barocker Glorienschein strahlte über dem

ganzen jungen Konvent. Mit großem Pomp wurde die Jungfrau

Anna Maria Schumacher als Novizin aufgenommen. Der
spanische Graf und kgl. Ambassador Casati war ihr
geistlicher Vater und „der vornehmste Adel dieser Stadt war
auch zugegen und huldigte dem Gotteshaus", Nach innen
und nach außen genossen die Ursulinen großes Ansehen.
Mit hohen geistlichen Würdenträgern des In- und
Auslandes standen sie in schriftlichem Verkehr. In der Schule
hatten sie vorzüglichen Erfolg. „Man verspürt eine merkliche

Veränderung in Besserung der Jugend, und mittelst
guter Auferziehung der Jugend, auch den Nutzen in den
Frauen", erklärte bei seinem hohen Ansehen der neue
Nuntius Federico Baldeschi 1666, Sein Nachfolger, Nuntius

Cibò, war ihnen wie sein Vorgänger nicht weniger
gewogen. Er bezeugte dies durch öftere Besuche, durch
Zelebrierung des Hochamtes und persönliche Leitung der
Einkleidungs-Zeremonien. 1679 reiste er nach Rom und
bot ihnen bereitwillig seine dortigen Dienste an.

21 Geißeler oder Teuffei dürfte auch am 24. August 1662 den Altar,
am 19. Februar 1663 den Reliquienschrein für den heiligen Fortu-
natus im Wert von 12 louis blancs und am 7, September 1663 das
Tabernakel im Betrage von 200 L allein für Schnitzerei und
Vergoldung, in die Ursulinenkirche nach Freiburg i. Ue, geliefert haben.
Am 29. Oktober 1736 wurde der Altar abgebrochen. Er kam nach
Plaffeien, wo er später verbrannte. (Kl.-A. Fr, i, Ue. und Bericht
des Pfarramtes.)

22 Propst zu Beromünster. Näheres siehe bei H. Dommann in
„Jahresbericht der Kant, höhern Lehranstalten" 1933/34 und 1934/35.

23 K. B. L. am Rhyn-A. IV B 12 und I, 187.
2i Chronik II, 80.



80

Es waren nur wenige Schwestern; doch begann ihr
Tagewerk schon um vier Uhr morgens. Sie arbeiteten viel
und starben früh hin. Von den ersten zwölf Schwestern
erreichten nur zwei das 50. Altersjahr; sieben hingegen
wurden nicht einmal dreißig. Kein Sommerhaus gönnte
ihnen Erholung und kein Garten kurze Erfrischung. Die
Räume waren äußerst eng und dunkel. Die Zahl der
Schülerinnen, besonders der armen, wuchs übermäßig an.
Die Zahl der Lehrfrauen aber war gering. Doch unter Führung

der jungen, klugen, energischen und tatenlustigen
Superiorin M. Margareta Gaßmann, die inzwischen wieder
nach Luzern zurückgekehrt war, wie auch unter dem Einfluß

der hohen geistlichen Protektion, gedieh das Haus zu
jugendfrischer Kraft und Blüte empor.

Mit Hilfe des Propstes Wilhelm Meyer von
Beromünster und des bischöflichen Kommissars Dr. Jakob
Schwendimann machte es sich 1668 vom Mutterhaus in
Freiburg i. Ue. frei.2B Allerlei große Pläne wurden
für das In- und Ausland entworfen. Den großen Plänen
entsprachen auch die

Bauabsichten in Luzern.

In der Tat war unsern Ursulinen das alte Schwesternhaus

zu eng und unbequem geworden. Von der nächsten
Umgebung sah man in ihre Gemächer. Stete Unruhe
herrschte wegen der umliegenden Wirtshäuser. Die
kleinen, dumpfen Schulstuben vermochten die große Zahl
der Schülerinnen kaum aufzunehmen. Darum beabsichtigten

die Schwestern, den Grabenkomplex ihrem
Kloster anzugliedern. In dieser Absicht erwarben sie
am 27. März 1664 das Haus des Alexander
Pfyffer für 2950 gl., welche Summe er selbst dafür
bezahlt hatte. 26 Bei diesem Kaufe machten sich besonders
Kommissar Wilhelm Pfyffer und Eustach v. Sonnenberg,

25 Chronik II, 95.
26 Chronik I, 37.



Bild 5

-. i. .s. .;¦ ¦¦¦;

Si.-,. ,-.:¦¦ ¦ i^

*1f'

""
i '

r

:

GNADENBILD „MARIA-HILF"
Gestiftet von Statthalter Ludwig Meyer 1662





81

„unsere gut wohl gewogenen Herren", verdient. Damit
nicht „gezogen" 27 werden konnte, gab Pfyffer sein Haus
„vergabsweis". Jedoch war ausgemacht, diese Summe
seinen beiden Töchtern nach dem Tod Alexanders und
seiner Gemahlin zurückzuerstatten. Doch siehe! Schon
drei Wochen nach dem Handel „ist der wohledle gestrenge
Junker Franz Nikiaus Meyer in unser Haus gekommen
und hat uns angezeigt, wie daß ihm sein Bruder, Ihr
Hochwürdigen Gnaden Propst zu Münster, überschickt
2950 gl. für das gekaufte Haus zu bezahlen". Als wichtigste

Bedingung forderte er die Einführung des S t. J o s e f-

Kults, was die Ursulinen gerne versprachen und auch

getreu erfüllten. Ferner beschlossen die Schwestern i. J.

1669, das Haus und die Matten des Herrn Schultheißen
von Fleckenstein sei., „welche an ihr Haus anstoßen", 28

zu kaufen. Doch gelang es nicht. Auch konnten sie das
schon erwähnte Pfyffer'sehe Haus nicht beziehen, weil es
die Witwe Pfyffer noch bewohnte. Da sahen sie sich
anderswo um und beschlossen, „in des Gürbers Matten
bey der Schiffhütten29 gegen den Freyenhof
hinüber" zu bauen.

Am 26. Oktober 1671 richteten sie ein diesbezügliches
Gesuch an den Rat. 30 Dieser, keineswegs gesinnt, die
Schwestern am Bau zu verhindern, konnte aber die
Genehmigung zu ihrem Projekte nicht erteilen „wegen vielen
Bedenken, einige Paß oder Tor in die Stadt von der
Schiffhütten nachher machen und öffnen zu lassen, sitenmal
solches vorgebene Ort auch für sie unkommlich und
untauglich sein würde. 31

27 Recht eines Stadtbürgers, liegende Güter, die in geistliche
Hände verkauft wurden, zum nämlichen Preis an sich zu bringen.

28 Chronik I, 56.
29 In der Gegend des heutigen Stadttheaters.
30 Chronik I, 59,
31 St. A. L, Rats-P. 26 Nov. 1671.

Geschichtsfreund Bd. LXXXXI. 6



82

Nun wirft der Konvent seinen Blick nach jenen
sonnigen, schönen Matten und Gärten droben an der
Ringmauer und faßt den neuen

Klosterbau auf Musegg

als zukünftiges Programm ins Auge,
Im Frühjahr 1672 erwarben die Ursulinen um 2 000 gl.

den Kraut- und Baumgarten des Großrats Melchior
Müller, Pastetenbäck,32 „samt Behusung" und Sommer-
Hüslin, innert der Stadtringmuren an der Musegg gelegen".
Dieser Kauf verursachte im Rate einen Ausbruch, zu dem
offenbar seit längerem die Bauten der Jesuiten Anlaß
gegeben haben mochten.

Die Beilegung dieses Streitfalles beanspruchte beinahe
vier Jahre Zeit und die starke Vermittlung von Nuntius

und hoher Geistlichkeit. Wohl mehr aus Angst um
den Verlust der schönen Aussicht35 als mit Recht behauptete

der Unterschreiber Jost Pfyffer am 30. März 1672

vor dem Rat, daß er bei diesem Kaufe vom Zugrecht
Gebrauch machen dürfe, denn die Ursulinen seien nur als

Beisassen und nicht als Bürger zu betrachten; es wäre
nämlich die Aufnahme-Urkunde am 22. Dezember 1659

nur vom Täglichen Rat ausgefertigt worden. Zur
Aufnahme der Bürger aber brauche es die Bestätigung des
Großen Rates. Dieser erkannte rasch die kniffige Absicht
Jost Pfyffers,3fi getraute aber der Opposition nicht zu
widerstehen und gab dem Unterschreiber recht.3T Er
fügte zwar hinzu, „wann aber sie [die Ursulinen] um diese
Gnad würden bittlich anhalten wollen, werden Meine
Gnädigen Herren Rät und Hundert alsdann gegen ihnen

32 Hypot. Ka. L. Kauf-P. II, 197, Die Chronik gibt als
Besitzerin Anna Maria Pfyffer an, I 61,

35 Pfyffer bewohnte das heutige Cysathaus.
36 Vergi, die Ratserkanntnis vom 24. Juli 1674.
37 St. A. L. Rats-P. 1672, p. 256 a.



83

nach Gutbefinden in Gnaden zu erklären wüssen". Und
damit das Zugrecht auch bei Anerkennung der Bürgerrechte

noch Geltung haben könne, wurde erkannt, daß die
Klöster keine eigene Gewalt haben sollen, liegende Güter
zu kaufen. Geschieht dies aber mit Notwendigkeit, so soll
darum keinem Bürger an seinem Zugrecht etwas benommen

sein. 38 Jost Pfyffer durfte nun rechtsgültig „ziehen"
und brachte das genannte Gut an sich. Doch auf
„vielfältiges Anhalten und Nachwerben und an ihn gelangte
vornehme Rekommendationen" hin gab der Unterschreiber
grollend nach und willigte in den Rückkauf ein, der am
29. Dezember 1673 zum Preise von 2100 gl, zustande kam,39
Damit war der feste Fuß auf Musegg gefaßt, das
Rechtsgeschäft hingegen blieb unerledigt. Doch hatte man
Zeit gefunden, inzwischen den Boden zu ebnen.

Notgedrungen durch die Enge des Raumes im Graben,
wagten es die Schwestern oder vielmehr der Nuntius und
die Jesuiten, am 6. Juli 1674, „um diese Gnad Meine
Gnädigen Herren bittlich anzuhalten". Rät und Hundert
erkannten nach Abhörung der Pergamenturkunde vom
22. Dezember 1659, daß zwar schon damals der Rat der
Meinung war, die Ursulinen wie die andern Gotteshäuser
als Bürger zu betrachten. Es bleibe nur noch näher
zu bestimmen übrig, „wie das bürgerliche Recht und
Nutzbarkeit zu ihnen zu verstehen seie, und worauf sie möchten
bestätigt werden". Ueber diese Punkte unterhandelte im
Auftrag von Rät und Hundert ein Ehrenausschuß 40 den

ganzen Tag.

38 St, A. L. Rats-P. p. 256.
39 Chronik I, 72. Gefertigt wurde vor dem Stadtgericht am

22. Februar 1674. Angegangen ist der Kauf am 27. Februar 1674,

Hypot. Ka. L,, Kauf-P. II, fol. 197. Der Vertrag ist sehr ausführlich
und enthält eine Menge von Bestimmungen.

41 Schultheiß von Sonnenberg, Schultheiß am Rhyn, Statthalter
Cloos, Stadtvenner Moor, Landvogt Karl Christian von Fleckenstein,
Bauherr Bircher des Innern Rats.



84

Die Bedingungen, welche am 9, August vor dem Rat
verhört und am 16. von drei Ratsdeputierten den Schwestern

übermittelt wurden, fielen für das Kloster sehr hart
aus. In einigen Punkten standen sie sogar im offenen
Widerspruche zu seinen Ordensregeln. Die Schwestern
baten um Milderung. Hierauf fand am 17. Oktober 1674

eine Aussprache zwischen dem Ehrenausschuß und den
Schwestern statt. Zwei Tage später verfügte der Tägliche
Rat neuerdings, daß kein Frauen- oder Männerkloster
liegende Güter mehr an sich bringen dürfe, und so es durch
Erbschaft, Stiftung usw. geschehe, habe eine Kommission
den Wert zu bestimmen und jeder Bürger das Recht, sie

zum gesetzten Preis an sich zu ziehen, 41 Anschließend
wurden die Bedingungen nochmals durchbesprochen und
an Rät und Hundert weiter geleitet. Diese lasen am
29. Oktober 1674 die aufgesetzten Punkte vom 17. und
19. Oktober, sowie den Brief von 1659 nochmals ab.
Dann wurde Punkt für Punkt vorgenommen, beraten und
„dasjenige, was unter dieser Zeit [seit 1672] wohlbedächtig
überlegt und vorgeschlagen worden, welcher Gestalten
zur Vermeidung aller Streitigkeiten, die inskünftig möchten
zu besorgen stehen", beschlossen:

I. Der bürgerliche Schutz und Schirm und sie zu halten
als unsere Bürger sei erkennt,42 mit Genuß des Auftriebs auf
die Stadt-Allmend für zwei Kühe. *2*

II. Sie dürfen auch ein Stück Land außerhalb der Stadt
zur Winterung mit zwei Kühen erwerben. Jedoch hat jeder
Bürger das Zugrecht wegen Kaufs in toter Hand.

III. Sie dürfen innert der Stadt so viel Land erwerben,
als wir für Kloster, Kirche und Schule genugsam erkennen. Im
übrigen gilt das Verbot des Gütererwerbs für Klöster. Auch
da haben die Bürger das Zugrecht, doch hofft der Rat, daß
keiner davon Gebrauch mache und so dieses geistliche Werk
verhindere.

41 St. A. L. in A 1, F 9, Fasz. 37, 29. Okt. 1674.
42 Im Konzept: „läßt man bleiben".
4ä* Dieses Recht wurde von den Schwestern 1688 mit

Erlaubnis des Rates gegen einen Zins weiter verliehen.



85

IV. Wir wollen hierbei auch heiter ausbedingt haben, daß

wir unter diesem bürgerlichen Titel keine Schuldigkeit weder
zum Fundament noch andern Gebäuden beizusteuern haben.43

V. Eine freie Beisteuer [= Sammlung] zu ziehen, solle
ihnen gewährt werden.

VI. Ehe sie bauen, sind die hiezu notwendigen Mittel
vorzuweisen.

VII. Die Zahl der Schwestern wird auf 24 gesetzt und darf
ohne Erlaubnis nicht überschritten werden. Die Zahl der 24
soll allein mit inheimischen Töchtern bezogen werden. Doch
soll nit gar abgeschlagen werden, eine Fremde zu nehmen,
wofern uns solches zu wissen und solche ein ansehnlicheres Gut
als unsere zu bringen hat. "

VIII. Alle Jahre, acht Tag vor oder nach St. Ursula-Fest,
sollen sie vor dem Säckelmeister, Baumeister, Gotteshauspfleger

und Stadtschreiber eine ordentliche Rechnung über den
Haushalt und die Einnahme aus Aussteuern von einheimischen
und fremden Töchtern, sowie aus Vergabungen ablegen.45

IX. Das Kapital dürfen sie behalten, wiewohl man anfänglich

es hinter den Pfleger legen wollte, sollen aber jährlich dem

Pfleger darüber spezifizierte Rechnung und Abschrift zustellen.
Auch eine Abschrift der Gülten soll der Pfleger erhalten, um
sich jederzeit über die Originale vergewissern zu können.46

43 Laut Stadtrecht hatte die Obrigkeit jedem Bürger das
Fundament zu bezahlen. Doch war sie den Ursulinen gegenüber rechtlich
von dieser Verpflichtung enthoben durch das ausdrückliche
Versprechen in der Aufnahme-Urkunde, daß die Ursulinen der Obrigkeit
und Bürgerschaft „ohne Beschwärd sein wollen". Einen freiwilligen

Beitrag dagegen hatte man ihnen bereits im Juli in Aussicht
gestellt.

44 Die früheren Entwürfe sahen 24 mit Einschluß der
Fremden vor. Entscheidend war für den Rat wohl nicht so sehr die
Zahl, ging er doch bis auf 40 und darüber, als vielmehr die Eroberung
seines Einflusses auf die Wahl der Novizen, Wir begreifen daher,
wenn einige Jesuiten die Annahme dieser Bedingungen stets tadelten,

45 Neun Jahre zogen die Ursulinen die Rechnungsablage hinaus.
Diese Verzögerung hatte dann im Juli und August 1682 heftige
Auseinandersetzungen im Rat zur Folge.

46 Das Verzeichnis der Klostergülten wurde aber erst im Jahre
1700 und dasjenige der Kirche erst 1734 abgeliefert. Chronik I, 259,

II, 485, 487,



86

X. Sollte das Kapital so hoch gestiegen sein, daß 24 Schwestern

daraus leben können, so behält sich der Rat die Taxe für
jede Neuaufnahme vor.'47

XI. Die geistlichen Dinge stehen unter dem Ordinarius. 4S

XII. Die Gesellschaft kann ohne Klausur bestehen, 49

XIII. Das Gut darf nicht von einem Kloster in ein anderes

verzogen werden,
XIV. Die Schwestern haben im Gotteshaus, in welchem

sie angenommen wurden, zu verbleiben.
Ehe die Schwestern mit dem Bau beginnen durften,

verlangte der Rat einen Revers über obgenannte Punkte.
Offenbar wurde versucht, noch mehr von unseren Behörden

zu erlangen; denn erst am 23. November 1675 erlegte
man den verlangten Revers, obwohl der ganze Konvent
den Bau schon am 24. Mai 1675 beschlossen hatte. Die Hoffnung

war vergebens. Der Rat blieb fest, und so nahmen die
Ursulinen alle Punkte an, mit Ausnahme des letzten, der
ihre Regeln offen verletzte. Gleichzeitig legten sie ein
Verzeichnis ihrer Mittel vor und eine Bittschrift, daß die
Schule auf Kosten der Obrigkeit erbaut werden möchte.
Stillschweigend fand dieser Revers und damit das heikle
Geschäft am 28. November 1675 vor dem Täglichen Rat
und am 11. Januar 1676 vor der „Mehreren Gewalt" seine
Genehmigung, Doch wegen der Schule „haben Meine
Gnädigen Herren hierin sich nit verstehen können noch
wollen, sondern für das Beste befunden, 1000 gl, für die
Schule und [den] ganzen übrigen Bau zu geben mit dem
heiteren Verstand und Meinung, bei dem [zu] sein und [zu]
verbleiben". Und daß dem so bleibe, „haben Meine
Gnädigen Herren beschlossen, die Supplikationsschrift
nicht anzunehmen und gesetzt, daß diejenigen Herren,

47 Chronik I, 76.
48 Eben herrschte ein Streit wegen der Visitation zu Rathausen

und Eschenbach.
49 Laut Chronik I, 75 und spätem obrigkeitlichen Aeußerungen

hat es den Sinn, daß die Gesellschaft ohne Klausur gemäß ihres
Institutes verbleiben solle.



87

welche um ein mehreres sollizitieren, dasselbige us dem

seinigen erstatten und Meinen Gnädigen Herren 100 gl, zu
Buoß geben sollen". 50

Erst jetzt hätten die Ursulinen an den Beginn ihres
Baues denken dürfen. Aber wohl unterrichtet und
beraten, sicherten sie sich die Verwirklichung ihrer Pläne,
noch ehe sie den Revers dem Rate eingehändigt hatten.
So kauften sie am 7. März 1675 den Garten und die
Behausung der Witwe Dorothea Tschupp51 zu
demselben Preis, wie sie die Liegenschaft von ihrem
Schwager erstanden hatte, nämlich um 2225 gl. und
20 Dukaten Trinkgeld. 52

Am 9, August fragten die Ursulinen um die Bewilligung

zum Bauen und zum Einzug einer freiwilligen
Beisteuer nach. Hierauf fand am 24. August 1675 die
amtliche Prüfung des Bauprojektes und des Kosten-
vorschlags statt. Auf dem Bauplatz erschienen der
Bauherr Bircher, der Säckelmeister Schumacher, der
Sentiherr Jost Melchior zur Gilgen, der Landvogt Johann
Keller, ihr Pfleger Franz Nikiaus Meyer und
Stadtschreiber Pfyffer, ferner eine Abordnung der Schwestern
und allerlei Handwerksleute. Des guten felsigen Grundes
wegen wurde das Fundament nicht in Rechnung gestellt.53
Vorgesehen waren drei Stockwerke. 54

Streng war es den Ursulinen untersagt, mit dem
Bauen vor Erlegung des Reverses zu beginnen. Ein
Ratsausschuß überprüfte zudem den Befund der Baukommission
und fand zur Trauer des Konventes, daß der Neubau nicht

50 St. A. L. Rats-P. fol. 217.
51 Gattin des Melchior Müller sei., Pastetenbäck, Großrat, Base

des Vogtschreibers Jost Ludwig Pfyffer,
52 Chronik I, 77 und Hypot. Ka. L., Kauf-P. II, fol. 214,
53 Vielleicht auch in der Hoffnung, es doch noch von der Obrigkeit

zu erhalten.
54 Errichtet wurden aber vier, worauf der Rat später den

Ursulinen vorwarf, für mehr als 24 Schwestern gebaut zu haben.



88

ohne große Schwächung des Hausvermögens aufgeführt
werden könne und man befürchten müsse, daß der Rat
immer wieder um Geld angegangen würde. 55 Laut
amtlichem Auszug betrug das gesamte Vermögen des Klosters
nur 25 160 gl. 56

Während die Schwestern versprachen, vorläufig nur
einen Teil des Gebäudes zu erstellen und den Rat nie
mehr um Geldspenden angehen zu wollen, wird die hohe
Geistlichkeit sich für die Ursulinen warm ins Mittel gelegt
haben; denn wir beobachten, wie schon früher, daß der
anfänglich heftige und mehrheitliche Widerstand der
Obrigkeit nicht nur gebrochen wurde, sondern daß selbst
der Tägliche wie der Große Rat am 11. Januar 1676 ihr
Werk und die freiwillige Beisteuer „zur Befürderung des
großen Nutzens an der Jugend von Stadt und Land, Fremden

und Heimischen auf das kräftigste rekommendieren".57
Inzwischen hatte in aller Stille „Herr Heinrich

Mayer, Soc. Jesu, ein Laienbruder, aber ein kunstreicher
Baumeister, den Entwurf für das ganze Gebäud' und
für die Kirche ganz künstlich von Holz uns gemacht". Man
hatte ihn für die Leitung der Stuckarbeiten an der Jesuitenkirche

1672 von München nach Luzern berufen und ihm
das Amt eines Architekten und Bauinspektors übertragen.
Auch ist er der Schöpfer des prächtigen Hochaltars in der
genannten Kirche. 5R Im März 1676 erhielt er vom Pater
Provinzial die Erlaubnis, nach Freiburg i. Ue. zu reisen, um
dort den Platz zu besichtigen und die Zeichnung für das

55 22. November 1675 vor dem Rat, 11. Januar 1676 vor Rat
und Hundert.

56 K. B. L. am Rhyn-A. I, 187.
57 St. A. L. in A 1, F 9, Fasz. 37.

Interessant ist der Vergleich mit Freiburg, wo die persönlichen,
schriftlichen und mündlichen Vorstellungen des Nuntius bei der Obrigkeit

nur noch eine Verschärfung des heftigen Widerstandes
verursachten.

58 Siehe Seb. Huwyler: Korrespondenzblatt.



89

neue Ursulinenkloster zu entwerfen.59 Dieser Bruder, sowie
der bauverständige Jost Melchior zur Gilgen60
stunden auch während der ganzen Bauzeit mit Rat und
Tat kräftig bei. Den Rohbau übernahmen die beiden
luzernischen Maurermeister Johannes Halter und Anton
F1 u d e r,61 sowie der Zimmermeister Josef Gaßmann.

Kloster und Kirche sollten den Namen „Maria-
Hilf" erhalten. Schon am 4. November 1675 beschloß
der Konvent, den ganzen Bau unter den besondern Schutz
von Maria und Josef zu stellen und für beide auch eine
Statue über den Pforten errichten zu lassen. Endgültig
wurde dieser Name aber erst im Juli 1677 der zukünftigen
Kirche verliehen. Ein besonderer Grund für diese Namengebung

scheint nicht vorhanden gewesen zu sein. Sehr
wahrscheinlich folgte man auch hierin dem Zug der Zeit;
denn der Marienkult stand im Mittelpunkt der damaligen
religiösen Bewegung,62 und häufig begegnen wir dem
Namen „Mariahilf" für Kirchen, Kapellen und Kollegien.68

Gebaut wurde der ganze Komplex mit kluger
Berechnung in drei „Strichen" [= Etappen],

Am 25, Januar 1676 begann man mit dem ersten
Strich, nämlich mit dem „großen Stock von des Oberzügherrn

zur Gilgens Garten" bis zur Musegg. Das ist der
nord-südlich gelegene Pensionatsflügel mit dem
westlich angehängten Schulflügel.64 Dies geschah in der
Hoffnung, daß die Obrigkeit, trotz der Absage, dennoch

69 Kl.-A. Freiburg i. Ue. Annales.
60 Siehe Anmerkung 6.
81 Letzterer wird zwar beim Kirchenbau nicht mehr erwähnt.
62 Vergi, mit Wilhelm Schnyder.
63 So gewährte auch unser Rat 1661 eine Unterstützung an den

Bau einer „Gnadenreichen Kapelle Maria Hilf im Oberenried im
Rhintal". (St. A, L. Rats-P. pag. 315 b.)

Den gleichen Namen trug ein Frauenkloster bei Altstätten, eine
Waldbruderei im Urserntal, eine Kapelle im Oberwallis, in Raron
und in Gubel in der Landvogtei Uznach. (Leu's Lexikon XII und
Suppl.)

64 Siehe Bild Nr. 4,



90

die Schulhauskosten übernehme und so an Mitteln gespart
werden könne. Die Berechnung erwies sich aber als falsch.
Inzwischen schritten die Bauarbeiten rasch vorwärts.
Schon um Mitte Februar vollzog Propst Dürler im Hof die

Grundsteinlegung und Einsegnung des
Fundamentes. „Zu jedermänniglicher Verwunderung, wie es

möglich gewesen, ein so großes Gebäud' in so kurzer Zeit
aufzuführen und die Handwerksleut so fleißig auszuzahlen",
fand die Aufrichtung schon am 6. Oktober 1676

statt. Die Kosten für den Rohbau beliefen sich auf
12 277 gl. Der Ausbau kostete 6 716 gl. 65

Bis der Klosterflügel fertig gestellt war, diente der

Pensionatsflügel auch als Wohnung für das Kloster.
Er barg im ersten Stockwerk den Speisesaal für den
Konvent, allgemein Refektorium genannt, ferner die Küche,
die Vorratskammer und den Aufenthaltsraum für die
Schwestern. Im übrigen enthielt er noch den Gebetssaal
oder das Oratorium, 66 ferner den Schlafsaal und
Aufenthaltsraum, die Schul- und Arbeitsstuben für die jungen
Internatstöchter, die Bibliothek, das Musikzimmer und
einige Privatkammern für erwachsene Pensionärinnen.
Auch das Kellergeschoß wurde im Innern sehr praktisch
und schön ausgebaut und nach Norden mit gewöhnlichen
Fenstern versehen. Aber nach der Stadtseite hin verlieh
ihm der vorsichtige Architekt nur kleine Kellerfenster, um
so weder den Zorn des Nachbars, noch der Stadtherren
heraufzubeschwören. Es lag des fallenden Terrains wegen
hoch über dem Erdboden und enthielt neben dem Keller
sehr wahrscheinlich mehrere Empfangsräume und den
großen Konventsaal, G7 der möglicherweise auch als

65 Chronik I, 87. Vergi, die beiden Posten mit dem Bauvorschlag.

An Vergabungen liefen rund 30OO gl. ein.
86 Im Herbst 1714 auf die Kosten von Maria Elisabeth

Balthasar, geb. Schumacher, anstelle von fünf Kammern über
dem Refektorium errichtet. Geweiht am Samstag vor dem ersten
Adventsonntag 1714 der unbefleckten Empfängnis B. M. Virginis
durch P. Sebastian Jann S. J. (Chronik II 38, 40, 85.)

87 Näheres siehe in Separatausgabe.



91

Unterrichtssaal für die Sonntagsschule, als Theatersaal
oder Aufenthaltsraum für die Schwestern Verwendung
fand. Mit Ausnahme der Räume im Kellergeschoß trugen
hier alle Zimmer flache Decken, waren hell und geräumig
und gewährten, wie die Klosterkammern, einen wundervollen

Ausblick auf Garten, Stadt und See.
Das schönste und größte Mädchenschulhaus der

Innerschweiz und wohl weit darüber hinaus bedeutete für
damals der süd - westliche Schulflügel des Ursulinen-
gebäudes. Auf drei Stockwerken lagen wie heute noch
je zwei geräumige, flach gedeckte Schulzimmer. Man
richtete sie gegen Norden, im Glauben, daß das ausgeglichene

Nordlicht für den Schulbetrieb zuträglicher sei als
das grelle Sonnenlicht. Der Flächeninhalt eines Zimmers
mißt zirka 44 m2, der Kubikinhalt 178 m3, und die
Fensteröffnungen betragen einen Viertel der Bodenfläche.

Die Benediktion des Neubaues fand am 5.
Februar 1678 durch die P, P. Wolfgang Lieb und Johann
König S, J. statt. Am 19. darauf zogen die Schwestern
in feierlicher Prozession, an der die Behörden, die
Geistlichkeit, die Schulkinder, die Studentenschaft, die
Kongregationen und viel Volk vertreten waren, ins neue
Kloster ein. Damals zählte der Konvent 14 Profeßfrauen,
5 Novizen und eine Laienschwester.

Zur Aufrundung ihrer Güter an der Musegg kaufte der
Pfleger Franz Nikiaus Meyer im Auftrag seiner Schwester,
Dorothea Cloos-Meyer, um 550 gl. und eine Dublone Trinkgeld

den Baumgarten samt Sommerhüslin des Heinrich

Krauer, Flachmaler und Bürger der Stadt. Die
genannte Dorothea Cloos erlegte die Summe bar am 19.

Juni 1677 und verschenkte das Gut den Ursulinen. 68

Am 30. Oktober 1677 wurde das alte
Schwesternhaus mit Höflein und Brunnen samt Durchgang
zum Graben und Laube in das Kirchlein für 1500 gl. dem

88 K. B. L. am Rhyn-A. I, 187, und Hypot. Ka. L. Kauf-P. II,
fol. 238.



92

Chirurgen und Beisassen Kaspar Lorenz im Hof verkauft69
und das Pfyffer'sche Haus um 2950 gl, dem Junker
Fridolin Pur [Burri?], einem Erben des Alexander Pfyffer,
überlassen.

Am 22. Februar 1679 begann man mit dem Bau des

zweiten „Striches", der Kirche, Schon zwei Jahre früher
wurde hiezu der Beschluß vom ganzen Konvent gefaßt;70
denn das Oratorium gewährte den Schwestern keine
richtige Verehrung des heiligsten Sakramentes; sie
besaßen keine Gruft für die Toten, keinen Ort für die Schulmesse

und keinen geeigneten Raum für kirchliche
Festlichkeiten. Zu all dem befürchteten sie den Wegzug des

„kunstreichen und wohlgewogenen Baumeisters Heinrich
Mayer". Wohl fehlte es den Schwestern an Mitteln; doch
die Hoffnung, zum Kirchenbau reichliche Vergabungen zu
erhalten, hatte bei der religiösen Wiedergeburt der
damaligen Zeit nicht enttäuscht. Aus diesem Grunde wurde
auch die Kirche vor dem Klosterflügel in Angriff
genommen. 5000 gl. schoß ihnen zinsfrei der Schultheiß
Josef am Rhyn vor. Seinem Beispiele folgten die Obrigkeit

und viele angesehene Herren und Frauen der Stadt
mit zusammen 8000 gl.71 Als Pfand versetzte das Kloster
fast alle seine Gülten. Doch war die letzte schon 1692
wieder abgelöst.

Nach dem Abbruch des alten Bauernhauses wurde am
2, März 1679 das Gotteshaus im Beisein von Heinrich
Mayer, der Jesuiten Johann König und Franz v. Roll, des
Sentiherrn Jost Melchior zur Gilgen und des Oberstwachtmeisters

von Fleckenstein mit seiner Gemahlin Anna
Lucina von Roll72 abgesteckt und ausgezeichnet. Hierauf
nahm der Nuntius Odoardo Cibò unter großer Beteiligung
der vornehmsten geistlichen und weltlichen Herren am

89 Hypot. Ka. L. Kauf-P. II, fol. 240.
70 Chronik I, 91.
71 Donatoren aufgezählt in Chronik I, 101.
72 Eine Schwester des P. Franz v. Roll S. J.



93

30. März die feierliche Ecksteinlegung vor.73 Zur
nämlichen Zeit entdeckte man bei der nahen Musegg
einen Steinbruch, der für Kirche und Klosterflügel sämtliche

Bausteine lieferte und die Kosten um vieles
verminderte, Wegen des schlechten Wetters mußten die
Arbeiten Ende November unterbrochen werden, ohne daß
die Kirche unter Dach gekommen wäre. Doch frühzeitig
wurden sie wieder aufgenommen, und am 4. März 1680

fand die Aufrichtung statt. Mitte Mai schloß der
letzte Stein das Kirchengewölbe, und am 19. Oktober 1681

benedizierte Propst Dürler die Glocken74 und Altäre.
Das Allerheiligste transferierte man am Josefstag 1682 vom
Oratorium in die Kirche.75 Am 4. Mai 168476 wurde das
schöne Gotteshaus zur großen Freude des Konvents und
der ganzen Stadt „gewichen von Ihro Hochwürdigen
Gnaden Georg Sigismund, Bischof von Heliopolis
und Weihbischof von Konstanz" unter Assistenz des
Internuntius, des Propstes und Leutpriesters der Stadt Luzern.
Vier volle Stunden dauerten die Weihezeremonien.
Der Klerus und die weltlichen Behörden beteiligten sich
in großer Anzahl. Nur die geladenen Herren wurden in
die Stühle zugelassen, und die Galerie war für die
vornehmen Frauen und die Schwestern bestimmt. „Nachher
firmte der Bischof den ganzen Tag, bis es spät war."

Die Baumeister waren die nämlichen wie beim
Klosterbau, Es betrugen die Kosten insgesamt 10 499 gl.,
wovon der Rohbau die Hälfte verschlang. Die Barver-

73 Chronik I, 102.
74 Pate: Rudolf am Rhyn, des Schultheißen Josef jüngster

Sohn. Patin: Maria Elisabeth Genoveva von Fleckenstein, älteste
Tochter des Oberstwachtmeisters Jost. Namen der Glocken: Maria,
Josefa, Rudolfa, Elisabetha, Genoveva; Chronik I, 120.

75 Chronik I, 122.
78 Chronik I, 131; Frauenbruderschaftsarchiv; Stadtarchiv Urs. I.
Liebenau setzt die Einweihung auf den 1. Mai 1687 unter Nuntius

Cibò, Dieser verreiste aber schon am 5, Oktober 1679 nach Rom;
tags zuvor hatte er von den Ursulinen Abschied genommen und seine
Dienste im Vatikan anerboten, Chronik I, 109, und Rats-P. 201 b.



94

gabungen beliefen sich aber nur auf 1440 gl. Die Länge
der ganzen Kirche beträgt mit der Sakristei 32,5 m, ihre
Breite ohne die Querarme 12,5 m und die Höhe bis zum
Gewölbe 15 m. Leider kostete das Bauwerk77 auch
Menschenleben. Zwei Arbeiter mußten tot und ein
Zimmergeselle schwer verletzt von der Stätte getragen
werden.

Die großen Fenster erhielt Maria-Hilf von den
Ständen Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden, Zug und dem
Kommenter von Roll geschenkt. 78

Den Hochaltar stiftete die Stadt Luzern zu Ehren
Mariae Auxiliatricis (Marias der Helferin). Ihr, dem
Erzengel Michael, Johannes dem Täufer und Johannes dem
Evangelisten, Petrus und Paulus und allen übrigen Aposteln

ward er geweiht. Die genannten Heiligen wurden
in Statuen dargestellt, welche reichlich den Hochaltar
schmückten.79 Dieser maß 35 Schuh in die Höhe und
22 Schuh in die Breite und kostete 1600 gl. Die
Holzarbeiten, wie die letztgenannten fünf Plastiken stammten
vom Bildhauermeister Michael Hartmann und
beliefen sich auf 700 gl. Die Malerarbeiten übernahm Meister
Jakob Fleischlin, Bürger der Stadt, für 650 gl.80

Abt Karl Dulliker von St. Urban verehrte das große

Altarbild, gemalt von Kaspar Wolfgang
Muoß81 aus Zug. Es kam am 5. Juni 1680 hier an und
stellt Mariam Auxilium Christianorum (Hilfe der Chri-

77 Kirche und Kloster zusammen. Chronik I 93, 97,

73 Nach der Zerstörung durch die Explosion des Pulverturmes
im Jahre 1701 stellten sie die nämlichen wieder her. Die vier
großen Fenster im Chor hingegen wurden ergänzt durch Prälat und
Konvent von St. Urban, ferner durch den Prälaten von Muri und
Propst Peyer im Hof. Chronik I, 277.

79 St. A. L. in A. I, F 9, Fasz. 37, und Chronik I, 132, 263.
80 St. A. L. in A. 1, F 9, Fasz. 37.
81 Bruder der Begründerin der ersten Töchterschule in Zug,

geb. 1654, war der beste aus der bekannten Malerfamilie Muoß.
Näheres in „Geschichtsfreund" Bd. 34, p. 63.



95

sten) dar. Das Los im Konvent hatte entschieden, ob
der Schleier Mariens auch ihr Kind bedecken solle oder
nicht. 82 Darüber thronte das fein geschnitzte polychro-
mierte Gnadenbild. 8S „Mit großen Kosten hatte der
Schultheiß Eustachy von Sonnenberg das schöne
Tabernakel machen lassen," Ein reicher, goldener
Strahlenkranz umschloß den leuchtenden Namen Jesu,

Vor dem Allerheiligsten brannte der prächtige drei-
armige silberne Leuchter, wahrscheinlich eine Augs-
burgerarbeit, 436 Lot schwer, im Werte von 719 gl., den
Frau Witwe Anna Maria Meyer, die Gemahlin des
Ratsherrn Ludwig Schumacher sei, und Enkelin des

„großen Guttäters und Vaters" Statthalter Ludwig Meyer,
am 24, August 1701 der Kirche vergabte.8t Vorzüglich
hob sich alles vor dem Auge des Beschauers ab, wenn an
hohen Festtagen das ganze Chor in weißem und rotem
Taffet prangte, den der spanische Ambassador Casati
dem neuen Gotteshaus verehrt hatte. 8B

Frau Statthalter Cloos, geb. Feer, ließ mit ihren
drei Töchtern den St. Josephs-Altar,86 samt
Gemälde, 87 in der nördlichen Seitenkapelle gegen die
Musegg errichten, wo später noch ein zweiter Altar
dem göttlichen Herzen Jesu erstellt und geweiht
wurde,88

Der St. U r s u 1 a - A 11 a r89 schmückte die südliche
Seitenkapelle gegen die Stadt hin und war ein Geschenk

82 Chronik I, 110. Das Bild wurde 1815 in den neuen Altar
wieder aufgenommen.

83 Siehe Bild Nr. 5,
84 Chronik I, 271,
85 Chronik I, 157.
86 geweiht den Heiligen Joseph, Karl, Ignatius, Franz Xaver,

Sebastian und Rochus, Chronik I 132.
87 stellt den Tod des hl. Joseph dar. Heute noch dort,
89 Den Heiligen Ursula, Cäcilia, Agnes, Agatha, Katharina,

Lucia, Margareta, Barbara, Apollonia und Martha geweiht. (Chronik I
132.)



96

des Chorherrn Rudolf Dürler von Beromünster.90 In
die gleiche Kapelle ließ 1737 der Stadtleutpriester Josef
Raufft noch einen Altar zu Ehren des hl. Franz
Xaver errichten und benedizierte ihn am 15. Mai. Das
Altarbild stellte den sterbenden Heiligen dar. Zu beiden
Seiten thronten die Statuen des hl. Johannes von Nepomuk
und Philipp Neri.91

Franz Pfyffer von Altishofen richtete
das Heilige Grab neu her, 1673 hatte es sein Vater,
Schultheiß Pfyffer, nebst 400 gl,, der Grabenkirche
verehrt. 92

Im Jahre 1694 vergabte auf Einreden ihres Bruders
P. Adelgott in Disentis die Jungfrau Verena Dürler
der Kirche ein „schönes O e r g e 1 i n". Es hatte kein
Wappen und war klein, ging aber „laut und lieblich". 93

Plazid zur Lauben, Prälat von Muri, bedachte
1705 das Gotteshaus mit einer Kanzel94 und die
Familie zur Gilgen gab 1765 bei dem tüchtigen, aber
streitsüchtigen Meister Jakob Dub das große eiserne
Gitter in Auftrag. 95 Hinter demselben brannte alle
Samstage vor dem „Ablösungsbild" ein Baumöllicht.96

Die Kirche muß sehr schön und beim Volk beliebt
gewesen sein. Abgesehen von der prächtigen Harmonie
aller Farben und der wohltuenden Proportion aller Maße,
war sie das ungestörte Werk eines einzigen, großen
Meisters und die Frucht einer reifen, glücklichen
Kunstepoche, Zahlreich flössen während eines halben Jahr-

90 Das Altarbild, „darstellend die Marter und den Sieg der
hl, Ursula und ihrer Gesellschaft", vergabte Schultheiß Dürler,
Bruder des Chorherrn. Chronik I, 146. Heute noch dort. Wurde
in Zug gemalt

91 Chronik II, 566.
92 Chronik I, 70, 161.
93 Chronik I, 176.
94 Chronik I, 292.
95 St. A, L. Rats-P. 25 b, 94 b und 109 b.
96 Chronik II, 431.



97

hunderts die Vergabungen an Kelchen, Meßgewändern,
Antependien, Bildern, Kerzenstöcken und Schmuckgegenständen

aller Art, Sind auch die kostbarsten Gold- und
Silberparamente verschwunden, so zeugt doch noch der
heutige Schatz in beredter Weise von der einstigen
Pracht.

Da aber das Gotteshaus vom Kloster entfernt lag,
konnten die Schwestern bei schlechtem Wetter nicht
trockenen Fußes zur Messe gehen. Wie wir früher hörten,
befaßte man sich überdies mit allerlei großen Plänen. Hiefür

aber genügte nur ein geräumiges Kloster. So gelang
es unserer weitschauenden und nimmermüden Superiorin
M. Margareta Gaßmann, den Konvent, wenn auch nicht
einhellig, so doch mehrheitlich zum Bau des dritten
„Striches" am 31. Juli 1680 zu bewegen. Das ist der
nördliche Flügel, der die beiden Türme trägt und Kirche
mit Pensionatsflügel verbindet.97 In den Akten wird er
allgemein als Klosterflügel bezeichnet, weil dort
die Zellen der Konventualinnen sich befanden. Bereits
im August 1680 wurde mit den Arbeiten begonnen.
Den Winter über blieben sie bis zum Februar 1681

eingestellt. Am 3. August beging man die Aufrichtung
dieses Baustückes, an der rund fünfzig Handwerksleute
sich beteiligten. Die beiden „Werchhüslein" Türme)
wurden aber erst nach Mitte Oktober zu Ende geführt.
Die Kosten betrugen 5003 gl. Den innern Ausbau
übernahmen im Laufe der nächsten 25 Jahre die meisten
Familien des luzernischen Patriziates,98 indem sie auf eigene
Kosten ihren Töchtern die Klosterkammern erbauten und
einrichteten. Es waren alles sonnige, geräumige Zimmer
von ca. 20 m2 Bodenfläche mit herrlicher Aussicht auf die
Stadt, den See und ins Gebirge. Sie waren versehen mit
großen, im Gang heizbaren Kachelöfen, mit Butzen-

97 Siehe Bild Nr. 4.
98 So die Göldlin von Tiefenau, von Roll, von Fleckenstein,

Krus, Dorer, Pfyffer v. Heydegg, Schnyder u. a. m.

Geschichtsfreund Bd. LXXXXI. 7



98

Scheibenfenstern, Kreuzgewölben und weißgetünchten oder
in Versaillergrau bemalten Wänden.

Im Erdgeschoß brachte man das Backhaus, das Gartenhaus,

die Waschküche, die große und kleine „Leinwand"
[= Lingerie] und andere Räume der Oekonomie unter.

Die Klosterkammern der Schwestern lagen vornehmlich

im ersten und zweiten Stockwerk dieses Flügels,
während das dritte Stockwerk in erster Linie für das

Noviziat bestimmt war.
Die ganze Liegenschaft umfriedete gegen die Stadt

und die Mariahilfstiege hin eine Mauer, gegen Fleckensteins

Matten zu ein gewöhnlicher Zaun, Das Holzhaus
und die Scheune der alten Güter ließ man stehen.

Die Frauenbruderschaft „Mariae Verkündigung"99 ließ
1685 auf ihre Kosten eine lange Stiege vom schwarzen
Tor bis hinauf zur Kirche erstellen. 10° Zu Unterst am
Graben über dem Torbogen malte Meglinger das
schöne Bild Mariae Krönung, während die innere Seite
zwei Luzerner Schilde mit dem Reichswappen zierten. 101

Durch Maria Margareta Pfyffer erhielt das Kloster
1695 einen prächtigen Garten,102 der gleich wie die
heutige Mariahilfgasse ziemlich steil anstieg und so dem

ganzen Bauwerk einen monumentalen Anblick verlieh. Seit
1718 zierte ihn ein Brunnen.103 Der Garten diente nicht
nur zur Erholung der Schwestern und Kosttöchter in der
Freizeit, sondern auch zum Unterricht der Pensionärinnen
in der Gartenbaukunst.

99 Vorsteherin der Bruderschaft war damals Frau Johanna
Barbara Bircher, geb. am Rhyn, „unsere große Guttäterin und
Liebhaberin", Chronik I, 131. Frauenbruderschafts-Archiv.

io» Frauenbruderschafts-Archiv in Luzern.
11,1 F. X. Schwytzer v. Buonas: „Das alte Luzern". Luzern 1921,
192 Chronik I, 182,
103 Bauwasser fand man genügend auf der Musegg. Es wurde

später für das Waschhaus benützt. Jedoch erforderte die
Trinkwasserversorgung eine lange Tünkelleitung durch den Graben bis
zum Gütsch. Diese wurde 1677 erstellt und 1718 und 1728 erneuert.
{Chronik I, 93, 97.)



99

Damit wären wir am Ende der Baugeschichte von
Mariahilfkloster und -Kirche auf Musegg angelangt. So

lückenhaft und schwach — zufolge des äußerst empfindlichen

Verlustes unserer Konferenzbücher — die Beschreibung

auch ausgefallen ist, so vermögen wir uns doch nicht
des Gefühls zu erwehren, daß wir hier vor einer großen
Schöpfung stehen. Die Ursulinen zerstörten kein fremdes
Werk, um Dach und Schutz zu bekommen. Von Grund
aus schufen sie es selber neu. Im Ganzen, wie in den

Einzelheiten, in der Kühnheit der Idee, wie in der Kraft
der Vollendung, in der Sehnsucht um die Erfüllung, wie
im Ringen um die Mittel: überall verspüren wir den Ausfluß

einer mächtigen innern und äußern geistigen
Einheit. Der Priester und der Laie, der Politiker und der
Künstler, der Mann und die Frau, sie alle waren ergriffen
von der nämlichen Flamme der Begeisterung für die

religiöse Wiedergeburt der römisch-katholischen Kirche.
Wohl blieben Kloster und Kirche nicht verschont

von harten Schicksalsschlägen.
So ruinierte am 30. Heumonat 1701, nachmittags gegen

2 Uhr während eines heftigen Gewitters die Explosion
des nahen Pulverturmes, der nach Liebenau
250—400 q Pulver enthielt, „fast alle Türen, Wände,
Fenster, Oefen und Ziegel auf dem Dach, und der Schwester

M. Bernarda Dorer wurde durch die erschröckliche
Gewalt eines versprengten gewichtigen Turmsteins in der
Kirche der heiligen Jesuiter, allwo sie wegen der Beicht
gewest, die Ferse des Fuß abgeschlagen und die Röhren
des Beins verbrochen mit unaussprechlichem Wehtun,
welches über ein Jahr lang gewährt und ihr Lebtag
empfindliche Schmerzen hinterlassen hat". 104

Außergewöhnlich heftige Hagelwetter suchten
mehrmals das Gotteshaus heim. Die schwersten Schläge
dagegen brachte die Helvetik mit allen ihren Wirren
über das Haus. Doch hievon sei später die Rede.

104 Chronik II, 583. — Für die dringendsten Ausbesserungen an
den Gebäulichkeiten gewährte der Rat den Ursulinen ein zinsloses
Darlehen von 1000 gl.



AUSBREITUNG UND GRÜNDUNGSVERSUCHE

AUSSERHALB LUZERN

Nach dem Plane der leitenden Geistlichkeit und der
Schwestern hätte Luzern eine Zentrale für die ganze
schweizerische und deutsche Ursulinen-Bewegung werden

sollen. Doch scheint unsere Stadt zur Verwirklichung
großer Ideen wenig günstig zu sein. — Das dermalige
Vorhaben der Ursulinen scheiterte an der Opposition des
Rates gegen die verhältnismäßig hohe Zahl der
Ausländerinnen. 1 Sein Schreiben vom 26. Juli 1682 sollte
hier einen Riegel vorschieben. Auch befürchtete der Rat
ein zu starkes Anwachsen der Schwestern und bestimmte
darum ihre Zahl erneut auf 24. Damit waren aber die
Ausdehnungsgelüste des Klosters keineswegs erstickt.

Die Biographie von P, Johann Mourath S. J.,2
1 Von 30 Schwestern waren 17 Ausländerinnen, d. h, nicht

von Stadt oder Land Luzern.
2 Näheres über Mourath siehe bei Huwiler, „Professorenverzeichnis".

Es bezeugen aber die Chroniken von Luzern und Freiburg
i. Ue. eindeutig, daß P, Konrad Ludwig Pfeil aus Konstanz
der wirkliche Autor ist. Seine Arbeit war schon 1672 beendet.
(Chronik I, 63.) Aus Dankbarkeit wurde Pfeil 1676 als geistlicher
Bruder des Hauses Luzern aufgenommen. (Chronik I, 85.) Mitte
Oktober 1677 schrieb er einen Abschiedsbrief an die Ursulinen von
Freiburg i, Ue., worin er ihnen mitteilte, daß er demnächst nach
Brasilien an den Fluß Maragnon in die Missionen verreise. (Kl.-A.
Freiburg i. Ue. Corresp. VI 2,) Den Ursulinen zu Luzern schickte
er im Jahre 1680 aus Britannia eine Reliquie des hl, Franz Xaver,
(Chronik I, 117.)



101

betitelt „Leben und Tugenden Annae Xantoniae", wurde
auf Anraten einiger Jesuiten der Königin von
Polen Eleonora Maria Josefina, der Schwester des

Kaisers Leopold IV. von Oesterreich, gewidmet
und ein Prachtsexemplar durch einen besonderen Boten
1681 ihr persönlich nach Innsbruck überbracht. „Es
ist geschehen", sagt die Chronik, „durch dieses Mittel
unser Institut in das Reich zu bringen. 3 Man hat auch

vorgenommen, gewisse Gebet und Bußwerk zu verrichten,
zu glücklichem Fortgang dieses Vorhabens," Das
sechsseitige Vorwort ist namentlich dem Hause Habsburg und
dem Kaiser Leopold im besonderen gewidmet. M.
Margareta Gaßmann stellte mit dem Buch auch ihre Gesellschaft

unter Schutz und Schirm der Königin und ihres
mächtigen Bruders und bot für sein Reich ihre Dienste in
der Mädchenerziehung klug und taktvoll an.

Superiorin und Schwestern verreisten mehrmals

„gen Freiburg i, Br., 4 um zu sehen, wie dort die

EinPfeils Manuskript ergab aber vier Bücher und wäre für den
Druck zu kostspielig gewesen. Daraufhin verfaßte Mourath einen
Auszug, welcher 1680 bei Heinrich Ludwig Muos in Zug endlich dem
Druck übergeben wurde. Der Auftrag umfaßte 500 Stück und war
im Jahre 1681 vollzogen. (Chronik I, 85.)

Der Rektor des Kollegiums und P. Pfeil gedachten ursprünglich,
das Buch dem Kardinal Borromeo zu dedizieren, „weil er den Ursulinen

sehr gut gesinnt sei und offenbar auch die päpstliche Bestätigung

ihrer Gesellschaft erwirken könnte". (5. III. 1672, Kl.-A, Fr, i, Ue,
Annales.) Das Geschäft war nicht einfach. Inzwischen starb der
Kardinal, was eine Umstellung in den ursprünglichen Absichten der
Ursulinen nötig machte.

3 Die Ursulinen - Niederlassung zu Innsbruck kam dann 1691

durch Landshut zustande,
4 So im Jahre 1668 die Superiorin Margareta Gaßmann mit

Franziska Goll und Regina von Reynach „unter dem Vorwand, die
Erbsportion gemelter Schwester Gollin abzuholen. — Die Einführung
des Instituts ist verschoben worden bis auf bessere Gelegenheit,
obwohl im Haus Luzern das Verlangen darzu nit erloschen ist", (Stadt-
A. Fr. i. Br. Allgemeines I.) Ferner die gleiche Oberin 1692 mit
den Schwestern v, Andlau und v. Flachsland (Chronik I, 165.)



102

führung des Instituts vorzunehmen sei". Mit großer
Geduld und Vorsicht wurde über 30 Jahre lang an diesem
Ziele gearbeitet. Kardinal Federico Borromeo,
der frühere päpstliche Legat in Luzern, unterstützte sie

warm,5 desgleichen Federico Baldeschi, der
Nuntius zu Luzern, 6 und Antonius Petrus von
Grammont, der Erzbischof von Besançon, welcher
1667 bezeugte, „daß an allen Orten, wo sie wohnten, mit
dem Exempel eines löblichen Lebens, unsträflichsten Sitten
und allgemeinen Ruef des allerbesten Geruochs bishar
sich verhalten und noch halten",7 wie endlich Johann
K o n r a d, Bischof von Basel. 8 Hier, wie überall, stellten
die Jesuiten die nötigen Verbindungen her und wußten
mit Hilfe der Marianischen Männer- und Frauenkongregationen

geeignete fromme und reiche Töchter nach Luzern
zu schicken. So finden wir hier durch Vermittlung der
Patres Kaspar, Franz Pfyffer und Paul Preis,9
bald Töchter aus den angesehenen Häusern Goll, Pyhrr,
Drückses, Erhard, Sommervogel, Ulrich, von Andlau,
von Reynach u. a. m. 1696 kam das Tochterinstitut endlich
zustande und blieb bis 1710 eine Filiale von Luzern. Das
Kloster lag als erstes Gebäude innerhalb der Festungszone

und litt daher schwer unter dem Artilleriefeuer
der Franzosen, als infolge des Spanischen Erbfolgekrieges
Villars 1713 die österreichische Stadt belagerte. „Bei
der Ankunft in Freiburg i. Br, im Frühjahr 1715", so
berichtete die Luzerner Superiorin M. Franziska von
Roll nach Mariahilf, „war keine Butter im Haus, daß man
hätte ein Nachtessen kochen können, desgleichen war
keine Frucht, kein Mehl und kein Gemüse da, alles war
leer, außer einem Faß Wein. Etliche Schwestern waren

5 Chronik I, 63 ff.
6 Siehe Empfehlungsschreiben vom 7. Dez. 1666 in Chronik I,

48, und in Gen. L. A. in Karlsruhe Nr. 1726.
7 Gen. L. A. Karlsruhe, Nr. 1726.
8 Gen. L. A. Karlsruhe, Nr. 1726,
9 Bruder des Obristmeisters in Freiburg i. Br,



103

sehr übel bekleidet, die Leinwand verrissen, Geld war nit
viel zu finden, die Schulden beliefen sich auf 15 000 gl,
und 3 000 verfallenen Zins. Das Gotteshaus war übel
ruiniert, die Mauren verlöchert, die Böden und Fenster
der Zimmer schier alle verbrochen, das Dach
durchsichtig, daß der völlige Regen eingeschlagen".n

Am 16. Juni 1713 trafen drei Schwestern zu Fuß auf
Mariahilf ein und verblieben hier beinahe zwei Jahre.

Doch weit schlimmer als die erste, war für Kloster
und Stadt die zweite Belagerung Freiburgs durch
Coligny im österreichischen Thronfolge-Krieg 1744, welche
das Kloster „fast völlig zu einem Steinhaufen gemacht"
hatte. In fünf verschiedene Gotteshäuser wurden die
Insassen geschickt. Luzern beherbergte zwei Profeß-
schwestern und vier Novizen. 12

Mit kurzer Unterbrechung zur Zeit des
Kulturkampfes dauerte aber das Kloster bis auf den heutigen
Tag fort.13

P, Xaver am Rhyn S. J„ Sohn des Schultheißen
Joseph, betrieb die Aufnahme der Ursulinen in Baden
(Schweiz), „woher unsere Gesellschaft schon längst viele
und gute Töchter aufgenommen hätte, wann nit uns die
Hand von allhiesiger Obrigkeit gebunden mit vorgeschriebener

gewisser Anzahl der Schwestern, die nunmehr gänzlich

erfüllt" ist, Schultheiß Ulrich Dorer, ein
Verwandter der Familie Hauptmann Franz Joseph Leodegar
Krus-Dorer, des Innern Rats,14 sandte zu diesem Zweck
seine beiden Töchter Anna Elisabeth und Maria Ber-
narda, sowie seine Nichte M. Euphemia Dorer, 35 nach
Luzern und ermahnte 1696 die Ursulinen, das Geschäft zu

» Chronik II, 35, 42, 60.
12 Näheres siehe bei Amann,
13 Näheres siehe bei Amann.
14 Chronik I, 171.
15 Näheres in Separatausgabe, Kapitel „Hervorragende

Persönlichkeiten",



104

betreiben, solange der ihnen wohlgesinnte Schultheiß
Schnorf im Amte wäre. Daraufhin beschloß der hiesige
Konvent, die dortige Gründung ins Werk zu setzen. Doch
fielen die Ratsverhandlungen in Baden ungünstig aus, und
die Schwesetrn erachteten es als besser, vorläufig noch
zuzuwarten, „damit man die Sach nicht ärger mache". 18

Vom Mai bis Juli 1699 verhandelte mit ünserm Haus
Frau Hauptmann v. Neustein in der Pfalz betreff
Einführung der Ursulinen in genanntem Orte. Weitere
Nachrichten aber fehlen hierüber. 17

Die Obrigkeit von Oelenberg im Elsaß fragte Luzern
ebenfalls um Entsendung von Schwestern an. Dort „können
wir bleiben, wann wir wollen", berichtete die vorbildliche
und intelligente Superiorin M. Cäcilia Hirt 1699 von Freiburg

i. Br. nach Luzern. „Es ist dort besser zu leben als
in Thann; ist aber keine Stadt, sondern ein Land wie Brig".
Luzern ließ die Sache liegen;18 denn sein Interesse war
vornehmlich auf die Filialgründungen in Kolmar, Thann,
Konstanz und Schlettstadt gerichtet.

Durch die Schwestern Marianna Hinder, Josefina von
Flachsland und Ignatia von Heintze, wurde Euphemia
Dorer, die luzernische Superiorin in Freiburg i, Br., 1712

mit der Stadt Kolmar bekannt. Im Jahre 1714 erklärt
sie sich in einem Schreiben an den Bischof Johann Franz
von Konstanz bereit, nach Kolmar zu ziehen und dort
mit der Schwester v. Flachsland den Anfang zu machen,

„wenn das Begehren einer löblichen Stadt Colmar zu
ihrem Zweck gelangen sollte, die mit Verlangen begehrt,
die Ursulinen als ihre Inwohner zu sehen, auch nicht
geringer Nutz zu göttlicher Ehr zu erhoffen wäre, weilen
die halbe Stadt der Sekt Lutheri zugetan und die darin
sich wohnhaft befindenden Katholischen niemand bei
Handen, ihre Jugend zu instruieren, daher sie all bereits

18 Chronik I, 194 ff.
17 Chronik I, 232,
18 Chronik I, 229.



105

gesinnt eine Wohnung uns einzuräumen".19 Doch schon

im Juni 1707 hatte P. Schaffhauser S. J. nach Freiburg
i. Ue. berichtet, daß ein gewisser prêteur du roi Ursulinen
von Freiburg wünschte, welche beide Sprachen können

„pour commencer une maison à Colmar, qui est moitié
luthérienne". Eine hohe Mittelsperson müsse eine Bitte
stellen.20 Im Monat Juli des gleichen Jahres schrieb
der Pater Rektor von Kolmar „qui s'emploie avec un zèle

infatigable pour procurer notre établissement dans la
même ville par le moyen d'un certain seigneur Prêteur
du Roi" in der gleichen Angelegenheit nach ünserm
Freiburg.21 Mehr ist aber unsern Quellen über die vorgehabte
Filialgründung in jener Stadt nicht zu entnehmen.

M. Cäcilia Hirt reiste 1699 auftragsgemäß nach Thann,
„um zu sehen, ob unser Institut dort einzubringen wäre".
Sie berichtete zurück, daß „sie dort mit viel Ehr
empfangen, aber jetzund nichts zu hoffen sei". 22

Umsonst bemühte man sich auch um Konstanz,
wiewohl anfänglich der Erfolg gesichert schien. Die
Verhandlungen führte 1699 unser Kommissar Nikiaus
Ulrich Uttenberg mit dem dortigen Weihbischof Konrad

Ferdinand von Geist, mit dem Jesuitenpater
Petro und dem sehr gewogenen Bürgermeister
Guldinast. Da dessen Tochter trotz vieler Anstrengungen
in Luzern nicht aufgenommen werden konnte, wurde sie
nach Freiburg i. Ue, geschickt. Dieses hatte sich übrigens
schon ein halbes Jahrhundert früher im Verein mit Pruntrut

für eine Filialgründung in Konstanz eingesetzt. 1642
sandte es zu diesem Zweck die Schwestern Ursula von
Wangen und Barbara Werner, um dort ein Institut
aufzurichten, „s'il était possible, dont il y avait apparence,
quelques-uns des grands de la Cour d'Innsbruck leur

19 Amann, p. 62 und 68 ff.
29 Kl.-A. Fr. i, Ue. Konferenzbuch II,
21 Ebenda.
22 Chronik I, 229.



106

ayant donné l'espérance". 1644 verreisten die beiden
Schwestern Cristine de Ferette und Anne Nicolas nach
Konstanz. „Aber sie mußten einige Jahre nachher ohne

Erfolg nach Pruntrut zurückkehren, obwohl sie sehr für
das Haus und die Schule gearbeitet hatten und wo Anne
Nicolas sogar starb, wie die Geschichte des Hauses Pruntrut

ausführlicher erwähnt."
Erneut wurden die Gründungsversuche 1703 und am

7. August 1705 aufgenommen. Unter diesem Datum
berichtete Frau Guldinast nach Freiburg i. Ue., daß die
Englischen Fräulein im Begriffe seien, sich in Konstanz
niederzulassen. Hierauf schickten die Ursulinen die
beiden Schwestern Guldinast und Anna Helena von
Staal. Doch ohne Erfolg. Madame von Guldinast riet
1707, ein Empfehlungsschreiben an den Bischof von
Konstanz zu richten. Man hatte aber in Freiburg „das
Gefühl, daß das Geschäft nicht gelinge oder nur zu
Bedingungen, welche man nicht annehmen könne" 23 und ließ
die Angelegenheit ruhen. Welcher Art die Hindernisse
waren, haben wir nicht erfahren können.

Mehr Erfolg winkte unsern Schwestern in Schlettstadt.

Mit Hilfe des einstigen freiburgischen Obristmei-
sters und damaligen Syndikus von Schlettstadt, Chasseur,

ferner mit Hilfe des dortigen Stadtschreibers,
eines gewissen Herrn Jäger, endlich des Syndikus
Meyer von Freiburg i. Br., sowie der Gemahlin des

königlichen Leutnants, Mme. de Bares [?], gelang es,
dort ein Institut wirklich ins Leben zu rufen. 1699
verreisten vier Schwestern nach Schlettstadt. Der französische

König aber wollte wegen mangelnder Fundation die
Erlaubnis zur Niederlassung nicht gewähren. Er verlangte
nämlich ein Kapital von 10 000 Talern. Das war den
Luzernerinnen allzu gewagt, und sie zogen sich nach

23 Kl.-A. Fr. i. Ue. Annales, Konferenzbuch II; ferner Chronik I,
229 ff.



107

einem dreimonatigen Aufenthalt wieder von Schlettstadt
zurück. 24

Zusammengefaßt ergibt sich, daß trotz der großen
und vielseitigen Anstrengungen der luzernischen Ursulinen
für ihre Ausdehnung in der Schweiz und im Ausland der
Erfolg ein bescheidener blieb. Von allen erstrebten
Neugründungen kam einzig diejenige von Freiburg i. Br,
dauernd zustande.

24 Chronik I, 241, 256, 258; II, 193, 195, 199, und Amann p. 35.

Für die Filialgründungen in Freiburg i. Br, und in Schlettstadt hatte
das Luzerner Kloster bereits 5230 gl, geopfert. (Chronik II, 199.)



SCHULLEBEN

1. EINLEITUNG.

Ueber die Luzerner Ursulinen-Schule zu schreiben,
ist keine leichte, aber nichts destoweniger dankbare
Aufgabe. Selbst die viel vollständigeren Archive anderer
Ursulinenklöster haben nur wenig über die Schule des
17. und 18. Jahrhunderts verzeichnet. ] Umso mehr
bedauern wir den Verlust des zahlreichen Aktenmaterials
aus dem klösterlichen Archiv zu Luzern.

Aber auch die übrigen Quellen sind dürftige. Außer
einigen Berichten über Lehrzeugnisse, Lokalitätenfragen,
Besoldungen und Schulfestlichkeiten sucht man in Luzern
sowohl bei den handschriftlichen wie gedruckten Quellen
vergeblich nach Auskunft in Schulfragen,

Immerhin bleiben uns noch die bereits in der
Einleitung erwähnten drei Kopien der „Regeln und
Konstitutionen" des hiesigen Hauses aus der Gründungszeit.

In allen findet man unter den Abschnitten: „Mittel,
dem Nebenmenschen zu helfen", „Regeln für die Schul-
präfektin", „Regeln der Lehrmeisterinnen insgemein" und
„Weis, die Töchter in der Schule zu unterweisen",
allgemein und kurz zusammengefaßt, die Schulsatzungen der
Ursulinen verzeichnet. Ebenso wichtig ist ein Hinweis
auf den S c h u 1 p 1 a n vom Jahre 1623, 2 den Anne de
Xainctonge ihrem Institute hinterließ und von dem Luzern,
wiewohl auch Pruntrut und die beiden Freiburg, eine

1 Das mag auch der Grund sein, warum in den großen Lexiken
der Pädagogik die Ursulinenschulen so schwach vertreten sind.

2 Siehe Einleitung.



109

Kopie besaßen. Das wertvolle Dokument liegt heute noch
im Archiv des Doler Ursulinenklosters in Forest bei
Brüssel und ist teilweise gedruckt in „L'enseignement
chez les Ursulines en Franche-Comté 1595—1882". 3

Dieses „Schulgesetz" verglichen wir wiederum mit den

„Satzungen der geistlichen Jungfrauen der heiligen Ursula
von dem Institut zu Burdigala" Bordeaux),4 in
deutscher Uebersetzung gedruckt bei Seb. Rauch 1676 in
München; ferner zogen wir die Regeln und Konstitutionen
der Kongregation von Paris, den Schulplan von Chau-
mont (1640),4* die Schulpläne (1753) und Schulchronik
(1705—1835) von Landshut, die Schulakten der beiden
Freiburg5 und endlich Barbara Webers Studie über die
Kölner Ursulinenschule zum Vergleich heran. 5* Dabei
konnten wir in den wichtigsten Punkten eine auffallende
Uebereinstimmung aller Ursulinenschulen des 17, und
18. Jahrhunderts feststellen, sodaß durch den Analogieschluß

wohl kaum bemerkenswerte Fehler entstünden.
Mit Hilfe all des genannten Materials ist es gelungen,
wenn auch keine lückenlose, so doch eine ziemlich
befriedigende Schilderung unserer luzernischen Ursulinenschule

wiederzugeben.
3 Lons-le-Saunier, 1882,
4 Die Kongregation von Bordeaux ist der ausgebreitetste Zweig

des Ursulinenordens, gegründet vom dortigen Kardinal Franz von
Sourdis. Dieser arbeitete im Verein mit den Jesuiten die Satzungen
von der hl, Angela Merici um und unterwarf die Ursulinen der
Regel des hl. Augustin, sowie der Klausur, Genehmigt von Papst
Paul V. am 5. Februar 1618.

4* Durch gütige Vermittlung der Ursulinen in Berlin aus der
Nationalbibliothek Paris (Ms. 249) erhalten. Chaumont ist von Dijon
ausgegangen, der Stiftung Franziska's de Xainctonge, einer Schwester
von Anne de Xainctonge, und hat mit Dole nichts gemeinsam.

5 Darunter ein Lehrplan von 1707 in Freiburg i. Br., der aus
der Hand von Luzerner Ursulinen stammt. (Stadt-A, Freiburg i. Br.
„Allgemeines I".)

5* Die Geschichte der Kölner Ursulinenschule von 1639—1875.
Diss. Köln 1930.



no

2. GESCHICHTLICHES.

Die Ursulinenschule zu Luzern bildet kein in sich
abgeschlossenes selbständiges Werk. Sie ist vielmehr das

Ergebnis zahlreicher Faktoren der Umstände und der Zeit.
Die ersten Lehrerinnen kamen von Freiburg i. Ue.

und verpflanzten ihre Sitten und Gebräuche in das hiesige
Haus. Der luzernische Schulplan stammte von Dole, Anne
de Xainctonge widmete ihm all ihre Sorgfalt während
mehr als 25 Jahren. Da eine schwere Krankheit sie an
der endgültigen Niederschrift verhinderte, betraute sie
ihre getreue Mitbegründerin Claudine de Boisset 1623 mit
dieser Aufgabe. Anne de Xainctonge schöpfte wiederum
unmittelbar und mittelbar bei andern Instituten, so
namentlich bei Angela Merici, bei den Frères de la Doctrine
chrétienne und bei den Jesuiten.

Während die Ursulinen unter den Einflüssen der
hohen italienischen und französischen Geistlichkeit ihren
ursprünglichen Charakter als Laienapostolat der Frau
verloren und in eigentliche, wenn auch modernisierte,
kirchliche Orden übergingen, griff Anne de Xainctonge
erneut und bewußt wieder die Ideen der heiligen Angela
auf. Widmeten sich die Klöster um Françoise de
Bermond in Anlehnung an die Klausur mehr dem Internat,
also der höheren Töchterbildung, so schenkte Anne de

Xainctonge ihre erste Aufmerksamkeit der öffentlichen
Töchterschule, also den untern Volksschichten.

Was die hl. Angela für die Erziehung der Ursulinen
forderte, 6 das verlangte Anne de Xainctonge auch für
die Erziehung der Kinder.7 Hierin beruht ihre Originalität
und ihr größtes pädagogisches Verdienst. Gleich wie das
Werk der Mutter Angela, so ist auch dasjenige von Anne
de Xainctonge durchflutet vom Geist des Humanismus, mit

8 Niedergelegt vornehmlich in ihrem „Testament" und in
„Ricordi". Siehe Jahrbuch IV, p. 1—27, Berlin 1929. Literatur in Jahrbuch

VIII, p. 65, Berlin 1934.
7 Siehe Enseignement.



Ill
seiner Betonung des Aesthetischen, mit seiner
Lebensbejahung und Wertschätzung des Individuums, mit seinem

Drang nach freier Entfaltung und harmonischer Ausbildung

aller menschlichen Kräfte. Wie die Desenzaner-
Heilige, so stellt auch Anne de Xainctonge die
Mütterlichkeit, die Liebe und das gute Beispiel als die höchsten
Maximen erzieherischer Tätigkeit auf. Auch für das Kind
fordert Anne de Xainctonge die individuelle Behandlung,
die Berücksichtigung seines Charakters, seiner Anlagen
und seiner Umwelt. Die besondere Empfehlung der
Schwachen und der Armen, die Warnung vor jeder
Gewaltanwendung, der Wunsch, durch Sorgfalt und
Wachsamkeit Fehler zu verhindern und der Glaube, schon
bestehende durch Vortun und freundliche Belehrung wieder

beheben zu können, kehren ebenfalls bei Anne de

Xainctonge wieder. Auch sie stellt endlich, wie Angela
Merici, ihre eigene Person zurück und wünscht, daß ihre
Vorschriften den jeweiligen örtlichen und zeitlichen
Bedürfnissen angepaßt würden.

Anne de Xainctonge schöpfte ferner bei den Brüdern
von der Christlichen Lehre (Frères de la doctrine
chrétienne). Unseres Wissens kam sie zwar nie unmittelbar
mit ihnen in Berührung. Doch entlieh sie ihre
Hausregeln von Françoise de Bermond, und es ist kaum
anzunehmen, daß sie sich nicht auch für deren Schule
interessierte. Wie sehr aber Françoise de Bermond von César
de Bus und Jean-Baptiste Romillon beeinflußt war, hat
uns Cristiani aufgezeigt. 9 Als Schülerin der doctrine
chrétienne erweist sich Anne de Xainctonge hauptsächlich

in der Darbietung des Religionsunterrichts. An Hand
des Kreuzzeichens z. B. schließt sie die katechetischen
Belehrungen über die heilige Dreifaltigkeit und die
göttlichen Personen an. Aehnlich verfährt sie mit dem
Glaubensbekenntnis und gewissen Gebeten.

9 Cristiani, p. 66 ff., abgesehen davon, daß diese Methode
damals schon allgemein verbreitet war.



112

Auch die großen Pädagogen Ludwig Vives und
Johannes Sturm mochten für Anne de Xainctonge keine
Fremden gewesen sein. Zwar machte sich ihr Einfluß wohl
mehr über die Schule der Jesuiten geltend, mit denen sie

zeitlebens in Verbindung lebte. Ihr adeliges Vaterhaus
stand nahe beim Jesuiten-Kollegium von Dijon, erzählt
de Nitray. Und angesichts der Zöglinge, die da ein- und

ausgingen, kam ihr schon früh der Gedanke, „für die
Mädchen dasselbe zu tun, was die Jesuiten für die Knaben
taten". 10 Die bereits früher genannten Rektoren de Villars

und Guyon halfen ihr den Schulplan entwerfen und
ausbauen. 11 Selbst der berühmte P. Cotton, der Beichtvater

des Königs und der mächtige Beschützer der Ursulinen

Frankreichs, stattete ihr einen Besuch ab. Aqua-
vivas „Ratio studiorum" war ihr geläufig.

Die jesuitischen Einflüsse äußern sich vorwiegend in
Erziehung des Zöglings zur mannigfachen praktisch-religiösen

Betätigung als Fundament seiner zukünftigen
Lebensführung, in der großen Sorgfalt um Heranbildung
tüchtiger Lehrkräfte, in der bessern wissenschaftlichen
Grundlage des Unterrichts, in der Aufnahme des Lateins
ins Schulprogramm, im systematischen Ausbau der
Wiederholung, wie endlich in der eifrigen Anspornung des
kindlichen Ehrgeizes und in der Leitung der Schule durch
eine Präfektin.

Alle diese Einflüsse spiegeln sich bei Anne de Xainctonge

naturnotwendig wieder. War sie auch kein Genius
wie Pestalozzi, der aus eigener innerer Initiative schuf,
erprobte und gestaltete, so ermangelte sie doch keineswegs

der Originalität in pädagogischer wie in religiöser
Hinsicht. Durch ihre reichen Erfahrungen als Lehrerin
an einer fremden Privatschule und am eigenen Institut,
gepaart mit kluger Beobachtung und anderwärtiger
Umfrage, wußte sie ein Werk zu schaffen, das unzweifelhaft

10 de Nitray, p. 49.
11 de Nitray, p. 49, 228, XIX.



Bild 7

¦s;/%ä

,k»\h

1 „a:

t-m

X

A
MARIAHILF-GRUFT (Oestlicher Teil)





113

auch in der Geschichte der Pädagogik Beachtung
verdient.

Sämtliche Ursulinenschulen der Kongregation von
Dole, und mithin auch die luzernische, tragen unverkennbar

die Eigenart ihrer Schöpferin und der mit ihr
zusammenhängenden Einflüsse an sich.

In der Gesamtschau ergibt sich darum, daß, analog
der Klostergründung, die einen Teil jener großen Bewegung

der Gegenreformation bildet, auch die Ursulinenschule

zu Luzern eine Fortsetzung derjenigen Italiens und
Frankreichs darstellt und als solche wiederum einen Teil
jener großen Schulbewegungen des 16. und 17. Jahrh.
bedeutet, die man allgemein als Humanismus bezeichnet.

3. ZWECK UND ZIEL DER URSULINENSCHULE.

Wie die Jesuiten, so wollten auch die Ursulinen mit
ihrem Institut eine Mission oder Sendung erfüllen, d. h.

nur Gott und der Kirche als seiner Stellvertreterin
dienen. Darum trachteten sie, ihren Einfluß nicht nur
beim Schulmädchen, sondern auch beim Vorschulkind,
bei der schulentlassenen Tochter, wie überhaupt beim
Weib und der Familie im allgemeinen zur Geltung zu
bringen.12 Dieser rein religiöse Zweck wird gemäß den
Satzungen erreicht durch ein gutes Beispiel, durch Gebet
und allerlei Werke der Frömmigkeit und Barmherzigkeit,
durch geistliche Gespräche im Umgang mit Laien und
endlich durch Unterweisung der Töchter und anderer
Personen weiblichen Geschlechts. Die Schule ist daher nicht
Selbstzweck, sondern nur Mittel zum Zweck, wenngleich
auch das „fürnehmste und ünserm Beruf eigentümlichste
Mittel". Ihre Hauptaufgabe liegt folgerichtig in der
Erziehung des Menschen zum religiös sittlichen Leben. „Die

12 Vergi. Enseignement, p. 79.

Geschichtsfreund Bd. LXXXXI. 8



114

Töchter werden in drei Stücken unterwiesen.13 1. Im
Lesen und Schreiben, 2, in den Handarbeiten, 3. in der
wahren Andacht und in guten Sitten. Die Schwestern
werden die zwei ersten Stück aber dergestalt unterfangen,
daß sie nur Instrument und Hilf zur Erlangung des dritten
sind." Die Ursulinen wollten keine „Gelehrten" schaffen wie
die reformiert-humanistische Schule, und keine
„Staatsbürgerinnen" hervorbringen wie die Aufklärung forderte,
sondern „getreue Dienerinnen Gottes" bilden, die sicher
gegen den Unglauben und Aberglauben, sowie gegen die
„Häresie" gewappnet wären, 14

4. SCHULPROGRAMM.

Diesem Zweck entsprechend hatte Anne de Xainctonge

ihr Schulprogramm klug angepaßt. Hauptfach ist
der Unterricht in Religion und guten Sitten. Sollen aber
die Lehr- und Erbauungsbücher Nutzen in die Familien
bringen, dann muß man lesen können. Ein Kämpfer Gottes
muß auch die Schreibkunst verstehen. Begreiflich wird
ohne weiteres, warum das Lesen von Gedrucktem,
Geschriebenem und Latein mehr betont wurde als das
Schreiben. Zum Buchstabier- und Memorierstoff erwählte
Anne de Xainctonge allerlei Gebete, nicht nur in der
Absicht, sie ihren Zöglingen zu vermitteln, sondern um
gleichzeitig das Volk von „abergläubischen Gebeten zu
entwöhnen, die oft mehr Fabeln als Gebeten gleichen".
Als Fibel diente ihr der Katechismus, den Bellarmin im
Auftrage des Papstes Clemens VIII. für die katholische
Christenheit geschrieben hatte. Der Kalender und das
Kirchenjahr wurden studiert, auf daß auch der Laie mit
dem Priester die richtigen Offizien, Hymnen, Psalmen

13 Konstitution C, Formel 7.
14 Vergi, mit Barbara Weber p. 8 für die Kongregation von

Bordeaux: „Die Forderung, durch die Schule die ganze Familie
religiös zu beeinflussen und zu erneuern, stellt das Institut klar in
den Dienst der Gegenreformation."



115

und andern Gebete verrichten könne. Aus dem gleichen
Grunde nahm man auch das Lesen von Latein in den

Schulplan auf, zumal es damals in hohem Ansehen stand.
Stoff für den Gesang lieferten einfache Kirchenlieder, Da

zu jeder Zeit die Bildung auch finanzielle Opfer erfordert,
so ist es verständlich, daß nur zu oft mit der Armut auch
die Unwissenheit verbunden war. Unwissenheit war aber
nach Ansicht der Kirche ein Hauptgrund der religiösen
Lauheit und des offenen Abfalles. Zur Bekämpfung der
Armut wurden darum auch Spinnen, Weben, Stricken,
Flicken, Nähen und andere Handarbeiten ins Schulprogramm

eingefügt. Dadurch fühlte sich das Elternhaus
entschädigt für den Verlust an Kinderarbeit, den es durch
die Schule erlitt. Auch geschah es, „damit man die
Töchter locke und anreize, die obgemeldeten Stück
[= Religion und Sittenlehre] zu lernen", Wohl unter dem
Druck der reformierten Schule, der ein mehr realistischer
Zweck zugrunde lag, verzeichnete das Schulprogramm
auch Rechnen. Es darf aber nicht befremden, wenn in
diesem Fache nur das Allernötigste gelehrt wurde.
Zusammengefaßt lautet der Stoffplan im wesentlichen auf
Religion und Sittenlehre, Lesen, Schreiben und
Handarbeit, ein wenig Rechnen und Singen. Er entsprach den
kirchlichen wie zeitlichen Bedürfnissen der pietistischen
Epoche vollkommen und löste darum große Begeisterung
und Verehrung der Schwestern aus. Erklärlich wird uns
wiederum aus Zweck und Bestimmung der Ursulinenschule,

warum die Schwestern nicht ohne äußere Not
vom ursprünglichen Programm abwichen und es bis gegen
Ende des 18. Jahrhunderts fast unverändert in Kraft blieb.

5. SCHULANSTALTEN.

Im ganzen lassen sich fünf verschiedene Schulanstalten

unterscheiden, nämlich die öffentliche Töchterschule,
das Pensionat, die Sonntagsschule, der Privatunterricht



116

und das Lehrerinnenseminar. Die wichtigste und kulturell
bedeutsamste von allen ist die öffentliche Töchterschule.
Ihr soll darum eine eingehendere Studie gewidmet sein,

A. Die öffentliche Töchterschule.

Gattung.
Zur öffentlichen Töchterschule hatte jedes katholische

Mädchen, ohne Unterschied von Familie oder Stand, nach
zurückgelegtem 7. Altersjahr, freien Zutritt, Es steht zwar
nirgends geschrieben, daß nur katholische Zöglinge
aufgenommen würden; 15 das verstand sich aber sowohl für
das damalige Luzern wie für die Ursulinen von selbst.
Den Unterricht konnten alle Kinder kostenlos besuchen.
Ein Obligatorium bestand nicht; doch war das Institut
von der kirchlichen und weltlichen Behörde genehmigt.
Die Lehrerinnen aber mußten für sich und ihre Schule
alle Kosten für Wohnung und Unterhalt selbst bestreiten.
Diese Schule bildet daher ein staatlich anerkanntes,
öffentliches konfessionelles Erziehungsinstitut auf
privatgenossenschaftlicher Grundlage. Ihre unmittelbare

Leitung und Aufsicht
unterstand der Präfektin. „Sie mußte die meiste Zeit in
der Schule verbringen und durfte während dieser Zeit
nicht gestört werden." Ihr unterstand die Aufnahme und
Promotion der Schülerinnen, deren Klassenzuteilung und
Entlassung, sowie die Plazierung und Beförderung der
Lehrfrauen. Sie führte die Schülerverzeichnisse, die Ab-
senzenkontrolle, erteilte die Freitags- und Samstagsunterweisung,

bestimmte die Oeffnung und Schließung des

„Collegi" und überwachte den innern und äußern Betrieb.
Alle Wochen legte sie der Superiorin über den Stand
der Lehrfrauen und Schülerinnen Bericht ab. In Luzern

15 Es wurden reformierte Mädchen in der Hoffnung auf
Konversion sehr gerne empfangen.



117

wenigstens war auch die Oberin verpflichtet, die Schulen
öfters zu besuchen.

Ein Aufsichtsrecht kam ebenfalls der weltlichen und
geistlichen Behörde zu. Es drückte aber das Amt eines
„Schulherrn" bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts nicht
allzu schwer. So entnehmen wir der Chronik, daß die
Schulherren erst nach 21 Jahren die Schulen auf Mariahilf

zum erstenmal visitierten. Nach den Besuchen in den
Jahren 1700 und 1702 wurde laut Chronik und Ratsbuch
bis 1737 16 wiederum kein Schulherr gesehen.

Klassensystem.

Anne de Xainctonge verteilte ihre Schülerinnen auf
sechs „Bänke" oder „Schulen" oder „Klassen" mit genau
umschriebenem Programm. Jeder Klasse stand eine
Hauptlehrerin, die sog. „Regentschwester", vor. Ob diese
Gliederung schon Angela Merici oder Françoise de
Bermond einführte, ist uns unbekannt. Jedenfalls aber fand
Anna ein Vorbild bei Aquaviva, bei den Ursulinen von
Bordeaux und bei den reformierten humanistischen
Schulen. Aus organisatorischen und räumlichen Gründen
ging schon Freiburg i. Ue. 17 auf das Vierklassensystem
über. Luzern und Freiburg i. Br. 18 hielten ebenfalls an
dieser Zahl fest. So finden wir hier und dort eine „ABC-
Tafel", 19 eine „Canisi-Tafel", eine „Buch-Tafel" und
eine „Schreib-Tafel". Zugleich wurde der ursprüngliche
Stoffplan, der für schweizerische Verhältnisse überladen

war, auf das praktisch erreichbare Maß zurückgeschnitten.

Uebrigens zeigt eine nähere Prüfung des Schulplans,

16 Damals waren es der Spitalherr zur Gilgen, der Sentiherr
Peyer und der Leutpriester Raufft.

17 Sehr wahrscheinlich auch Pruntrut.
18 Der Lehrplan von 1707 spricht zwar von 7 Klassen; doch sind

es mehr Unterabteilungen als Klassen gemeint; denn die Konferenzbücher

belegen eindeutig die Zahl von 4 Bänken mit 4
Regentschwestern.

19 „Tafel" hat stets den Sinn von Bank oder Klasse.



118

daß sich sogar inbezug auf den ursprünglichen Stoffplan
unbeschadet die 6. mit der 5. und die 4. mit der 3. Bank
zusammenlegen ließ, umsomehr, da eine „Bank" oder
„Klasse" kein Schuljahr wie heute bedeutete, sondern
lediglich eine Abteilung von Kindern mit gleichem Stoffplan

und Lehrziel darstellte. Ferner wäre es verfehlt zu
glauben, daß die Lehrerin wie heute klassenweise
unterrichtete, d, h, mit der ganzen Klasse stets denselben
Unterrichtsgegenstand behandelte. Das geschah, wie es

uns scheint, nur in der „großen Unterweisung vom Freitag

und Samstag", wohl auch im Singen und öfter
vielleicht in der Religion und Moral. Im übrigen herrschte
nach damaliger Sitte Einzelunterricht. Die Schülerin
verblieb solange in der nämlichen Bank, bis sie ihr
vorgeschriebenes Pensum erreicht hatte. Dann wurde sie
der Präfektin zur

Promotion

angezeigt. Jeden ersten Montag des Monats prüfte diese
alle jene Schülerinnen, die man für die nächste Bank als

genügend vorbereitet erachtete. Dabei wurde die Handarbeit

nicht in Betracht gezogen. Nach persönlicher
Rücksprache mit der Lehrerin sonderte die Präfektin die
Fähigen aus und führte sie selbst mit kurzer feierlicher
Lobesbezeugung in die neue Klasse ein. Im Laufe der Zeit
wurde die Promotion auf Schulende und Ostern verlegt
und nur ausnahmsweise auch zu andern Zeiten gestattet.

Fachsystem.

Was die Ursulinenschule weiterhin charakterisiert,
ist die Einführung eines gemäßigten Fachsystems.
Ordentlicherweise stand die Klassenlehrerin oder
„Regentschwester" einer Bank oder Klasse vor. Sie erteilte auch
fast allen Unterricht, was besonders der Disziplin und
Erziehung zugute kam. Die Organisation der
Klostergemeinschaft brachte aber eine natürliche Tendenz zur
Spezialisierung mit sich. Dieser Zug machte sich auch im



119

Schulleben geltend, Sowohl die Ursulinen von Bordeaux
als diejenigen von Dole, unterhielten schon um die Mitte
des 17, Jahrhunderts besondere Lehrerinnen für die Handarbeit

(„Arbeitszeigerinnen"), für das Schönschreiben
{„Schreibmeisterin" oder „Vorschreiberin"), für die Freitag-

und Samstagkatechese („große Unterweiserin") und
wahrscheinlich auch für das Rechnen („Rechnenmeisterin").

Wir kennen die Eigenart des Fachlehrers. Als
„Spezialist" will er auch etwas Spezielles hervorbringen,
besonders wenn er so viele Zuhörer hat, wie damals bei
den Ursulinen, Dieser Umstand bewirkte im Verein mit
dem barocken Tatendrang der Zeit jene große
gegenseitige Anfeuerung der Schwestern, welche deutlich in
den Briefen zum Ausdruck kommt, Sie schuf einen nicht
zu unterschätzenden Vorteil für die intellektuelle Bildung
des Zöglings, bereitete aber auch, wie nur zu oft
festgestellt werden kann, der Lehrerin ein frühes Grab.

Lehrplan.

Anne de Xainctonge hatte den unter Schulprogramm
aufgeführten Unterrichtstoff für jede Klasse genau
aufgeteilt und für strenge Einhaltung des Lehrplanes mehrfach

gesorgt. Bei der Aufführung folgen wir ihrem
ursprünglichen Plan, unter Berücksichtigung der für Luzern
getroffenen Abänderungen. Also ergibt sich für die

1. Klasse:

(A B C-Tafel)

Religion:
a) Gebete: das Kreuzzeichen, verschiedene kleine Gebete,

wie: Vaterunser, Ave Maria, Glaube, Confiteor, Englischer
Gruß, Morgen-, Abend-, Tisch- und Stoßgebete.

b) Katechismus: die zwei Hauptmyslerien des Glaubens,

welche im Kreuzzeichen enthalten sind: 1.

Dreifaltigkeit, 2. Menschwerdung und Tod des Erlösers;
Anwendung des Kreuzzeichens.



120

Moral:
a) Allgemeines: über Bescheidenheit, Wohlanstand,

Nächstenliebe, Dienstfertigkeit, Hochachtung gegenüber
den Eltern, Geistlichen, Obrigkeiten, altern Personen,
Dienstbereitschaft und Freundlichkeit gegen jedermann
usf., „nicht nur, weil es den Eltern gefällt, sondern auch,

um sie zu jedwedem spätem Beruf besser zu befähigen".
b) Ueber die Tagesordnung eines guten

Christen: Wie sollen wir aufwachen, das Kreuzzeichen
machen, den Tag aufopfern, wie sollen wir aufstehen, die
Kniebeugung machen, das Weihwasser nehmen, wie beten,
uns ankleiden, grüßen, essen, sprechen („die bäurischen
Gebärden ablegen, die Augen meistenteils unter sich
schlagen, zierliche Worte gebrauchen, leise und mild
reden."), wie sollen wir uns betragen auf der Straße, in
der Kirche, in der Schule, beim Aveläuten, beim Stundenschlag,

bei irgendwelchem Schreck, am Abend, beim Zu-
bettegehen (Gewissenserforschung), beim Aufwachen in
der Nacht (Empfehlung zum Schutzengel).

Profanunterricht :

a) Vorübungen zum Lesen in der Muttersprach

e : Kenntnis des Alphabets, Kenntnis der
Buchstaben, die Silben eines jeden Wortes gut unterscheiden
und zählen können. Syllabieren und Buchstabieren des

Vaterunsers, Ave Maria usw. 20

28 Wir haben also die Schule des Lese-Schreibunterrichts vor
uns, im Gegensatz zum Schreib-Lese-Unterricht seit Graser (1766 bis
1841). Ferner die mittelalterliche Buchstabiermethode im Gegensatz
zur Lautiermethode, die in Frankreich schon im 17, Jahrhundert
zu Port - Royal erfunden wurde, in Deutschland hingegen erst seit
Stephani (1761 —1805) Verbreitung fand. Die ganze Lesearbeit, von
der sich die wenigsten Erwachsenen Rechenschaft ablegen, bis sie
selbst ihre eigenen Kinder wieder an der ersten Arbeit sehen, war
damals für Lehrer und Schüler eine überaus harte und trockene
Kost. Sie beruhte fast ausschließlich auf dem Gedächtnis, und nicht
umsonst ermahnte Anne de Xainctonge ihre Nachfolgerinnen
beständig zu größter Geduld in diesem „pénible emploi".

Zuerst wurde das ganze Alphabet vorgesagt und auswendig
gelernt. Hierauf wurden in der nämlichen Reihenfolge die Buch-



121

b) Erste Leseübungen: Anhand der 7 Bußpsalmen,
„Da das Lesen für den Anfang sehr schwer, ja fast
unmöglich ist, so nehme man in der ersten Zeit nur zwei
bis drei Wörter pro Lektion durch," Buchstabe für Buchstabe

wird gesucht, benannt, dann zu Silben und Wörtern
zusammengesetzt, bis der erste Vers zu Ende ist. Hierauf
wird so oft von vorne begonnen und der ganze Vers auf
einmal zerlegt und zusammengesetzt, bis es geläufig geht.
Nachher folgt die gleiche Uebung mit dem zweiten Vers,
dann mit dem dritten und vierten usw. bis der erste Psalm

erledigt ist. Hernach wird von vorne angefangen und der

ganze Psalm, Vers für Vers oder noch mehr, wenn es

möglich ist, buchstabiert und zusammengesetzt. „Auf
diese Weise erhalten die Zöglinge eine gute Aussprache,
eine richtige Betonung, und die Erlernung der übrigen
Psalmen wird ihnen erleichtert." Nach dem eisten Psalm

folgt der zweite, dritte usf., und zwar wird, „wie die
Erfahrung bewiesen hat, am besten stets ein ganzer
Vers buchstabiert und zusammengesetzt, auch wenn er
viel länger und schwerer ist, als der andere und es mehr

staben an der Wandtafel oder auf einem Blatt vorgeführt, benannt
(also nicht belautet! „b" wurde benannt mit „be", „v" mit „vau",
„sch" mit „es-ze-ha" usw.) und eingeprägt.

Die mittelalterliche Schule versuchte nun, mit diesen
Buchstaben Silben zu bilden (synthetischer Weg), Doch wird man
verstehen, daß diese Aufgabe dem Kinde nur mühselig gelang. Es

wurde stets irregeführt, weil der erlernte Buchstabenname dem

gesprochenen Laut ja gar nicht entsprach. So sollte „ha-o-ze-ha"
plötzlich „hoch" heißen, „ef-el-i-e-ge-e" das Wort „Fliege" und
,,Vau-i-e-ha" das Wort „Vieh" geben usw. Der Lehrer mußte darum
die meisten Silben vorsprechen, der Schüler mußte sie sich merken.
Mit der Zeit fiel das Kind von selbst auf die Abstraktion, d. h. es

wußte, daß „be" als „b", (Laut) „Vau" als „V" zu sprechen ist und
gelangte so nicht dank, sondern trotz dem Buchstabieren zum Lesen.

Unsere Ursulinen übernahmen von Anne de Xainctonge eine
Methode, welche den Leseprozeß sehr erleichterte. Während im
Profanunterricht das Alphabet und die Buchstaben gelehrt wurden,
mußte die Schülerin gleich auch einwenig zählen und im Religionsunterricht

das Vater unser und andere Gebete gut auswendig lernen.
An diese Gebete knüpfte, sie nun ihre Vorübungen zum Lesen an.



122

Mühe kostet, ihn zu erlernen. Man mache solange und so

häufig daran, bis das Ziel erreicht ist."

Handarbeit:
Noch keine, zu früh, „sonst Stoff und Anstrengung genug
für den kleinen Geist".

2. Klasse:

(Canisi-Tafel)

Religion :
a) Gebete: Allerheiligen-Litanei und andere Gebete aus

den Hören des Konzils von Trient, so das Misereatur, Ave
Salus, In Manus, Benedicite, Dankgebete, Schutzengelgebet.

b) Katechismus: der kleine Katechismus von Bellarmin,
die Gebote Gottes und der Kirche.

Das Vater unser wurde analysiert, d h. mündlich in seine Silben
zerlegt, die Silben mußten gut ausgesprochen, voneinander
unterschieden und gezählt werden. Zum Beispiel:

Va - ter, un - ser, der, ge - hei - li - get, etc.
1 2, 1 2, 1, 12 3 4,

Hierauf wurde Silbe für Silbe selbst wieder in die Buchstaben zerlegt

und gleich hernach wieder zusammengesetzt. Zum Beispiel:

Vau, a —>- Va; te, e, er —>- ter — Va—ter
u, en —>- un; es, e, er —y ser — un—ser

Va—ter un—ser usf.
Die erste richtige Gehörserinnerung vom Memorieren her

im Religionsunterricht führte nun das Kind über die Fehler des

Buchstabierens hinweg. Sie nahm fast automatisch die nötigen
Korrekturen im kindlichen Gehirne vor und erleichterte ihm so die
Abstraktion vom Buchstaben zum Laut.

Anne de Xainctonge hatte damit schon vor Jacotot (1770 bis
1840) die analytische Methode im Lesen gefunden. Sie verband sie
mit dem bisher üblichen rein synthetischen Weg und wurde dadurch
zur Begründerin des analytisch-synthetischen Verfahrens im Lese-
Unterricht, das im 19. Jahrhundert unter veränderten Formen
allgemein Verbreitung in deutschen Landen fand. Diese Methode
bedeutete gegenüber dem alten Vorgehen bei der starken Schülerzahl,
bei der Buntheit des Schülermaterials und der Unmöglichkeit der
Beschaffung von Lehrmitteln infolge der großen Armut, für Zögling
und Lehrerschaft einen bemerkenswerten Fortschritt.



123

Moral:
Ueber Allgemeines und Tagesordnung wie in der ersten
Klasse, aber viel genauer. Die Schülerinnen sollen auf

Befragen Rechenschaft über die wichtigsten Punkte geben
können. (Nicht mehr bloße Gedächtnisarbeit, langsam soll
das Kind zum Denken und Reden erzogen werden und

zwar anhand des schon früher erworbenen Stoffes.)

Profanunterricht :

Lesen: im Katechismus, erklären und auswendiglernen.

Handarbeit:
Nach dem Wunsch der Eltern und in Rücksicht auf
Fassungsvermögen und Stand des Kindes beginne man mit
Stricken, Spinnen, Weben oder Nähen, Für gewöhnlich
wurde mit Stricken angefangen.

3. Klasse:

(Buch-Tafel)
Religion:

a) Gebete: Jeden Tag Wiederholung eines früher erlernten

Gebetes in Deutsch und Latein. Das kleine Officium
unserer Lieben Frau aus den Hören des Konzils von
Trient.

b) Katechismus: Wiederholung des alten Stoffes, über
Reue und Leid.

Moral:
Ueber Allgemeines und Tagesordnung wie früher, doch
erweitert, gemäß Alter und Auffassungskraft jeder
einzelnen Schülerin, Erziehung zur Gewissenserforschung,
Flucht des Lasters und Betätigung der Tugend.

Profanunterricht :

Lesen von Latein.21
21 Wie bei der Kölner-Schule, so ist auch in Luzern aus den

Akten nicht ersichtlich, ob es sich nur um ein Lesenlernen für
gottesdienstliche Zwecke oder um die sprachliche Erlernung des
Lateinischen handle. (Vergi, mit Barb. Weber p. 23.) Wir haben
aber keinen Grund zu zweifeln, daß, wie der Text auch sagt, nur
Lesen gemeint sein kann.



124

Lesen vonGedrucktem undGeschriebenem.
Die Lektüre sei jedoch gut, 22 die Aussprache klar, die

Betonung richtig. Die Lehrmeisterin gebe nicht zuviel auf

einmal auf und dulde weder das Erraten noch das

Auswendighersagen.

Schreiben mit der Feder.23 Doch beachte die

Lehrfrau, daß die Schülerin vorerst jedes Wort rasch
zerlege (buchstabiere) und wieder zusammensetze, daß sie

auf gute Auseinanderhaltung der Hell- und Leiselaute, auf
fehlerfreie Trennung und richtige Orthographie bedacht
sei.

Handarbeit:
Nähen und Flicken.24 Die Arbeiten geben die
Eltern, doch seien sie nicht zu schwierig.

4. Klasse:

(Schreib-Tafel)
Religion :

a) Gebete: Wiederholung der früheren Gebete in Deutsch
und Latein, Beicht- und Kommuniongebete, Aus den
Hören des Konzils von Trient werden gelesen und
besprochen: das Totenoffizium — das Heiligkreuz- und das

Heiliggeistoffizium.
b) Allgemeines: Art und Weise, diese Offizien

vorschriftsgemäß zu lesen und zu verstehen; das Kirchenjahr,
die Kirchenfeste, das Kalenderjahr, die Jahres- und Tages-
22 Die Schülerinnen brachten bis gegen Ende des 18.

Jahrhunderts und nicht selten sogar bis ins erste Jahrzehnt des 19.
Jahrhunderts von zu Hause handschriftliche Inventare, Kaufverträge,
Ehekontrakte, Prozeßakten, und dergl, mehr mit. Da war eine Ueber-
prüfung der Papiere durch die Lehrerin wohl geboten.

23 Zur Erlernung der Buchstaben machte die Schreibmeisterin
die sog. „Vorzettel". Auf ein Stück Papier schrieb sie jeden Tag
einige Buchstaben, Wörter und Uebungen vor. Das mag auch der
Grund sein, warum sie sich eine halbe Stunde vor Schulbeginn ins
Schulzimmer begeben mußte.

24 Gewöhnlich wurde in dieser Klasse nur Nähen gelehrt und
mit der Anfertigung der Säume begonnen.



125

Zeiten; die zwölf Glaubensartikel, die fünf Arten der
Gewissenserforschung, die Fast- und Abstinenzgebote,
über den Empfang der Sakramente, vom mündlichen und
beschaulichen Gebet,25 die verschiedenen Rosenkränze,

c) Bibel: die Passion nach den vier Evangelisten.

Moral:
Allgemeines und Tagesordnung. Letztere wird
erweitert durch Vorübungen zum Brevier und zur
geistlichen Betrachtung, auch Lesen des Breviers für jene, die
alt genug sind, in einen Orden eintreten möchten und

Erlaubnis vom Beichtvater haben.

Profanunterricht :

Uebungen im vollkommeneren Schreiben. 26

Uebung im vollkommeneren Lesen von Gedrucktem und
Geschriebenem.
Erzählen des Gelesenen mit mündlicher oder schriftlicher

Rechenschaftsabgabe, „damit sie sich gewöhnen,
später geistliche Bücher mit Nutz und Frucht zu lesen.
Die Lektüre hole man immer aus einem guten und
geistlichen Buche".
Unterweisung in der Rechenkunst und in den für-
nehmsten Spezies derselben. Kenntnis der arabischen
und römischen Ziffern. 27

Handarbeit:
„Das Nähwerk wird zum vollkommensten gezeigt", stets
nach Fähigkeit des Kindes und Wünschen der Eltern.
Geübt wurde namentlich das Flicken von Strümpfen,
Socken, Röcken, Wamsen und ähnlichen Dingen.
25 Zum Beispiel über die vier letzten Dinge des Menschen, das

Leben Christi, das Leben der Jungfrau Maria etc.
28 Kopie mitgebrachter Zeugnisse, Briefe, Quittungen,

Rechnungen, von Kirchenliedern, Gebeten, Heiligenlegenden und dergl.
mehr.

27 Die Zahlenauffassung, das Zu- und Wegzählen wurde schon

von der ersten Klasse weg betrieben. Eine besondere Lehrfrau, die
„Rechenmeisterin", kann für Luzern nicht streng nachgewiesen werden,

wohl aber für Freiburg i. Br. und andere Ursulinenklöster, Sie
erteilte das Rechnen in allen Klassen.



126

Zusammengefaßt
bestand der Religionsunterricht in Gebeten,
Katechese, Bibelunterricht, Belehrung über das Kirchenjahr und
Vorübungen zum Brevier und geistlicher Betrachtung,

Der Moralunterricht war nicht wie heute
unaufdringlich mit allen Fächern verknüpft, sondern bildete ein
Fach für sich. Er zog sich durch alle Klassen, stellte ein logisch
ausgebautes Gebäude dar und lief auf eine fromme Regulierung

des täglichen Lebens und des menschlichen Willens hinaus.

Dadurch sollte die klösterliche Ordnung und Sittsamkeit
hinausgetragen werden in Familie und Gesellschaft.

Der Profanunterricht umfaßte im wesentlichen
für die

1. Klasse: Deutsche Buchstabenkenntnis, analytische und

synthetische Vorübungen zum Lesen; Memorierübungen.

2. Klasse: Lesen von Gedrucktem.
3. Klasse: Lesen von Latein und Handschriftlichem.
4. Klasse: Verstandesübungen, Rechnen.

Gesang ist nirgends besonders erwähnt, doch wissen
wir, daß das Kirchenlied und wohl auch das einfache Volkslied

seine Pflege fand. Aehnlich steht es im Zeichnen,
das für talentierte, ältere Schülerinnen mit der Handarbeit
verknüpft war.

Den Handarbeitsunterricht bildete in der
Hauptsache das Stricken (2. Klasse), Nähen (3. Klasse) und
Flicken (4. Klasse). Doch wurde auch Unterricht im Spinnen,
Weben, Strohflechten, Häkeln, Klöppeln, Sticken und in
anderen Arbeiten erteilt.

Der fast ausschließlich religiöse Unterrichtsstoff
mußte mit der Zeit eine gewisse Monotonie und natürliche

Schwächung des Interesses erzeugen. Diesem
Übelstande suchten schon Angela Merici und Anne de Xainctonge

dadurch zu begegnen, daß sie die geistige Arbeit
mit der manuellen Tätigkeit verbanden. Die Handarbeit
wurde auch in Luzern, nicht wie heute, in einem besondern

Lokal, zu besonderer Zeit gelehrt, sondern ging im
nämlichen Räume neben dem andern Unterricht einher.



127

Dadurch entstand einige Abwechslung und Entlastung des

kindlichen Geistes.

Schulbetrieb.

Wie der Lehrplan, so war auch der Schulbetrieb bei
den Ursulinen ein sehr geordneter.

Am Morgen nach der Messe läutete es um 7% Uhr
nicht nur in der Jesuitenkirche, sondern auch droben auf
Mariahilf zur Schule. Zu zweien führte die
Regentschwester ihre versammelten Kinder in die Schullokale.
Beim Eintritt ins Zimmer machte jedes Mädchen vor dem
Kruzifix eine kleine Reverenz und grüßte die Lehrerin
mit den Worten: „Gelobt sei Jesus Christus", Hierauf
begab es sich still und ruhig an seinen angewiesenen
Platz. Ob die Kinder auch in Luzern wie in Landshut,
Chaumont und Köln in „Dekaden" saßen, wobei die erste
die Führung innehatte und der Lehrerin kleine Aushilfsdienste

besorgte, ist ungewiß. Ein Vaterunser eröffnete
den Unterricht, Alsdann machte die Lehrfrau Appell.
Zu diesem Zwecke mußte sie ein Schülerverzeichnis mit
Namen, Wohnort, Absenzen und Bemerkungen 28 führen.
Ein Doppel lag in den Händen der Präfektin. Unterdessen
wiederholte jede Schülerin noch rasch ihre Lektion.
Alsdann begann die erste „Rezitation". Zur Eröffnung betete
man kniend das Veni sancte Spiritus und opferte alle
kommenden Arbeiten ünserm Herrn auf. Nun wurde
rezitiert, d. h. aufgesagt. Die Schülerin sagte auswendig ihr
kleines Pensum her. Regelmäßig mußte morgens und
nachmittags jede wenigstens einmal abgefragt werden.
Nach dem Aufsagen erhielt sie rasch die Arbeit für den
folgenden Tag zugeteilt, setzte sich nieder und hörte eine
Weile ihren Kameradinnen zu. Weil der Lehrfrau wenig
Zeit zur Verfügung stand, übernahm oft die anwesende
Novizin unter Aufsicht und Anleitung der ebenfalls
anwesenden Präfektin die weitere Erklärung des neuen
Stoffes, während die Lehrerin im Abhören der Klasse

28 Von Noten haben wir keine Kunde.



128

weiterfuhr. Das Pensum war übrigens bei den Ursulinen
stets kurz. Nach genügender Vorbereitung legten die
Schülerinnen ihr Büchlein unter die Tischplatte und zogen
ihre Handarbeiten hervor, die eine ihren Strumpf, die
andere ihren Handschuh usw. Stieß sie auf ein
unerwartetes Hindernis, dann half ihr die eigens dazu
bestimmte „Arbeitsmeisterin" oder „Arbeitszeigerin". Doch
hatte nicht jede Bank eine besondere Zeigerin. So kam
es öfter vor, daß die Novizin oder auch die beste Schülerin

sie vertreten mußte.
Dieses „Nebeneinander - Unterrichten" verpflichtete

Schulschwestern sowie Zöglinge, sich jener gedämpften
weichen Stimme zu befleißen, von der die Regel öfter
spricht. Auch bedingte dieser Betrieb eine strenge D i s-

z i p 1 i n. Sie mußte aber nicht wie in der alten Schule

nur mit der Rute aufrechterhalten werden, sondern lag in
andern Momenten begründet. Einmal wußten Elternhaus
und Schüler, daß das Schulrecht nur ein Gastrecht
bedeutete. Es bestand weder ein Obligatorium, noch ein
Schulgeld auf Maria-Hilf. Bei dem starken Andrang
der Schülerinnen schickten die Schwestern Unverbesserliche

einfach weg. Ferner waren Lehrer und Schüler
nicht allein im Zimmer. Fast immer schaute und hörte
noch eine Novizin, die Schreibmeisterin, die Arbeitszeigerin

oder die Präfektin zu. Sie bildeten ein Forum,
vor welchem sich beide Teile mehr als sonst zusammennahmen

und vor dem die Rutenstreiche begreiflicherweise
nur in sehr seltenen Fällen fielen und eine ganz besondere

Note erhielten. Die Selbstzucht führte so zur
Gemeinschaftszucht. In der Vereinigung dieser Faktoren
mag auch das Geheimnis ruhen, warum uns überall die
Ursulinen als wahrhaft sich hingebende Mütter und milde,
gute Lehrerinnen geschildert werden, an denen sowohl
Eltern als Kinder mit größter Anhänglichkeit und Liebe
zeitlebens hingen. Endlich ist vom psychologischen Standpunkt

aus das Moment nicht zur vergessen, daß die
Sublimation der erotischen Triebe durch den frühen Ein-



Bild 8

n
iSal,.,. IIIHI

\

SCHULTHEISS AURELIAN ZUR GILGEN
1630—1696

Wohltäter der Ursulinen





129

tritt ins Kloster, durch die Gemeinschaft des Lebens,
durch die Uebereinstimmung und den Zusammenklang

von Ort, Lage, Raum, Kunst, Kleidung, Leben und Beruf
bei den Ursulinen durchschnittlich eine viel höhere war
als bei der weltlichen Lehrerin.

Rasch verlief bei der allseitigen Arbeit die Zeit, und
nicht umsonst hatte Anne de Xainctonge ihren Lehrerinnen

ans Herz gelegt, sie bestens auszunützen. Um
9 Uhr rief das Glockenzeichen zur Pause. Eine
vorgerückte Schülerin betete vor der Klasse das Stundgebet.
Während der viertelstündigen Erholung verblieben die
Kinder im Schulzimmer; denn man verbrachte diese Zeit
mit Essen und Tischlektüre. Hierauf folgte die zweite
Rezitation, die bis 10 Uhr dauerte. Wer bei Stimme war,
sang noch ein Lied. Dann gab die Lehrerin einige
Ermahnungen für den Schulweg, und ein Vaterunser beschloß
den Schulvormittag. Dreimal in der Woche fügte die
Lehrerin mit verständlicher Stimme eine kurze geistliche
Betrachtung an. Alsdann gingen die Kinder nach Hause.

Während den Vormittag mehr die memorierenden
Fächer, wie Religion und Moral, ausfüllten, fielen auf den

Nachmittag mehr die technischen Fächer, wie Vorübungen
zum Lesen, Erzählen, Schönschreiben, Diktandoschreiben,
stilistische Uebungen, Rechnen usf. Ein Gebet eröffnete
um zwei Uhr den Unterricht wie am Morgen. Um genügend

Zeit zur Vorbereitung und Kontrolle der
Schülerarbeiten zu haben, begab sich die Arbeitszeigerin schon
um halb ein Uhr ins Schulzimmer. Ihr folgte die Vor-
schreiberin eine halbe Stunde später, um die „Vorzettel"
zu richten. Wie der Vormittagsunterricht, so zerfiel auch
der Nachmittagsunterricht in zwei Rezitationen oder
Lektionen. Als Stillbeschäftigung dienten bei den Größern
vornehmlich schriftliche Uebungen, wie Schönschreiben,
Abschreiben, Zusammenfassungen, Wiedergaben, schriftliches

Rechnen usw., für die Kleinern wiederum
Handarbeit. Auf den Nachmittag fiel auch die Kontrolle der

Geschichtsfreund Bd, LXXXXI. 9



130

schriftlichen Haus- und Schularbeiten mit kurzer
Besprechung nach Inhalt und Form. Die Pause verlief um
3 Uhr gleich wie am Vormittag. Der Nachmittagsunterricht

schloß um 4 Uhr mit einer kleinen Lektüre,
Geschichte oder Legende aus dem Leben eines Heiligen. Die
Lehrerin erklärte sie, ermahnte die Schülerinnen, am
Abend vor dem Einschlafen darüber nachzudenken und
überzeugte sich am folgenden Morgen durch eine
Stichprobe, ob sie wirklich noch etwas davon wüßten. Aehn-
lich verfuhr sie am Montag inbezug auf die sonntägliche
Christenlehre und Predigt. Nach dem Schlußgebet machten

wiederum alle eine Reverenz vor dem Kruzifix und
besuchten hierauf zu zweien die Kirche, um zu lernen,
„wie man mit Frucht bei dem Allerheiligsten einen
Besuch abstatte". Die Lehrerin selbst unterzog sich einer
kurzen Gewissenserforschung. Hatte eine Schülerin den
ganzen Tag gefehlt, dann wurde eine andere nach Hause
geschickt, um sich über den Grund der Absenz zu
erkundigen.

So verliefen die meisten Tage der Schulwoche.
Der Freitag und Samstag machten jedoch eine Ausnahme.

Aehnlich wie bei den Jesuiten, so wurde auch bei
den Ursulinen der Freitag insbesonders der „großen
Unterweisung" gewidmet. Auf die letzte Vormittagsstunde

verlegte man die Katechese. Ein ganzes Hauptstück

aus dem Katechismus wurde auswendig aufgesagt,
dann folgte gemeinsam die eingehendere Besprechung
eines Punktes daraus. Am Nachmittag las und erklärte
man in der letzten halben Stunde die Epistel des künftigen
Sonntags.

Den Samstag vormittag widmeten die Schwestern
einer gründlichen Repetition des ganzen Wochenprogramms.

Auf das Nachmittagsende aber fiel die Besprechung

des Evangeliums oder bei Vigiltagen die Vertiefung
in eine besondere Tugend des gefeierten Heiligen. Die
Unterweisungen erteilte bei den größern Schülerinnen die



131

Präfektin und bei den kleinen eine besondere Unter-
weiserin. Der Vortrag selbst durfte nicht mehr als eine
halbe Stunde Zeit beanspruchen und mußte dem
kindlichen Geiste angepaßt sein.

Als wöchentliche Vakanztage bezeichnen die

Konstitutionen den ganzen Donnerstag, sowie den Erch-
tag Dienstag) Nachmittag. Fiel aber ein Feiertag in
die Woche, dann lag es im Ermessen der Präfektin und

Superiorin, diese Vakanztage nach Gutdünken zu kürzen.
Die Vorschrift, daß das Schuljahr nach dem St.

Ursula-Tag (21. Oktober) beginnen und mit dem Festtag
des hl. Franz von Assisi (4. Oktober) schließen müsse,
wurde weder in Freiburg i. Ue., noch in Luzern
innegehalten. Schon früh dehnte man die Ferien auf vier
Wochen aus, nämlich von Maria Geburt bis zum 8. Oktober.

Parallel mit den hiesigen Jesuiten und den Ursulinen
von Freiburg i. Ue. und Pruntrut, ging man 1694 auf sechs

Wochen Ferienzeit über, nämlich von Maria Geburt
(8. Sept.) bis zum Lukastag (18. Okt.). Dabei sind einige
wenige Ferientage an Weihnachten, Fastnacht und Ostern
nicht zu vergessen und ebenfalls die nahezu vierzig schulfreien

Festtage außer den ordentlichen Sonntagen zu
berücksichtigen. Nach all dem schätzen wir das Schuljahr

auf ungefähr 360 Schulhalbtage zu zwei Unterrichtsstunden,

was einer totalen Stundenzahl von rund 700 bis
750 entspricht. 29

Wie bei den Jesuiten, so wurden auch bei den Ursulinen

Eröffnung und Schluß des Schuljahres stets
feierlich begangen; denn laut Rechnungsbuch30 verabfolgte

das Säckelamt 1732 31 den Frauen Ursulinen 8 ver-
29 Gegenüber heute mit 1100—1150 für die gleiche Stufe.
30 No. 27 im St. A. L. Gütige Mitteilung des Herrn

Staatsarchivar Dr. Weber.
31 Sehr wahrscheinlich erhielten sie bereits im 17. Jahrhundert

Preise; denn der Rat gewährte schon 1669 den beiden Primar-
lehrern Prämien (siehe Rats-P. pag. 384 a und 385 a), und es ist kaum
anzunehmen, daß er den Ursulinen nicht die nämliche Gunst erwies.



132

goldete Prämien32 à 1 gl. 32 sh. und 5 silberne à 1 gl. 5 sh.

Auch die Doler Konstitution spricht von kleinen Preisen
für die Besten im Katechismus. Im Beisein eines Abgeordneten

der Obrigkeit und der Geistlichkeit fand
wahrscheinlich am Ende des Schuljahres eine feierliche
Schlußprüfung statt, wobei die besten Schülerinnen eine
Anerkennungs-Medaille verabreicht erhielten. 33 Von den sog.
„Prämienspiessen"34 ist hier nie die Rede, was aber
keineswegs bedeutet, daß sie nicht dennoch üblich
gewesen wären. Ob mit der Schlußprüfung auch eine öffentliche

Ausstellung der Schülerhandarbeiten verbunden war,
wie in andern Ursulinenklöstern, ist wiederum nicht zu
belegen, wenn auch sehr wahrscheinlich.

Zum wesentlichen Bestandteil des Schulbetriebes der
Ursulinen gehörten auch die Repetitionen. Das

Sprichwort „repetitio est mater studiorum" wurde bei
ihnen wie bei den Patres der Gesellschaft Jesu sehr ernst
genommen. Die Regeln unterschieden wöchentliche oder
„Ordinari"-Repetitionen und sog. „Generalrepetitionen".
Sie galten aber nicht nur der bloßen Wiederholung,
sondern ebenso sehr der Prüfung.

Für die Ordinari-Repetitionen war der
Samstagvormittag und teilweise auch der Nachmittag
bestimmt. Alle Klassen wurden auf ihr erledigtes Wochenpensum

hin geprüft. Lehrer und Schüler konnten sich so
Rechenschaft über ihre Arbeit geben und erhielten
Gelegenheit, diese und jene Lücke auszufüllen. Wo es ging,
wurde der Stoff aber nicht im alten Kleide einfach mechanisch

hergesagt, sondern in neuer Form den Schülerinnen
vorgelegt. So zeigte man den Erstbänklern irgend eine

32 Preise für vorzügliche Schülerleistungen.
33 Zu diesem Zweck werden die Schülerarbeiten ähnlich wie

bei den Jesuiten zensuriert worden sein. Merkwürdigerweise fehlt
aber in Luzern und in den beiden Freiburg jedweder Hinweis.

34 kurze Gedichte, welche die Lehrerin auf jede der
Preisträgerinnen verfaßte und bei der Ueberreichung der Prämie laut
ablas. Sie waren bei den Knaben allgemein im Brauch.



133

Seite der Hören, aus welcher sie der Lehrerin oder
Präfektin allerlei Buchstaben heraussuchen mußten.
Dasselbe Buch wurde auch den Zweitbänklern vorgewiesen.
Sie hatten daraus verschiedene Gebete zu lesen. Dies

geschah „nicht nur, um sich über ihre Lesefertigkeit und

Aussprache zu überzeugen, sondern um den Schülerinnen
den Gedanken nahezubringen, hieraus durch allfällige
Krankheit oder Nachlässigkeit Versäumtes ohne Hilfe der
Lehrerin selbst nachzuholen". Die Größeren endlich
mußten z. B. die „17 Punkte der christlichen
Unterweisung" aufschlagen und über jeden Punkt eine kleine
Betrachtung Erklärung) anknüpfen können usf.

Generalrepetitionen zählte das Schuljahr
neun: so am ersten Samstag nach Schulbeginn, vor
Allerheiligen, vor St. Katharina und Weihnachten, am
Fastnachtsdienstag, dann vor Auferstehung, Pfingsten, Maria
Himmelfahrt und endlich am Tag vor Schulschluß, die
wohl als Schlußprüfung gedacht und mit der feierlichen
Prämienverteilung verbunden war.

Ueberdies legten die Ursulinen den austretenden
Schülerinnen ans Herz, sich von Zeit zu Zeit bei Mariahilf

in der Töchterschule oder Privat wieder sehen zu
lassen „zur Repetition der wichtigsten Glaubensstücke",
vielleicht noch mehr, um den beständigen wertvollen
Kontakt mit den Schwestern aufrecht zu erhalten.

Schullokale.

Zunächst hatte Anne de Xainctonge alle Klassen in
einem einzigen Zimmer besammelt. Sämtliche Lehrerinnen
unterrichteten im nämlichen Räume. In Köln blieb diese
Einrichtung bis 1794 bestehen. 3B Ueber ein einziges Lokal
verfügten die Ursulinen anfänglich auch in Freiburg i. Ue.
und in Luzern. Doch wurde schon am Kapellplatz eine
zweite Kammer zu Hilfe gezogen. Im Weggis und am
Graben dürften es kaum mehr gewesen sein. Wie hoch

35 Siehe Barb. Weber, p. 43.



134

deren Zahl in Mariahilf stieg, läßt sich nur schwer mit
voller Gewißheit feststellen. Wohl redet der amtliche
„Bauüberschlag" von sechs Zimmern. Doch erlitt er in
vielen Stücken Veränderungen, und wir vermuten nicht
zuletzt auch inbezug auf die Schullokale. Gewiß dürfte
er den damaligen Aufmachungen und der starken
Frequenz sehr wohl entsprochen haben. Auch schrieben die
Konstitutionen deutlich vor, daß nicht mehr Zöglinge
aufgenommen werden dürfen, „als das Ort fassen und die
Lehrmeisterinnen kommentlich unterweisen mögen".
Hingegen kommen wir nicht umhin zu glauben, daß es sich
auch hier um ein Täuschungsmanöver zugunsten des

Klosterbaues handelte, ähnlich wie bei der Anzahl der
Stockwerke; 3B* denn Karl Nager, 30 der anfänglich zwei
und später fünf Zimmer erwähnt, hat sehr wahrscheinlich
recht. Auf Anstoß des Leutpriesters und der Stadtbehörde
fügten die Ursulinen im Frühjahr 1734 noch ein neues
Schulzimmer hinzu. 3T Es dürfte aber nicht das siebente,
sondern das dritte Zimmer gewesen sein; denn am
6. Oktober 1786 wurde auf Bitten der Ursulinen der
obrigkeitliche Beitrag an die Heizung von 30 auf 50 gl. erhöht,
weil sie „bis anhin in den Kinderschulen nicht mehr als
drei Oefen, nunmehr aber wegen merklichem Andrang
der Schulkinderen fünf Oefen heizen".38

Die Einrichtung der Schulzimmer war einfach. Sie
bestand vermutlich aus langen hölzernen Bänken und
ebenso langen starren Pulttischen mit einem zweiten Laden
zum Drauflegen der Schulsachen, ferner aus einem kleinen
Lehrpult, einer Tafel, einem Kruzifix und einigen
religiösen Bildern. Endlich befand sich in jedem Schulzimmer
ein großer Kachelofen, der vom Korridor aus heizbar war.39

*35 Siehe Kapitel „Niederlassung und Ausdehnung in Luzern".
38 Chronik III, 8.
37 Chronik II, 496, und Staats-P, II, 37.
38 Staats-P. VI, 22.
39 Ueber Größe und Lichtverhältnisse siehe unter „Niederlassung

und Ausdehnung in Luzern".



135

Schulzeit.

Wie lange die durchschnittliche Schulzeit eines
Mädchens dauerte, war weder aus hiesigen, noch aus
fremden Quellen entnehmbar. Da kein Schulzwang
bestand, konnten die Eltern von Rechts wegen ihre Töchter
in die Schule schicken wann und wielange es ihnen
beliebte. Doch gehörte „Bildung" zur damaligen großen
Mode, und die Opfer einiger Jahre scheute man nicht.
Nur trachteten die Eltern, ihre Mädchen möglichst früh
zu schicken. Das zwang die Schwestern, für den
Schuleintritt mindestens das siebente Altersjahr zu verlangen.
Jede Neueintretende mußte der Präfektin vorgestellt
werden. Diese prüfte sie auf ihre Kenntnisse und wies
sie der ihr angemessenen Klasse zu. Viele Töchter
besuchten die Schule bis zum 13. und 14. Altersjahr.40
Morey (II 87) setzt das gewöhnliche Austrittsalter auf
12—13 Jahre. Die in Luzern häufig vorkommenden Namen
für Schülerstufen, wie „die Kleinen", die „Lehrjüngerinnen"

und die „Jungfrauen", könnten diese Ansicht
unterstützen. Dennoch scheint uns, für die erste Zeit wenigstens,

eher auf 10—12 Jahre gehen zu müssen. Eine intelligente

Schülerin durchlief verhältnismäßig rasch die drei
ersten Bänke. Sie verblieb dann etwas längere Zeit in
der letzten Bank, wo sie je nach Geschicklichkeit und
Stand, bei der individuellen Lehrart der Ursulinen, zu
recht erfreulichen Kenntnissen gelangen konnte. Wie wir
schon hörten, erfolgte später der Übertritt in eine höhere
Klasse allgemein am Schulschluß, so daß die Schulzeit
eines Mädchens wohl durchschnittlich vier Jahre dauerte.

Lehrmittel.

Diese haben wir bereits unter den Abschnitten
Schulprogramm und Schulbetrieb aufgezählt. Es sind
hauptsächlich die „Hören des Konzils von Trient", welche eben-

40 In Köln betrug die untere Altersgrenze 4 Jahre, die obere
18 Jahre. (Siehe Barb. Weber, p. 48.)



136

falls als „Handbüchle für die hl. Meß" Verwendung fanden

und der „Kleine Katechismus" Bellarmins.41 Als Stoff
zur Lektüre brachten die Kinder vom Elternhaus Legenden,

Gebetbüchlein und Erbauungsbücher mit, sowie
handschriftliche Briefe aller Art.

Schulfeste.

Zur Anlockung der Kinder und Eltern wurden in den
Ursulinenklöstern verschiedene größere und kleinere
Schulfestlichkeiten veranstaltet, so an St. Nikolaus,
Weihnachten, Ostern, am Geburtstag der Superiorin oder
Präfektin. Dieser Brauch herrschte gewiß auch auf Mariahilf,

wiewohl die Belege hierüber fehlen. Dank einigen
Zeitungsnotizen wissen wir nur von den Schulschauspielen

sichern Bescheid. Wieweit sie zurückreichen,
ist uns unbekannt. In Anlehnung an die Jesuitenschulen
würden wir ihre Entstehung in die Mitte des 18.
Jahrhunderts verlegen.42 Um jene Zeit aber haben wir keine
Chronik mehr, und die Zeitungen fehlen noch. Das erste43
Zeugnis liefert uns erst das „Luzernische Wochenblatt"
von 1784. 44 Ihm gemäß wurde anläßlich der Zentenarfeier

der Mariahilfkirchweihe das kleine Schauspiel „Das
Stadtmädchen, wie Alle seyn sollten", von Professor
Zimmermann, aufgeführt von den „Adeligen Schülerinnen
der neulich [1781] in vielem verbesserten Töchterschule".

„Mit viel Freiheit, Lebhaftigkeit, Anstand und
Empfindung führten die Pensionärinnen als
Fastnachtsdivertissement" am 14. Februar 1786 die „Kosttochter"45

41 Die Schwestern benützten für sich den „Großen Katechismus".

Keine der genannten Lehrmittel sind mehr vorhanden.
42 Freiburg i. Ue. notiert das erste 1767.
43 Nach einer andern Quelle wäre zwar Zimmermanns „A m a -

1 i e" schon 1771 in Solothurn und 1774 in Luzern (Mariahilf?)
aufgeführt worden.

44 p. 87.
45 Ebenfalls von P, Josef Ignatius Zimmermann; das gleiche

Stück sei schon früher gespielt worden.



137

auf, woran sich ein französisches Stück aus der Thalia
und zwei sehr wohlgesungene Lieder mit einer Anspielung
auf den geistlichen Vater der Ursulinen schlössen."46
Dieses Schauspiel erlebte seine Erstaufführung 1783 in
Solothurn und soll die Einrichtung einer wahren
„Kostschule" schildern.

Am 5., 6., 8. und 9. Februar 1787 gelangte aus der
„Nachlese zu der jungen Haushälterin" Zimmermanns
„Klärchen von Raubach" zur Aufführung. Das Stück zeigt
der unerfahrenen Tochter alle Gefahren, denen sie gegenüber

verdorbenen Dienstboten ausgesetzt ist. Auch diesmal

erfreute die Zuhörer eine französische Einlage aus
dem „Kinderfreund" von Berquin und ein schön gesungenes

Lied aus dem zweiten Teil der „Luzernischen
Wochenblätter 1786", gefolgt von einigen „fröhlichen
unschuldigen Tänzen". 47

Frequenz.

Leider verzeichnen unsere Quellen über diese Epoche
nur eine einzige diesbezügliche klare Notiz.48 Nach
dieser haben die Ursulinen gleich im ersten Monat über
100 Kinder unterrichtet. Im übrigen müssen wir uns auf
indirekte Angaben aus den Korrespondenzen,
Ratsbüchern, Visitationsberichten und auf Vergleiche mit
andern Orten stützen.

Einwandfrei ist durch den Nuntius und den bischöflichen

Kommissar, durch die weltlichen Behörden und die
Schwestern bezeugt, daß die öffentliche Töchterschule
der Ursulinen gut besucht war. Einziges Dunkel herrscht
um die Mitte des 18. Jahrhunderts, wo in Uebereinstimmung

der luzernischen und auswärtigen Quellen der
allseitige Eifer erlahmte und wohl auch die Schülerzahl
merklich sank. Was man aber damals unter gutem Besuch

48 Vergi. Luzernisches Wochenblatt, p. 35.
47 Luzernisches Wochenblatt 1787, pag. 33.
48 Chronik I.



138

verstand, zeigen uns deutlich die Annalen von Freiburg
i. Ue.

Unsere Ursulinen waren sehr ehrgeizig,49 ja oft etwas
unbescheiden. 50 Kaum ist anzunehmen, daß das vom
Nuntius und den Jesuiten gut betreute Kloster hinter
seinem Mutterhaus in Freiburg nachstehen wollte. Freiburg

verzeichnete aber schon bei der Abreise der Schwestern

nach Luzern eine Frequenz von 300 Schulkindern.
Seine Einwohnerzahl betrug dazumal rund 2000 Seelen,
während Luzern die doppelte aufwies. Im 18.

Jahrhundert zählte es 3000 gegenüber Luzern mit 5000
Einwohnern. 50*

Ferner klagten im 17. Jahrhundert die Ursulinen oft
wegen überfüllten Schulstuben, Platzmangel und Knappheit

an Lehrpersonal, während im 18. Jahrhundert die
geistlichen und weltlichen Behörden sich über diese
Punkte beschwerten. In jenen Zeiten war man aber an
unglaubliche Schülerzahlen gewöhnt. Bis zu 150 Kinder
pfropften auch die Ursulinen zu Freiburg in ein Zimmer
von 41 m2 Bodenfläche. Ihr neues Kloster von 1678/79
wurde vom nämlichen Architekten entworfen, der auch
Mariahilf erbaut hatte. Es räumte aber für 200—250
Schülerinnen nur zwei Zimmer ein.

Endlich unterrichteten in Luzern bis 1734 in zwei
Schulzimmern neun und von dort weg in drei Zimmern
elf Lehrfrauen, was wiederum auf eine starke Schülerzahl
schließen läßt.

Alle diese Gründe legen uns den Schluß nahe, daß
die Frequenzzahl, tief angesetzt, am Schwanenplatz 100
bis 150, im Weggis und am Graben 150—250 und auf
Musegg 250—400 oder mehr betrug. Davon fiel aber ein

49 Vergleiche den Streitfall betreffend die tüchtige Superiorin
M. Margareta Gaßmann im Kl.-A. Freiburg i. Ue. Annales.

r,° Siehe Visitationsbericht von 1687 im Bi.-A. Solothurn.
5,!* Ernst Schneider („Die Bernische Landschule am Ende

des 18. Jahrhunderts." Diss. Bern 1905, pag, 127) hat ausgerechnet,
daß durchschnittlich auf 5 Einwohner 1 Schulkind kam.



139

guter Prozentsatz auf die Schülerinnen aus der Umgebung
der Stadt, die ebenfalls die Schulen von Mariahilf
besuchten. Auch dürfte die Frequenz um die Mitte des

18. Jahrhunderts gefallen sein, während sie im letzten
Viertel wieder mächtig anschwoll.

Rechnen wir mit einer durchschnittlichen Besuchsziffer

von 200 und einer durchschnittlichen Schulzeit von
vier Jahren, so ergäbe dies die stattliche Zahl von 7000

Mädchen, welche von der Gründung bis zur Helvetik die
Schule bei den Ursulinen besucht hätten. In Wirklichkeit
aber wird die durchschnittliche Frequenzzahl höher und
die Schulzeit eher niedriger gewesen sein, so daß die
wahrscheinliche Besuchsziffer das achte oder neunte
Tausend erreicht oder überschritten haben dürfte.

Leistung.

Um die Leistungen der öffentlichen Töchterschule
geschichtlich richtig beurteilen zu können, müßte man sie

denjenigen der übrigen damaligen Mädchen- oder Knabenschulen

gleicher Stufe gegenüberstellen und vergleichen.
Dies zu tun, wird aber die Aufgabe einer andern Arbeit
sein. Gestützt auf die Durchsicht sämtlichen
Aktenmaterials über das Volksschulwesen unseres Kantons darf
zwar schon heute erklärt werden, daß sie diesen Vergleich
ohne Bangen antreten dürfen. Im übrigen sei auf den
Abschnitt „Verdienste der Ursulinen zu Luzern"
hingewiesen.

B. Das Pensionat.

Neben der öffentlichen Töchterschule unterhielten die
Ursulinen eine sog. „Kost" oder ein „Pensionat".51 In der
Hauptsache war es ein Internat für „adelige Töchter"

51 Zuerst eingeführt von Françoise de Bermond in Verein mit
Mme. de Sainte Beuve zu Paris im Jahre 1612. Rasch blühte es auf
und wurde zum Vorbild ähnlicher Institute in Frankreich und im
übrigen Europa. Wohl hatten schon früher unsere Frauenklöster
vereinzelte Töchter von Rang zur weltlichen Bildung angenommen.



140

oder „Fräulein", die gegen ein vereinbartes Kostgeld hier
neben der Kost auch eine höhere Ausbildung fanden. Je
nach den Ansprüchen betrug das Kostgeld 120—150 gl.
Obwohl diese Gelder für das Kloster eine wichtige
Einnahmequelle bedeutetenr'2 und in ganz Frankreich die
Töchterpensionate außerordentlich aufkamen, 53 so macht
es der ausgesprochene Missionsgedanke der Doler
Genossenschaft wiewohl auch die schweizerische Eigenart
verständlich, daß weder die Schwestern der beiden
Freiburg, noch die zu Luzern vor der französischen Revolution
je daran dachten, diesem Teil ihres Unternehmens eine
besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Ja, es ist
vielleicht einem leisen Winke unserer weltlichen Obrigkeit zu
verdanken, daß in Luzern mehr geschah, als allgemein
üblich war. Einzig die sozialen Umstände zwangen sie

zur Gründung dieser Schulanstalt. Trotz des Aufschwungs
der christlichen Gesinnung wollte der Rat „die Herren und
Bürger nit hemmen, ihre Kinder unterrichten zu lassen,
wo ihnen gefällig sein würde". 54 Es war darum in jenem
aristokratisch-absolutistischen Zeitalter nicht leicht, die
Kinder der vornehmen Familien in die öffentliche Schule

Doch waren es Ausnahmen, In der Regel wurde im Pensionat, wenn
wir überhaupt so sagen dürfen, nur die Klosterjugend herangebildet.
Die Ursulinen hingegen widmeten sich ausdrücklich der Erziehung
weltlicher Mädchen, „se gardant d'y rien entre-mêler de ce qui est

propre de la vie religieuse, ni au parler, ni aux autres actions et
beaucoup plus encore de les vouloir attirer par paroles ou autres
sollicitations tacites". (Siehe „Les Constitutions des religieuses Ur-
sulines de la Congrégation de Paris", p. 31.)

Die Dôler Annalen berichten weder von einem Reglement, noch
von einem Pensionat. Wahrscheinlich hatte Anne de Xainctonge
für ihre Genossenschaft auch kein Internat vorgesehen. (Bericht der
Superiorin von Dole.)

52 Siehe im Kapitel „Klosterleben", unter Abschnitt „Vom
wirtschaftlichen Leben". (In Separat-Ausgabe.)

53 So berichtet Rousselot, daß einzig das Kloster in Saint-
Denis von der Gründung 1625 bis zum Jahre 1657 mehr als 4000
Töchter aus den besten Familien von Paris als Pensionäre aufnahm.

54 Rats-P. von 1745, p. 288 a.



141

zu bekommen. Um sie überhaupt noch zu erreichen, sah
sich nach langem Zögern z. B. Freiburg i. Ue. gezwungen,
im April 1758 5B eine Trennung der „Fräulein" von den

„Bürgerlichen" selbst in der öffentlichen Töchterschule
vorzunehmen. Luzern scheint diesem Schicksal entronnen
zu sein. In einem Schreiben nach Freiburg i. Br. betonte
es noch ausdrücklich die Hochhaltung des Gleichheitsprinzips.

Dafür mußte sich Mariahilf zu seinem großen
Leidwesen das Fortbestehen einiger Privat - Töchterschulen

gefallen lassen. Trotz mehrfacher Anstrengungen
gelang es ihm nicht, sie völlig zu unterdrücken. °6

Mit dem Pensionat wollten nun die Ursulinen einerseits

die Außenstehenden anlocken und andererseits dem
allgemeinen Ruf der vornehmen Klasse nach vermehrter
Bildung der Frau gebührend Rechnung tragen.

Diesem Zweck entsprechend blieb das Schulprogramm
für die Jüngern Töchter das gleiche wie in der

öffentlichen Töchterschule. Für die größern dagegen

55 Kl.-A, Freiburg i. Ue. Konferenzbuch V und VI.
56 1661 wird eine Marie (Jakobea Wegmann genannt

(Rats-P., p. 276 b), welcher der Rat für ihr Schulhalten sogar 3 gl.
aus dem Spitalfonds und ein Malter Kernen jährlich gewährte. Am
21. August 1682 erhielt sie zwar von ihm den Vermerk, daß „man
besser gefunden, wenn es das Schulhalten unterlassen und dafür
Gott dienen täte". (Rats-P., p. 198 b.)

1689 erlaubte die Obrigkeit der Dorothea Kaufmann
Schule zu halten, doch nur für die Mädchen und hat vom Rat nichts
zu erwarten, (Rats-P,, pag. 600 a). Sechs Jahre früher wurde ihr
Unterricht hingegen verboten. (Rats-P., p, 335 a.)

1692, am 9. Februar hat der Rat erkennt, daß das Hobel in
„keine Buoben, sondern allein Meitlin lernen" soll. (Rats-P,, p. 566.)

1707 stirbt Jungfrau Anna Schürmann, welche Lehrerin
für die Probtöchter der Jungfrauenkongregation war. Durch den
Präses Kommissar Stalder wird der Unterricht hierauf den Ursulinen
übertragen. (Chronik II, 150.)

1710 finden wir eine Jungfrau Johanna Gaßmann, gest.
1734, welche gegen „Schulgeld und mehrteils nur vornehme Kinder
an sich gezogen, welche Schul der unsrigen sehr nachteilig gewesen
und sie verächtlich gemacht, als wann gesagte Tochter ihre Schul-



142

wurde es ausgeweitet, besonders in Kalligraphie, Deutsch,
Rechnen, Musik, Zeichnen, Handarbeiten und Anstands-
lehre. Sie sollen auch lernen „sauber lesen französisch,
deutsch und lateinisch". 57 Das Pensionat unterhielt eine
eigene „Chorfrau zur Erlernung der Instrumente", Aehn-
lich wie in Köln und in den beiden Freiburg wurden auch
in Luzern im 18. Jahrhundert auf Ansuchen der Schülerinnen

hin, die wohl auch die Kosten trugen, öfters eigene
weltliche Lehrer für Musik und Tanz, sowie „Rechnungsmeister"

und „Schönschreib-Künstler" zugelassen. Die
Leistungen in der Handarbeit in „Gold, Silber, Wolle und
Seiden etc." wuchsen zu Spitzenleistungen an und dürften
die verwöhntesten Ansprüche von heute noch beträchtlich
übertroffen haben. Nicht selten und nicht ganz zu
Unrecht mußte diese „Fräulein-Schule" dafür den Vorwurf
der Eitelkeit und Galanterie vernehmen. Um die Kenntnisse

in der Hauswirtschaft oder in gewissen Künsten 58

zu erweitern, wurde den Pensionärinnen gestattet, die
Werkstätten der Schwestern zu besuchen. 59 Auch in den
Klostergarten wurden sie geführt und ihnen „die ver-
kinder besser unterrichtete als wir die unsrigen.. Diese Schmach
und Bedrängnis haben wir in die 20 Jahr leiden müssen, ohne daß
wir solches verhindern können, weil etliche vornehme Privatherren
ihr [der Gaßmann] Schutz und Schirm gegeben, bis sie gestorben."
(Chronik II, 150, 469, 470.)

1734—86 begegnet man der Jungfrau Franziska Schwander,
welcher der Rat, auf die Vorstellungen der Ursulinen hin, verbot,

daheim eine offene Schule einzurichten und ihr nur gestattete,
in die Privathäuser zu gehen. (Nachruf von Josef Ignatius Zimmermann

in „Luzernisches Wochenblatt", 1786.)

Mit der bloßen Existenz der privaten Töchterschule, — denn
irgendwelche Akten besitzen wir keine — den Beweis erbringen zu
wollen, daß die Ursulinen-Schulen ungenügend waren, wie das hin
und wieder geschehen ist (vergi, auch mit Ostertag in Konferenzblätter

1852, p, 127), zeigt eine völlige Verkennung der wirklichen
Umstände.

57 Konstitution A.
58 Wohl Damenschneiderei und Weißnähen gemeint.
59 Vergleiche mit „Enseignement", p. 59.



143

schiedenen Pflanzen gezeigt und mitgeteilt, wann und wie
jedes Gewächs zu säen, zu bebauen, zu benützen und
aufzubewahren sei". Als neues freiwilliges Fach gesellte
sich von Anfang an Französisch hinzu, welches
damals die Sprache der Gebildeten war. Schwesternwechsel

mit Freiburg i, Ue, sorgten für sprachenkundige
Lehrerinnen. Es scheint aber, daß im Laufe des 18.

Jahrhunderts die Leistungen in diesem Fache merklich sanken
und erst 1781 unter P. Josef Ignaz Zimmermanns Reform
wieder neu auflebten,

Erziehungsgrundsätze und Methode waren die
nämlichen wie bei der öffentlichen Schule. Doch unterstand
das Pensionat nicht der Schulpräfektin, sondern einer
eigenen Vorsteherin, der „Kostmeisterin". Sie
unterrichtete nicht nur die Fräulein, sondern lebte mit ihnen
auch beim Essen, Schlafen, Spielen, Studium und während
der Andachten. Ihr zur Seite wirkten in guten Zeiten
die Lehrschwestern für Französisch, Rechnen,
Schönschreiben, Handarbeit und Musik. Das Fachsystem,
sowie der individuelle Unterricht waren hier noch
ausgeprägter, als in der öffentlichen Schule.

Der Tagesordnung dürfte folgender Plan60
zugrunde gelegen haben:

6 Uhr: Aufstehen mit Bezeichnung des heiligen
Kreuzes; „unter dem Ankleiden das gewöhnliche

Morgengebet verrichten", Stillschweigen,
Besuch des Hochwürdigsten Gutes.
Gemeinsames Gebet und kurze Betrachtung.
Hl. Messe. „Darunter des Leidens Christi sich
erinnern und geistlieherweise kommunizieren."
Morgen- und Schulgebete, Frühstück, „unter
welchem ein geistliches Buch gelesen wird".
Schule. Stundengebete um 9 Uhr und 10 Uhr.

60 In Anlehnung an die „Tag- und Schulordnung für die
Kostjugend des Ursulinenklosters in Landshut" im Ordinariatsarchiv in
München, gedruckt bei Josef David Schallnkammer, Landshut, 1753.
Stimmt mit der Ordnung von Köln und Chaumont ebenfalls überein.

6A Uhr:
7 Uhr:

TA—8 Uhr

8—10 Uhr:



144

10A Uhr: Litanei zum hl. Josef und

Mittagessen; dabei geistliche Lektüre und

Stillschweigen.
11—12A Uhr: Rekreation.
12A—\A Uhr: Studium. Bis 1 Uhr französische Uebungen

schreiben.
Bis 1 y Uhr französische, deutsche und
lateinische „Lektiones" 81 lernen.

iy Uhr: Katechismus, Besuch des Hochwürdigsten
Gutes.

2—4 Uhr: Schule: Vorweisung und Besprechung der
Hausaufgaben, Rezitationen, 3 Uhr Stundengebet.

4—4y Uhr: „kleine Merend" Vesperbrot) und „Briefe
komponieren".

AlA—534 Uhr: Französische Discours; wer nicht Französisch
hat, erledigt die Hausaufgaben, übt Musik
oder setzt die Handarbeit fort.

5A—6 Uhr: Rosenkranz und Offizium der unbefleckten
Empfängnis.

6—6y Uhr: Nachtmahl, Lektüre und Stillschweigen wie
am Mittag, Besuch des Hochwürdigsten Gutes.

6/i—7/4 Uhr: Rekreation, „in welcher sie sich mehrmalen
in Reverenz machen üben sollen",

IAS Uhr: Studium.
8 Uhr: Nachtgebet, Gewissenserforschung, Still¬

schweigen bis zum Morgengebet.
8A Uhr: Lichterlöschen und Ruhe.

Das Essen war gemeinsam, reichlich und gut. Es
bestand von Anfang an in vier Mahlzeiten. Zubereitet
wurde es in der Klosterküche. Die Töchter schliefen
zusammen in einem oder mehreren Schlafzimmern unter
der Aufsicht einer Schwester. Doch hatte jede ein eigenes
Bett, umgeben von einem Vorhang aus dunklem Stoff,

81 Für das Pensionat glauben wir, daß es sich wirklich um
einige Erlernung der lateinischen Sprache und nicht nur um Lesenlernen

handle, da viele Töchter gedachten, später ins Kloster
einzutreten.



145

Auf besondern Wunsch der Eltern wurden gegen höheres

Kostgeld auch eigene Kammern für sie abgegeben.
Verschiedene kleine Aemter wurden unter ältere

Pensionärinnen verteilt. An gewissen Tagen war es den

Zöglingen erlaubt, die Eltern oder andere nahestehende
Besuche zu empfangen. Die Räume des Pensionates lagen,
wie schon früher erwähnt wurde, im mittlem Flügel auf
dem zweiten und dritten Stockwerk. Sie umfaßten in der
Hauptsache einen Schlafsaal, einen Aufenthaltssaal
(zugleich auch Speisesaal), ein Schulzimmer, ein Studierzimmer,

ein kleines Bibliothek- und Musikzimmer. Sie

waren vom Konvent und Noviziat abgeschlossen. Die
Ursache hiezu mag in den Vorwürfen liegen, die sich an
fänglich gegen die Ursulinen wegen Haltung von
Pensionärinnen erhoben. Die Kosttöchter brächten, so sagte man,
wie die Klausurlosigkeit, Zerstreuung und Störung des

klösterlichen Lebens mit sich. 62

Die Annahme liegt nahe, daß die Leistungen des
Pensionates vorzüglich und die Frequenz eine sehr starke
gewesen sei. Dem ist nicht so. Leider besitzen wir keine
Verzeichnisse mehr. Doch geht aus den Hausrechnungen,
aus dem Inventar von 1798 wie aus Vergleichen mit
andern Häusern hervor, daß die Schülerinnenzahl zwischen
12 und 20 schwankte und auch in den besten Zeiten kaum
30 erreicht haben dürfte. Karl V. Nager gibt die
durchschnittliche Zahl mit 20 an. 83 Von diesen kam ein guter
Teil ab der Landschaft und aus den Nachbarkantonen. Ob
die Stadttöchter die Privatschule mehr besuchten? Wir
glauben es trotz des genannten Nekrologes von Zimmermann

mindestens für die ersten Zeiten der Ursulinen-
02 Entschieden wurden beide Fragen von der hl. Kongregation

in Rom am 30. Juli 1678 (vergi. Morey II, 366 ff.), zu welcher die
Luzernerinnen durch ihre guten Verbindungen wesentlich beitrugen
(vgl. ihre Anstrengungen betr. päpstlicher Konfirmation des Instituts,
Kl.-A. Freiburg i. Ue. Annales).

63 Chronik III, 8.

Geschichtsfreund Bd. LXXXXI. 10



146

Niederlassung nicht, vermuten dagegen sehr, daß auch
Mariahilf, wie alle übrigen Ursulinenklöster, eine ansehnliche

Zahl von externen Schülerinnen aufnahm. Es
gab sicher viele vornehme Mädchen, die gegen ein kleines
Entgelt nur ins Pensionat zur Schule gingen und am
Abend, oder sogar mittags und abends, wieder nach Hause
kehrten. So weiß man, daß der savoyische Ambassador
regelmäßig seine Töchterchen Gabriele und Thérèse und
mit Erlaubnis des Nuntius sogar sein sechsjähriges Söhnchen

Josef Rubert nach dem Mittagessen bis gegen 6 Uhr
abends zu den Kosttöchtern der Ursulinen in den Unterricht

schickte. 84 Das kam die Eltern bedeutend billiger
zu stehen als der Besuch der Privatschulen, und die Ursulinen

empfingen sie gern.
Endlich verzeichnete unser Kloster, genau wie die

andern, noch eine dritte Art von Pensionärinnen, Es

waren dies die sog. „K ostfraue n", alleinstehende,
jüngere oder ältere, meist wohlhabende Jungfrauen oder
Frauen, welche bei den Ursulinen gegen ein bestimmtes
Kostgeld, Heim, Ruhe und Pflege fanden. Die Mahlzeiten
erhielten sie gemeinsam oder auf Verlangen auch auf das

Zimmer getragen.

C. Die Sonntagsschule.

Im 6. Kap., § 88 der Konstitutionen (C) lesen wir: 6&

„Weil es auch Töchter gibt, die so mit Arbeit verhaftet,
wie die Dienstmägde, Bauernleute, Bäuerinnen und Weiber

mit Haushab, daß sie die Unterweisungen zu besuchen
verhindert sind, solche aber von Nöten haben, so sollen
sie die Schwestern an Sonn- und Feiertagen Nachmittag
um die Zeit, wie es diesen Personen gelegen ist (doch
nicht während der Predigt), auch wenn es den Schwestern
etwas ungelegen wäre, aus Liebe zu einem so liebreichen

84 Chronik I, 159.
85 Etwas gekürzt.



147

Werk, nach Anweisung der Superiorin und ihrer
Ratgeberinnen, unterweisen".

Die religiöse Zielsetzung des ganzen Instituts macht
es uns verständlich, daß den Ursulinen der Sonntagsunterricht

viel mehr am Herzen lag, als zum Beispiel das
Pensionat. In der Töchterschule und hier konnte sich ihr
Sendbotenamt richtig entfalten.

Der Unterricht bestand vornehmlich in Katechese
und religiösen Vorträgen, gewöhnlich erteilt von der
Präfektin oder einer besonders dazu ernannten „Sonntags-
Unterweiserin" und ihren „Helferinnen". Die
Unterweisung dauerte l'A Stunden. Der Unterricht in Lesen
und Schreiben fiel weg. fie Die Frequenz war von den
ersten Tagen an eine erstaunlich große. Im Jahre 1666
schrieb der Nuntius Friedrich Ubaldi-Baldeschi; „... Auch
waren nach dem Mittagessen an Sonn- und Feiertagen

die Schulzimmer mit Bürgerinnen, Dienstmägden,
Bauersleuten und Mädchen gefüllt, um sich von den
Schwestern unterrichten zu lassen, was zum geistigen
Nutz ihres Geschlechts und zur Erbauung der ganzen
Stadt viel beitrug." Die Besuchsziffer stieg rasch von
150 auf 300 und mehr Personen und hielt auch während
des ganzen 18. Jahrhunderts noch eine ansehnliche Höhe
inne. Im Dezember 1723 verlangten einige Herren des

Innern Rats, daß man „diese Manier zu predigen, das
dem weiblichen Geschlecht nit zugehöre", abschaffe. Doch
wurde die Sonntagsschule gut verteidigt und blieb auch
fernerhin bestehen. °7

D. Der Privat-Unterricht.

Kommt dieser Lehrtätigkeit auch weniger Bedeutung
zu als den übrigen Anstalten, so charakterisiert sie doch
den wahren ursprünglichen Geist unseres Hauses. „Die

68 Konstitution A. In Freiburg i. Br. wurde aber auch hierin
gelehrt. Siehe Konferenzbücher im Kl.-A. Freiburg i. Br.

87 Chronik II, 86.



148

Ursulinen werden besucht von edlen und unedlen Frauen,
deren eine in der Beicht, andere in der hl. Meß, andere
im Rosenkranz, andere wegen der Erziehung ihres
Hausgesindes" und „im richtigen Verhalten in ihren Anliegen
oder im Glauben unterrichtet werden möchten". Mit
Gutheißung der Oberin war es ihnen auch zugelassen,
Betrübte zu trösten, Irrende zu ermahnen oder Uneinige
zu versöhnen. Andere Frauen waren verhindert, „weder
am Werktag, noch Sonntag in die Schule zu gehen,
wünschten aber doch, in Etwas unterrichtet zu sein". Da
hieß die Pflicht der Schwester, „mit größtem Fleiß und
Liebe sich dieser anzunehmen".

Nach den Konstitutionen hätte die Ursuline ins Privathaus

gehen dürfen. Doch war es Brauch, daß die
Unterwiesene sich auf das Zimmer der Schwester begab. Ein
Brief88 der Ursulinen an die hiesige Obrigkeit bezeugt,
daß bereits 1674 „eine gute Zahl schon erwachsener
Personen ebenmäßig [= ebenfalls] im Schreiben, Lesen und
geistlicher Lehr unterwiesen" worden sei.

Für den Unterricht der Konvertiten war längere Zeit
eine besondere Schwester bestimmt. °9 Es frohlockte das

ganze Haus bei einer Konversion, was anfänglich recht
häufig geschah.

Privatunterricht genossen ferner die Mädchen, welche
schon das Pensionat besuchten, aber gedachten, später
selber Ursuline zu werden.

Im weitern kamen öfters Töchter zurück, die, wie
wir früher hörten, die öffentliche Schule oder das
Pensionat schon längere Zeit verlassen hatten, jedoch
begehrten, bei ihrer ehemaligen Lehrerin dies und jenes
rasch wieder aufzufrischen.

Endlich beauftragte 1707 der Präses der marianischen
Jungfrauen - Bruderschaft, Kommissar Stalder, die
Ursulinen mit dem Unterricht der sog. Probtöchter dieser

68 vom 6. Juli 1674 im St. A. L. in A 1, F 9, Fasz. 37,
89 Chronik II, 557,



149

Kongregation, nachdem kurz vorher die letzte Lehrerin
Anna Schürmann gestorben war. 70

Der Privatunterricht wie die Sonntagsschule wurden
kostenlos erteilt.

E. Das Lehrerinnenseminar.

Nirgends zwar begegnen wir in unsern Akten dem
Namen „Lehrerinnenseminar". Doch darf das Noviziat
für diese Epoche als solches betrachtet werden.

Der Heranbildung von zukünftigen Lehrerinnen
widmeten die Ursulinen die größte Sorgfalt. 71 Schon in den
letzten Klassen der Töchterschule und des Pensionats
warfen sie ein beobachtendes Auge auf eine gute Wahl.
In der Tat scheint es, daß sie anfänglich hierin merkliche
Strenge walten ließen und vom Glück begünstigt waren.
Hatte die Kandidatin die genannten Schulen durchlaufen,
dann wurde sie als Novizin in das Kloster aufgenommen.
Es war nun Aufgabe der Novizenmeisterin, sie während
der zwei nächsten Jahre für den innern und äußern Beruf
bestmöglichst vorzubereiten.

Irgendwelche staatliche Prüfungen bestanden damals
noch keine. Mit der Profeß war die Novizin auch „Lehrfrau"

geworden. Doch hieß es noch lange warten, bis sie
der Schwesternrat zur „Regentschwester" erhob. Für
dieses Amt wurden, wie die Visitationsberichte und
Konferenzbücher zeigen, ohne Not weder zu junge, noch zu
alte Frauen ernannt.

Zur Erlernung der Schulpraxis wurde die
Lehramtskandidatin (doch nicht vor sechs Monaten) der
Präfektin übergeben. Diese führte sie als „Helferin"
theoretisch und praktisch in alle Klassen ein. Anfänglich
besorgte die Kandidatin nur einige Aushilfsdienste. Nach
und nach durfte sie aber stets tätigeren Anteil am Unterricht

nehmen. Die öffentliche Töchterschule diente so
70 Chronik II, 150.
71 Vergleiche auch mit Barb, Weber, p. 8 ff.



150

der Lehramtskandidatin als praktische Uebungsschule.
Zwischenhinein bildete sich die Tochter durch
Privatunterricht fort; denn die Regeln erklären, „damit sie aber
diesem Werk der Liebe ein völliges Genügen tue, solle
sie sich befleißen, daß sie selbst recht könne lesen,
aussprechen, ohne Fehler schreiben, allerhand Arbeit auf
das Best, so ihr möglich, machen".

Die theoretische Bildung der angehenden
Lehrerin beruhte im wesentlichen in der Erlernung und
Vertiefung der „Regeln für die Lehrerinnen". Wie hoch
die darin enthaltene Pädagogik und Psychologie der
Ursulinen stand, mag uns ein gedrängter Auszug beweisen:

Allgemein wird erklärt, daß das beste Mittel zur
Erlangung der von Gott gewollten Vollkommenheit die
Erfüllung der Standespflicht sei. Die Lehrerin erhalte
keinen Lohn. Ihre Mühe sei das Mittel, sich den Himmel
zu verdienen. Die Lasten und Sorgen des Unterrichts
ersetzen ihr die Härten und Mortifikationen der andern
Orden. Sie ertrage daher aus Liebe zu Gott und mit
Geduld alle Beschwerden und Widerwärtigkeiten ihres
dornenvollen Amtes. Sie sei ein Vorbild ihrer Gemeinde
und spreche mit Ernst und Milde zu allen Personen, mit
denen sie verkehren müsse. Sie bedenke, daß
übertriebene Frömmigkeit soviel verderbe wie ein mondänes
Betragen. Sie halte die rechte Mitte, mit viel Einfachheit,
Bescheidenheit und Offenherzigkeit. Sie sei eine freie
Person, welche die Ruhe, das Gebet und die
Zurückgezogenheit liebe. Sie besuche die geistlichen Uebungen,
halte Fast- und Abstinenzgebot, ziehe sich alle Monate
einen Tag in die Stille zurück, begehe einmal des Jahres
die mehrtägigen Exerzitien, beichte alle Wochen, wechsle
mehrmals des Jahres den Beichtvater und helfe mit, die
Kirche und den Gottesdienst nach Möglichkeit zu
verschönern.

Als Lehrerin bete sie für das Wohlergehen und
den Fortschritt ihrer Zöglinge. Sie besuche die Kranken
und sehe, ob ihnen Hilfe nötig sei. Sie nehme sich auch



151

der Mädchen an, die noch nicht in die Schule gehen oder
sie schon verlassen haben oder überhaupt sie nie besuchen
können. Sie nehme sie auf ihr Zimmer und „halte ihnen
kleine Konferenzen". Sie empfange die Mütter der Schülerinnen

und spreche sich aus über deren Fortschritt in
Tugend und Wissenschaft, über Fehler und Nachlässigkeiten

u. s. f. Sie ermahne die Schülerinnen zur
Pflichterfüllung und zum Gehorsam, auch gegenüber den Eltern
und Vorgesetzten und erziehe sie zur Bescheidenheit und
Einfachheit. Sie erweise mütterliche Zärtlichkeit und viel
Liebe, um so das Vertrauen der Kinder zu gewinnen,
„doch ohne jede Besonderheit und heimliche Freundschaft

oder Familiarität für dies oder jenes Kind". Sie

gestatte sie auch nicht unter den Schülern. Sie erziehe
mehr durch Liebe, als durch Furcht und zeige weder
Laune, noch Ungeduld, weder Zorn, noch Rachsucht, was
der Kinder Geist und Herz verderbe. Sie brauche kein
verletzendes Wort oder eine Geste der Verachtung, auch

gegen die Aermste nicht und erbaue alle durch ein gutes
Beispiel. „Nie erkundige sie sich über Intimitäten einer
Familie oder trage gar diese oder jene Fehler zum
Pfarrer". Sie unterlasse auch alle Drohungen mit dem
Herrn Pfarrer oder Herrn Vikar. Sie studiere den
Charakter und die Seele des einzelnen; es gebe solche, bei
denen Liebe alles tue und solche, die nur auf Strenge
reagieren. Sie strafe selten mit der Rute. Ehrenstrafen
wirken mehr, z. B.: vor den Schülern in der Mitte des
Zimmers knien und sie um Verzeihung bitten; Absonderung

von den andern Schülern; ein Reuegebet mit
verschränkten Armen beten usw. Nie gebe sie eine
Ohrfeige, einen Faustschlag oder Fußtritt, und muß sie eine
harte Strafe fällen, dann zeige sie, daß es gegen ihren
Willen, mit ihrem Abscheu und nur zum Nutzen des
Kindes geschehe. Ehe sie in die Schule gehe, besuche
sie das Allerheiligste und bedenke, daß sie sich jetzt zur
Arbeit in den Weinberg des Herrn begebe. Nach der
Schule besuche sie es wieder und danke Gott, daß er sie



152

für ein so heiliges Amt auserwählt habe. Eine Weile
prüfe sie nach, wie diese Aufgabe von ihr vollzogen worden

sei. Endlich bitte sie um die Gnade, in ihrem Berufe
stets vollkommener zu werden.

Im Unterricht hersche gute Disziplin und Ruhe.
Ohne Not und Wissen der Präfektin schicke sie kein Kind
mit Aufträgen vom Schulzimmer weg. Muß es jedoch
sein, dann gebe sie noch eine Schülerin mit. Aller Unterricht

sei planmäßig. „Wohl habe sie acht, auf daß sie
keine Zeit verliere." Sie lehre keine Sachen, die unnütz
sind und die der kindliche Verstand nicht fassen kann.
Ihre Lektionen seien nicht zu lang. Sie nehme Rücksicht
auf die Fassungskraft und den Stand jeder einzelnen
Schülerin. Sie rechne mit den Schwächen des menschlichen

Gedächtnisses und wiederhole darum beständig.
Sie halte sich streng an die Vorschriften der Präfektin,
führe ohne ihre Erlaubnis keine Neuerung ein und greife
nie in das Pensum einer andern Klasse über. Jede schriftliche

Schul- oder Hausarbeit sei durchzusehen und zu
besprechen. Und wörtlich fährt dann Anne de Xainctonge
in ihren Regeln für die Lehrerinnen fort:

„Voilà les sages règles et prudents avis nécessaires aux
maîtresses d'école pour remplir dignement les devoirs de leur
état, se sanctifier et sanctifier les enfants dont elles sont
chargées; je vous conjure au nom de Dieu de vous y conformer
avec la dernière ponctualité. Pour vous animer et vous
soutenir dans l'exactitude qu'on vous demande, ayez sans cesse
devant les yeux l'importance et l'utilité de l'emploi qui vous
est confié, souvenez-vous que vous ne pouvez rien faire de
plus glorieux à Jésus-Christ, rien de plus glorieux à Marie,
rien de plus avantageux aux familles et rien de plus utile
pour votre sanctification que de vous appliquer avec zèle à
l'éducation chrétienne des jeunes filles vous procurez à
Jésus - Christ de véritables adoratrices, vous formez à la
Sainte - Vierge des imitatrices fidèles de ses vertus, vous
élevez aux familles de la paroisse des enfants qui l'édifieront
et par là n'avez-vous pas à espérer pour votre salut? Jésus-
Christ vous comblera de ses grâces. Marie vous protégera



153

auprès de lui, toutes les familles vous donneront mille
bénédictions et les enfants ne cesseront de demander pour vous
la grâce du salut, vous aurez part à toutes leurs bonnes oeuvres

et les vertus qu'ils pratiqueront, vous deviendront pour
ainsi dire personnelles, ne sont-ce pas là pour vous des motifs
bien puissants et bien capables de vous soutenir dans les

fonctions saintes de votre état contre tout ce qui pourrait
concourir à vous en dégoûter?

Mais au jour du jugement, quelle douce consolation de

vous trouver au milieu de la troupe nombreuse de vos fidèles

disciples qui publieront à haute voix devant le juge souverain
à la face de tout l'univers, que c'est de vous qu'elles ont
appris à le connaître et à le servir, que c'est à vous qu'elles
sont redevables des désordres qu'elles ont évités et du bien
qu'elles ont pratiqué, et que sans vos charitables soins et
votre vigilance, elles auraient le malheureux sort de tant de
filles qui périront pour en avoir manqué dans leur enfance.

Ah, c'est alors que vous saurez bon gré d'avoir été fidèle
au règlement que je vous présente aujourd'hui, et de toutes
les peines que vous aurez prises pour le faire observer aux
enfants, gardez-vous donc de vous rebuter et de perdre
courage à la vue des obstacles qui s'opposeront à l'exercice
de votre zèle, lorsque les ennuys, les dégoûts et les inquiétudes

qui vous viendront du côté des enfants ou de quel-
qu'autre part sembleront vous abattre ou ralentir votre
courage et votre ferveur; rappelez-vous les grands motifs que
je viens de vous proposer; pensez à la joie ineffable que vous
sentirez au dernier jour à la vue des récompenses que Dieu
vous prépare, mais qu'il n'accordera qu'à votre persévérance;
cette pensée relèvera votre courage, ranimera votre ardeur,
vous consolera dans vos peines et vous soutiendra puissamment

malgré tous les obstacles que vous trouverez dans votre
emploi. Vous persévérerez jusqu'à la fin, et par là vous
mériterez quelque part à la gloire particulière que Dieu promet

par un de ses prophètes à ceux qui auront employé leur
science et leurs talents à instruire les autres et à les conduire
dans les voies de la justice, ils ressembleront, dit ce prophète,
par leur éclat lumineux, à la splendeur du firmament et
brilleront comme les étoiles pendant toute l'éternité. (Daniel, 12)."



154

Hätten nicht selbst der Lehrerinnenbildung von heute,
im Zeitalter der Technik und des Intellektualismus, diese

Regeln noch etwas zu sagen? — Dies zu beurteilen
überlassen wir jenen, die in der Geschichte eine weise Lehrerin
zur Verbesserung des Lebens und Veredlung unserer
Sitten erblicken.

6. REFORM.

Die soeben geschilderten Formen unserer Ursulinen-
schulen blieben mehr als 120 Jahre unverändert bestehen.
Da brach wie ein Föhnsturm die Aufklärung auch über
unser Land herein und schmolz die Reste des ausgehenden
Mittelalters rasch zusammen. Eifrig wurde seit Rousseau
und Basedow auch in Luzern über Erziehungsfragen
gesprochen. In den Mittelpunkt des Interesses rückte
aber Felbigers (1724—1788) große Schulreform sowie
seine von Hahn (1710—1789) übernommene und
ausgebaute und von P. Nivard Crauer (1747—1799) ebenfalls
in unsern Gebieten verbreitete Normalwörter-
Methode.72

Dieser Bewegung konnten sich auch die Ursulinen-
schulen nicht verschließen. Freiburg i. Br. bürgerte
die neue Methode schon 1769 dort ein 78 und führte 1773
mit allen Schwestern einen Normalschulkurs durch. Die
Ursulinen von Landshut traten unter dem Einfluß der
Braun'schen Reform und der kurfürstlichen Dekrete von
1777 ihr bei, und im Konferenzbuch VIII von Freiburg

i. U e. lesen wir unterm 22. Dezember 1782, daß
das Kloster Bücher angeschafft und „par principe"
unterrichte, nachdem schon fünf Jahre vorher der Schulrat

72 Eine eingehende Studie darüber verfaßte von Anna Hug: Die
St. Urbaner Schulreform an der Wende des 18. Jahrhunderts. Diss.
Zürich 1920.

73 Kl.-A. Freiburg i. Br. Konferenzbuch 1757—95 und Gen. L. A.
Karlsruhe No. 1718.



155

wegen einer Neugestaltung ihres Unterrichts bei den
Schwestern vorgesprochen hatte. 74

In Luzern fand die Reorganisation im Jahre 1781

statt. Nach dem Zeugnis von Thaddäus Müller75 und
Vinzenz Ostertag 7(i war P. Josef Ignaz Zimmermann ihr
Urheber. Schon 1779 hatte er im Verein mit Kommissar
Keller den Schwestern „zum öftern angeraten", das
Pensionat auszubauen und mehr Kostgängerinnen
anzunehmen. Zu diesem Zwecke arbeitete er einen Plan aus
und anerbot „zu dessen Ausführung und Anleitung
allmögliche Assistenz". 77 Der Rat beauftragte die
Schulkommission mit der Prüfung und Berichterstattung der
Zimermann'schen Vorschläge.78 Doch kam uns weder der
Plan noch der Bericht zu Gesicht. Darum kennen wir
nur wenige Einzelheiten über diese Reorganisation. So

wurde im Jahre 1781 mit Erlaubnis der Behörden im
Pensionat eine „französische Schule" errichtet, ähnlich
wie in Freiburg i. Br. Hiezu berief der Konvent zwei
Ursulinen aus Pontarlier während anderthalb Jahren nach
Luzern. Es wurden, laut dem Wochenblatt, „ausgedehntere

Kenntnise und eine andere Lehrart zum Gegenstand
ihres Unterrichtes angenommen". Die obrigkeitliche
Prüfung der Kosttöchter durch Statthalter Karl Josef
Mohr, Kommissar Aloys Keller und P. Josef Meuvli,
Guardian zu Werthenstein, ergab volle Zufriedenheit über
die neuerrichtete Schule.

Gewissen Veränderungen wurde wahrscheinlich auch
die öffentliche Töchterschule unterworfen. Die Frequenz
wuchs merklich an. Die Zahl der Schulzimmer mußte

74 Vergleiche auch mit Barb. Weber, p. 40 ff.
75 Siehe in „Zwei Anreden gehalten bei der Eröffnung des Er-^-

ziehungsrates am 20. Jan. 1799". (In „Jahrbuch der Luzernischen
Kantonallehrerkonferenz", 1860, p, 83,

78 In M 144 in 4« IV der B. B, L.
77 Für die Ursulinen schuf er u. a. mehrere Theaterstücke und

ein französisches Lehrbuch.
78 Staats-P. V, 322.



156

1786 von drei auf fünf erhöht werden. Statt elf mochten
sich inskünftig gegen zwanzig Lehrfrauen in der Schule
betätigt haben, und der obrigkeitliche Beitrag an die
Heizung stieg von 30 auf 50 gl. Vermehrte Sachkenntnis,
bessere Pflege der Muttersprache und des Rechnens, Wegfall

des überflüssigen und doch nie verstandenen, das
Gedächtnis in hohem Maße belastenden Lateins, die
Einführung neuer Lehrmittel,79 vielleicht auch Wegfall des
Einzelunterrichts und Uebergang zum klassenweisen
„Zusammenunterricht", endlich vermehrtes Studium von
Pädagogik und Psychologie, sowie vermehrte Aufmerksamkeit

der weltlichen Behörden gegenüber allen
Erziehungsfragen mögen die Früchte dieser mächtigen
allgemeinen Schulbewegung gewesen sein. An den Grundrissen

der Ursulinen-Schulordnung aber änderte sie wenig.
Sie blieb bis zum Zusammenbruch des ersten Konvents
im Jahre 1798 und noch längere Zeit darüber hinaus fast
unverändert bestehen.

79 So das „Buchstabierbüchlein, welches die ersten
Grundlehren unseres hl. Glaubens und ausgesuchte Gebetsformeln
enthält. Die Silben sind darin schon abgeteilt." (Luzerner Intelligenzblatt

von 1781, Nr. 40.)


	Die Ursulinen zu Luzern : Geschichte und Werk des ersten Konventes 1659-1798. Teil 1
	Einleitung
	Gründung
	Niederlassung und Ausbreitung in Luzern
	Ausbreitung und Gründungsversuche ausserhalb Luzern
	Schulleben


