
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 84 (1929)

Artikel: Das "Dominikus-Spiel" des Martin Wyss vom Jahre 1629, aus dem
Pfarrarchiv von Buttisholz

Autor: Mühlebach, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das „Dominikus-Spiel" des Martin Wyss
vom Jahre 1629,
aus dem Pfarrarchiv von Buttisholz.
Von Albert Mühlebach.

Am ersten Juli 1929 werden es dreihundert Jahre sein,
daß in Küßnacht an der Rigi ein geistliches Schauspiel
aufgeführt wurde, das sich durch einen außerordentlich großen
kultur-historischen Gehalt vor andern Spielen seiner Art
auszeichnet.

Der Schöpfer des Schauspiels sagt: „Disers gehalten
spils fürnempste person war der s. Dominicus", und
darum kann das vorliegende Spiel wohl „Dominikus-Spiel"
genannt werden; nach seiner Zweckbestimmung aber
gehört es in die Gruppe der sog, Rosenkranzspiele. Sein

Prolog urteilt:
„Unser spil ist vom Rosenkranz,
und Bruderschaft uszogen ganz,"

Das Rosenkranzspiel von Küßnacht, das zu seinem
Verfasser den damaligen Küßnachter Pfarrer Martin
Wyß hat, ist, um zeitgemäß zu sprechen, ein Propagandaspiel.

Martin Wyß gründete nämlich in Küßnacht eine
Rosenkranzbruderschaft,1) und um Mitglieder zu gewinnen,
verfaßte er unser Rosenkranzspiel, von dem der Epilog
erklärt:

„Ihr habt der sachen ganze gschicht,
In ein commedi zuo gericht.
Dardurch man lert der bruderschaft,
große gwün, furcht, nuz, kraft und macht."

Seine Handschrift, die 117 Blätter umfaßt, liegt im
Pfarrarchiv von Buttisholz, und der großen Freundlichkeit
des Ortspfarrers, des hochw, Herrn Dekans B. Schnarwiler,
haben wir es zu verdanken, daß wir zum erstenmale dieses
wertvolle Werk bearbeiten konnten. Ueber das Werk
selber bemerkt der Verfasser auf der 2. Seite:

>) X. Bd. Gfd.



91

„Hab angfangen componieren den 25. Februarii. ist
gehalten worden 1. Julii 1629. 2234 distica."

Der große Wert dieses Rosenkranzspieles liegt darin,
daß es zu den frühesten dieser Gattung gehört. Die
Entwicklung der bekannten Einsiedler Rosenkranzspiele fällt
z. B. erst in die Jahre 1650—1750—1770.

Die Zeit seiner Abfassung fällt in die Blütezeit des

Barock, und so atmet auch unser Spiel den Geist dieser
glanzvollen Kunstperiode, der auf der Bühne „die
Wirklichkeit ein Spiel um Verklärung oder Verdammung" war.2)

Die neu erwachte Kraft des Katholizismus hat nach
dem Konzil von Trient in der Schweiz staatlich und geistig
zu einer überragenden Stellung geführt. Die Jesuitentheater,

die überall, wo die Jesuiten Kollegien besassen,
eine äußerst rege Spieltätigkeit entfalteten, übten eine Art
öffentliche Volkserziehung in bewußter gegenreformato-
rischer Tendenz aus.

Luzern, das s. Z. mit Nürnberg den Ruhm teilte, die
Blütenperiode der Fastnachtsspiele in seinen Mauern zu
erleben, wurde im Barockzeitalter hinsichtlich der
Schauspielkunst, die nach allen Seiten größten Einfluß
ausübte, die modernste Stadt. Von seinem Kollegium, das die
Jesuiten zu einer berühmten Lehranstalt zu machen
vermochten, zogen in alle Gaue der katholischen Schweiz
Schüler, welche als die geborenen Führer des Volkes das
stolze Bewußtsein mit sich trugen, der herrschenden Kultur
anzugehören, ihr aber auch dienen zu müssen.

Durch ihre persönliche Tätigkeit oder Beeinflussung
kamen denn auch in kleinern Ortschaften, wie z. B. Buochs,
Alpnach, Küßnacht, Schauspiele in großer Aufmachung zur
Aufführung.

Das Rosenkranzspiel von Küßnacht ist in seinem Stile
einerseits barock, anderseits aber auch, und zwar in weit
höherem Maße, mittelalterlich - humanistisch; denn die
Landschaften nahmen wohl den Geist der Gegenwart in

2) Zach, Modernes oder kathol. Kulturideal. 3. Aufl. Wien 1925,
S. 237.



92

sich auf, der Form nach waren sie aber immer um ein paar
Jahrzehnte zurück.

Die Sprache ist mittelhochdeutsch und stark mit
heimischen Ausdrücken durchsetzt; sein Reim und sein

Rhythmus dürften auf Meisterschaft Anspruch erheben,
und das Ganze liest sich gefällig und fließend. Sein Aufbau
ist an Klarheit einer klassischen Rede vergleichbar, und
es selbst in einem gewissen Sinne eine Predigt in Dialogform,

obwohl die Handlung durch zahlreiche Zwischenspiele

sich recht lebhaft gestaltet.
Mit andern geistlichen Spielen seiner Zeit hat es

gemeinsam, daß die auftretenden Personen Typen sind, wie
z, B. die Spieler, Bettler, die Bauern, die Frauen, und keine
individuellen Charaktere, daß viele allegorische Gestalten,
z. B. Hoffart, Geiz, Unkeuschheit, auftreten, daß auch ihm
die ständigen Bühnenfiguren, die Narren, nicht fehlen, die
einerseits das komische Element vertreten, anderseits die
Verbindung der Zuhörerschaft mit der Bühne herstellen,
daß Prolog und Epilog, Akt- und Szeneneinteilung der
damaligen Uebung des Jesuitendramas entsprechen. Ein
Ausfluß des neuen Stiles sind das Vorspiel und die
zahlreichen Zwischenspiele,

In den verschiedenen Teufelsberatungen, die jeweils
dem teuflischen Eingreifen vorangehen und die, wie die
Figur des Teufels selbst, zum barocken Gegenspiel gehören
und dem Dogma der Kirche wie dem Volksglauben in
gleicher Weise entgegenkommen, hat unser Rosenkranzspiel

große Aehnlichkeit mit dem „Bruder Klaus"-, dem
„St. Oswald"- und dem „St. Stanislausspiel" des Johannes
Müller, der seine Dramen in den Jahren 1610—1628 in Zug
zur Aufführung brachte. Wyß und Mahler lassen — um
nur eine Tatsache zu erwähnen — den Teufel, um zu
seinem Ziele zu gelangen, die neue Sekte und die neue
Lehre unter die Menschen aussenden und ausbreiten.

Die Figur des Todes, die Wyß vor dem letzten Herold
auftreten läßt, ist höchst eindrucksvoll und wohl eine der
packendsten in den bekannten Spielen,



93

Willi Burgherr, der über Johannes Mahler, den großen
schweizerischen Dramatiker der Gegenreformation3) ein
wertvolles Buch geschrieben hat, bemerkt: „Die Tendenz
gibt dem Drama des 16. und 17. Jahrhunderts die stärkste
Kraft zum Leben", und was für unser Spiel von Bedeutung
ist: „sie erwächst aus den konfessionellen Gegensätzen —
das gegenreformatorische Drama löst das polemisch
reformatorische ab".4)

Die kraftspendende Tendenz des „Dominikus-Spiels"
liegt tatsächlich im Geiste der Gegenreformation und
schafft es zum Weltanschauungsdrama, in dem die Mächte
des Himmels mit den Mächten der Finsternis um die Seele
des Menschen streiten, zu einem Schauspiel, das zur Seele

spricht, sie im alten Glauben bewahren und für die
Marienverehrung gewinnen will, die in der Form des Rosenkranzgebetes

als stärkster Schutz gegen die Sittenlosigkeit der
Weltlaster hingestellt wird.

Der Verfasser des obgenannten Spiels hat als
ehemaliger Jesuitenschüler ganz in ihrem Sinne gewirkt. Nach
der Legende gab die heiligste Jungfrau dem Ordensgründer
Dominikus den Rosenkranz, den er bekanntlich als Hauptwaffe

in der Bekämpfung der albigensischen Irrlehre
anwandte. Nebst dem Dominikanerorden pflegten die Jesuiten
die Marienverehrung am meisten, gründeten hiezu die
bekannten marianischen Kongregationen, die vielfach die
Aufführung der geistlichen Spiele bestritten, und verbreiteten
das Rosenkranzgebet unter dem Volke. Pfarrer Martin
Wyß gründete in Küßnacht nicht nur die
Rosenkranzbruderschaft, die im Geschichtsfreund Bd. X als Confrater-
nitas s. Scapularis bezeichnet ist, sondern auch eine
„Marianische Kongregation" mit dem Titel „zur Himmelfahrt
Maria". Durch seine Rosenkranzbruderschaft, welche,
wie alle Bruderschaften dieser Art, dem Dominikanerorden
unterstellt war (seit Julius III., 1550—1555), mag er wohl

:1) P. Haupt, Sprache und Dichtung, Forschungen zur Sprach-
und Literaturwissenschaft. Akadem. Buchhandlung, Bern 1925.

") L. c. p. 102.



94

auch in nähere Beziehungen zu diesem Orden getreten
sein. Und so ist es nicht zu verwundern, daß er im Rosenkranz

und seiner Bruderschaft das geeignetste Mittel sah,
das Volk sowohl vor den Einwirkungen der Reformation
als auch des sittenlosen Zeitgeistes zu schützen.

Drei Begebenheiten, welche nach dem Verfasser sich
alle zu Lebzeiten des hl. Dominikus zugetragen haben
sollen und die fürbittende Macht der hlst. Jungfrau
dartun, führt das Rosenkranzspiel von Küßnacht an, um
aus ihnen nebst der tiefsinnigen Begründung im ersten
Akte die Beweise für die Vortrefflichkeit der Marienverehrung

bezw. der Rosenkranzbruderschaft zu gewinnen.
Die drei Begebenheiten sind die Legende vom

Besessenen, die auch die neueste Dominikus-Biographie von
Scheeben erwähnt, vom Verfasser des Dominikusspiels
aber stark umgearbeitet worden ist; die Legende von der
Jungfrau Alexandra, die an eine solche im Leben des
Johann von Erfurt erinnert, aber ebenfalls sehr stark
umgeändert wurde; die Legende vom geizigen Mann, deren
Quellen nicht auffindbar waren.

Warum gerade drei Legenden in das Drama verflochten
worden sind, sagt uns der Herold im Prologe:

„Es war ein histori gnuog gsin.
Durch dry wird der weit lauf gfürt in
Dan drü laster sint worden breit,
als hoffart, gitt und unküschheit.
Wider dise went mir iez stritten,
Und dar durch drü laster usrütten."

Wir haben hier die Verwendung der bekannten Stelle
aus dem 1. Johannesbrief (2, 16): „Denn alles, was in der
Welt ist, ist Fleischeslust, Augenlust und Hoffart des
Lebens".

So wird uns der gewaltig schaffende Geist des Barock
offenbar, der nicht nur in der Architektur das
„Raumunendliche" bezwingt, sondern auch für die Bühne in die
Ewigkeiten von Himmel und Hölle hinübergreift, um dort
die Aufgaben seiner Spiele zu fassen.



95

Der Schöpfer dieses nun schon oft erwähnten
Rosenkranzspieles von Küßnacht, ein, nach allem zu schließen,
hochgebildeter Weltgeistlicher der Gegenreformation, teilt
mit vielen Großen das Schicksal, nur kleine Kunde über
sein Leben der Nachwelt überlassen zu haben. Ein paar
unbedeutende Bemerkungen sind im 10. Bd. des Geschichtsfreund

bei der Aufzählung der Inhaber der Predigerpfründe
von Beromünster enthalten; weiter ist über ihn nichts
gesammelt. In Birchers Annalen ist zum Jahre 1632 (fol. 191)
sein Wappen gemalt, das in einem roten Feld auf goldener
Mondsichel einen grünen Baum stehen hat, oben in
beiden Ecken je einen goldenen Stern und unten einen
grünen Dreiberg aufweist.

Martin Wyß trat am 18. April 1606 in die Rudimenta
scholae (Collegii Lucernensis) der Jesuitenschule in Luzern
ein, also in die unterste Klasse, und wurde als Martinus
Weiß, Meyenbergensis, in den Katalog eingetragen. Da

er aber später nicht mehr aufgeführt wird, ist die Annahme,
daß er einen andern Studienort aufgesucht, oder der
damaligen Uebung folgend, bei einem Geistlichen Unterricht
genommen hat, nicht so ohne weiteres von der Hand zu
weisen.

Ungefähr von 1619—1632, also während 12 Jahren,
war er Pfarrer von Küßnacht an der Rigi — er leistete am
7. Oktober 1620 auf dem Vierwaldstätterkapitel zu Luzern
den Eintrittseid —, kam am 17. März 1632 an die Predigerpfründe

von Beromünster, d. h. als Leutpriester, und im
Jahre 1643 als Kaplan an die Pfründe der 10,000 Märtyrer
(S. S. 10000 M. M.) in Großwangen, auf der er im*Jahre
1650 starb.

Es scheint, daß er auch in Großwangen die
Rosenkranzverehrung unter das Volk gebracht hat; denn im
Jahre 1670 besteht eine „Bruderschaft des hl. Psalters,
oder Rosenkranz Jesu und Mariae", also eine seiner Küß-
nachter Gründung ganz ähnliche Bruderschaft. Ob auch
in Großwangen sein Rosenkranzspiel zur Aufführung kam,
ist eine Vermutung, die man wohl haben darf.



96

Martin Wyß ist dann noch aufgeführt im Mitgliederrodel

der St. Jakobsbruderschaft von Sins, zu dem Meyenberg

pfarrgenössig war, und zwar zweimal als Donator; das

erstemal als Pfarrer von Küßnacht, das zweitemal als
Leutpriester von Münster.

Der Hauptinhalt des „Dominikus-Spiels", der jeweils
vor jedem der fünf Akte, in der sog. Argumentatio, kurz
angegeben wird, ist folgender:

„Im ersten act wirdt disputtiert,
Maria fürbit confirmiert."

Das geschieht durch den hl. Dominikus mit dem Basler
Reformatoren Oekolampadius, mit Berengarius von Tours,
der s. Z. irrige Lehrmeinungen über das heiligste
Altarssakrament verbreitete und mit (H)osiander, der in Nürnberg
eine große Rolle spielte; diese beiden letzteren treten als
Prädikanten auf.

Unter dem Vorsitze Luzifers halten sodann die Teufel
eine Beratung darüber ab, wie sie der Menschheit, besonders

aber der Rosenkranzbruderschaft, am meisten Schaden
zufügen könnten, Luzifer droht gegen den hl. Dominikus
mit den Worten:

„Ich will verschaffen nüwe 1er,

nüwe secten, wider din sach,
die mir scho anfachen algmach.
Der zwinglin und auch der calvin,
werdent sich bas schicken in
Sampt dem luttero mir biston,
auch von Ave Maria ablon"

Die andern Teufel aber, vor allem Belial, Pluto, Mammon

ftnd Beelzebub, geloben mit „hoffart, gitt, unküsch-
heit" die Menschen zu betören.

Der hl. Dominikus, der bereits den Disput siegreich
bestanden hat, erhält durch die hlst. Jungfrau den Rosenkranz,

durch den der Menschheit große Gnade werden soll.
Der zweite Akt bringt die Rosenkranzpredigt des

hl. Dominikus, der aber dabei von einem Besessenen, der
ihn der Lüge zeiht und die hlst. Jungfrau lästert,
unterbrochen wird. Im Namen der großen Teufelsbesiegerin,



97

der hlst. Jungfrau, zwingt dann der hl. Dominikus alle Teufel,

zu erscheinen und öffentlich die Wahrheit seiner Worte
anzuerkennen. Der Besessene, „Drinn fünfzech tusent
böser findt" sind, will nun geheime Sünden der Umstehenden

bekannt machen und in die Kleiderpracht der
Menschen fahren, aber inzwischen erscheint die hlst. Jungfrau,
legt dem Besessenen ihr Szepter auf und verbannt die
höllischen Feinde wieder in die Hölle; der Besessene aber
wird befreit und lobt Marias Macht.

Im dritten Akte regiert Venus und entfacht in zwei
Jünglingen eine verzehrende Leidenschaft zu einer schönen,
edlen Jungfrau namens Alexandra; sie duellieren sich und
fallen beide erstochen zu Boden. Ihre Freunde rächen sie
und:

„Es wird auch bracht das arme wib,
nach deren dodt, um ihren Hb."

Ihr Haupt, das weiter zu leben vermag, wird in einen
Sodbrunnen geworfen, wo es 150 Tage bleibt, bis es dem heil.
Dominikus die Sünden beichten kann, was als Gnade für
ihr Rosenkranzbeten gewährt wird.

Geiz und Betrug der bösen Welt schildert der vierte
Akt an Jakobus, der ein Leuteschinder und Wucherer
sonder Art ist. Sein Geiz bringt ihn in größte Gefahr, die
ewige Seligkeit zu verlieren, aber er wird, als er wieder
einmal „sin psalter verricht", durch eine innere Stimme
zur Rechenschaft aufgefordert, was ihn so erschreckt, daß

er, wenn auch leidlich spät, Buße tut.
,,Im 5. act hast diser bricht,
Christus stellet an ein gricht,
In welchem er mit sinem pfill,
die ganze welt us dilgen will",

aber auf die Fürbitte der hlst. Jungfrau unterbleibt das

.Strafgericht. Es werden darauf zu Gericht nacheinander
vorgeführt: Alexandra, die wegen ihres Gebetes zum
Himmel begnadigt wird; Jakobus, dem die hlst. Jungfrau,
obwohl ihn die Teufel schon jubelnd als ihre Beute
betrachteten, den Rosenkranz in die Wagschale legt und ihn
so rettet; die beiden Jünglinge, die, weil in ihrer Sünde

Geschichtsfreund Bd. LXXXIV. 7



98

gestorben, zur Hölle verdammt und von den Teufeln unter
Spott und Hohn abgeführt werden.

Darauf gibt die hlst. Jungfrau kund, daß die
Rosenkranzbruderschaft damals unter dem Kreuze entstanden
sei, als Christus gesagt hat: „Sieh da deine Mutter" und
daß sie für ihre Brüder und Schwestern sorge:

„Glich wie die hen liebt das henlin,
ist gegen üch min sorg und sin."

Weil „gitt, unküschheit und auch bracht", die drei großen
Weltlaster, so schreckliche Macht ausüben, müssen sie nun
aus der Hölle hervorkommen und den Menschen ihre
Schande und ihre Pein in klagenden Worten schildern.

Der kultur-historische Gehalt des „DominikusSpiels"
entwirft ein anschauliches Bild vom Leben und Treiben des
Volkes der damaligen Zeit, das, während an den
Nordgrenzen unseres Landes der dreißigjährige Krieg tobte und
furchtbare Opfer forderte, unter den Augen des Verderbens

in großen Teilen leichtsinnig dahinlebte. Gute und
böse Menschen, Heilige und Bösewichte, Engel und Teufel
ziehen in den Höhen und Tiefen des Menschenlebens in
bunter Fülle an uns vorüber und lassen uns einen
Zeitabschnitt erschauen, der damals modern war und heute
merkwürdig ist.

Es mag uns, die wir so oft das Gute der Gegenwart
übersehen und gerne die „gute, alte Zeit" loben, ein Trost
sein, daß wir darin nicht besser und nicht schlechter sind
als unsere Vorfahren, die es auch zu Beginn des 17.
Jahrhunderts genau so machten. Was für bewegliche Klagen
erhebt doch der „alte Schwyzer", der im fünften Akte
auftritt:

„Wan ich gedenk an alten standt,
und unsers geliept vatterlandt,
Wie unsere alte, die frommen
So fry einfaltig, bekleit kommen.
So dunkt mich gegen diser zit,
Ich sig vom mim vatterland wit.
Ich sig fer drin im weltsche landt,
So sint mir d kleider unbekant,
Das ist noch ein, der alten kragen,



99

So unsre alte habent tragen.
Das krös muos iez drifaltig sin,
Us d r y eilen, mit großem schin.
Man truog di schuo nit usgeschniten,
Wie iezundt, mit adlichen sitten.
Die hosen warent eng gemacht,
Nit blöder gsess vom weltschen bracht.
Die magt iezundt köstlicher kumpt,
Als die richfrauw im alten pundt.
Der bur hats iez dem edelman,
Am gschmuck und bracht der kleider an.
Es freüwt mich nüt uf diser erden,
In solcher zit iez mer zuo leben.
Ey, ey daß ich so alt bin worden,
War ich nur meden langist gstorben.
Kum dodt mit dinem grimmen pfill,
Schieß mich zuo dodt in schneller ill."

Unser „alte Schwyzer" scheint es aber mit seiner
Klage nicht so ernst gemeint zu haben; denn als der Tod
erscheint, um ihn zu holen, ruft er ihm zu:

„Las mich gan, wan ich schon bin alt,
Das leben mir noch beser gfalt."

Schwere Vorwürfe erhebt aber auch der hl. Dominikus
gegen die Welt im allgemeinen, die er am jüngsten Tag
anklagen will, weil seine Predigt so gar wenige zur Bekehrung

gebracht hat. Er ruft aus:
„0 weit, o weit, o arge weit,
Wie bist du it mit sünden verfeit!
Dan in der weit ist aller trug,
Ja all betriegery und lug.
Die schindery und starker gitt,
Der eigen nuz grist weltlich, vit.
In der weit nüt dan arge list,
Kein thrüw mer gar zuo finden ist.
Der pomb und bracht hat oberhandt,
Die hoffart strept in stadt und landt.
Die kleider sucht, und iteli ehr,
Hüft sich, wie das sand in dem mer.
Die faltsche lieb durch Venus bogen,
Hat junge und alte betrogen."

Jede Allgemeinheit löst sich beim näheren Zusehen in
Einzelne und Einzelnes auf, und auf diese Weise gelingt es

uns, ein Urteil zu fällen.



100

Die Theologie hat sich aus naheliegenden Gründen in
ünserm Schauspiel, das, wie bereits erwähnt, eine dialogisierte

Predigt genannt werden kann, einen ersten Platz
gesichert, sich aber auch ein hervorragendes Denkmal
gesetzt.

Die Worte, welche der hl. Dominikus in seiner Predigt
über die Marienverehrung und das Rosenkranzgebet
spricht, sind tief, mit biblischen Beweisen und klaren
Vernunftsgründen gut belegt. Die biblische Exegese erinnert
uns lebhaft ari die oft so kühnen Allegorien eines hl.
Ambrosius, und die ungesuchte Volkstümlichkeit läßt uns
Vergleiche mit Abraham a Santa Clara anstellen. So vergleicht
er die hlst. Jungfrau als Gnadenspenderin mit Rebekka,
welche die Kamele des Knechtes Abrahams tränkt:

„Mir sint camel, mir vichsche lüt,
Den Maria zuo trinken bütt."

Es genügt dem Verfasser nicht, die neue Lehre im
allgemeinen zu bekämpfen, sondern er geht näher auf die
christologischen und mariologischen Irrtümer ein, erwähnt
die arianische Irrlehre, erwähnt einen Berengarius, den er
übrigens wie auch Hosiander geschichtlich vortrefflich
schildert.

Der Ablaß, vor allem in seinem Nutzen für die Seelen
im Fegfeuer, wird öfters empfohlen, zum fleißigen Empfang
des hl. Bußsakramentes, welches in „bicht, buos, rüw und
sündenschmerz" eingeteilt ist, wird eindringlich ermahnt,
die Beichte geradezu als Weltrettung hingestellt.

Ein Lied der Engel preist die mehrmalige heilige
Kommunion.

Die Buße im Sinne von Bekehrung überhaupt wird
den Menschen als möglich gelehrt, so lange sie noch am
Leben sind; sie kommt nie zu spät, darf aber niemals
aufgeschoben werden.

Leid jeder Art, wie Krieg, Seuche, Hungersnot, Teuerung

u. a. m., wird als Strafgericht Gottes erklärt, das Gott
wegen der Sünden der Menschheit schickt, ihnen zugleich
aber auch Gelegenheit bietend, Buße zu tun.



101

Klar wird das Tatchristentum verlangt, das, so wertvoll

an und für sich das Gebet ist, immer mit ihm
verbunden sein soll; denn nichts hilft das Beten allein, nichts
nützt die Zugehörigkeit zur Rosenkranzbruderschaft, wenn
anderseits Lieblosigkeit, Haß, Geiz, Verleumdung weiter
wirken.

Der Mensch wird zu seinem Tröste auf die Hilfe der
Engel hingewiesen und zur Marienverehrung aufgefordert.
Die unbefleckte Empfängnis der hlst. Jungfrau wird in
einem Engellied deutlich gelehrt und ihr zu Ehren der
Rosenkranz gepredigt, der als „psalter" wie folgt eingeteilt
ist:

„Es sindt dry krenz, höre mit flis,
Der gelwe kränz, der rodt, und wis"

und in gleicher Weise verrichtet wird wie heute:
„Im großen ringlin den glaub sprich"

und immer auf sich getragen werden soll:
„Es ist ein zeichen der selligkeit,
Der stets ein bettlin by sich dreit."

Duftende Poesie strömt das „Ave Maria" aus, wie es
der hl. Dominikus betet:

„Grüz siest du der gnaden gschir,
Maria, der Herr ist mit dir.
Unter den wibren die größte bist,
Ja die aller gebeneditist.
Die frucht dines libs gsegnet sy,
.Christus das fine Jesuli.
Maria Muotter gottes rein,
Bitt für uns arm sünder in gemein.
Jezund und in der stund des dodts.
Wan uns der dodt an das herz stost.
O Muotter aller gnaden fin
bis du min, ich will dinen sin."

Prachtvolle Vergleiche findet das „Dominikus-Spiel"
für die Erklärung der Ewigkeit, wie sie die aus der Hölle
zur Warnung der Menschen erschienenen allegorischen
Figuren der Hoffart, des Geizes und der Unlauterkeit
kundgeben müssen:



102

Der Hoffartige spricht:
„0 we, o we, o große klag.
Die ewigkeit ist glich ein rad,
Das allzit lauft und nie still stad,
Das immerdar umb triben wird,
Wos angfangen dort wider drit."

Der Geizige klagt:
,,Sy ist glich einem brunnen quell,
Lauft alzit fort, kumpt wider dar
Wo es gesin, fliest wider fort,
Kumpt alzit an das alte ort."

Der Unzüchtige jammert:
„Die ewigkeit ist ein ihrgart,
Die vili ihr weg und abdrit hat,
Die das end und anfang nit gipt,
Die ewig lebt und niemal stirbt.
Sy ist ein anfang ohn anfang,
Sy ist ein end ohne ingang.
Der verdampt lebt und stirbt alzit,
Wird lebig nachmal widerstirbt."

In der Schilderung der allgemeinen religiösen Zustände
legt der Verfasser unseres Spiels großes Gewicht auf das

fleißige Anhören des Gottes Wortes entsprechend dem
Paulinischen Grundsatz „Fides ex auditu" (Rom. 10, 17).
Darum läßt er den Luzifer die Zuhörer durch „ein süßen
schlaf" betören, andere wiederum unbußfertig machen und
so viele Seelen in die Hölle bringen. Darum geißelt er auch
in den beiden Spielern alle jene, die da die Predigt
umgehen, sie stören oder über sie leichtfertig schwätzen.

Der Spieler spricht:
„Kurz predig, und lange bradtwürst,
Zuo essen war ich besser grüst."
„Mag bald nit mer in d kirchen gan,
Wett lieber gar vorussen stan."

„Zvill und zlang nüz predigen nüt,
macht allein vertrüssig die lütt."

Das leichtsinnige Volk hält's mit den Trunkenbolden,
geht lieber zum Tanz als zum Rosenkranz, glaubt sich recht
untadelig und verspottet die sogenannten Frommen.



103

Der freche Jüngling sagt:
„Ich mag ein iar umbichtet sin,
Zuo bichten ist noch nit min sin.
Zuo vili bichten, nüzet ganz nüt,
Macht nur melancholische lütt.
Es sint vili, die alle acht tag,
bim bicht stuoli furent große klag,
Sy went unsrem hergot, den fuoß,
Mit abbissen, für ihre buoss.
Ich bin eben so woll ohn sündt,
als die, wie sy meint, gottes fründt.

Aber die verdammte Seele schreit dann in der Hölle:
,,0 zit, o zit wie köstlich bist!
Het ich dich iez zuo diser frist!
Wolt laufen setzen minen fuoß,
Zur andacht rüw, leid, bicht und buoss.

Wolt empfachen mit sünden schmerz,
Gott oft empfachen mit reinem herz."

Als kluger Rat wird die Mahnung erteilt, bei Zeiten
an die Ewigkeit zu denken und selber für sein Seelenheil
zu sorgen; denn die arme Seele im Fegfeuer fragt den
Schlüsselbewahrer Petrus:

„Hilft das nit das ich vermacht hab
Das guot zuo zier und kilchen gab
Ich hab auch ein iarzig gestift
Dardurch man mir messen verricht.
Erredt mich das nit us der pin,
Das ich by dir kön ewig sin."

Die Antwort lautet:
„Hettist das by dim leben geben,
Jez handt das guot de fründt vertragen.
Sy hants nit gleit an die iarzit,
Dir auch nit zuo hilf und fürbit.
Derwegen muost in dise quali,
bis alles zalt ist überall."

Aus dem Leben des gewöhnlichen Volkes erkennen
wir rührende Beispiele echter Gläubigkeit, so jene kinderreiche

arme Mutter, die dem Prädikanten, der ihre Not
heben will gegen Preisgabe ihres bisherigen Glaubens,
antwortet:

„Catholisch ich gwüß sterben will,
Hett ich der kinder noch so vili."



104

Oder jener um Hab und Gut gebrachte Bauer, der sein
trostloses Weib vom Selbstmord abhält:

„Weger ist mir lasent das guott,
Weder das mir bleidigen gott."

Die sittlichen Zustände von arm und reich, von Frau
und Mann finden endlich eine köstliche Schilderung, die

an Anschaulichkeit wohl ihresgleichen suchen dürfte.

Der Bauer und der Spieler beteuren und fluchen „Botz
element", „Bim Sakrament". Der Spieler pflegt den Jaß,
sticht mit dem „Ning" (Neil), gröhlt, wenn er die „Schellen
suw" ausgibt. Viele ergeben sich der Trunksucht und
lernen darin andere Laster. Dieser Bauer will mit „nur
zwölf kindt" wieder heiraten, und zwar eine junge, adelige
Maid, um die sich schon zwei Junge streiten und begründet
das auch:

„Dan ich scho lang ein wittling gsin.
Es sindt scho mer dan zechen tag,
Sit min frauw gleid ist in das grab."

Jene Frau begrüßt ihren liederlichen Gatten bei später
Heimkehr:

„..,., du fuller lump,
Wie richtist aber alles zgrund,
Verschwender, nar, du fuller tropf,
Müssigenger, du tüfels köpf,
Du schelm, du dieb, chetzer böswicht,
Du hast aber als duren gricht.
Du foller zapf, du tüfels grind."

Aber auch die Frauen erhalten üble, grobe Namen, und
der Prädikant Berengarius fällt über sie das Urteil:

„Die wiber gmeinklich gschwetzig sint,
haben auch stüzig harte grindt."

Verliebte Leut' gehen zum Teufelsbeschwörer und
erbitten sich seine schwarze Hilfe, laufen zur Hexe und
lassen jene, die im Wege stehen, „zu Tode beten", Sie
duellieren sich mit dem Nebenbuhler.

Der Reiche schimpft über das Bettelpack von Bettlern
und die Bettler verwenden die üblichen Kniffe:

„Sy hend vorhin nit können gon,
Und hend iez Dstülzen d hinden glon,"



105

bitten um Gottes willen und erhalten sie eine Gabe, leben
sie in dulci jubilo:

„Kse gott ins herzhüslin hinab,
Ich bin durstig, woll trinken mag.
botz wie ist das so guotten win!
Das güttlin muos versoffen sin."

Daneben zeigen sich aber schwere allgemeine
Mißstände, unter denen wenige gedeihen, die meisten aber
leiden:

,,Es sindt iez der armen so vili,
Das schier hat weder mos noch zill,
Als was man kaufen will ist thür,
Allein der arm ist wolfeill hür.
Der arm muos liden hungers pin,
Und muos ganz und gar verschmecht sin.
Alle herren dienst und arbeit,
Werdent uns armen iez verseit,
Wan einer werkt mit ganzem flis,
Man gipt im kein schuo, kum die spis.
Wan einer krank nit werken mag,
Sagt man gang fort, das userhab.
Werkt er sich lamb, so muos er fort,
Werkt er nit stark, ist kein verguott.
In summa, der arm ist verschmecht,
Was er duot, ist alles nit recht.
Was der rieh duodt, ist alles guott,
Was der rieh macht, ist alles gacht.
Wan der arm nur ein schillig nimpt,
Und der rieh hundert guidi stilt,
Als dan der arm für sine buos,
Mer als der Schinder liden muos.
O grechtigkeit, barmherzigkeit,
Wo bist? wie bist so wit verdreit."

Schinder und Wucherer treiben ihr Unwesen und
nützen die Not des Bedrängten aus:

„Will dir achzig für hundert geben,
Die münt als dan kein zins nit tregen,"

Oder:
„Von hundert will ich zechen haben,
Sunst will ich dir die sum versagen."

Sie drücken den Wert des Pfandes ungebührlich herab,
geben für einen Becher, der 20 Kronen wert ist, bloß 8,



106

obwohl er dreißig Lot wiegt, pochen herzlos auf das

genaueste Innehalten der ausbedungenen Zeitfrist und
schreiten unbarmherzig zur Pfändung, wenn der Schuldner
seine Verpflichtungen nicht erfüllen kann:

„Dan sin matt diennt mir gar woll,
Will das sy stost an minen hof,
Sy stost a min große senweit,
Pfent sy, wans im noch wer so leidt."

Und wenn sie Geld ausleihen, dann geben sie an Geldes
Statt auch etwas anderes dazu, z. B. eine Kuh, die bereits
dem Schinder gehört, oder ein Malter Korn, das im Preise
stark übersetzt ist; sie sind schuld an der großen Teuerung.

Die Wucherei und Ausbeuterei treiben sie aber
zielbewußt und kennen bereits den Grundsatz: Geld macht
Leute; denn Jakob, der Erzwucherer, bekennt:

„Ich kum in empter ehr und guott,
Man wirdt von mir lupfen den huot.
Het gnuog wan ich mit löflen wolt,
Essen, min silber und gold,
Hab acker und matten gar vili,
Schier ohne moß und ohne zill.
Des Luxen matt wird mir auch werden,
Und andre mer, ob ich werd sterben."

Die Erziehung wird als maßgebend für eines Menschen
Leben angesehen und darum verwünscht die verdammte
Seele ihre Eltern:

„Verflucht syent die eltren min,
Die mich züget zuo heischen pin.
Hettent sy öfter brucht die ruot,
So kern ich nit in d fürig gluot,
Was Hänsli dat, was alles gladt,
Was Hänsli gschafft, was alles gacht."

Die Hoffart in verschiedener Form, Verachtung
heimischer Sitte, Modeäfferei, Unmännlichkeit in weibischem
Tand u. a. m., erlebt den größten Spott. So höhnt z, B.
der Narr im zweiten Akt einen Jüngling:

„Du bist vom land nur ein halb iar,
Und kumpst heim mit dem langen har,
Doch muost auch haben für die iüs,



107

Ein lock und ort, mit solchem züs.
Du duost dich für ein Kriegsman us,
Und bist schier kon ein wib zuo huos."

Einen wahren Sündenkatalog, der wie ein Scheinwerfer

in die Niederungen der Menschheit zündet,
entwirft uns aber die 7. Szene des zweiten Aktes, in welcher
der hl. Dominikus nach seiner Rosenkranzpredigt die Teufel
zwingt, die Wahrheit seiner Worte öffentlich anzuerkennen
und bekannt zu geben, welche Laster und Sünden die
Menschen in die Hölle stürzen; jeder der verschiedenen
Teufel berichtet wie ein Fachmann über sein Gebiet.

So erklärt Asmodeus:
,,Us den fürsten und pottentaten,
Habt mir unzalbar vili helbradten,
Dem so woll frauw, als man (ich sag)

Komment zuo uns in d hell hinab.
Us den buren gar wenig lütt,
Us frombkeit, werdent uns zuo bütt.
Dan ob sy glich vili klein sündt handt
Habent sy doch nit grose schandt.

Mammon berichtet:
„Die kauflütt, kremmer in gemein,
Komment zuo uns ein guotter theill.
Die habent faltsche gwicht und eil,
Komment zuo uns hinab in d hell.
Vili obriste und auch hauplütt,
Die vom krieg tragen grose bütt.
D für keüfer die den armmen d brodt,
Uftriben, in groß hungers not.
Die kernen hodler solche sindt,
Die den kernen verfeltschen gschwindt
Der müller sampt dem faltschen beck,
Der vili zuo tief grift in die seek.
Der dem beck und bur stilt das meli,
Kumpt zuo uns hinab in die hell.
Ja die dieben all in gemein
Sy sient glich gros oder klein.
Es ist auch nit der letst der wirt,
Der vili zuo vast den gesten schirt.
Der brucht zum win, den wasser kruog.
Kumpt uns zuo theill, ist unser fuog."



108

Belial urteilt:
„Der großen krös, und engen schuo,
farent gar vili zuo hellen zuo.
Der duplen werdig hinder für,
Komment gar vili zuo hellen thür.
Das eng kleid, mit adtlicher sit
Durch Witten weg, zuo hellen drit.
Der kerdlet rock, und rodte strumpf,
Kumpt hinab in hellischen sumpf.
Das witte französische gsess,
Ist iez auch uns tüflen gemes.
In summa was da hoffart bringt,
Zuo uns hinab in d hellen springt."

Pluto spricht:
„Es wird verdampt das weiche herz,
Das gern mit den wiberen scherz.
Mit unreinigkeit sich befleckt,
Mit ehbruch, bluodtschand sich versteckt,
Deren vili sint, ia ohne zall,
Nach der hell dünt ein schweren fall."

Fizlibuzli, der „klein tüfell", bekennt:
„Villen zank, hader, nit und haß,
Zuo hellen in mer neiget bas,
Die ehrabschnidung, faltsche zung,
In d hellen duodt ein schweren trung."

Mit diesen Darbietungen, die aus allem etwas bieten
wollten, dürfte der Beweis erbracht sein, daß das
Rosenkranzspiel zu Küßnacht ein scharfes Spiegelbild seiner Zeit
bedeutet und eine überaus reiche Ausbeute an
kulturhistorischen Werten gestattet.

Wir schließen, wie das Spiel selbst, mit der Bitte an
die heiligste Jungfrau:

„Bewar auch ein ganz Eygnischaft.
Verschaff die ehr und einigkeit,
Nach dem uns dewig selligkeit!"


	Das "Dominikus-Spiel" des Martin Wyss vom Jahre 1629, aus dem Pfarrarchiv von Buttisholz

