Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 59 (2002)
Heft: 3-4
Artikel: Le mélancolique et la réflexion sur I'esprit chez Huarte de San Juan.

Tempérament et facultés de I'dme dans le galénisme de la
Renaissance espagnole

Autor: Muller, Cristina
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520955

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gesnerus 59 (2002) 187-197

Le mélancolique et la réflexion sur I’esprit chez
Huarte de San Juan. Tempérament et facultés de I’'ame
dans le galénisme de la Renaissance espagnole

Cristina Miller

Summary

Huarte de San Juan’s Examen de ingenios ( Examination of men’s wits) of 1575
is one of the most significant Spanish contributions to Renaissance thought.
The treatise reached an enormous popularity in Europe during the 16th
and the 17th century as demonstrated by numerous translations in Italian,
French, Portuguese, English, German or Dutch. However, it is barely known
in modern times. Huarte’s doctrine illustrates the Renaissance attempt to
restore the purity of ancient medicine, while proposing a “scientific” basis
for the project of a systematic professional orientation. By means of the
ancient theory of humours and that of the philosophical reflection on the
genius, Huarte articulates a new pattern for the intellectual ability, seen
as highly individual, but also deeply rooted in the biological nature of the
human being. The intellectual fecundity is explained by recourse to humoural
physiology with a special focus on the traditional image of the melancholic
temperament, redefined in the spirit of the pre-modern anthropology of the
variety.

Résumé

L’ Examen des esprits du médecin espagnol Juan Huarte de San Juan, datant
de 1575, est une des ceuvres les plus connues en Europe pendant la Renais-
sance. Ce livre unique d’un auteur assez méconnu met en lumiére certaines
des préoccupations scientifiques, spirituelles ou politiques essentielles de
cette époque, tout en reconduisant une problématique ancienne, esquissée

Cristina Miiller,433 Herter Hall, University of Massachusetts at Amherst, Amherst 01003, USA
(crmuller@yahoo.com).

187



autour de la théorie humorale. La doctrine huartienne s’inscrit dans une
orientation générale pendant la Renaissance, celle de la dés-arabisation du
galénisme, mais ses enjeux sont beaucoup plus complexes, comme on peut le
voir notamment dans le theme de la mélancolie. Dans la lignée du Pseudo-
Aristote du Probléme XXX, I, mais aussi de la spiritualité contre-réformiste,
le personnage de saint Paul incarne une réflexion renouvelée sur la créativité
paradoxale du mélancolique. Le modele explicatif est emprunté a la physio-
logie humorale, véhicule d’un contenu anthropologique nouveau, celui de
'individualité pré-moderne.

La théorie renaissante de la mélancolie

Ce n’est pas en tant qu’auteur d’un traité sur la mélancolie que le médecin
espagnol Huarte est devenu célebre a travers 'Europe renaissante, mais il
est certain que les quelques pages qu’il a dédiées a ce sujet ont eu un role
important'. Et puisque son interrogation porte sur les formes et le fonction-
nement de I'intelligence individuelle, il ne pouvait pas ignorer la tradition qui
s’était articulée a travers les siecles précédents autour de la figure singuliere
du mélancolique.

Ancrée dans ce nouveau phénomene constitué par I'émergence de la
sensibilité, la mélancolie renaissante’ est étroitement li€e a la préoccupation
typiquement renaissante de définir un nouveau type professionnel, celui
de ’humaniste, de I’écrivain. La continuité du syndrome médical — signalée
par Jean Starobinski’ — n’empéche que des interprétations différentes en
prennent forme, fondées a chaque fois sur une tradition commune, qui n’a
cessé d’ajouter des détails,d’amplifier et de changer la doctrine hippocratico-
galénique. A cette époque, le theme de la mélancolie se situe au croisement

1 Huarte de San Juan, Juan: Examen de ingenios para las ciencias (Madrid 1989). J*ai utilisé la
traduction frangaise de Francois Savinien D’Alquie, L'Examen des Esprits pour les sciences,
(Amsterdam 1672). 11 s’agit de la troisieme traduction frangaise du traité, postérieure a celles
de Chappui et de Dalibray, réalisée selon la premiére édition du traité huartien, avec des
ajouts incomplets dont I'ordre, selon 'aveu méme du traducteur, «n’est pas juste ny regulier».

2 Pour le traitement général du theme, cf. Klibansky, R./E. Panowsky/F. Saxl (éds), Saturn and
Melancholy. Studies in the History of Natural Philosophy, Religion and Art (Cambridge 1964);
Jackson, Stanley W., Melancholia and Depression from Hippocratic Times to Modern Times
(New Heaven, London 1986). Pour le theme de la mélancolie & la Renaissance, cf. Schleiner,
W., Melancholy, Genius, and Utopia in the Renaissance (Wiesbaden, Wolfenbiittel 1991).
Cf. Scott Soufas, T., Melancholy and the Secular Mind in Spanish Golden Age Literature
(Colombia and London 1990); Garcia Gibert, J., Cervantes y la melancolia (Valencia 1997);
Bartra, Roger, El Siglo de Oro de la melancolia, Textos espaiioles y novohispanos sobre
las enfermedades del alma (Mexico 1998) pour les questions spécifiques a la Renaissance
espagnole.

3 Cf. L’histoire du traitement de la mélancolie (Bale 1960) 40.

188



de plusieurs orientations, notamment celle de la médecine galénico-arabe,
médiévale dans son esprit et ses formes, concurrencée par une tendance
spécifiquement renaissante vers la récupération de la médecine hippocratico-
galénique, a savoir le «galénisme purifié», et celle de la scolastique chré-
tienne®. Variété des origines, mais aussi du questionnement, car les siecles
antérieurs avaient accumulé un certain nombre d’interrogations, voire de
contradictions.

L’Espagne occupe une place importante dans cette histoire. Les auteurs,
médecins ou humanistes, dont la pensée est structurée par la problématique
humorale ou attirée par le theme de la mélancolie sont légion®. Dans la
culture espagnole de la Renaissance, le médecin-philosophe est une figure
de toute premiere importance, qui connait souvent une trajectoire profes-
sionnelle européenne®. En outre, les Espagnols furent les premiers a s’étre
interrogés sur l'influence des humeurs sur le comportement social et poli-
tique des individus, allant jusqu’a développer a partir de cette interrogation
toute une problématique d’ordre social et politique’. C’est encore avec
I’Espagnol Huarte de San Juan que la médecine galénique s’ouvrait a la
réflexion utopique et que la théorie humorale devenait le fondement d’un
projet eugénique et d’orientation professionnelle. Il semble que c’est aussi
sous la plume d’un Espagnol que naquit également le premier traité connu
en langue vulgaire portant entierement sur le theme de la mélancolie. Il s’agit
du Libro de la melancolia d’ Andrés Veldzquez, dont I'intention polémique
par rapport aux théses huartiennes met en exergue la dimension de contro-
verse qu’anime le theme a I’époque.

Le systeme humoral huartien

La premiere caractéristique de la doctrine humorale huartienne est son
galénisme, radical dans beaucoup de ses aspects. Les conséquences sont une
simplification de la théorie humorale par rapport a sa tradition immédiate,
et une fidélité non exempte de contradictions et d’écarts par rapport a Galien.

4 Bartra 1998, 28 et 52 sqq.

5 Cf. Rojo Vega, Anastasio, Medicina barroca vallisoletana. Antonio Ponce de Santa Cruz y
Alfonso de Santa Cruz (Valladolid 1984); Granjel, Luis S., Historia politica de la medicina
espaiiola (Salamanca 1985).

6 Cf. Batllori, Miguel, Humanismo y Renacimiento. Estudios hispano-europeos (Barcelona
1987) 35 sqq., Granjel, L., Historia general de la medicina espaiiola. I1. La medicina espaiiola
renacentista (Salamanca 1980) 60 sq.

7 Cf. Bleznick, Donald W., «La teoria cldsica de los humores en los tratados politicos del Siglo
de Oro», Hispanofilia 2,2 (1959) 1-9; Bartra 1998, 26.

189



Plusieurs éléments en témoignent et, paradoxal défenseur de la liberté
devant le principe d’autorité¢, Huarte le reconnait en placant I'auteur grec
au-dessus de tout autre auteur évoqué dans le traité. Le couple chaleur
naturelle — esprits vitaux, I’'explication humorale et anatomopathologique de
la maladie® la théorie du fondement organique de I’ame, ainsi que quelques
détails — tels que la valorisation négative du sang, le lien entre I’esprit (inge-
nio) et la colere (la bile jaune), I’absence de la théorie des quatre formes de
lamélancolie aduste —font apparaitre cette présence d'une maniére évidente.
En traitant de la mélancolie, Huarte se reporte au Probléme XXX d’ Aris-
tote, référence obligatoire a cette époque. Mais une distinction importante
intervient: chez I'auteur ancien, la problématique du mélancolique et de la
bile noire €tait développée sans aucune référence a d’autres éléments ou
aspects de la doctrine humorale. Sans posséder encore le statut bien défini
de tempérament que ’on trouve ultérieurement dans la doctrine humorale,
I'individu ayant la physiologie dominée par la bile noire reproduisait a tra-
vers ses €tats psychologiques la variabilité du mélange humoral, fondement
d’une abondante typologie caractérielle du mélancolique’. Mais chez Huarte,
tous les tempéraments humoraux (excepté le sanguin)'’ sont intégrés dans ce
schéma de la variété, manifestement transférée aux autres humeurs: chacune
d’entre elles, la colére, la mélancolie et le flegme, posséde de nombreuses
especes, donnant lieu a des comportements individuels tres divers. Cet aspect
lui permet d’esquisser un schéma fonctionnel pour tout rapport entre humeurs
et activités de ’ame et de I'esprit. L'intelligence créative apparait non plus
comme spécifique pour un certain type individuel (humoral), mais en tant
que critere constitutif d’une approche systématique du sujet intellectuel.

8 La médecine hippocratique était exclusivement humorale: parmi les éléments que Galien
y introduit, I'idée d’un dysfonctionnement des organes a la suite d’une Iésion ou d’une
altération s’ajoute au déséquilibre des humeurs pour expliquer I'apparition de la maladie.
Elle est extrémement importante dans la doctrine huartienne, car c’est ce second €élément
pathogene qui lui permettra de mettre en évidence plus nettement la spécialisation des
facultés rationnelles et la relation qui s’établit entre celles-ci. Cf. Pichot, Alain, «Présenta-
tion», in: Galien, (Euvres médicales choisies, trad. de Ch. Daremberg (Paris 1994).

9 Cf. Pigeaud, Jackie, «Présentation», in: Aristote, L’Homme de génie et la mélancolie (Paris
1988).

10 En réalité, le sanguin est encore présent, mais a 'intérieur des citations qui proviennent
d’autres auteurs. C’est ainsi qu’il aboutit a une solution éclectique en ce qui concerne la
caractérisation du sang (le terme de sanguin n’apparait qu’accidentellement chez Huarte).
Il conserve I'idée galénique d’une mauvaise influence du sang sur les activités intellectuelles,
ce qui explique 'absence de ce tempérament que la tradition médiévale et renaissante avait
assimilé au meilleur tempérament. Cf. Examen de ingenios, p.335; Galien, Quod animi mores,
VILin: Kiihn, Opera omnia, (Lipsiae 1821-1833),t.4,791 sqq. Cf. pour la traduction francaise,
Galien, L’'dme et ses passions, introd., trad. et notes par Barras, V./T. Birchler/A.-F. Morand
(Paris 1995) 93 sqq. Cependant, Huarte reprend la distinction aristotélicienne entre les
deux types de sang et leur effet sur I'intelligence et il la met en ceuvre dans la description
des «esprits vitaux et sang artériel». Cf. Aristote, De partibus animalium, livre 11,1V, 2.

190



Mélancolie et colere: une difficulté doctrinaire?

La définition huartienne de la mélancolie est introduite dans le texte comme
une réponse a une question que Huarte hérite de la tradition. Il s’agit de ré-
pondre a cette perplexit€ originaire; comment une humeur tellement nocive
peut-elle induire les capacités exceptionnelles du mélancolique? La difficulté
s’était nettement posée a I'époque médiévale, lorsque le mélancolique, en
tant que tempérament naturel, possédait une image fortement négative''.
Mais elle se conserve aussi dans la doctrine ficinienne du génie mélancolique,
ol la mélancolie naturelle devient un des principaux dangers pour la santé
physique et psychique de 'homme de lettres. Lorsque Huarte en reprend
I'interrogation, le probleme est spécifié d’emblée d’'une maniere différente,
a savoir par le contraste entre la mélancolie (bile noire) et la colere (bile
jaune)'.

L'interrogation d’Huarte porte sur la relation entre deux humeurs, a
savoir la colere et la mélancolie, et les facultés de ’ame rationnelle, a partir
des affirmations apparemment contradictoires de deux auteurs fonda-
mentaux pour la pensée de I’époque, et pour sa propre doctrine, Galien et
Aristote. Si 'on prend en compte la caractérisation négative du sang pro-
venant de Galien, il en résulte que, parmi les quatre humeurs, trois d’entre
elles sont contraires a 'activité intellectuelle. Le sang, le flegme et la mélan-
colie naturelle rendent I’esprit lourd. Dans la mouvance de Galien, seule la
colere, la bile jaune, est associée a I'esprit (ingenio)'?. Mais dans la tradition
aristotélicienne renouvelée par Ficin, la sagesse, I'intelligence et la créati-
vité sont attribuées au mélancolique. Huarte traduit I’éclectisme ficinien
dans des termes conséquents avec son naturalisme et avec I'idéologie contre-
réformiste. Il ne s’agit donc pas de la mélancolie naturelle, mais d’une hu-
meur dérivée, paradoxale dans son fonctionnement et qui apparait chez peu
d’individus, exceptionnels en soi. Fidele a la doctrine galénique, Huarte
¢limine la théorie des quatre formes de la mélancolie aduste, et alterne les
dénominations de «mélancolie aduste» et «colere aduste». Il invoque Galien
pour qui la fécondité de I'esprit a pour cause humorale la colére. Il semble-
rait que Huarte suggere une origine «colérique» de la mélancolie aduste, a
11 Déja Albert le Grand, en essayant de récupérer la théorie aristotélicienne du génie, se trou-

vait devant les deux types traditionnels de la mélancolie, 'humeur naturelle régissant le

tempérament mélancolique, et celle dite non-naturelle, aduste. En se reportant a Aristote,

il introduit ce type spécial du mélancolique qu’il appelle «melancholicus de melancholia

adusta calida», car le tempérament naturel est traditionnellement caractérisé comme morne,

sale, misanthrope, soupconneux, avare et voleur. Albertus Magnus, Borgnet, A. (éd.). De

animalibus libri xxvi (Paris 1891),t. 11, 239-40; Klibansky/Panowsky/Sax] 1964, 71.

12 Examen de ingenios, 353-354, fr. p. 122-3.
13 Cf. Galien, De natura hominis, XXXVIII, dans: Opera (éd. Kiihn), t. 15, 97.

191



partir de I'idée galénique que la colére est la seule a favoriser, déja dans son
état naturel, I'ingenio'?.

La colere aduste se dégage de I'ensemble humoral grace a sa capacité
particuliere de favoriser la rencontre paradoxale entre 'imagination et I’en-
tendement — les deux facultés créatrices, mais aussi incompatibles d’Huarte.
Appelée par 'auteur atra bilis ou colera adusta (mais aussi colera retostada
ou quemada), elle est rarement nommée melancolia adusta.

La mélancolie créative d’Aristote comprenait, a c6té de la contemplation
philosophique, la poésie, la vocation héroique et celle politique, mais ces
aspects se trouvent dissociés dans le traité huartien. Précédé en cela par
Ficin, apologiste de I’homme des lettres, Huarte lit la figure unitaire du
mélancolique aristotélicien a travers une identité professionnelle figée:
celle de I’orateur sacré, du prédicateur. Cependant, 'optimus orator d’Huarte
est, a I'instar du mélancolique d’Aristote ou de Ficin, un cas spécial, une
nature instable qui met en discussion le théme de I’équilibre en illustrant la
formule - si chére a la Renaissance — de I'union des contraires.

Le geste est significatif, car tout le traité en porte le cachet: la rivalité
qui s’éleve entre la colere et la mélancolie articule le theme de la créativité
dans une polarité. L’élément mis en ceuvre pour I’'objectiver est le mécanisme
physiologique de la bile noire tel qu’il apparait décrit dans le Probléme
XXX, 1.1ls’agitde la variabilité de la constitution mélancolique ayant comme
origine I’ambivalence thermodynamique de la bile noire',

Le tableau de la mélancolie huartienne est évidemment distinct des
formes antérieures: la mélancolie n’est plus le donné naturel d’Aristote, ni
la mélancolie singuliere de Ficin. De Galien et de la tradition scientifique
médicale', il reprend les deux types de mélancolie, '’humeur mélancolique
et 'atra bilis, la bile noire, produite par I'adustio de la bile jaune (en I'occur-
rence, la coleére — terme qui se préte a des confusions terminologiques). Mais,
a la différence de Galien, pour lequel la bile jaune aduste €tait extrémement
nuisible, et implicitement a la différence de Ficin, qui généralise cet effet

14 C’est aussi la lecture que J. Garcia Gibert, Cervantes y la melancolia. Ensayos sobre el tono
v la actitud cervantinos (Valencia 1997) 98-9, fait du texte huartien en revisitant I'inter-
prétation classique de O. H. Green, qui voit en Don Quichotte 'illustration parfaite du
colérique/mélancolique aduste huartien (Espaia y la tradicién occidental [Madrid 1969]
77 et 83 sqq).

15 Examen de ingenios, 372, fr. p. 140-1.

16 Tend a se généraliser dans la pensée scientifique médicale, a partir de Rufus d’Ephese, I'idée
que '’humeur mélancolie est du sang refroidi et devenu plus subtil, tandis que la seule et véri-
table bile noire n’est que la bile jaune, corrompue par la combustion. Il semblerait que c’est
cette distinction médicale stricte qui se trouve a la base de la théorie humorale huartienne.
Klibansky/Panowsky/Saxl 1964, 53-54; Barras, V./T. Birchler/A .-F. Morand, «Introduction»
a Galien, De la bile noire (Paris 1998) 14 sq.

192



aux quatre formes adustes, Huarte met la charge négative sur le compte de
la seule mélancolie naturelle. Cependant, I'idée ficinienne d’une «bonne
humeur» issue de la combustion alchimique lui sert & valoriser la mélancolie
aduste, une catégorie dépréciée par quasiment toute la tradition antérieure.
C’est ainsi qu’il projette dans le texte d’Aristote — ol il s’agissait d'un donné
naturel — la problématique de la combustion.

Pour ce faire, il prend appui sur la description des deux hypostases, extra-
vertie et introvertie, que le texte aristotélicien présente comme des possi-
bilités extrémes du comportement mélancolique. Par conséquent, le theme
de la chaleur du Probleme aristotélicien est assimilé selon le modele galé-
nique a la théorie de l'adustio humorale. A leur tour, les comportements
correspondants aux extrémes du chaud et du froid qui y étaient décrits, sont
implicitement identifiés au colérique et au mélancolique, qui apparaissent
unifiés dans la figure de saint Paul, un tempérament régi par la bile aduste.

Mais cette formule n’est pas tellement étrangére a la théorie humorale,
si I’on se souvient que les galénistes stricts ne reconnaissait pas au cholericus
et au phlegmaticus le statut de type constitutionnel'’. Chez Albert le Grand,
on trouve aussi la présence des traits colériques dans la caractérisation du
tempérament mélancolique, notamment dans la description du melancho-
licus de melancholia adusta calida'®. A la Renaissance, la doctrine humorale
de Paracelse témoigne de la méme tendance qui, tout en remarquant
I’existence des quatre formes du mélancolique (évidemment fondées sur la
mélancolie aduste), tend a assimiler, au moins en pratique, le sanguin et le
colérique d’un coté, le flegmatique et le mélancolique de I'autre c6té.

L’histoire de Démocrite telle qu’elle est présentée par un autre auteur de
I’époque, Della Porta, témoigne de ce rapprochement, inspiré probablement
par le traité d’Huarte. Le philosophe apparait entouré d’animaux disséqués,
cherchant I’explication humorale de la prudence mondaine. Mais pour Della
Porta, il ne s’agit plus de la colere, humeur de I'ingéniosité depuis Galien",
puisqu’il parle de la «colera nera», la colere noire, en faisant ainsi apparaitre
la différence traditionnelle entre la bile noire et la bile jaune. Or Huarte avait
unifié ces aspects divers dans une scule problématique, qui est celle de la
colere aduste. Le Démocrite huartien invoque la colére tout simplement en
tant que cause de I'astuce et de la malice, la méme colére qui devient, avec
saint Paul, colere aduste. La définition de la colere que 1’on trouve dans le

17 Cf. Klibansky/Panowsky/Saxl 1964, 101.

18 Klibansky/Panowsky/Saxl 1964, 71. Cf. Jackson 1986, 80 et Scott Soufas 1990, 23.

19 Cf. Della Porta, Della Fisonomia libri sei (Vicenza 1615, Parma 1988), ch. X et XI. 47 sqq.,
v. Examen de ingenios, 374 et 385 — fr. p. 143 et 157.

193



dictionnaire des Autoridades permet de voir 'origine de ce rapprochement,
que le double terme latin (cholera, bilis) semble avoir favorisé:

COLERA. s.f. Humér célido, seco y amargo, que imita el color amarilli ... Son varias, sus
diferencias, porque tambien le hai frio y seco, que imita el colér negro U de centella muerta,
otro que se compone de los dos referidos, por lo que se llama Atrabilis: y assi otros muchos
que conocen y distinguen muy bien los Physicos. Viene del Latino Cholera ... Lat. Bilis.?

La colére (ou la bile) peut prendre différentes formes et trois d’entre elles
sont mentionnées par 'auteur: la bile jaune, la bile noire et la bile aduste ou
I'atrabilis, qui réunit les deux premiéres. La mélancolie, appelée aussi colere
aduste?!, est donc une forme synthétique d’une seule bile ou coleére.

Les qualités premieres et le tempérament créatif

Huarte avait changé le statut du froid parmi les qualités premiéres dans leur
rapport avec la variété des esprits, car il n’a pas le pouvoir de former un
type d’esprit: la caractérisation du flegme par la seule humidité en témoigne.
Pourtant, le froid est introduit a nouveau dans le theme de la mélancolie
(aduste), dont I'instabilité avait été affirmée constamment par la tradition
ancienne. Chez Huarte, le froid® est spécifique a la mélancolie naturelle qui
est froide et seche, tandis que la mélancolie aduste est tantdt chaude, tantot
froide, en conservant toujours la sécheresse, la seule qualité qui favorise
I'activité de ’entendement. Dans le theme de la «melancolia por adustion»,
Huarte opere I'isolement des deux aspects, en introduisant aussi une problé-
matique psychologique: lorsqu’elle est froide et seche, la mélancolie aduste
est favorable aux activités de 'entendement. S1, en revanche, elle est chaude
(et seche), elle est favorable a "imagination. Cette méme «bifurcation» des
qualités, correspondant a ces deux facultés de I’ame, peut étre trouvée dans
la description du mélancolique, ol I’état froid ou chaud est connoté comme
étant la cause du profil moral de 'individu®.

L’ambiguité du mélancolique aduste s’explique alors par cette ambi-
valence thermodynamique de la mélancolie. Lorsque la mélancolie se ré-
chauffe, elle est la cause d’une multitude de défauts ainsi que de nombreuses
habiletés de I'ordre de I'existence quotidienne et de la pratique des arts. Ce
sont des traits que Huarte attribue au colérique. La soberbia et I'altivez nous

20 Diccionario de la lengua castellana (Madrid 1979) t. 1,412.

21 Ibidem, dans la définition de la mélancolie on peut aussi lire: «Melancholia. ... aquellas
enfermedades que proceden de humor adusto o colérico» (p. 532).

22 Cf. Examen de ingenios, p. 454 du traité, fr. p. 232.

23 Cf. fr. p. 239-40.

194



rappellent aussi I'arrogance du grammairien qui, selon 'auteur, est signe
d'une grande imagination. Le mélancolique aduste «chaud» est un bon cau-
seur, mais le colérique naturel est aussi caractéris€¢ par une bonne maitrise
de la parole (cependant, lorsque le degré de chaleur optimal est dépassé, le
colérique ne peut plus parler). Paradoxalement, Huarte rappelle quelques
pages plus loin que, chez Aristote, le mélancolique est dépourvu du don de
la parole, sans cependant essayer de concilier ces deux images opposées, qui
dépendent chez Aristote de la qualité qui domine la bile noire & un moment
donné. Le caractere vindicatif, le désir de faire du mal aux autres sont d’autres
traits colériques que Huarte attribue au mélancolique aduste?. 11 est alors
évident que la mélancolie aduste «réchauffée» est assimilée a la colere, a
I'ingenio au sens d’habileté, d’ingéniosité, d’astuce, comme en témoignent
aussi le theme de la célera quemada et 'histoire de Démocrite déja évoqués.

Mais lorsque la mélancolie devient froide, elle induit de hautes vertus
morales. Ces vertus, évidemment, ne sont pas les qualités exceptionnelles du
mélancolique aristotélicien. La médiation chrétienne y est évidente, déter-
minant le renversement des valeurs anciennes que Nietzsche dénoncera
quelques siecles plus tard. Les vertus actives du héros, du poete, de ’homme
politique cedent la place aux vertus passives de ’humble pécheur repenti. La
lacheté définitionnelle du mélancolique, déterminée par la froideur exces-
sive du mélange, est ici source d’innombrables vertus qui relevent du méme
effacement de la personnalité tout en mettant en exergue I'intériorité censée
étre la valeur spécifique de la vie chrétienne.

Cela n’empéche que les deux hypostases se regroupent en un seul tem-
pérament. Son portrait physique reproduit des traits traditionnellement
attribués au mélancolique: les cheveux noirs, le visage brunatre, le corps
mince, les veines saillantes, etc.”® En revanche, la synthése psychologique
du tempérament aduste met davantage en exergue la présence de la colere.
La définition de la mélancolie en tant que maladie chaude affectant I'imagi-
nation en fait aussi état®.

24 Pour la relation originaire entre le désir vindicatif, la colere et le thymos dans la constitution
d'une premiere perception de soi-méme comme sujet de I'action cf. Vegetti, M., «Passioni
antiche: L'lo collerico», dans: Vegetti Finzi, Silvia, Storia delle passioni (Milano 1995) 38-73.
[Je remercie V. Barras pour cette référence et aussi pour ses commentaires et suggestions en
marge de cet article.]

25 Ct. Examen de ingenios, p. 454, fr. p. 239. Cf. Galien, De locis affectis 111, ch. X, dans: Kiihn,
t. 3, 182: «macri vero et nigri et hirsuti et quibus latae sunt venae». Klibansky/Panowsky/SaxI
1964, t. IV.I1, 366 sqq., nous offrent des exemples qui montrent le méme changement dans la
représentation renaissante de saint Paul.

26 Examen de ingenios, p. 340. «Mais au reste, nous voyons que |'imaginativa n’est qu’un
effet de la chaleur, si nous considerons que la melancholie, la frenesie, & la manie sont des
passions chaudes du cerveau» (p. 106).

195



La mélancolie décrite comme «passion chaude» du cerveau s’écarte de la
tradition médicale et de la pathologie humorale®’ selon 1’assimilation entre
fureur et mélancolie que I'on trouve déja chez Cicéron. La mélancolie froide
correspond alors a la mélancolie naturelle qui, par son caractére contraire
a l'activité spirituelle, reste en dehors de la problématique de la créativité.
Le détail renforce la présence de la colere dans la problématique de 'adus-
tio. La mélancolie est ainsi identifiée davantage aux manifestations d’exu-
bérance et d’extraversion, car, méme repenti et vertueux, saint Paul s’attaque
avec violence aux autorités politiques et religieuses. La colére est alors mai-
tris€e et soumise a la foi. Par conséquent, saint Paul ne devient jamais lache
comme le mélancolique naturel et ses larmes et son humilité ne peuvent
cacher sa violence naturelle, son tempérament de guerrier. Cette possibilité
constante de la rechute, du péché, qui guette constamment I’ancien pécheur,
est aussi le trait le plus significatif que sainte Thérese — elle-méme mélan-
colique aduste dissimulée — retient du personnage tel qu’il lui apparait par
I'intermédiaire de saint Augustin. C’est aussi un des aspects les plus riches
et significatifs que la figure du mélancolique propose a 1'aube de 1’'époque
moderne.

Signification de la mélancolie chez Huarte

L’exemple du grand prédicateur saint Paul est donc indicateur de cette diffi-
culté qui se pose entre la mélancolie et la colére. Les qualités favorisées par
la colere, dans son état naturel, correspondent a la calliditas. Elles représen-
tent une «prudence de la chair» qu’il faut convertir en vraie sagesse. Cette
conversion est une conversion humorale qui s’opére a travers la combustion,
Padustio.

La colere aduste requiert ainsi un degré intermédiaire de chaleur — qui
n’est ni la chaleur excessive de la colére naturelle ni le froid responsable
de la lacheté. Huarte présente alors le mélancolique aduste dans la tradition
des Probléemes XXX comme un tempérament partagé entre le chaud et
le froid, entre ’entendement et I'imagination et entre les vices et les vertus
correspondantes. Saint Paul n’est ni colérique ni mélancolique. Huarte af-

27 Comme nous fait remarquer J. Pigeaud, la phrénitis et la mania sont «des maladies voisines».
Mais, tandis que la phrénitis pourrait étre définie comme une «maladie chaude», ni la manie
ni la mélancolie ne se caractérisent par la présence de la fievre. En témoignent aussi les
définitions classiques de Caelius Aurélien. La phrénitis est «[’aliénation de 'esprit & évo-
lution rapide, avec fievre aigug, [...] avec un pouls petit et dense», dans: Maladies aigués,
1.21, cité par J. Pigeaud, (Maladie de ['dme, 72-73), tandis que la manie est décrite comme
«alienation tardans sine febris», aliénation chronique sans fievre (p. 100).

196



firme qu’il a été concu par Dieu et selon les lois de la nature comme un
colérique aduste. Il s’agit donc d’un tempérament en soi, avec ses propres
lois et manifestations (p. 463-4).

Les termes de la description sont ceux du Probléme XX X:1oscillation du
mélange corporel entre les extrémes du froid et du chaud détermine I'insta-
bilité psychique du mélancolique. Huarte ajoute une interprétation morale
qui lui permet de développer une autre dimension. Plus que l'instabilité
physiologique et la variété des dispositions, c’est alors le conflit moral
entre les parties rationnelle et irrationnelle qui définit le mélancolique.
Dans l'articulation éclectique du traité, son role est de permettre, comme le
fait remarquer J. Pigeaud, «le triomphe de ce que nous appelions la dyna-
mique sur la combinatoire»®®. La caractérisation psychologique et morale
de saint Paul acquiert ainsi un profil distinct: il transgresse la régle commune
de la combinatoire qualités premieres / facultés de I’ame en synthétisant
les tendances vertueuse et vicieuse au niveau moral et les deux facultés
contraires, ’entendement et I'imagination dans la problématique de la créa-
tivité.

Dans la lignée non seulement du Pseudo-Aristote du Probleme XXX, 1,
mais aussi de la spiritualité contre-réformiste, le personnage de saint Paul
incarne ainsi une réflexion renouvelée sur la créativité paradoxale du
mélancolique. Le modele explicatif est emprunté a la physiologie humorale
et véhicule un contenu anthropologique nouveau, celui de l'individualité
pré-moderne.

28 J. Pigeaud, «Fatalisme des tempéraments et liberté spirituelle dans I'Examen des esprits
d’Huarte de San Juan», dans: Littérature, Médecine, Société 1 (1979) 140. Je tiens a remercier
ici Pauteur pour I'amabilité qu’il a eue de mettre a ma disposition son article et pour ses
suggestions concernant le théme.

197



	Le mélancolique et la réflexion sur l'esprit chez Huarte de San Juan. Tempérament et facultés de l'âme dans le galénisme de la Renaissance espagnole

