Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 59 (2002)

Heft: 3-4

Artikel: Métamorphoses de 'utérus d'Hippocrate a Ambroise Paré
Autor: Dasen, Véronique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520954

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gesnerus 59 (2002) 167-186

Métamorphoses de 'utérus d’Hippocrate
a Ambroise Paré*

Véronique Dasen

Summary

The treatise Des monstres et prodiges (1579,1585) by Ambroise Paré includes
a vignette depicting a monstrous embryo in the form of a human head
surrounded by snakes. This picture belongs to the iconographic tradition
relating to the Graeco-Roman mythology of sexuality and procreation. It
derives from the belief in the womb’s animal nature, illustrated on magic
Graeco-Roman and Byzantine gemstones, where the uterus is shown in turn
as a cupping vessel, a scarab-beetle, an octopus or the head of Gorgo.

Résumé

Le traité Des monstres et prodiges (1579,1585) d’ Ambroise Paré contient une
vignette figurant un embryon monstrueux qui se résume a une téte humaine
entourée de serpents. Cette image appartient a une longue tradition icono-
graphique liée a I'imaginaire de la sexualité et de la procréation. Elle repré-
sente un avatar de la croyance antique en ’animalité de la matrice, illustré
sur les intailles magiques gréco-romaines et byzantines, ou 'utérus devient
tour a tour ventouse, scarabée, pieuvre ou téte de Gorgone.

* Remerciements: Cet article est issu de ma conférence d’habilitation, intitulée «Hystérie ct Diva
Matrix», prononcée a I'Université de Fribourg le 16 mars 2000, ainsi que du cours donné & Paris
a I'Ecole Pratique des Hautes Etudes (IV*® section) en mai 2000, a I'invitation de Danielle
Gourevitch. Que tous ceux qui m’ont apporté leur soutien amical soient ici remerciés, en
particulier J.-J. Aubert, V. Barras, F. Dunand, M. Gabolde, H. King, K. Lussi et C. Spieser.
Abréviations: Sauf mention, toutes les traductions citées ici sont tirées des éditions Belles-Lettres
a Paris.

Littré = Hippocrate, Opera omnia, éd. et trad. fr. E. Littré, 10 vol., Paris, 1839-1861.

Kiihn = Galien, Opera omnia, éd. et trad. lat. C. G. Kiihn, 20 vol., Leipzig, 1821-1833.

PGM = K. Preisendanz (éd.), Papyri Graecae Magicae, 3 vol., Leipzig/Berlin, 1928-1941.

Véronique Dasen (P.D. Dr.), Le Hobelet, CH-1783 Pensier.

167



Le monstre

Dans son ouvrage Des monstres et prodiges, Ambroise Paré (1509-1590) ra-
conte la découverte d’une créature étrange:

Ce présent Monstre que vous voyez cy depeint a esté trouvé dedans un oeuf, ayant la face et
visage d’un homme, tous les cheveux de petits serpenteaux tous vifs et la barbe a la mode et
facon de trois serpents qui luy sortoyent hors du menton.

L’auteur ajoute plusieurs précisions qui viennent renforcer la véracité du té-
moignage:

[...] et fut trouvé le quinziesme jour du mois de Mars dernier passé 1569, chez un Advocat
nommé Baucheron & Authun en Bourgongne, par une chambriere qui cassoit des ceufs pour
les mettre au beurre, entre lesquels cestuy-cy estoit: lequel estant cassé par elle, veit sortir le-
dit Monstre, ayant face humaine, les cheveux et barbe de serpents, dont elle fut merveilleu-
sement espouventee.

Elle donna le blanc au chat, «qui en mourut subitement». Averti, le Baron de
Senecey fit envoyer le monstre au roi Charles qui était a Metz'.

Le récit est illustré d’une vignette figurant un ceuf contenant une téte mas-
culine a la chevelure hérissée de serpents menagants, arborant trois autres
serpents en guise de barbichette (fig. 1a).

L’anecdote est répétée par Fortunio Liceti, de la Faculté de Padoue
(1577-1656), dans son traité De la nature, des causes, des différences des
monstres (1616). L'illustration présente un ceuf renfermant une téte aux
traits féminins, d’aspect moins féroce; une série de serpents émergent de son
chignon bien ordonné, trois autres reptiles ondulent a son menton (fig. 1b).

Comment expliquer la formation de cet étre hybride? A. Paré I'inclut dans
la catégorie des monstres produits par une «trop grande quantité de se-
mence»,sans donner de détail. F. Liceti, par contre, s’attache a analyser le phé-
nomene. Il croit possible le mélange de semences d’especes différentes et
avance plusieurs hypotheses. Un homme atteint de démence a pu s’accoupler
avec une poule. En s’altérant, la semence humaine serait devenue un poison
qui causa la mort du chat®. Une partie de cette semence aurait conservé assez

1 Ambroise Paré, Des monstres et prodiges, chap. 111, 1. 58-69 (4¢ édition, Paris, 1585; éd. J. Céard,
Geneve, Droz, 1971,13-14). L'anecdote apparait pour la premiére fois dans la 3°édition de 1579.

2 De monstrorum natura, caussis et differentii libri duo, Padoue, 1616 (rééd. 1634, 1665, 1668,
trad. fr. 1708).

3 La notion de la toxicité de la semence humaine se trouve notamment chez Galien, De locis
affectis 6,5 (Kiihn VIII, 421-424) qui attribue I’hystérie féminine a la rétention de sperme;
en se corrompant, celui-ci devient un poison violent dont 'effet est comparé a la morsure
d’une araignée venimeuse ou au poison du dard d’un scorpion. Cf. H. King, Hippocrates’
woman. Reading the female body in ancient Greece (London, New York 1998) 232-233.

168



Sy

////////f////// (LT

7

Fig. 1a

Fig. 1a. Le monstre d’Autun. Vignette tirée d’A. Paré, Des monstres et prodiges, Paris, 1585.
Drapres J. Céard (éd.), (Geneve 1971) 13, fig. 7.

Fig. 1b. Le monstre d’Autun. Vignette tirée de F. Liceti, De monstrorum natura, caussis et
differentii libri duo, Padoue, 1616. D’apres J.-L. Fischer, Monstres. Histoire du corps et de ses
défauts (Paris 1991) fig. p. 64.

de force pour produire une téte humaine, mais avec des cheveux et une barbe
en forme de serpents. Vorace, la poule a pu aussi picorer successivement de la
semence humaine répandue par terre, du sang menstruel et des ceufs de ser-
pents. Fécondée par un coq, elle aurait pondu un ceuf contenant tous ces €lé-
ments répugnants. «L’albumine vénéneuse» serait faite du sang menstruel,
autre substance traditionnellement toxique®. A défaut de coq, le volatile se se-
rait accouplé avec un serpent apres avoir mangé du sperme et du sang. F. Li-
ceti précise qu’une servante affirmait avoir été témoin d’un fait de ce genre:

[...] une servante, qui était & mon service, Julia, m’a souvent dit que les poules s’accouplaient
avec des viperes, et que des ceufs sortaient des petits serpents. Elle connut une poule qui, dés
le point du jour, gloussait aupres d’un chéne pour appeler Iaspic, passait la journée avec lui,
s’accouplant fréquemment.’

4 CI D. Gourevitch, Le mal d’étre femme. La femme et la médecine dans la Rome antique (Pa-
ris 1984) 96-103. J.-J. Aubert,“Threatened wombs: aspects of ancient uterine magic”, Greek,
Roman and Byzantine Studies 30 (1989) 430-433; J. Vons, L'image de la femme dans 'ceuvre
de Pline I’Ancien (Bruxelles 2000) 119-125.

5 De la nature, des causes, des différences des monstres, ch. X (°1634; trad. et résumé F. Hous-
say, Paris, éd. Hippocrate, 1937, 91).

169



Enfin I"auteur n’exclut pas la possible influence maligne du démon, capable
de féconder la poule avec la semence de différents animaux, ou de transfor-
mer le feetus en lui incorporant des éléments d’autres especes.

Les études relatives a I'histoire de la tératologie citent cette anecdote
exemplaire a plus d’un titre®. Les hybrides, dont le monstre d’Autun consti-
tue un cas extréme, étaient un theme tres populaire au XVI¢ siecle’. Les ré-
cits de A. Paré et F. Liceti sont révélateurs du goft de leur temps pour les
«miracles de la nature»:

Tout ou presque est alors possible dans la nature. Le role du médecin n’est pas de s’interro-
ger sur la réalité d’un veau a téte humaine ou d'un homme a téte d’éléphant, mais de trou-
ver une ou plusieurs explications a ces phénomenes.”

A. Paré recueille sans réserve les anecdotes les plus inouies qui témoignent
de la puissance de I'ceuvre divine’. F. Liceti accepte de bonne foi les des-
criptions de Paré, plus enclin a disserter sur le jeu des causes naturelles qu’a
obtenir les preuves de I’existence des phénomenes les plus invraisemblables.
L’exemple du monstre d’Autun lui est utile pour développer différentes théo-
ries sur le mélange des semences, ici a la fois humaines (sperme et sang mens-
truel) et animales (poule et serpent)®,

La vignette qui accompagne cette anecdote recele un autre témoignage
qui n’a jusqu’ici pas retenu l'attention. Pourquoi cet embryon monstrueux
est-il réduit a n’étre qu’une téte? D’ol vient ce motif de la chevelure enser-
pentée? A. Paré y voit une téte masculine, F. Liceti celle de la Méduse. Que
signifient ces comparaisons?

Loin d’€tre le produit du hasard, ce dessin est I’avatar d’'une longue tradition
iconographique liée a I'imaginaire de la sexualité et de la procréation dans
le bassin méditerranéen antique. Son modele dérive des représentations ma-
giques gréco-romaines et byzantines qui traitent la matrice (ou utérus, les
deux termes sont synonymes) comme un organe doué d’une vie propre qu'’il
faut surveiller, contrdler, voire maitriser. Ces images la présentent sous dif-
férentes formes, animées ou animales, tantdt ventouse mobile, pieuvre
(poulpe) ou Gorgone.

6 Parexemple J.-L. Fischer, Monstres. Histoire du corps et de ses défauts (Paris 1991) 57 et 64-65.

7 C.Kappler, Monstres, démons et merveilles d la fin du Moyen Age (Paris 1980) 147-157.

8 Fischer (n. 6 supra) 1991, 64.

9 Sur cette position héritée d’Augustin,J. Céard, La nature et les prodiges (Genéve 1996) 27-29.
10 J. Céard 1996, 438, 442-447, 451-456.

170



De la ventouse a la pieuvre

L’image de I'utérus apparait sur une catégorie particulicre d’intailles ma-
giques quise rapportent a la protection de la femme enceinte et de 'embryon.
La plupart de ces amulettes proviennent d’Egypte ou 'on situe leur centre
de production. Leur fabrication semble avoir débuté vers le I*"s. av. J.-C. pour
connaitre une trés grande vogue a I'époque romaine impériale (11¢ et I11¢ s.
apr. J.-C.).

Ces gemmes étaient traditionnellement taillées dans de I’hématite ou
«pierre de sang», une pierre de couleur grise a reflets métalliques, formée
d’un sesquioxyde de fer. Cette pierre €tait trés prisée car elle dégage une cou-
leur rouge, comme du sang, quand on la pulvérise ou qu’on la plonge dans de
I’eau; on lui attribuait le pouvoir de stopper les hémorragies par magie sym-
pathique'?. D’autres pierres étaient utilisées, comme le jaspe ou la cornaline
dont la couleur rouge évoque aussi des vertus hémostatiques. Ces pierres
opaques portent d’ordinaire sur les deux faces des gravures ou se déploie
I'imaginaire syncrétiste du milieu alexandrin qui les a produites. Aux for-
mules magiques (invocations, mots impronongables, signes cabalistiques)
s’ajoutent des représentations empreintes de croyances grecques, €gyp-
tiennes et juives. Si les inscriptions sont écrites en alphabet grec, elles invo-
quent principalement des dieux ou démons sémites (1ad, Sabaoth, etc.), tan-
dis que les divinités figurées appartiennent au panthéon hellénisé de 'Egypte
romaine (Harpocrate, le serpent Chnoubis, Bes, Khnoum, Isis)*?,

Comment utilisait-on ces amulettes? Certaines sont percées ou possedent un
anneau, d’autres devaient étre serties dans une monture, ou gliss€ées dans un
sac de tissu ou de cuir. Ces petits objets étaient portés sur le corps, liés au
bras, a la cuisse, sur les reins, ou simplement placés pres de ’endroit doulou-

11 La plus ancienne allusion a ce type de gemme date de 150 av. J.-C.; M. Smith, “Relations be-
tween magical papyri and magical gems”, dans: J. Bingen, G. Nachtergael (éds), Actes du XV*
congres Internatinal de papyrologie, Bruxelles-Louvain 20 aolit=3 septembre 1977, 111
(Bruxelles 1979) 129-136. Sur cette chronologie, voir aussi R. Kotansky, Greek Magical Amu-
lets. The inscribed gold, silver, copper and bronze lamellae (Opladen 1994) XVII-XIX.

12 Kérygmes lapidaires d’Orphée,22: «[...] la pierre hématite, appelée ainsi 4 partir de sa couleur
méme, car elle a un aspect sanguin. Si on la broie et si on la dissout dans 'eau, elle la rend
elle-aussi toute sanglante.» Voir aussi Lapidaire orphique, 658-663. Le terme d’hématite a
bien str pu désigner différents types de pierre. Sur les propriétés de cette pierre, E. Zwier-
lein-Diehl, Magische Amulette und andere Gemmen des Instituts fiir Altertumskunde der Uni-
versitit zu Koln (Opladen 1992) 41-42; A. E. Hanson, “Uterine amulets and Greek uterine
medicine”, Medicina nei Secoli 7 (1995) 281-299.

13 Leur usage semble avoir été répandu dans toutes les couches d’une société hellénisée;
Zwierlein-Diehl 1992, 17-40. Aubert (n. 4 supra) 1989, 444-445, note I’absence de divinités
traditionnellement associ€es a la naissance en Egypte, comme Heqet ou Taweret.

171



reux, par exemple sous la téte. Parfois la pierre est brisée, probablement parce
qu'une moitié devait étre ingérée pulvérisée dans un liquide'*. L’accomplis-
sement de divers rites, comme la récitation d’une formule magique, venait
sans doute renforcer leurs pouvoirs®. Les médecins ne se sont pas opposé€s a
ces coutumes, tout en ne se faisant aucune illusion sur leur efficacité'®.

L’iconographie de ces intailles témoigne de la popularité de la croyance en
I’animalité de la matrice!’. Bien attestée dans les pratiques magiques, cette
1dée préconcue traverse toute I’Antiquité et survit jusqu’au XVIII® siecle.
Dans sa variante la plus extréme, la matrice posséde une vie indépendante
dela volonté de la femme. Dans le Timée de Platon, I’organe est décrit comme
un animal doué d’une vie propre:

[...] chez les femelles, ce qu’on nomme la matrice ou utérus est, en elles, comme un vivant
(Coov) possédé du désir de faire des enfants. Lorsque, pendant longtemps et malgré la sai-
son favorable, la matrice est demeurée stérile, elle s’irrite dangereusement; elle s’agite en tout
sens dans le corps, obstrue les passages de ’air, empéche 'inspiration, met ainsi le corps dans
les pires angoisses et lui occasionne d’autres maladies de toutes sortes.'

Arétée de Cappadoce (I* s. apr. J.-C.) reprend cette notion d’animal ca-
pricieux dans son traité€ des Signes et causes des maladies aigués:

Au milieu des os coxaux de la femme est placée la matrice, viscere féminin, presque anima-
lisé, car il se meut de lui-méme ¢a et 1a vers les flancs, se porte tantdt vers les parties supé-
rieures sous le cartilage du sternum, tantot vers les cotés, a droite ou a gauche, vers le foie ou

14 Damigéron-Evax, 1, 6-8 (I'aétite); 9, 6-9 (I’hématite).Voir Zwierlein-Diehl (n. 12 supra)
1992,50,n° 21, pl. 15,et n° 30 A, pl. 20; P. Gaillard-Seux, «Les amulettes gynécologiques dans
les textes latins médicaux de I’Antiquité», dans: C. Deroux (éd.), Maladie et maladies dans
les textes latins antiques et médiévaux, Actes du V* colloque international «Textes médicaux
latins» Bruxelles, 4-6 septembre 1995 (Bruxelles 1998) 80-82.

15 R.Kotansky, “Incantations and prayers for salvation on inscribed Greek amulets”, in: Ch. A.
Faraone, D. Obbink (éds), Magika Hiera. Ancient Greek magic and religion (New York,
Oxford 1991) 107-137.

16 «On ne doit pas s’opposer a leur utilisation: si I'amulette n’a aucun effet direct, du moins I'es-
poir que place en elle la malade lui redonnera-t-il peut-€tre du ressort moral» (Soranos, Gyn.
3,12, 110-113).

17 Les principales études sur ces intailles magiques sont celles de C. Bonner, Studies in Magical
Amudlets Chiefly Graeco-Egyptian (Ann Arbor 1950); A. A. Barb, «Diva matrix»,J. Warburg
and Courtauld Institute, 16 (1953) 193-238; A. Delatte, Ph. Derchain, Les intailles magiques
gréco-égyptiennes de la Bibliothéque Nationale (Paris 1964); Zwierlein-Diehl (n. 12 supra)
1992; Hanson (n. 12 supra) 1995; H. Guiraud, Intailles et camées romains (Paris 1996).

18 Platon, Timée,91c.Relevons que chez Platon les autres parties du corps sont aussi douées d’une
vie propre. Le phallus, par exemple, est également un zéon «sourd a la voix de la raison, em-
porté par de furieux appétits». D’autres auteurs, comme Aristote, comparent le cceur et les or-
ganes sexuels a un animal (Part. An. 3,4, 666a 20-23, 666b 16-17). Ct. M. Gabolde, «Notes sur
un «scarabée de coeur> conservé au Musée de Roanne», Cercle lyonnais d’égyptologie Victor
Loret, Bulletin n° 2 (Lyon 1988), 13-20, sur un scarabée de cceur de Basse-Epoque garantis-
sant le bon fonctionnement du cceur symbolisé par 'image de deux grenouilles accouplées.

172



les visceres abdominaux, tantot, et plus volontiers encore, vers les parties inférieures; et pour
le dire en un mot, c’est un organe tout vagabond. Il est agréablement affecté par les bonnes
odeurs et va au devant d’elles; il supporte au contraire les mauvaises avec peine et les fuit.
Au total la matrice est chez la femme comme un étre vivant dans un autre.'

Pour les médecins hippocratiques, ces mouvements obéissent a une logique
mécanique et hydraulique. Les migrations de la matrice sont dues a sa sen-
sibilité¢ particuliere aux variations de chaleur et d’humidité, ainsi qu’aux
odeurs. Déshydratée, la matrice se déplace dans le ventre a la recherche d’hu-
midité. Si elle intercepte la voie respiratoire, elle peut exercer une véritable
pression physique qui cause une suffocation, parfois mortelle, la fameuse
votepikt) mviE. La santé ne peut étre rétablie que si I'on parvient a faire re-
descendre la matrice a sa place naturelle. Cette conception d’un organe mo-
bile, mais régi par des lois naturelles, se retrouve avec des variantes chez So-
ranos et Galien; retenu dans la cavité abdominale par des ligaments, I'utérus
ne migre plus, mais peut tout de méme s’enflammer et bouger®.

D’autres mouvements imaginaires sont au coeur de la gynécologie antique,
notamment d’ouverture et de fermeture. L'utérus ne fait pas que s’ouvrir pour
le passage des regles. Un mécanisme délicat régit la procréation. A ['ouver-
ture de I'utérus pour attirer le sperme, succede sa fermeture pour le retenir et
permettre que s’opére le processus de la conception. Une femme avertie était
jugée capable de percevoir ces mouvements. Selon Soranos, elle éprouvait un
frisson?, tandis que Galien affirme que «le jour ol la conception a eu lieu, les
femmes enceintes sentent que leur utérus s’agite et se déplace»?.

Sur les intailles magiques, I'utérus est figuré sous différentes formes. La plus
commune le montre comme une ventouse médicale dont le col est fermé par
une clé a trois, cinq ou sept dents (fig. 2a).

L’image du récipient creux se trouve déja dans le Corpus hippocratique.
L’auteur du traité De la génération y compare la matrice a un vase, 10 dyyoc,
capable de modeler I’embryon, et méme de lui imposer une contrainte sus-
ceptible de le déformer, si la matrice est trop petite ou mal conformée®. Dans
le traité De I'ancienne médecine,la métaphore de la ventouse médicale, oukva
tatpikn, permet d’expliquer comment la matrice peut aspirer et retenir le

19 Arétée, Signes et causes des maladies aigués, 2.11 (trad. R.T. H. Laennec, éd. et com. M. D.
Grmek, Genéve, Droz, 2000, 61-62).

20 King (n.3 supra) 1998, 212-234,

21 Soranos, Gyn. 1, 14,43-45.

22 De facultatibus naturalibus,3,3 (Kihn I1, 149) (trad. C. Daremberg, Paris, 1854). Cf. Hippocr.
Gen. 5,1 (Littré VI1,476-477): « La femme a-t-elle eu déja des enfants, et remarque-t-elle quand
la semence, ne sortant pas, est restée, alors elle sait le jour oti elle a congu.»

23 Hippocr. Gen. 9-10, 1 (Littré VII, 628-629).

173



sperme®. «Le cas est le méme que celui des vases salis qu’on lave a I’eau
chaude et qui aspirent I’eau quand on les retourne le col en bas», précise Aris-
tote®.

La clé a plusieurs dents se réfere au souci de contrdler les mouvements
d’ouverture et de fermeture du col de I'utérus®. Une matrice mal close pour-
rait faire avorter la grossesse, ou nuire a 'embryon en laissant échapper la
nourriture nécessaire a sa croissance?’. La clé devait aussi contrdler ’ouver-
ture de la matrice au moment de la délivrance et prévenir tout risque d’hé-
morragie”®.

Une série de traits tracés en direction du bas semblent figurer les forma-
tions ligamentaires qui ancrent I'utérus, avec en haut deux traits horizontaux
quireprésentent peut-étre les tubes utérins. Ces annexes (attaches et trompes
utérines) ne furent observées que vers 300 av. J.-C. par Hérophile a Alexan-
drie”’. L’anatomiste les identifia a des canaux spermatiques et en déduisit que
la femme n’est pas un «male mutilé», comme l'affirmait Aristote, mais plu-
tot’envers anatomique du corps masculin;il donna ainsi aux ovaires le méme
nom qu’aux testicules, dtdovuor™.

La langue égyptienne pourrait avoir fourni un modele iconographique.
L’hiéroglyphe qui désigne I'utérus figure en effet un utérus bicornué de vache

dont les cornes évoquent les tubes utérins?.

24 De antiqua medicina 22 (Littré [, 626-628): « De méme, les ventouses, qui, larges au fond, se
rétrécissent vers le goulot, ont été imaginées pour attirer les humeurs hors des chairs [... |. Parmi
les organes intérieurs du corps, une constitution et une forme de ce genre ont été donnée a la
vessie, a la téte et a l'utérus. Et manifestement ce sont les parties qui aspirent le plus, et elles sont
toujours pleines d’un liquide qu’elles ont attiré. » Soranos le répéte: «[...] la forme de la matrice
n’est pas, comme chez les bétes, tortueuse, mais rappelle celle d’'une ventouse médicale»
(Gyn. 1,4,43-44).

25 Aristot. Gen. An. 2,4,739b: «[... ] 'émission de sperme ne pénétre pas profondément, contrai-
rement d ce que pensent certains, car le col de I'utérus est étroit. »

26 Sur ce mécanisme, voir Hanson (n. 12 supra) 1995, 284-286.

27 Hippocr. Gen. 9,1 (Littré VII1,482-483): « Ceci arrive aussi: parfois, des enfants naissent minces
et faibles de parents gros et forts. S'il est tel aprés beaucoup d’autres naissances (normales), il
est clair que le foetus a été malade dans la matrice et qu’une partie de ce qui était destiné a sa
croissance s’est échappée de la mere, a cause de la matrice trop béante. Voila pourquoi l'enfant
est devenu faible» (trad. R. Joly, Paris, Belles-Lettres, 1970).

28 L’hémorragie est encore aujourd hui la cause principale de mortalité lors de I'accouchement.
Un type spécifique d’intailles était destiné a controler des pertes de sang trop importantes
(régles ou hémorragie); A. A. Barb, «Bois du sang, Tantale», Syria, 29 (1952) 271-284; De-
latte/Derchain (n. 17 supra) 1964, 258-259, n® 364.

29 Sur ses connaissances de 'anatomie féminine, H. von Staden, Herophilus. The art of medi-
cine in early Alexandria (Cambridge 1989) 213-220.

30 Aristot. Gen. An. 2,3, 737 a 27. Ch. Bonnet-Cadilhac, «Connaissances de Galien sur I’ana-
tomo-physiologie de I'appareil génital féminin», Hist. Phil. Life Sci. 10 (1988) 277-280.

31 A H.Gardiner, Egyptian Grammar (London *1957) Sign-list F 45. Voir aussi le signe N 41-42
figurant un demi-bol rempli d’eau, utilis¢ comme déterminatif pour désigner ['utérus; J. F.
Nunn, Ancient Egyptian Medicine (London 1996) 53-54, figs 3.3c et 3.5.

174



Fig. 2a

Fig. 2b

Fig. 2a. Hématite (1,65 x 1,37 x 0,21 cm) (150-250 apr. J.-C.). Universitiat Koln, Institut fiir
Altertumskunde. D’aprés E. Zwierlein-Diehl, Magische Amulette und andere Gemmen des
Instituts fiir Altertumskunde der Universitit zu Koln (Opladen 1992) pl. 18, n° 27a.

Fig. 2b. Cornaline rouge (2,9 x 2.3 x 0,4 cm). Coll. C. Bonner. D’apres C. Bonner, Studies in
Magical Amulets Chiefly Graeco-Egyptian (Ann Arbor 1950) pl. VII, n° 141.

Fig.2c. Hématite (2,26 x 1,51 x 0,31 cm). Universitat Koln, Institut fiir Altertumskunde (150-250
apr. J.-C.). D’apres Zwierlein-Diehl 1992, pl. 16, n® 24.

Des variantes plus complexes se rapportent explicitement au temps de la
grossesse et a la protection de I’enfant a naitre.

Sur une cornaline de la collection Bonner, I'enfant divin Horus-Harpo-
crate est assis sur la ventouse et touche la clé pour montrer qu’il controle le
moment de sa naissance (fig. 2b). Ce geste évoque le traité hippocratique De
la nature de l'enfant qui compare le processus de I'accouchement a I’éclosion
d’un poussin;I’enfant déclenche sa naissance «quand la nourriture lui fait dé-
faut», et sort en «bougeant et agitant les pieds»*. La scéne est encerclée par
le corps d’un serpent qui avale sa propre queue, I’'Ouroboros. L’animal crée
un espace magique clos, protégé, favorisant la formation du feetus dans le
ventre maternel®.

32 Nat. Puer. 30 = Littré V11, 530-533 (trad. R. Joly). Cf. Ambroise Paré, (Euvres complétes, livre
XVIIL, De la génération de ’homme, ch. XI11: «[...] adonc il se meut, et rompt les membranes
qui le soutiennent» (éd. J.-F. Malgaigne, Paris, 1840-1841. réimp. Geneve, Slatkine, 11, 1970,
664).

33 Cf. Delatte/Derchain (n. 17 supra) 1964, 48-49, sur le motif du scarabée entouré d'un
ourobore, symbole du cycle solaire et plus particulierement de la résurrection d’Osiris.

175



Le serpent Chnoubis, un étre composite a téte de lion radi¢e, surmonte la
matrice sur une gemme hématite conservée a Cologne (fig.2c). Ses pouvoirs
s’appliquaient a la région du ventre: il €tait invoqué pour apaiser tant les
maux d’estomac que les douleurs de I’enfantement*. A droite, Isis, mere de
I’enfant divin Horus, et protectrice de la fécondité, tient une corne d’abon-
dance®. A gauche,la momie d’ Anubis symbolise la vie nouvelle qui sera bien-
tot éveillée®. Le serpent Ouroboros encercle la scene, entouré de la formule
magique XOPOOP, tres {fréquente sur ce type d’amulettes, qui semble or-
donner I'ouverture de I"utérus?.

Sur d’autres exemplaires, Harpocrate est perché sur les épaules du dieu
nain Bes, patron des naissances en ancienne Egypte®, tandis que le dieu
bélier Khnoum tient dans sa main I'utérus-ventouse ou I’embryon doit étre
faconné.

Une variante iconographique souligne ’animalité de la matrice. De ventouse,
’organe devient pieuvre (ou poulpe), les ligaments (ou les dents de la clé) se
transforment en tentacules. Une anomalie signale 1’origine iconographique
de ce nouveau motif: ’animal est figuré avec sept bras, un nombre qui n’est
pas réaliste, mais correspond a celui des dents de la clé protectrice®.

Sur une gemme en jaspe rouge conservée au British Museum, une pieuvre
a sept tentacules est surmontée par un scarabée. L'inscription magique KKK
se rapporte au controle des douleurs de la zone de I’abdomen®. Le motif de
I"autre face évoque clairement le moment de ’accouchement: une femme nue
est assise sur un siege obstétrical dont elle tient les poignées (fig. 3a et b).

Dans le milieu culturel gréco-romain, 'image du poulpe décrit métapho-
riquement les particularités de I'utérus. Animal marin, le poulpe évoque la
nature humide de la matrice, hydratée par différents liquides (sanguin, sper-

34 Ou Chnouphis, Knoubis. Selon Delatte/Derchain (n. 17 supra) 1964, 54-55, son nom dérive
probablement de celui du dieu Khnoum qui forme sur son tour le corps des enfants a naitre.

35 Isis en sa qualité de divinité protectrice et régénératrice qui «donne la vie». Voir p. ex. F. Du-
nand, Isis, Meére des dieux (Paris 2000).

36 Les magiciens comparent méme parfois explicitement I'utérus a une tombe, et la naissance
aune résurrection; un papyrus magique du V¢s.apr.J.-C.ordonne au feetus: «Sors de ta tombe,
le Christ t’appelle»; voir Aubert (n. 4 supra) 1989, 439-440 (PGM CXXI11a50). Sur ce sym-
bolisme funéraire, Barb (n. 17 supra) 1953, 206-207, 230.

37 Cette formule se retrouve sur les papyrus magiques du méme type; Hanson (n. 12 supra)
1995, 292-293, n. 33. Voir p. ex. Delatte/Derchain (n. 17 supra) 1964, n® 346, 349, 353, 357,
360-361; D. Lippi, “About a medical amulet in the archaeological museum in Florence”,
Medicina nei secoli 2 (1990) 215-220, fig. 217.

38 V. Dasen, Dwarfs in Ancient Egypt and Greece (Oxford 1993) 67-75.

39 Sur la pieuvre ou poulpe en méditerranée antique, voir J. Delorme, Ch. Roux, Guide illustré
de la faune aquatique dans I'art grec (Juan-les-Pins 1987) 29-31.

40 Les trois kappas pourraient étre 1’abréviation d’une formule magique du type Kok Kouk
Koul. Voir Bonner (n. 17 supra) 1950, 63-64, 92-93.

176



matique, etc.) qu’elle a pour fonction de réguler. Les nombreux tentacules
suggerent sa faculté de se mouvoir dans toutes les directions quand elle de-
vient trop séche et trop 1égere*.

Plusieurs auteurs médicaux explicitent le lien entre I’animal et les organes
génitaux féminins. Hérophile aurait ainsi comparé le col de la matrice a la
téte d’un poulpe: «la partie prolabée (de I'utérus) ressemble selon Hérophile
a une téte de poulpe (kedahi i) mroAVT0d0G)>, dit Soranos*. La texture de 1’or-
gane évoque aussi celle de I’'animal. Selon Soranos,

[...] chez les femmes qui ont eu des enfants (1’orifice de la matrice) devient relativement calleux,
comme la téte d’un poulpe et rappelle pour parler comme Hérophile, le haut de la trachée.*

Galien décrit 'utérus comme garni de petites ventouses ou cotylédons qui
permettraient au chorion (placenta) d’adhérer a I'utérus:

[...] Putérus par leur intermédiaire s’accroche & la membrane comme les poulpes s’attachent
par leurs sucoirs. Car ces formations vasculaires sont tellement semblables aux sucoirs des
poulpes qu’on ne leur a pas donné d’autre nom.*

Cette remarque provient de I'observation de I'utérus de ruminants qui pré-
sente effectivement une centaine de proéminences disposées sur la surface
de 'utérus®. Galien commente I’Aphorisme 5,45 qui soutient sa théorie:

Hippocrate dit: «toutes celles qui, d’une constitution normale, avortent & deux ou trois mois
sans cause évidente, ont des cotylédons pleins de mucus qui ne peuvent retenir I'embryon
du fait de son poids et s’arrachent» et assurément, Diocles de Carystos et Praxagoras de
Cos, fils de Nicarchos, qui vécurent peu apres Hippocrate, disent cela, et beaucoup d’autres.*

Le terme de tentacule wiextcavn est aussi utilisé pour désigner les trompes
ou les attaches utérines*. Selon Aristote, ces cotylédons, «dont la partic
convexe est tournée vers 'utérus, la partie concave vers I'embryon», servent
de réserve de sang nourricier «comme dans des mamelles»*.

41 Voir p. ex. Hippocr. Nat. mul. 3 (Littré VII, 314-315). Voir aussi n. 20 supra.

42 Soranos, Gyn. 4,6,39-41. Ré€pété par Oribase, Coll. Med, 24, 31.

43 Soranos, Gyn. 1,4, 67-72.

44 Desem. 1,7 (Kithn IV, 537).Trad. Ch. Bonnet-Cadilhac, «[’étude des annexes embryonnaires
chez Galien», Hist. Sci. Med. 23 (1989) 124 (cotylédon vient de cotyle, la coupe).

45 Bonnet-Cadilhac (n. 44 supra) 1989, 123-124.

46 Aphorismes 5,45 (Littré V, 548-549); Anar. Ut. X, 9 (Kiihn 11, 905). Trad. Bonnet-Cadilhac
(n.44 supra) 1989, 124.

47 Anat. Ut 111, 1, 2 (Kihn 11, 890). Voir Bonnet-Cadilhac (n. 30 supra) 1988,271. J. ab Arnim
(ed.), Stoicorum veterum fragmenta (New York 1986) fr. 2.827.

48 Aristote, Gen. An. 2,7,745b 32-746a. Diocles de Caryste (IV¢s.av.J.-C.) croyait a I'existence
dans la matrice d’excroissances en forme de tétons, KoTuAndOvag, TAEKTAVHG, KEPALOG, SET-
vant & «accoutumer par avance I’embryon a téter les mamelons des seins» (Soranos, Gyn. 1,
4,120-130 et note 54). Voir aussi Aristote, Gen. An. 2,7, 746a19-20.

177



Cette affinité particuliere entre la matrice et le poulpe se retrouve dans
plusieurs recettes magico-médicales. La consommation de poulpe fait partie
du régime recommandé par les médecins hippocratiques pour soigner divers
troubles gynécologiques,notamment dans les traitements pour vaincre la sté-
rilité. Manger du poulpe devait aussi aider les jeunes accouchées a €liminer
rapidement les lochies®. Elles en recevaient traditionnellement en présent a
la féte des Amphidromies qui se déroulait cinq ou sept jours apres la nais-
sance™.

Le motif du scarabée renforce I’évocation du processus de la naissance.
Dans la religion égyptienne, le scarabée Khepri représente le soleil a son le-
ver; il symbolise «celui qui nait a I’existence». Sous la forme d’amulettes, sa
protection devait faciliter le cours de la grossesse et la renaissance dans ’au-
dela>'. Sur la gemme hématite, I'insecte dirige ses pattes vers le poulpe-uté-
rus comme pour en favoriser I’éclosion de I’embryon?. Il symbolise parfois
lui-méme la matrice, ou plus précisément la protection du déroulement de la
naissance de I’enfant. Sur une gemme conservée au British Museum, 'image
de I’animal remplace celle de la ventouse: 'enfant solaire Horus-Harpocrate
est assis sur un scarabée qui préside a sa mise au monde (fig. 3¢)¥. Barb a
relevé que I'image stylisée de la pieuvre présente des analogies formelles

avec I'idéogramme égyptien figurant le soleil levant ;R ce qui soulignerait

les pouvoirs de 'amulette capable de favoriser la «venue au jour»>*.

49 Jeunes accouchées: Morb. Mul. 1,78 (Littré VIII, 174-175); femmes stériles: Morb. Mul 3,217
(Littré VIII, 420-421). Voir aussi p. ex. Morb. Mul. 1,59 (Littré VIII, 118-119), 2, 135 (Littré
VIII, 308-309).

50 Des seiches étaient aussi offertes. Suda s.v. Audpdpowa. [...], kai ddpa méumovow ol
TIPOONKOVTES, O £7TL TO TAEIoTOY oA VITodag Kol onmiag. Voir aussi p. ex. Harpocration s.v.
‘Audopowa. M. Golden, Children and Childhood in Classical Athens (Baltimore, London
1990) 23-24. B. H. Stricker, De geboorte van Horus, 1 (Leiden 1963) (ex Oriente Lux 14),
44-48, a rassemblé plusieurs textes a ce sujet, notamment celui attribué a Philistion (I'V*s.
av. J.-C.) qui donne une explication métaphorique: I'ascension du poulpe grice a ses ven-
touses évoque celle de la semence dans I'utérus, puis ses efforts pour s’y incruster (Galien,
Comment. In Hippocrat. Epidem. 11 6,29 = CMG V 10, 1, p. 403, 7-17) (non disponible en
Suisse).

51 Cf.I'image stylisée de I'utérus gravée sur les scarabées du groupe oméga (XVIII®s. av. J.-C.);
O. Keel, «Die Q-Gruppe. Ein mittelbronzezeitlicher Stempelsiegel-Typ mit erhabenem Re-
lief aus Anatolien-Nordsyrien und Paléstina», in: O. Keel, H. Keel-Leu, S. Schroer, Studien
zu den Stempelsiegeln aus Paliistina/Israel (Freiburg-Gottingen 1989) 39-87 (spéc. 56-70).

52 Sur le symbolisme du scarabée en ancienne Egypte, C. Andrews, Amulets of Ancient Egypt
(London 1994) 50-51, et son adoption en Grece, V. Dasen, “Squatting comasts and scarab-
beetles”, in: G. R. Tsetskhladze/A. M. Snodgrass/A. J. N.W. Prag (eds.), PERIPLOUS. To Sir
John Boardman from his pupils and friends (London, New York 2000) 128-137.

53 G. Pinch, Magic in Ancient Egypt (London 1994) 165-166, fig. 88.

54 Gardiner (n. 31 supra) 1957, sign-list N 8; Barb (n. 17 supra) 1953, 201-202, pl. 33c.

178



Fig. 3a et b. Jaspe rouge, montée dans une bague en or (1,7 x 1,5 x 1,2 em). Londres, British
Museum, G 389. Courtesy of the Trustees of the British Museum.

Fig.3c.Jaspe rouge (1,6 1,1 x0,2 cm). Londres, British Museum, G 134. Courtesy of the Trustees
of the British Museum.

Largement diffusées, ces amulettes restérent en usage tres longtemps. Un site
de la fin du IVe s, apr. J.-C. en Angleterre (Herts) a livré un exemplaire de
gemme hématite avec un poulpe™.

Quand elles sont compréhensibles, les inscriptions invoquent le dieu ou
démon Ororiouth. Sur une amulette de la collection du Dr Fouquet, le motif
du scarabée surmontant un poulpe est entouré d’une formule magique
qualifiant Ororiouth de dieu (0£0g), seigneur (kVpLog) et gardien (pUAag) de

55 R. P Wright, “A Graeco-Egyptian amulet from a Romano-British site at Welwyn, Herts”,
The Antiquaries journal 44 (1964) 143-146.

179



la matrice des femmes (unTpag yuvark®v)*®. D’autres inscriptions menacent
cet organe capricieux. Elles demandent a une divinité inquiétante, comme le
dieu Seth-Typhon, de contraindre la matrice 4 lui obéir. Une amulette conser-
vée au Caire ordonne: «Contracte-toi utérus, sinon Typhon s’emparera de
toi.»”’ Plus bref, 'ordre «Que la matrice soit bien fermée» pourrait se rap-
porter au temps de la conception, tandis que «contracte-toi», OTAANTL uTPd,
se réfere peut-&tre au moment de I’accouchement’®. Des ordres similaires
sont répandus dans les papyrus magiques d’époque romaine®.

La Gorgone

Spécialité de I’Egypte hellénistique et romaine, la production d’amulettes
utérines ne semble avoir repris qu’a I’époque byzantine, & Constantinople au
X siecle, puis en Russie au XI° siecle®,

Aux pendentifs de qualités diverses s’ajoutent désormais des bagues en
bronze et en argent. Si les objets en plomb, bronze ou argent ont été essen-
tiellement retrouvés en Asie-Mineure et a Corinthe, les plus précieux (en or,
argent, bronze ou cuivre €émaillé) proviennent de Russie et d’Europe de I’Est.

L’anthropomorphisme de la matrice apparait dans une iconographie re-
nouvelée. A I'image de la pieuvre aux sept tentacules succéde celle d’une téte
de Gorgone entourée de sept ou huit serpents®. Une formule magique, en-
tiere ou fragmentaire, accompagne I'image et compare 1'utérus a différents
animaux. Sa version compléete ordonne:

Utérus, noir et noircissant (encore), toi qui rampes comme un serpent et rugis comme un lion,
reste tranquille comme un agneau.®

Des variantes invoquent les pouvoirs hémostatiques de I'amulette. Un
pendentif en argent d’Asie-Mineure figure ainsi une téte de Gorgone entou-

56 L.Barry, «Notice sur quelques pierres gnostiques», Annales du Service des Antiquités d’ Egypte
7 (1906) 241-249, pl. 2 A. Plusieurs étymologies sont possibles: de I’égyptien utérus w.’rr (ra-
cines sémitiques, de I’hébreux arar, arah — que I’on pourrait rendre par Pudendatrix, «la nue».
Sur ces inscriptions sans rapports avec les papyrus magiques, voir Smith (n. 11 supra) 1979.

57 Barry 1906, 246 n° 3; Bonner (n. 17 supra) 1950, 84-85 (D 140).

58 Bonner (n. 17 supra) 1950, 84 et 92. Sur les différentes significations possibles de cet ordre,
voir aussi Hanson (n. 12 supra) 1995,296-297, n. 14. Soranos, Gyn. 2,1, 121-124, mentionne
I’existence des contractions utérines.

59 Aubert (n.4 supra)1989. Delatte/Derchain (n. 17 supra) 1964,254-255,n° 358, publient une gemme
hématite portant au revers le signe égyptien dd qui exprime aussi le souhait que I'utérus se calme.

60 J.Spier,“Medieval byzantine magical amulets and their tradition”,J. Warburg and Courtauld
Institute 56 (1993) 25-62.

61 Bonner (n. 17 supra) 1950, 90-91.

62 Spier (n. 60 supra) 1993, 29: “Yorépa pekdvn pehavouévr wg doig ethdeoal kai mg dpdxov
ovpilnoe Kai dg hewv fpuydoon Kol Og Gpviov Kouod.

180



rée de sept serpents. Seule la fin de la formule est inscrite sur le pourtour de
I'objet: «<mange du sang, bois du sang» (fig. 4a)®.

D’autres inscriptions désignent la fonction du bijou. L’anneau d’une bague
enargent dumusée de Corinthe porte simplement 'inscription YXTEPIKQN
OPYAAKTHPION®™.

Les €léments de cette formule dérivent de la tradition des papyrus magiques
d’époque romaine. Le magicien y assimile I’organe malade ou 'utérus a un
¢tre animé, voire le compare a un animal qu’il faut maitriser. En migrant, la
matrice pourrait ainsi «mordre dans le ceeur comme un chien»®.

Pourquoi avoir choisi la téte monstrueuse de la Gorgone pour symboliser
I'utérus? Ce motif s’inscrit dans une tradition trés ancienne. Dans les textes
hippocratiques déja, un vocabulaire imagé anthropomorphise la matrice et
associe le haut et le bas du corps féminin. Comme la téte, la matrice a un cou,
avyny, Tpdynios, une bouche, otoua, des levres, yethea, et une sorte de nez
qui percoit des odeurs qui I'attirent quand elles sont aromatiques, ou la re-
poussent quand elles sont fétides, nauséabondes. La bouche et le nez du bas
peuvent méme communiquer avec la bouche et le nez du haut®.

Une sé€rie de terres cuites votives (I1I1°-11¢ s. av. J.-C.), provenant du sanc-
tuaire de Déméter et Koré a Priéne, résument a leur maniere cette analogie:
elles figurent une femme dont le corps se résume a une paire de jambes sur-
montée par un ventre ou apparait un visage. Deux grands yeux, un nez et une
bouche s’y dessinent au-dessus du sexe qui forme le menton®. Cette face
étrange se réfere au mythe de la vieille Baubd, qui exhibe un sexe grimé en
visage pour redonner le goiit de vivre a Déméter®,

63 Cf. Barb (n. 28 supra) 1952.

64 Spier (n. 60 supra) 1993, n° 40d, pl. 4.

65 PGM VII,267-268 (111¢/IV¢ s. apr. J.-C.). On les retrouve dans les traités de magie jusqu’au
XIXes. (Spier n. 60 supra, 1993, 48). Lucain (I s. apr. I.-C.) décrit ainsi les sons inhumains
que produit une magicienne thessalienne: «elle a I'aboiement des chiens et le hurlement des
loups, la plainte du hibou tremblant et du strix nocturne, le grincement ou le grognement des
bétes sauvages, le sifflement du serpent [...|» (Pharsale, 6,688-93).

66 Par exemple Aph. 5,59 (Littré 1V, 554-555); Morb. Mul. 2, 145;2,169 (Littré VIII, 318-20;
348). Cette tradition a connu une remarquable continuité; les tests de fécondité par 'odeur
sont pratiqués jusqu’a la fin du XVIII¢ s. Voir S. Byl, «Survivance de quelques préjugés
hippocratiques et aristotéliciens relatifs a la reproduction humaine dans les écrits médicaux
et biologiques de I'dge baroque», Revue belge de philologie et d’histoire 64 (1986) 693-703;
«L’anthropomorphisme de la matrice dans la médecine de la Gréce ancienne», dans:
D. Gourevitch (éd.), Histoire de la médecine. Le¢ons mérhodologiques (Paris 1995) 115-121.

67 Th. Karaghiorga-Stathacopoulou, Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae (LIMC),
II1 (Ziirich, Miinchen 1986), s.v. Baubo, 87-90, n° 1.

68 Ou d’ou €émerge un visage d’enfant, comme pour évoquer un accouchement. Voir M. Olen-
der, «Aspects de Baubo. Textes et contextes antiques», Revue d’histoire des religions 202
(1985) 3-55; F. Dunand, «Une <pseudo-Baubd> du musée de Besangon», dans: H. Walter (éd.).
Hommages a L. Lerat (Paris 1984) 263 -270; M. Bruno, «Le mythe de Baubé ou la rencontre
de la vulve», Corps (mars 2000) 297-304.

181



Fig.4a. Amulette en argent d’Asie-Mineure (4-5 cm). Houston, Menil Coll. Photo d’aprés Spier,
J. Warburg and Courtauld Institute, 56 (1993) pl. 3b, n°® 34.

Fig. 4b et c. Agate, autrefois Gotha, coll. Ducale.
b Dessin de P. Ligorio, d’apres J. Spier, J. Warburg and Courtauld Institute, 56 (1993) pl. 4g, n° 54.
c Photo d’apres Spier, J. Warburg and Courtauld Institute, 56 (1993) pl. 4h, n°® 54.

Le rapport de Gorgd avec la sexualité est aussi empreint d’un héritage
€gyptien; la frontalité du monstre dérive de celle du dieu Bes, le protecteur
traditionnel des femmes enceintes et des petits enfants en Egypte pharao-
nique jusqu’a la fin de I’époque romaine®. La face de Gorgd renvoie aussi a
la fascination, voire la menace que représente le sexe féminin, dont la vue
«peut également provoquer I'effroi d’'une angoisse sacrée et I’éclat de rire li-
bérateur»’. Le sang qui coule de sa téte tranchée évoque celui que perd une
femme en couches; une progéniture monstrueuse, Pégase et Chrysaor, surgit
de la téte coupée de Gorgd’. Cette correspondance symbolique ne pouvait
échapper au magicien, attentif aux rapports cachés des choses.

69 Dasen (n. 38 supra) 1993. Barb (n. 17 supra) 1953, 199-200, 208-211, releve que la coiffure
de la déesse Hathor, aussi représentée frontalement dans les temples de la naissance, évoque
le symbole de l'utérus.

70 I.-P. Vernant, La mort dans les yeux. Figures de I’ Autre en Gréce ancienne (Paris 1985) 32-34. N.
Marinatos, The Goddess and the Warrior (London, New York 2000) 56-57. Voir aussi G. Deve-
reux, Baubd, la vulve mythigue (Paris 1983); P. Quignard, Le sexe et 'effroi (Paris 1994) 108-111.

71 1. Krauskopf, S.-Ch. Dahlinger, Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, 1V (Ziirich,
Miinchen 1988), s.v. Gorgo, Gorgones, 285-300, en particulier 313 n®307-311,314 n° 319-327;
I. Krauskopf/Dahlinger 1988, s.v. Gorgones (in Etruria), 330-345, spéc. 339 n® 101-108. Barb

182



Conclusion
De la Gorgone au monstre d’Autun

Des gemmes utérines byzantines ont figuré dans les cabinets d’antiques et de
curiosités des XVI¢ et XVII® siecles. Un manuscrit inédit, conservé a Turin,
contient le dessin d’'une gemme en agate figurant une Gorgone (fig. 4b et c)
qui appartint a la collection de Pirro Ligorio (1513/14-1583), contemporain
d’Ambroise Paré’.

En 1623, le terme Diva Matrix apparait dans I’échange de lettres de Ni-
cholas Claude Fabri de Peiresc, scientifique et collectionneur, avec le peintre
Peter Paul Rubens. L'identification de I'image de I'utérus sur ces intailles ma-
giques ne faisait pour eux aucun doute. Le fait a €té souvent relevé, car la si-
gnification de ce motif restera ensuite incomprise jusqu’au début du XX¢
siecle. Les érudits du XIX¢ siecle ont en vain cherché a y reconnaitre I'image
d’un vase canope, d’un orgue pneumatique portatif, ou du pot d’une roue hy-
draulique. L'iconographie de ces amulettes ne sera correctement identifice
qu’en 1914 dans I’étude d’Armand Delatte sur les amulettes des Musées
d’Athénes”.

Pourquoi I'image de la Diva Matrix est-elle reconnue sans hésitation aux
XVI¢ et XVII© siecles? C’est que I'époque partage toujours les idées des
Anciens sur "animalité de la matrice. Dans son Tiers livre, Rabelais justifie
I'appellation d’animal donnée a I'utérus, un organe qui ne peut tre apaisé
qu’«assovy (si assovy peut estre) par I'aliment que Nature luy a praeparé en
I’homme»™. Chez Ambroise Paré, la suffocation utérine est due a I’ascension
de la matrice gonflée par des humeurs”. Notons que son ceuvre est écrite en
frangais car il reconnait n’entendre ni le grec ni le latin. Ses lacunes expli-

(n. 17 supra) 1953, 210, reléve les vertus fécondantes attribuées au sang d’un décapité en
Egypte au XIX¢s. Voir E. W. Lane, An Account of the Manners and Customs of the Modern
Egyptians (London, New York, Melbourne *1890) 237.

72 Spier (n. 60 supra) 1993, n° 54.

73 A. Delatte, «Etudes sur la magie grecque I'V. Amulettes inédites des Musées d’Athénes»,
Musée Belge 18 (1914) 21-96 («La clef de la matrice» 75-88). Delatte/Derchain (n. 17 supra)
1964, 245.

74 Ch.32,57-111 (éd. M. A. Screech, Droz, 1964, 227-231). Voir aussi Montaigne, Essais, 3.5.

75 Ambroise Paré, (Euvres complétes, livie XVIII, De la génération de ’homme, ch. LII: «suf-
focation de matrice est ablation de libre inspiration et expiration, qui vient, ou pource que l'ute-
rus gouffle et s’enfle, ou pource qu’'il est ravi et emporté en haut par un mouvement forcé, et
comme convulsif, a cause de la plenitude de ses vaisseaux. L'utérus se gouffle et enfle pource
que quelque substance pourrie et corrompue en iceluy se résout en vapeur et ventosités, de la
rétention des menstrues, ou de la corruption de la semence, ou d’une aposteme faite en la ma-
trice, ou fleurs blanches et autres mauvaises humeurs, qui se putrefient en icelle, ou de ventosi-
tés» (éd. J.-F. Malgaigne, Paris, 1840-1841, réimp. Geneve, Slatkine, I1, 1970, 751).

183



quent peut-étre I’absence de toute référence a la Gorgone dans sa descrip-
tion du monstre d’Autun. En 1649, André Liébault, dans son Trois livres des
maladies et infirmitéz des femmes, le répete «c’est un animal qui se meut ex-
traordinairement quand elle hait ou qu’elle aime passionnément quelque
chose»’.

La vignette de 'ouvrage d’Ambroise Paré témoigne ainsi de la ténacité de
cette image mystérieuse et inquiétante du corps féminin dans I'imaginaire
collectif de son temps. A la gemme utérine se substitue un ceuf-matrice conte-
nant toujours une Gorgone, mais symbolisant cette fois le fruit d'une pro-
création monstrueuse.

Survivances: hérisson et grenouille

Au cours du XVIII¢ siecle, le discours médical accorda de moins en moins de
crédit a I'idée regue qui faisait de 'utérus une créature mobile, «un animal
dans I’animal». Dans I'imaginaire populaire, toutefois, cette croyance persista
sous différentes formes. L'iconographie des ex-voto montre qu’au motif de
la pieuvre et de la Gorgone succéderent bientdt d’autres métaphores ani-
males.

Des le XVII® siecle, les femmes du Tyrol du Sud offraient traditionnelle-
ment a St-Léonard et St-Vitus des ex-voto en bois de pin ou en fer en forme
de boules hérissées de piquants, de 8 & 19 cm de diametre (fig. 5)”7. En 1904,
R. Andree rapporte en avoir vu suspendu en grappes dans les églises. Ces
objets étaient appelés Birmutter, Muetter, Spiess (lance), Stachelkugel (boule
hérissée), Igel ou Stacheligel (hérisson). Ils représentaient la matrice que les
femmes sentaient migrer douloureusement jusqu’au cou’.

Lorigine de ces ex-voto est inconnue. C. Bonner a proposé de faire déri-
ver leur forme étoilée de la téte de Gorgone entourée de serpents; la cou-
tume aurait passé de Grece byzantine au Tyrol par les Balkans™. Notons que
cette boule hérissée de piques évoque aussi I'iconographie des gemmes ma-

76 Voir P. Darmon, Le mythe de la procréation a [’dge baroque (Paris 1977) 16, et Byl
(n. 66 supra) 1986. Voir aussi E. Trillat, Histoire de ’hystérie (Paris 1986).

77 Plus rarement en cire ou en fer — peintes en rouge. Les piques ont de 2 4 9 cm, de 18 a 48
pointes. R. Andree, Votive und Weihegaben des katholischen Volks in Siiddeutschland. Ein
Beitrag zur Volkskunde (Braunschweig 1904) 136-138 (les plus anciens exemplaires réper-
toriés datent du XVII¢s.).

78 Andree 1904, 137.

79 Bonner (n. 17 supra) 1950,91. Une gemme destinée a soulager les maux d’estomac porte une
étoile a huit branches; Bonner (n. 17 supra) 1950, 63, n. 49. Andree (n. 77 supra) 1904, 137,
signale une autre association: en allemand I'utérus de la vache se nomme Igelkalb, a cause
de ses aspérités en forme de ventouses.

184



) st vt el

Sy

Fig. 5. Utérus-hérisson. Ex-voto en bois peint, d’Agums, Tyrol (env. 17 cm). Dessin d’apres
R. Andree, Votive und Weihegaben des katholischen Volks in Siiddeutschland. Ein Beitrag zur
Volkskunde (Braunschweig 1904) fig. 101.

giques, en particulier le nimbe solaire du serpent Chnoubis qui devait calmer
des maux lancinants de ventre™; ces gemmes ont pu étre conservées trés long-
temps au sein d’une famille, passant de génération en génération, bien em-
ballées dans un tissu. 'exemple des «sachets accoucheurs»,contenant des re-
liques protectrices, témoigne de la continuité de ce type de croyances. L'un
d’eux, en possession d’une famille d’Auvergne, fut ouvert dans les années
1920. Il renfermait des objets de différentes €époques; le plus ancien était un
manuscrit de la fin du XIII¢ s. orné de miniatures figurant sainte Marguerite
s’échappant du dragon®..

La grenouille représente une métaphore plus répandue et plus ancienne
du sexe féminin. Elle personnifie les mouvements d’un organe qui non seu-
lement se déplace mais gratte, mord et demande a étre nourri. En Suisse, vers

80 Ce nimbe radié se rapporte aussi a sa nature solaire, car les astrologues grecs le plagaient
dans le signe du lion; Delatte/Derchain (n. 17 supra) 1964, 55; Zwierlein-Diehl (n. 12 supra)
1992,28-29,76-77.

81 A.Aymar, «Contribution a I'étude du folklore de la haute Auvergne. Le sachet accoucheur
et ses mysteres», Annales du Midi 38 (1926) 273-347. Cf. la gemme utérine découverte sur
un site du IVes. (n. 55 supra).

185



Fig. 6. Utérus-grenouille. Ex-voto en cire,
d’apres un moule du milieu du XVIII® s.
De Pfaffenhofen/BRD. Photo et coll. Kurt
Lussi, Ruswil.

1500 déja, I'animal fut dédié en ex-voto, non seulement par des femmes, mais
parfois aussi par des hommes souffrant de maux de ventre ou d’estomac
(fig. 6)™.

Sans m’engager plus loin dans la longue histoire de I'association de la gre-
nouille avec la fécondité¥, je releverai que certains ex-voto figurent, comme
la Gorgone, un utérus a visage humain (fig. 6). L'efficacité symbolique de cet
imaginaire animalisé fonctionne de maniére analogue dans d’autres cultures.
Cl. Lévi-Strauss rapporte qu’au Panama les douleurs de la femme en travail
sont personnifiées par des animaux féroces, alligator, pieuvre, tigre noir,
animal rouge ou bicolore aux dents menacantes®. Comme la pieuvre, la
Gorgone ou la grenouille, ces animaux permettent de nommer la douleur, de
la rendre acceptable en la replacant dans un ensemble cohérent, intelligible.

82 Chapelle St. Mauritius, Schotz (information de K. Lussi). Andree (n. 77 supra) 1904, 136 (ex-
voto de grenouilles), 137 (Stacheligel).

83 Olender (n. 68 supra) 1985, 46-47; P. Lévéque, Les grenouilles dans I’Antiquité. Cultes et
mythes des grenouilles en Gréce et ailleurs (Paris 1999).

84 CI. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale (Paris 1958) 223-224.

186



	Métamorphoses de l'utérus d'Hippocrate à Ambroise Paré

