Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 58 (2001)

Heft: 3-4

Artikel: Zur Ethik artzlichen Handelns bei Gebarunvermdgen : Johannes
Stahelin und sein Pladoyer fir die Embryotomie

Autor: Sahmland, Irmtraut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gesnerus 58 (2001) 308-328

Zur Ethik drztlichen Handelns bei Gebdrunvermogen

Johannes Stihelin und sein Plidoyer fiir die Embryotomie

Irmtraut Sahmland

Summary

Confronted with the inability to give birth to a child, delivery could be
achieved by embryotomy — that was only permitted, when the foetus was dead
— or by Caesarean section — where the chance to save mother and child as
well was merely theoretical until the end of the 19th century. In two state-
ments of the Theological Faculty of the Sorbonne in Paris embryotomy was
absolutely rejected (1648), in nearly all cases of impossible delivery the
Caesarean section was required (1733).

In 1749 Johannes Stéhelin starts a daring attempt to justify embryotomy
by application of natural law to the situation of critical childbirth. Keywords
of the theological statements are confronted with categories of the natural
law in a sophisticated way, nevertheless the basis of Christian confession is
maintained. This argumentation in order to justify embryotomy as a lawful
method to deliver a woman seemed to be more adequate to the medical
sphere than claiming the Caesarean section. The ethical debate continued un-
til the problem was solved by mastering Caesarean section.

Zusammenfassung

Bei vorliegendem Gebdrunvermogen gab es nur die Wahl zwischen zwei
ethisch hochst problematischen Entbindungsverfahren: der Embryotomie,
die nur bei abgestorbener Frucht akzeptiert wurde, und der Schnittentbin-
dung,deren Option, Mutter und Kind zu retten, allerdings bis ins ausgehende
19. Jahrhundert rein theoretisch blieb. Die katholische Kirche hatte in Form
zweier Voten der Theologischen Fakultédt der Sorbonne die Embryotomie

PD Dr.Irmtraut Sahmland, Institut fiir Geschichte der Medizin, Jheringstrasse 6,12-35392 Giessen.

308



kategorisch verworfen (1648) und in nahezu allen Notfallsituationen den
Kaiserschnitt gefordert (1733).

1749 unternimmt Johannes Stdhelin den ungeheuerlich anmutenden
Vorstoss, auf der Grundlage des Naturrechts die Entbindung mittels
Embryotomie zu rechtfertigen. In subtiler Weise werden die dem Naturrecht
entlehnten Kategorien den theologischen Schliisselbegriffen antithetisch
gegeniibergestellt, dennoch wird die christlich-religiose Glaubensgrundlage
ausdriicklich nicht verlassen. Die naturrechtliche Beweisfiihrung zur Legiti-
mierung der Embryotomie als eines rechtmassigen Entbindungsverfahrens
erschien als eine dem arztlichen Selbstverstindnis angemessenere Konflikt-
bewiiltigung. Die medizinethische Debatte setzte sich fort und sollte erst mit
der tatsdchlichen Beherrschbarkeit der Schnittentbindung enden.

1749 erschien in Basel eine wenige Seiten umfassende Schrift mit dem Titel
Disquisitio philosophica de infanticidio quandoque licito'. Thr Verfasser ist Jo-
hannes Stdhelin (1722-1792), ein aus Basel gebiirtiger Arzt, der nach Ab-
schluss seines Medizinstudiums 1744 in seiner Heimatstadt praktizierte®. Mit
dieser Arbeit bewarb er sich um den vakanten Lehrstuhl fiir Naturrecht und

| Disquisitio philosophica de infanticidio quandoque licito, quam deo T.O.M. clementer adju-
vante jussu amplissini senatus academici occasione vacantis juris naturae et philosophiae mo-
ralis cathedrae ad diem 14. Januarii anni 1749. h.l.q.c. Publico & placido Clarissimorum Com-
petitorum Examini subjicit Johannes Stehelinus, Phil. Medic. & Chirurg. Doctor. Respondente
Juvene doctissimo, consobrino charissimo Joh. Henrico Ryhinero, Phil. Laur., Basileae, Typis
Emanuelis Thurnisii, [1749] [im folgenden: Disquisitio]. Die Schrift umfasst 10 Seiten. Mir
liegt eine Kopie des Exemplars der Universitétsbibliothek Basel vor.

2 Die vorhandenen Daten zu seiner Biographie sind nur spérlich. Ich verweise auf die Anga-
ben bei Andreas Stachelin-Wackernagel, Geschichte der Basler Familie Stehelin, Stiihelin und
Staehelin (Bascl 1995) 135. In der Literatur wird Stahelin vorzugsweise im Zusammenhang
mit dem Pietismus in der Schweiz und speziell der Basler Briiddergemeine erwihnt (vgl. ctwa
Paul Wernle, Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert,3 Bde., Tiibingen 1924,
passim); dass er seinen Lebensunterhalt als Arzt verdiente, geht aus der anlasslich seines To-
des verfassten Leichenpredigt hervor. Dort heisst es, er habe nach seiner medizinischen Aus-
bildung begonnen, «durch die Kenntnisse, welche Er Sich durch Gottes Seegen und Seinen
FleiB3 erworben hatte, Seinen leydenden Mitmenschen niizlich zu werden» (Rede iiber 2. Co-
rinther 5. I, 2. den 26ten Wintermonats 1792 in der Kirche zu St. Leonhard bey Beerdigung des
weiland Hochgelehrten und Hocherfahrnen Herrn Johannes Stihelin der Arzney=Kunst Doc-
tors an eine Hochansehnliche Leichenversammiung gehalten von C. U. Stiickelberger, Basel
[1792] 25). Weiter wird ausgefiihrt, er sei in seinen Berufsgeschiiften gewissenhaft, sorgfiltig
und unermiidet gewesen: «Insbesondere war Thm die Kraft, mit den Leydenden Mitleyden
haben zu kénnen, in einem ungewdhnlich reichen Maal3e gegeben. Er rieth Seinen Kranken
nicht nur nach Seinen besten Einsichten: Er trug sie auch auf Seinem Herzen, so daf oft das
Bild des leydenden Arztes, welchen Sein Herz iiber alles liebte, an Thm wahrzunehmen war
[...]» (ebd.29). An anderer Stelle findet sich die Angabe, Stihelin sei auch von vielen Juden
aus dem benachbarten Elsass in Krankheiten konsultiert worden (vgl. «Lebenslauf von
Johannes Stehelin, Arzt in Basel (Aus einer Handschrift)», in: Der Christ, Jg. 1851, Nr. 18,
S.273-278;8.277).

309



Moralphilosophie an der Universitédt Basel’. Stidhelin hat den Lehrstuhl nicht
bekommen®, seine Publikation ist augenscheinlich kaum auf unmittelbare
Resonanz gestossen®. Gleichwohl ist seine Schrift in mehrfacher Hinsicht
sehr bemerkenswert. Thre historische Bedeutung ist vor allem darin begriin-
det, dass hier ein eigenstindiger Versuch unternommen wird®, mittels des
Riickgriffs auf das Naturrecht eine Handlungsorientierung fiir das thera-
peutische Vorgehen in der geburtshilflichen Grenzsituation zu formulieren.
Die Auseinandersetzung iiber die hier entwickelte Argumentation sollte bis
weit ins 19. Jahrhundert hinein andauern.

Bereits der Titel,der schon die These beinhaltet, dass es Fille geben konne,
in denen der Infantizid gerechtfertigt erscheine, entbehrt nicht der Provoka-
tion. Nach der Peinlichen Halsgerichtsordnung Kaiser Karls V. (Carolina)
von 1532 war die Kindstotung ein Kapitalverbrechen und wurde mit der
Todesstrafe geahndet. Tatséchlich waren vor allem die soziodkonomischen
Gegebenheiten wesentlich dafiir verantwortlich, dass ledige Schwangere sich
zur Verheimlichung ihrer Graviditdt und dann zur Totung des Neugebore-
nen genotigt sahen, Zustiinde, die im Zeitalter der Aufkldrung eine solche ge-
sellschaftspolitische Brisanz entwickelten, dass nun vielseitige Bemiithungen
einsetzten, um auf verschiedenen Ebenen dem immer wieder vorkommen-
den Kindsmord moglichst Einhalt zu gebieten’.

3 Diese Disziplin wurde seit 1706 ausgewiesen; der Lehrauftrag war der Ethik zugeordnet,
einem der neun Lehrstiithle der Philosophischen Fakultit (vgl. Edgar Bonjour, Die Univer-
sitit Basel von den Anfiingen bis zur Gegenwart 1460-1960 [Basel 1960] 289).

4 Die konkreten Hintergriinde lassen sich nicht mehr ermitteln. Die vakante Stelle wurde 1749
mit Johann Heinrich Falckner besetzt, der den Lehrstuhl bis 1760 innehatte (vgl. Andreas
Stihelin, Geschichte der Universitit Basel 1632—-1818, Studien zur Geschichte der Wissen-
schaften in Basel V/VI [Basel 1957] 201).

5 Ausser bei Sue, dessen Werk eine bibliographische Fundgrube darstellt (vgl. Pierre Sue [d.1.],
Gelehrte und kritische Versuche einer Geschichte der Geburtshiilfe. Aus dem Franzdsischen
[tibersetzt von Carl Heinrich Spohr], 2 Bde., Altenburg 1786-1787), findet sich die Schrift in
der einschligigen medizinischen Fachliteratur nicht erwihnt, wofiir moglicherweise der in-
neruniversitiare Anlass und die vermutlich nur geringe Auflage eine Erkldarung bieten.

6 Stihelin ist nicht der erste gewesen, der die Naturrechtskategorien auf diesen medizinischen
Notfall ibertragen hat. Bereits 1729 war eine Dissertation erschienen, die den gleichen An-
satz hatte und die gleiche Intention, ndmlich die Rechtfertigung eines zu Lasten des Kindes
die Mutter begiinstigenden Entbindungsverfahrens in einer geburtshilflichen Notfallsitua-
tion, verfolgte (Johann Conrad Becker, Paedioctonia inculpata ad servandam puerperam.
Tractatus medico-legalis cum Praefatione Jo. Melchior Verdries, Giessen 1729). Von dieser Ar-
beit hat Stihelin jedoch augenscheinlich keine Kenntnis gehabt.

7 Wihrend die Thematik zu einem literarischen Topos wird, der vor allem vom deutschen
Sturm und Drang aufgegriffen wurde, reagierte Friedrich der Grosse mit dem Edict wieder
den Mord neugebohrner unehelicher Kinder, Verheimlichung der Schwangerschaft und
Niederkunft vom 8. Februar 1765, um auf gesetzlich-verbindlicher Grundlage fiir Preussen
der Diskriminierung lediger Schwangerer entgegenzuwirken. Die mit 385 Zuschriften
exorbitant hohe Zahl von Einsendungen auf die 1783 gestellte Preisfrage: Wie dem Kinder-
morde Einhalt zu gebieten sei, zeigt die auch subjektiv empfundene Virulenz der Problema-
tik in einer Zeit, in der man durch ihre idealistische und philanthropische Ausprigung aus

310



Stidhelin verfasst weder eine gesellschaftskritische noch eine juristische
Abhandlung, sondern er tibertridgt den einschligig besetzten Begriff Kinds-
totung auf den Bereich praktisch-édrztlichen Handelns bei Gebdrunver-
maogen.

Waren schwere oder widernatiirliche Geburten durchaus zu bewiltigen,
indem etwa Weichteilanomalien operativ beseitigt, Wehenschwiiche durch
Applikation von Medikamenten, Einreibungen usw. iiberwunden, anormale
Kindslagen durch manuelle Manipulationen korrigiert werden konnten, so
gab es immer wieder Fille, in denen die Komplikationen nicht zu beseitigen
waren, die Geburt also auf natiirlichem Wege nicht erfolgen konnte. Die in
frither Kindheit durchgemachte Rachitis war in aller Regel die Ursache fiir
das Gebdrunvermogen, da diese hdufig auftretende Vitamin-D-Mangel-
krankheit mitihren typischen Dysplasien im skelettalen Aufbau auch die Ge-
stalt des knochernen Beckens beeintrichtigte®. Eine andere Grunderkran-
kung war die Osteomalazie, die als die adulte Form der Rachitis anzuspre-
chen ist und ebenfalls typische Anomalien des Beckens ausbildete. Auch sie
wird in den geburtshilflichen Fallberichten immer wieder als Ursache fiir das
Gebédrunvermogen genannt. Dabei wird diese Art der Knochenweichheit als
fiir die aktuelle Geburt noch gravierendere Komplikation eingestuft, denn
siec konnte einerseits vollig unerwartet auftreten — hiufig hatten die Krei-

den unterschiedlichsten Blickwinkeln und Kontexten einen driangenden Handlungsbedart
verspiirte. Dass die Kindsmordproblematik keine auf das Heilige Romische Reich Deutscher
Nation beschrinkte war, zeigt der Umstand, dass sich unter den Einsendungen etwa auch
eine Zuschrift von Johann Heinrich Pestalozzi befand: Uber Gesetzgebung und Kindermord:
Wahrheiten und Triwme, Nachforschungen und Bilder (1783). Mit einer Einfiihrung und An-
merkungen neu herausgegeben von Karl Wilker (Leipzig 1910) (vgl. hierzu Otto Ulbricht,
Kindsmord und Aufklirung in Deutschland, Ancien régime, Aufkldrung und Revolution,
Bd. 18, Miinchen 1990); verwiesen sei exemplarisch auf den Fall der Susanna Margarctha
Brandt in Frankfurt am Main 1771/72 (vgl. Das Frankfurter Gretchen. Der Prozess gegen die
Kindsmdrderin Susanna Margaretha Brandt, hrsg. von Rebekka Habermas in Verbindung
mit Tanja Hommen, Miinchen 1999).

8 Der Erstbeschreiber der Rachitis war bekanntlich Francis Glisson: De Rhachitide sive Morbo
Puerili, qui vulgo The Rickets dicitur, Tractatus (London 1650), weshalb sie in der Folge in
Deutschland auch als Englische Krankheit bezeichnet wurde. Ihre Atiologie blieb iiber lange
Zeit vollig unklar, worauf die immer wieder begegnenden rein symptomatischen Beschrei-
bungen hinweisen. Zwar hatte sich gegen Ende des 18. Jahrhunderts der Lebertran empi-
risch als ein wirksames Gegenmittel erwiesen; die Kldrung des Krankheitsgeschehens und
sein Zusammenhang zwischen der Sonneneinstrahlung und Ernidhrung blieb jedoch dem
20. Jahrhundert vorbehalten, wobei die Forschungen von Adolf Windaus (1876-1939) als
massgebliche zu nennen sind. Innerhalb der Geburtshilfe entstehen seit dem ausgehenden
18. Jahrhundert die ersten Arbeiten zur Beckenlehre. Es werden typologisierende Klassifi-
kationen von Beckendeformationen erarbeitet, wobei das platt-rachitische Becken deutlich
von anderen Beckendysplasien abgrenzbar erscheint (vgl. etwa Johann Heinrich Joerdens,
Dissertatio inauguralis medica de vitiis pelvis muliebris ratione partus, Erlangen 1787; Nico-
laus Cornelius de Fremery, De mutationtbus figurae pelvis, praesertim iis, quae ex ossium emol-
litione oriuntur, Leiden 1793).

gLl



ssenden als Pluripara bereits mehrere Spontangeburten erlebt —, andererseits
war sie im Unterschied zur Rachitis, die zwar ihre Spuren hinterlassen hatte,
aber ein abgeschlossenes Leiden darstellte, eine unmittelbar gegenwirtige
Erkrankung. War durch diese Mangelkrankheiten bedingt also ein nicht zu
korrigierendes Missverhiltnis zwischen knéchernem Geburtskanal und Ge-
burtsobjekt gegeben, ergab sich fiir den praktischen Geburtshelfer, dem spéa-
testens mit einer solchen Verdachtsdiagnose die Leitung der Geburt tiber-
tragen wurde, eine Grenzsituation. Hier konnten die Vorziige der sich im
Kanon der medizinischen Ficher gerade erst etablierenden Geburtshilfe,
sich zugleich um zwei Leben verdient zu machen,zum Fluch werden: In einer
solchen Situation waren zwei Leben zur Disposition gestellt, der Ausgang
konnte maximal, ndmlich fiir Mutter und Kind zugleich, letal sein!

Das traditionell einzig verfiigbare therapeutische Angebot war die
Embryotomie, um die Frau von ihrem Kind zu entbinden”. Sofern die Frucht
abgestorben war, wurde dieses Verfahren nicht angezweifelt. Tatsédchlich
waren die Moglichkeiten, Auskiinfte iiber den Zustand des Foten zu erhal-
ten, vor der Verfiigbarkeit des Stethoskops etwa seit den 1820er Jahren sehr
beschrinkt. Selbst der Kanon der Signa mortis konnte triigerisch sein'’,
bezogen auf das ungeborene Leben waren Aussagen nur im Bereich von
Wabhrscheinlichkeiten moglich. Bedingt durch diese diagnostischen Unzu-
linglichkeiten ergab sich also fiir diesen Grenzbereich eine Grauzone, in der
es immer moglich schien, dass die Embryotomie an einem noch nicht abge-
storbenen Kind durchgefiihrt wurde. In den einschlidgigen Lehrbiichern zur
Geburtshilfe des spiten 17. und des 18. Jahrhunderts ist deutlich spiirbar, wie
die Autoren sich an dieser Klippe geradezu vorbeimogeln: Indem unterstellt
wird, dass der Fétus den Strapazen eines oftmals mehrere Tage sich hinzie-
henden Geburtsverlaufes erlegen sei, konnte das Ungeborene wie eine tote

9 Embryotomie ist ein Oberbegriff, unter den verschiedene zerstiickelnde Operationen gefasst
werden. Entsprechend der jeweiligen Situation konnte die Abtrennung einer oberen Extre-
mitidt (Brachiotomie) indiziert sein, wenn ein Armvorfall ein nicht zu behebendes Geburts-
hindernis darstellte. Andere Formen der Dissectio foetus waren die Cleidotomie zur Ver-
kleinerung des Schultergiirtels, die Spondylotomie, bei der die Wirbelsédule durchtrennt
wurde, sowie die Dekapitation. Vorzugsweise wurde jedoch die Perforation des vorange-
henden oder nachfolgenden kindlichen Kopfes vorgenommen, um das Hirn ausfliessen zu
lassen und auf diese Weise den Kopfumfang zu verringern, so dass er den Geburtskanal pas-
sieren konnte. Ich verweise auf meine Habilitationsschrift: Alternativen zum Kaiserschnitt.
Medizinhistorische Untersuchung zur Sectio caesarea, Embryotomie, Symphyseotomie und
kiinstlichen Frithgeburt im 18. und 19. Jahrhundert [Giessen 1997], Kap. 4 (sie wird in Kiirze
in der Reihe Sudhoffs Archiv, Beihefte erscheinen).

10 Siehe die zu Ende des 18. Jahrhunderts sich artikulierende, verbreitete Angst vor dem
Scheintod (vgl. Christoph Wilhelm Hufeland, Der Scheintod, oder Sammiung der wichtigsten
Thatsachen und Bemerkungen dariiber, in alphabetischer Ordnung mit einer Vorrede von Chr.
With. Hufeland, hrsg. und eingel. von Gerhard Kopf, Bern/Frankfurt a. M./ New York 1986).

312



Frucht traktiert werden, womit die moralische und ethische Unbedenklich-
keit einer Zerstiickelung in utero eingefordert wurde. Eine aktive Totung der
Frucht wurde jedoch nicht zugestanden.

Andererseits wurde die Lex regia des Codex Justinianus (6. Jh.) immer
wieder repetiert. Sie bestimmte, dass keine Frau unentbunden beerdigt wer-
den diirfe, ehe man nicht versucht habe, ihr Kind zu gewinnen. Diese Vor-
schrift der Sectio caesarea in mortua scheint, soweit es die Quellen belegen,
nur selten befolgt worden zu sein. Auch hier ergaben sich die Schwierigkei-
ten, unmittelbar nach dem Exitus den Tod festzustellen; wartete man die ein-
deutigen Todeszeichen ab, musste die Erfahrung entgegen den theoretischen
Vorstellungen, die fiir das Uberleben des Foten in utero durchaus einen ldn-
geren Zeitraum von bis zu zwolf Stunden annahmen, lehren, dass das Unge-
borene nicht mehr lebend zu gewinnen war''. Gleichwohl erweiterte sich die
Schnittentbindung an der Toten zur Sectio caesarea in viva. Einen massgeb-
lichen Impetus hierzu lieferte die Schrift Traitte nouveau de I’ Hysterotomo-
tokie ou Enfantement caesarien von Francoys Rousset, die 1581 erschienen
war. Durch die hier angefiihrten Fallberichte ecrfolgreich abgelaufener
Schnittentbindungen, die zum Teil sogar wiederholt an einer Frau vorge-
nommen worden waren, wird eine lebhafte und anhaltende Diskussion um
den Kaiserschnitt angestossen. Die Schnittentbindung bot die vielverspre-
chende Perspektive, das Leben von Mutter und Kind zu erhalten. Sie stellte
damit die adidquate Therapiemoglichkeit dar, um selbst in der existentiellen
Grenzsituation dem besonderen Auftrag der Geburtshilfe gerecht werden zu
konnen. Entsprechend dem zeitgenossischen medizinischen Kenntnisstand
sowie dem Standard operativer Eingriffe waren die Ergebnisse nach Sectio
desolat. Demzufolge war und blieb die Schnittentbindung eine Ultima ratio,
wodurch die Negativbilanz weiter verstéirkt worden ist'.

Tatsdchlich mangelte es der Geburtshilfe also an einem addquaten Thera-
picangebot, um eine Geburt bei vorliegendem Gebidrunvermoégen verant-
wortbar zu bewiltigen, indem bei einem kalkulierbaren Risiko das Leben
von Mutter und Kind hétte gesichert werden konnen. Fachimmanent war die
Entscheidung tiber das therapeutische Vorgehen nicht hinreichend abzulei-
ten. Auch die Beriicksichtigung berufsethisch-deontologischer Grundsitze
fithrte zu keiner stringenten Losung. Die Maxime Primum nil nocere war

11 Zu dieser Thematik sei verwiesen auf Daniel Schifer, Geburt aus dem Tod: Der Kaiserschnitt
an Verstorbenen in der abendlindischen Kultur (Hurtgenwald 1999).

12 Man zogerte so lange wie moglich, hoffte noch darauf, gegebenenfalls durch Selbstwendung
usw. den Eingriff vermeiden zu konnen, so dass er zu einem Zeitpunkt erfolgte, zu dem die
Kreissende bereits in hohem Masse entkriftet war oder sich in fiebrigem Zustand befand,
und unter solchen denkbar schlechten Voraussetzungen musste die Prognose fiir die Mutter
per se ungiinstig ausfallen.

33



nicht anwendbar, denn selbst das exspektative Verhalten, auf das man sich
angesichts der prekédren Lage nur allzu gern zuriickzog, fithrte in der Konse-
quenz zum Verlust von Mutter und Kind. Nach Massgabe des Grundsatzes
zu handeln, von zwei Ubeln das geringere zu wiihlen, bedeutete, eine Ge-
wichtung vorzunehmen, die beiden einzig verfiigbaren Entbindungsmetho-
den nach Massgabe ihres wahrscheinlichen Ergebnisses gegeneinander ab-
zuwigen, wobei zwangslaufig eine Beurteilung des Wertes des miitterlichen
Lebens gegeniiber dem ihres Kindes mit einginge und damit eine Bewertung,
die sich der Arzt versagen muss. Angesichts dieser intern-medizinischen Un-
losbarkeit der Problematik gewinnen fachexterne Normen Einfluss auf die
Konfliktsituation. Dieses ist einerseits durchaus erwiinscht, denn der Ge-
burtshelfer erfahrt dadurch eine nicht unerhebliche Entlastung in der Legiti-
mierung seines Handelns sowie in der Akzeptanz seiner Entscheidung durch
die Kreissende und ihr soziales Umfeld. Gleichzeitig kann die in dieser Weise
fremdbestimmte Einflussnahme in medizinisch-therapeutische Entschei-
dungsprozesse wiederum hochst problematisch sein, sofern die konkreten
Bedingungszusammenhédnge drztlichen Handelns nicht addquat reflektiert
werden und also nicht in medizinische Kategorien umzusetzen sind.

Eben dieses Problem ergab sich angesichts eines Votums der Theologi-
schen Fakultét der Sorbonne aus dem Jahre 1648. Ihm war die Anfrage vor-
ausgegangen, ob es erlaubt sei, wenn unter der Geburt notwendig Mutter und
Kind sterben miissten, das Kind mit Gewalt zu gewinnen, wobei dieses aber
zwangsldufig getotet wiirde, um so die Mutter retten zu kdnnen, ob also zu-
gunsten der Mutter die Embryotomie gerechtfertigt sei. Von welcher Seite
man an die Theologen herangetreten war, ist unklar, es darf jedoch ange-
nommen werden, dass angesichts eines konkreten Falles ein praktizierender
Geburtshelfer sich auf diese Weise eine nachtrigliche Bestitigung seines Ver-
haltens oder sogar eine grundsiitzliche Handlungsorientierung erhoffte. Die
katholische Position ist eindeutig und fundamental: Sofern die einzige Mog-
lichkeit, die Option fiir den Erhalt der Mutter zu wahren, darin besteht, das
Kind zu toten, ist ein solches Verfahren indiskutabel. Die Embryotomie wird
in strafrechtlicher Nomenklatur und in Einklang mit der Rechtsprechung als
ein Kapitalverbrechen qualifiziert, in theologischer Terminologie ist es eine
Todsiinde. Wihrend die Alternative des Kaiserschnitts hier zunéchst nicht
beriicksichtigt wird, ergeht die Empfehlung, in einem solchen desperaten Fall
gar nichts zu unternechmen. Wurde dem Geburtshelfer damit gestattet, ja
wurde ihm ausdriicklich nahegelegt, in dieser Konfliktsituation die Frau un-
entbunden ihrem Schicksal zu {iberlassen, so war er damit nur sehr un-
zuldnglich, weil allzu oberfldchlich entlastet. Der drztliche Grundsatz des
Primum nil nocere erwies sich ja gerade fir diesen Fall als vollig untauglich.

314



Der Arzt, der von der Kreissenden gerufen worden war, um ihr zu helfen,
sollte ihr die einzige Hilfe, die er ihr mit Aussicht auf ihre Erhaltung anbie-
ten konnte, versagen? So eindeutig und prézise das Votum der Theologischen
Fakultédt ausgefallen war, so problematisch musste es fiir die Umsetzung in
die drztliche Praxis sein. War dies die einzig verfiigbare, zu dieser Problema-
tik dezidiert formulierte Position, so war es zugleich die Manifestation einer
Zielvorgabe, die zu gewichtig war, als dass man sie hdtte unberticksichtigt las-
sen konnen. Es galt, sich mit ihr auseinanderzusetzen, zu versuchen, ihr
Geniige zu tun, wenn man ihr schon nicht gerecht werden konnte®.

Johannes Stédhelin hatte Teile seines Studiums in Strassburg absolviert'. Da
die Geburtshilfe einen besonderen Schwerpunkt seines Interesses bildete, ist
nahezu zwingend vorauszusetzen, dass er bei dieser Gelegenheit den in
Strassburg wirkenden Johann Jakob Fried den Alteren (1689-1769) aufge-
sucht haben wird, um sich bei ihm ausbilden zu lassen. Fried hatte 1728 die
erste Hebammenlehranstalt eingerichtet und damit insofern fiir den deut-
schen Sprachraum Pionierarbeit geleistet, als seit der Mitte des 18. Jahrhun-
derts nach seinem Vorbild in zahlreichen deutschen Stddten dhnliche Griin-
dungen folgten. Ist nicht anzunehmen, dass Fried in bezug auf die ethischen
Dimensionen geburtshilflichen Handelns in solchen Konfliktsituationen eine
dezidierte und markante Position vertreten hétte'?, so kam Stéhelin jedoch
auf franzosischem Boden in unmittelbaren Kontakt mit der doch sehr vom
Katholizismus geprédgten Geisteshaltung und der fiir die Geburtshilfe der
Zeit fiihrenden franzosischen Fachliteratur'®. Es mag also nicht verwundern,
dass er in seiner Dissertation, die er 1744 an der Universitit seiner Heimat-
stadt verteidigte, ein Plddoyer fiir die Schnittentbindung formulierte, wobei

13 Vgl. Irmtraut Sahmland, Alternativen zum Kaiserschniit (oben Anm. 9) Kap. 5.

14 Die biographischen Angaben sind diesbeziiglich widerspriichlich. So bleibt unklar, wie aus-
gedehnt seine Aufenthalte in Strassburg zu Studienzwecken wirklich gewesen sind. Die Ma-
trikel der Universitdt Basel enthélt folgenden Eintrag: «... 1738 7. VL. stud. med. (studiert in
Strassburg, wo er sich nicht immatrikuliert); 1743 27. V. cand. med.; 1744 17. 1. <Diss. chirur-
gico-medica inauguralis de operatione Caesarea vivente adhuc matre, cito, tuto ac iucunde
instituendas ...» (Matrikel der Universitit Basel, Bd. V (1726/7-1817/8) im Auftrag der Uni-
versitidt Basel hrsg. von Max Triet, Basel 1980, 63f.). An anderer Stelle wird berichtet, Stihe-
lin habe zunéchst in Basel Medizin studiert und sei erst 1741 nach Strassburg gegangen, um
seine bereits erworbenen Kenntnisse zu erweitern und sich besonders dem Studium der Chir-
urgie zuzuwenden (vgl. die auf Stahelin gehaltene Leichenpredigt, S. 24).

15 In dem nicht sehr umfangreichen Schrifttum Frieds findet sich nichts zu dieser speziellen
Thematik.

16 Strassburg war im Zuge der Arrondierungspolitik Ludwigs XIV. 1681 an Frankreich gefal-
len. Obgleich der Stadt ihre alten Privilegien und darunter auch die Religionsfreiheit zuge-
standen worden war, wurde scitdem die Stdrkung der katholischen Kirche und des franzosi-
schen Elements forciert (vgl. Emil von Borries, Geschichte der Stadt Strassburg, Strassburg
1909, 2071f.).

315



die Embryotomie vollig ausgeblendet blieb!”. Diese Aussage verhilt sich im
Ergebnis, wenn auch nicht in der Argumentation, vollig konform zu der sei-
tens der katholischen Theologen formulierten Position, die ihrerseits inzwi-
schen ihre stringente Fortsetzung durch ein weiteres Votum von 1733 gefun-
den hatte. Dieses enthielt als Vorgabe die Forderung, in nahezu allen Fillen
auf der Schnittentbindung zu bestehen. Ausgenommen blieb einzig die Si-
tuation, in der angesichts des schlechten Zustandes der Kreissenden fiir diese
von vornherein eine infauste Prognose gestellt werden musste, denn dann
kdme die Operation einer Totung gleich.

1749 greift der praktizierende Arzt und Geburtshelfer Stidhelin anlidsslich
seiner Bewerbung um den Lehrstuhl fiir Naturrecht und Moralphilosophie
die Thematik erncut auf. Er stellt die Frage,

an fas sit rescindere ac perdere Ramum pro conservando Trunco, an liceat violentas inferre
manus foetui, ut parturiens servetur mater's.

Indem er die eigentliche Frage, ob es erlaubt sei, dem Foten aktiv Gewalt an-
zutun, um die Mutter zu retten, quasi mit der Metapher einleitet, ob es er-
laubt sei, den Ast eines Baumes abzuschneiden, um so seinen Stamm zu er-
halten, wird der Eindruck einer vorsichtigen und scheinbar zuriickhaltenden
Formulierung vermittelt. Angesichts der eindeutigen und in ihrer Bedeutung
sehr gewichtigen Erkldrung der katholischen Theologen ist sich Stihelin der
Brisanz und Gewagtheit der Thematik sehr bewusst, denn er schreibt:

Atrox sane haec videtur, & auribus gravis quaestio, oculis terribilis est nasci conditione, qua
non datur miserior, unde forsan & commoti Theologi Facultatis Parisinae & Navarrenae una-
nimi consensu hancce tanquam impiam proclamare quaestionem, omnesque illi faventes pec-
cati capitalis reos censuere. "

Zugleich ist der bildhafte Vergleich dazu tauglich, um unmittelbar zu ver-
deutlichen, dass die Kernfrage tatsdchlich nur rhetorisch ist: Ebenso wie die
Aussage uneingeschrinkt angenommen ist, dass ein peripherer Teil eines
Baumes entfernt werden muss, um dessen Bestand insgesamt zu sichern, be-
ansprucht auch die These, in einer Geburtssituation, in der die Mutter in Le-
bensgefahr gerate, erscheine es gerechtfertigt, ja dringend geboten, die Em-
bryotomie auch am notorisch lebenden Kind vorzunehmen®’, Zustimmung.

17 Johannes Stehelinus, Dissertatio chirurgico-medica inauguralis de operatione caesarea vivente
adhuc matre, cito, tuto ac jucunde instituenda (Basel 1744).

18 Disquisitio, 3.

19 Disquisitio, 3.

20 Auf die Frage nach den Hintergriinden fiir diesen im Vergleich der beiden Schriften zu kon-
statierenden markanten Positionswechsel ist an dieser Stelle nicht ndher einzugehen. Dabei
wiire die Tatsache zu beriicksichtigen, dass Stahelin sich inzwischen zum Pietismus bekannte.

316



Es handelt sich hier also keineswegs um ein unverbindliches Gedanken-
experiment, sondern Stihelin prisentiert eine Antithese zu dem Votum der
Theologischen Fakultit von 1648, das in der Fussnote auch im Wortlaut
einschliesslich der Unterschriften ihrer Verfasser zitiert wird?*'. Sehr selbst-
bewusst fiahrt er fort, da ihm diese Argumentation keineswegs fundiert be-
griindet erscheine, trete er seinerseits an, mit stichhaltigen Argumenten aus
dem Naturrecht den Nachweis zu fiithren, dass die Gebirende in einer sol-
chen existentiell bedrohlichen Lage rechtméssigerweise ihre Rettung selbst
in der Vernichtung des Foten suchen und der Geburtshelfer ithr die dazu
notige Hilfe nicht versagen diirfe®.

Das Naturrecht hat eine bis in die Antike zurtickreichende Tradition und
bietet ein a priori vorhandenes, auf der Natur basierendes Wertsystem, das
einen geschichtsphilosophischen Rahmen bildet, an der sich die Moralitit
zwischenmenschlichen Handelns ermessen ldsst. Auch das positive Recht als
ein Instrumentarium zur Regelung und Kontrolle gesellschaftlicher Interak-
tionen soll als ein historisch je gewordenes den Grundprinzipien des Natur-
rechts entsprechen. Im Verlaufe des 17. Jahrhunderts und nicht zuletzt be-
dingt durch die vorausgegangenen politischen Wirren erlebt das Naturrecht
cine Renaissance ungeahnten Ausmasses, so dass es durch das 18. Jahrhun-
dert hindurch eine durchgingig pridsente Argumentations- und Legitima-
tionsgrundlage etwa auch fiir die staatliche Verfasstheit und das damit ein-
hergechende Gewaltmonopol und dessen Einschrinkung gegeniiber den
Rechten und Pflichten des einzelnen Untertanen darstellt®.

Stédhelin greift einige, fiir seine Argumentation grundlegende Axiome der
Lex Naturalis auf. So ist in der Natur selbst — und diese stellt die massgeb-
liche Autoritdt dar — ein Selbsterhaltungstrieb angelegt, der alle Kreaturen
dazu befdhigt, ihnen Zutrégliches zu suchen und zu nutzen, ihnen Schidli-
ches dagegen zu meiden. Diese instinktive Fiahigkeit ist eine der Natur imma-
nente Notwendigkeit, deren grosstes Ubel der Tod wiire, wiirde er doch ihr
cigenes Ende bedeuten®. Um dem natiirlich angelegten Ziel der Selbster-
haltung nachzukommen, ist der Mensch mit der Selbstliebe ausgestattet, zu

21 Disquisitio, 3f., Fussnote b. Der Text ist iibernommen aus Guillaume Mauquest de la Motte,
Traité complet des Accouchemens naturels, non naturels et contre nature, expliqué dans un
grand nombre d’Observations et de Réflexions sur l'art d’accoucher (Paris 1722) 651.

22 «Quum vero argumenta a Celeberrimis istis Viris pro decisione hujus quaestionis allata mihi
haud satis gravia videantur, [...] statui, occasione edendi pro vacante Juris Naturae Cathedra
Speciminis, hanc pertractare quaestionem, & paucis nec ingenti molimine conquisitis, sed
tamen evidentibus ex Jure Naturae petitis argumentis, commonstrare ac probare, fas esse,
ut Mater parturiens in casu extremae necessitatis saluti suae, interitu licet Foetus, prospiciat,
& Medicus obstetricans tali parturienti necessariam non deneget opem» (S.3).

23 Vegl.Sven Erik Wunner, Christian Wolff und die Epoche des Naturrechts (Hamburg 1968) 14£f.

24 Disquisitio, 3f.

317



der er nicht erst angetrieben zu werden braucht und die den Impetus dar-
stellt, um sich gegen jede drohende Gefahr zu verteidigen. Das gilt insbe-
sondere auch dann, wenn von anderer Seite eine Bedrohung fiir das eigene
Leben ausgeht. In diesem Falle erlaubt die Naturrechtslehre die Selbstver-
teidigung mit allen verfiigbaren Mitteln einschliesslich der Verletzung und
gar Totung dessen, von dem die Bedrohung ausgeht®. Damit ist eine Not-
wehrsituation begriindet, die ausserhalb positiver Rechtsverbindlichkeiten
gelagert ist*®, die vielmehr durch das Naturrecht als die allgemeine und fun-
damentale Grundlage zur Beurteilung dessen, was rechtens ist, abgedeckt
wird. In diesem Rahmen ist selbst die Totung eines Gegners zur Abwehr sei-
nes Angriffs und zur Selbsterhaltung ehrenhaft und rechtméssig, der Verzicht
auf dieses Mittel stellt eine Missachtung, ja einen Verstoss gegen das Natur-
recht dar?’.

Diese Kategorien wendet Stdhelin nun auf die geburtshilfliche Grenzsitua-
tion an, fiir die er den Tatbestand der Notwehr erfiillt sieht. Die Mutter, die
von ithrem Kind nicht entbunden werden kann, gerét in die hochste Lebens-
gefahr. Diese wird nicht durch eine ungliickliche Verkettung von Umstédnden
erzeugt und wird auch nicht primér als eine Konsequenz des pathologischen
Geburtsvorgangs bewertet®; die lebensbedrohliche Lage der Frau wird viel-
mehr durch ihr Kind hervorgerufen, das in feindlicher Gegeniiberstellung
droht,zum Morder seiner Mutter zu werden?. Dem Foten wird die Rolle des
Aggressors zugewiesen, und ihm gegeniiber darf die Frau alle Mittel einset-
zen. Nachdem also alle anderen medizinischen Méglichkeiten ausgeschopft
sind, um die Entbindung auf normalem Wege zu ermdoglichen, ist es recht-
miéssig, wenn sie die Embryotomie verlangt, um auf diese Weise die Chance
ihrer eigenen Rettung zu wahren. Sie muss sogar dieses Entbindungsver-

25 «[...] sui conservandi causa, suscipiendam defensionem eousque extendi posse, ita ut liceat
homini angustiis ab alio presso & in vitae summum discrimen adacto, extrema tentare, vi vim
illatam repellere, ac cum aggressoris laesione internecioneque suam tueri vitam» (Disquisi-
tio, 5).

26 «in casu, quo necessitas lege carere, homoque ab obligatione legum exemtus dicitur» (Dis-
quisitio, 7).

27 «ipsa Lege Naturali edocemur, hanc suae expediendae salutis rationem honestam, legiti-
mamgque, contra vero propriae defensionis neglectionem, ceu infractionem legis, pronunci-
ante» (Disquisitio, 5t.).

28 Obgleich Stihelin an anderer Stelle ausdriicklich betont, der Arzt habe die Gebiirende als
Kranke zu betrachten: «cum igitur summopere acgrotans nostra [Hervorhebung 1. S.] ob foe-
tum enitendi impotentiam, mater consideranda Medico sit» (Disquisitio, 8).

29 «Nascens [...] vitam infelici matri eripit, propriae parentis homicida» (Disquisitio, 3).

30 «[...] matri, in summum vitac periculum ab inimico foetu positae, frustra antea tentatis qui-
buscunque aliis mediis, suae saluti interitu licet infantis prospicere, persuasae simul de jure
& favore necessitatis» (Disquisitio, 6).

318



fahren fordern, will sie sich nicht eines Verstosses gegen das Naturrecht
schuldig machen.

Die weiteren Ausfithrungen Stihelins sind dazu geeignet, die anfinglich
zugestandene Ungeheuerlichkeit der Embryotomie selbst und damit auch
seines Eintretens fiir deren Durchfithrung zu relativieren, indem er dieser
therapeutischen Massnahme durch die Einordnung in das Spektrum opera-
tiver Eingriffe ihre Einzigartigkeit zu nehmen versucht. Noch einmal greift
er das Bild des Baumes auf, dessen Ast abgeségt wird, um seinen Bestand zu
sichern. In medizinischer Lesart ist es eine Metapher fiir die bei entspre-
chender Indikation erforderlichen einschneidenden Massnahmen, sei es in
Form schmerzhafter Inzisionen oder Amputationen von einzelnen Finger-
gliedern bis hin zu ganzen Extremitéten, auf die sich Arzt und Kranker ein-
lassen miissen, um eine Gesundung des Patienten zu ermoglichen?'. Die de-
sperate Geburtssituation ist, so Stidhelin, véllig analog zu begreifen: Das Un-
geborene als feindliches Eingeweide («foetum intestinum hostem») muss, so-
fern es nicht durch Kraft entfernt werden kann («nisi vi superari ac repelli
nescium»)3?, wie ein schadhafter Korperteil ektomiert und mit Gewalt aus
der Gebiarmutter herausgezogen werden («resecari ac cum violentia utero
faceret extrahi»), damit es nicht den Tod der Mutter verursacht, wobei es
selbst keine Uberlebenschance hat und binnen kurzem absterben wiirde™.

Schliesslich geht Stidhelin auf die Rolle des Arztes ein, der der Frauin einer
solchen Situation den tddlichen Ausgang fiir sie und ihr Kind prognostizie-
ren muss, sofern die Embryotomie nicht zum Einsatz kommt. Er nimmt hier
nicht zu der sich aus der Annahme einer bestehenden Notwehrsituation der
Mutter ergebenden Frage der gerechten Nothilfe seitens des Arztes Stel-
lung*, sondern weist zunéchst auf einen berufsethisch-deontologischen
Aspekt hin. Dem édrztlichen Grundsatz entsprechend, den Gesunden gesund
zu erhalten und danach zu streben, dass der Kranke seine verlorene Ge-
sundheit moglichst umfassend zuriickgewinnt, kann der Arzt, zumal in die-
ser lebensbedrohlichen Situation, der Patientin die notwendige Therapie-
massnahme in Form der Embryotomie nicht versagen. Auch im Falle einer

31 Vgl. Disquisitio, 7.

32 Hierist einerseits sicher die Wehenkraft gemeint, die nicht ausreichend ist, um das Kind aus-
zustossen, moglicherweise auch manuelle Manipulationen, um das Kind zu extrahieren, wo-
bei davon auszugehen ist, dass etwa um die Mitte des 18. Jahrhunderts die Geburtszange den
praktizierenden Geburtshelfern in allgemeinerem Umfang zur Verfiigung stand. Darliber
hinaus ist die Wortwahl jedoch der Vorstellung verpflichtet, dass das Kind einen gegnerischen
Angriff auf die Mutter ausiibt.

33 Vgl. Disquisitio, 8.

34 Dieses ist ein juristisches Problem, das spdter aufgegriffen und kontrovers diskutiert werden
sollte. Vgl. hierzu 1. Sahmland, Alternativen zum Kaiserschnitt (oben Anm. 9) Kap. 5.2.2.

319



wihrend der Schwangerschaft schwer erkrankten Frau hilt er es diesem
Grundsatz gemaiss fiir rechtmaéssig, die addquate Medikation vorzunehmen,
wobei ein dadurch vielleicht provozierter Abort in Kauf genommen werden
muss*. Ein weiteres Argument dafiir, dass der Arzt die Embryotomie ein-
setzen miisse, gewinnt Stihelin aus der Orientierung an dem Kriterium der
Niitzlichkeit, das in der zeitgenodssischen Naturrechtslehre in Form der Vor-
teilssuche bei gleichzeitiger Schadensvermeidung angelegt ist. Im Vergleich
des Lebens der Mutter mit dem des Ungeborenen hat dieses im Sinne einer
unmittelbaren Evidenz als sicher zu gelten, wihrend das Leben des Foten als
unsicher zu qualifizieren ist, was angesichts der unzurcichenden diagnosti-
schen Méglichkeiten, tiber den Zustand des Kindes in utero zuverlissige An-
gaben machen zu konnen, durchaus nachvollziehbar ist. Hinzu kdme, dass
das Kind lebend zur Welt geboren werden miisste, was unter den gegebenen
Umstidnden ebenfalls unsicher, ja hochst unwahrscheinlich ist. Damit er-
scheint es vorteilhafter, dass der Arzt zugunsten der Mutter einschreitet, an-
statt zum Vorteil des Foten zu intervenieren («Medicum melius facere
censeo rectiusque, pracferendo, necessaria operatione, vitam matris certam,
incertae foetus»)*®. Letzteres wiirde die Schnittentbindung bedeuten, die
Stéhelin jedoch in seinen Ausfiihrungen géinzlich ausklammert. Und tatsidch-
lich zielen diese Uberlegungen auch gar nicht auf ein Abwigen verschiede-
ner therapeutischer Vorgehensweisen, sondern es geht um eine Bewertung
der Mutter und des Kindes in bezug auf ihren jeweiligen gesellschaftlichen
Nutzen! Aus dieser Sicht erscheint die Mutter eindeutig als vorrangig (per-
sona principalis), denn sie ist vielseitig ausgebildet und damit umfassend
leistungsfihig, wihrend ihr Kind noch unausgebildet, unfertig und damit un-
mittelbar von geringerem Nutzen ist, und auch die Zukunftsperspektive ist
diesbeziiglich unbekannt*’. Dieser utilitaristische Aspekt erscheint Stihelin
so gewichtig, dass er ihn im néchsten Paragraphen noch einmal aufgreift, um
ihn weiter auszufithren®®; zur Rolle des Arztes in dieser Konfliktsituation
fithrt er abschliessend noch als vierten Punkt an, dieser sei der kreissenden
Frau gegeniiber mehr verpflichtet als dem Ungeborenen, und er liefert da-

35 Vgl. Disquisitio, 8. Mit diesem hier als argumentative Stiitze gedachten Verweis ist die Pro-
blematik des medizinischen Abortes angesprochen. Seine klare und priizise Aussage an die-
ser Stelle stellt innerhalb der doch sehr umfinglichen Literatur eine Minderheitenposition
dar.

36 Disquisitio, 9.

37 «Imo si considerat Medicus uti fas est, matrem tanquam personam principalem, perfectam
summopereque utilem, foetum autem ceu accessorium quid, de quo quid sit quidque futurum,
ignorat, minorisque hinc utilitatis & imperfectum quasi [...|» (Disquisitio, 9).

38 Vgl. Disquisitio, 9f.

320



mit wiederum aus der berufsethischen Perspektive ein zusitzliches Argu-
ment fiir die Rechtmissigkeit der Embryotomie®.

Stihelin war angetreten, der katholischen Lehrmeinung beziiglich des the-
rapeutischen Vorgehens in der geburtshilflichen Grenzsituation fundiert zu
widersprechen. Dieses geschicht nicht in der Form, dass er sich mit dem Vo-
tum der Theologischen Fakultat unmittelbar auf der Grundlage deren christ-
lich-religioser Wertvorstellungen auseinandersetzte. Vielmehr bedient er
sich einer ganz anderen Argumentationsbasis, operiert mit ganz anderen Ka-
tegorien, um seine kontrire Position zu entwickeln und zu begriinden. Beide
scheinen nichts miteinander gemein zu haben. Dass es sich dabei tatsichlich
um eine subtile kontrapunktische Setzung gegen die verlautbarte katholische
Position handelt, erschliesst sich erst bei intensiverer Beschéftigung mit dem
Text auf der Textebene. Dabei wird deren unmittelbare Priasenz deutlich, wo-
bei sowohl das Votum der Theologischen Fakultéit von 1648 wie auch die Be-
grindungszusammenhénge fir das weitere von 1733 mit reflektiert werden.
Der Rickgriff auf das Naturrecht bietet die geeignete Grundlage und das
addquate Vokabular, um sie en detail zu widerlegen, selbst wenn das nicht
immer stringent gelingt und sich markante Briiche auftun.

Von seiten der katholischen Kirche war die Néchstenliebe eingeklagt wor-
den, der zufolge sie von der Mutter verlangte, auch sie selbst miisse bei Ge-
birunvermogen zugunsten ihres Kindes die Schnittentbindung fordern und
damit ihren Anspruch auf die Erhaltung des eigenen Lebens zuriickstellen.
Nach Massgabe des Naturrechts gilt dagegen die Selbst- oder Eigenliebe als
die Maxime des Handelns, wonach der Mutter nicht nur erlaubt wird, son-
dern was sie geradezu verpflichtet, zunéchst und vor allem auf ihre eigene
Rettung bedacht zu sein. Demzufolge muss sie die Embryotomie als das fiir
ihr Leben aussichtsreichere Entbindungsverfahren verlangen®. Dieses erste

39 «Medicus necessarium praestat auxilium non ex odio erga foetum, sed solum ex amore erga
matrem praesentem, cui magis est obligatus quam foetui nondum in lucem edito, nunquam-
que forte prodituro. Semper enim illud vincit officium, ad quod major est obligatio» (Dis-
qutisitio, 9).

40 Im Gegenteil bzw. zusiitzlich merkt Stihelin an, in diesem Konfliktfall gebicte es die Billig-
keit und das kindliche Pflichtgefiihl («aequitas, pietasque exposcat»), dass der Fotus zugun-
sten seines Erzeugers zuriickstehe und sich opfere. Er zitiert in diesem Zusammenhang eine
Stelle bei Platon, die er jedoch im Unterschied zu allen anderen Textverweisen nicht prazise
belegt (die Stelle findet sich in Plato, De legibus,1X. Buch,und wird auch bei Pufendorf zitiert,
vgl. Samuel Freiherr von Pufendorf, Acht Biicher vom Natur- und Viélkerrecht, Nachdruck
der Ausgabe Frankfurt/Main 1711, Hildesheim/Ziirich/New York 1998, Teil I, 2. Buch,
5.Kap., § 14,5.496f.). Der Kontext ist offensichtlich die antike Rechtslage, nach der die Nach-
kommen ihren Eltern wie sachliches Eigentum zugehdren und der Pater familias die Herr-
schaftsgewalt auch iiber Leben und Tod seiner Kinder hat — ein Grundsatz, der auch in
germanischen Rechtsvorstellungen enthalten ist.

321



Gegensatzpaar wird nun in spezieller Weise ergénzt. Erweitert sich die christ-
liche Nichstenliebe zu einem umfassenderen Altruismus, so ist die Eigen-
liebe zugleich Voraussetzung und Ausdruck eines zweckorientierten Utilita-
rismus. Im Naturrecht verankert und dadurch legitimiert, werden gegeniiber
kodifizierten Wertvorstellungen differenzierte Bewertungen moglich, die
sich an Kriterien des Vorteils und des unmittelbaren Nutzens ausrichten. War
es dem Arzt aufgrund immanent-medizinischer und berufsethischer
Maximen a priori nicht moglich, zwischen der Alternative Embryotomie mit
der Priferenz fiir das Leben der Mutter und der Schnittentbindung mit der
vorrangigen Berticksichtigung des Lebens des Kindes zu entscheiden, weil es
eben zwangsliufig eine solche abwigende Wertung voraussetzte, so legte die
katholische Position eine eindeutige Rangordnung fest. Fraglos galt es, das
Ungeborene lebend zu gewinnen, da nicht nur sein irdisches Dasein bedroht
war, sondern es vor allem Gefahr lief, das ewige Leben zu verlieren, wenn es
nicht das Sakrament der Taufe erhielt*. Indem Stéhelin das utilitaristische
Element ibernimmt, stosst er seinerseits zu einer anderen Rangfolge vor:
Die erwachsene Frau in den Jahren ihrer grossten Schaffenskraft kann in
ihren unterschiedlichen sozialen Beziigen als Ehefrau und Mutter sowie als
Hausfrau oder Mitbestreiterin des Lebensunterhalts der Familie ihren opti-
malen Beitrag leisten und ist ein wertvolles Mitglied der Gemeinschaft; dem-
gegeniiber ist der Nutzen, den die Gesellschaft von dem noch Ungeborenen
spiter einmal erwarten kann, hochst ungewiss*. Ist die Ubertragung dieser
Argumentation auf medizinische Belange in ihren weittragenden Konse-
quenzen sicherlich hochst problematisch, so gelingt es gleichwohl besser, die
sich daraus fiir den geburtshilflichen Grenzfall ergebende Folgerung mit
Grundsitzen praktisch-drztlichen Handelns zu vereinbaren, als die theologi-
sche Vorgabe, die den Arzt darauf verpflichtet, nichts zu unternehmen oder
der Frau ein Entbindungsverfahren aufzudringen, das tendenziell gegen sie
und ihr Leben gerichtet ist. Insofern ist es wohl kein Zufall, wenn Stidhelin
diese Ausfiihrungen an eine Stelle plaziert, an der sie von entsprechenden
allgemeinen Aussagen iiber die Rolle des Arztes und sein Selbstverstdandnis
flankiert werden, nimlich einerseits mit dem Hinweis darauf, dass der Arzt
der Frau gegeniiber eine hohere, nicht nur moralische, sondern auch emo-

41 Firdiesen Problemkreis verweise ich auf meine Arbeit: Alternativen zum Kaiserschnitt (oben
Anm.9) Kap. 5.2.1. Vgl. speziell zur Tauftheologie Eckhard Struckmeier, « Voin Glauben der
Kinder im Mutter-Leibe»: Eine historisch-anthropologische Untersuchung frithneuzeitlicher
lutherischer Seelsorge und Frommigkeit im Zusammenhang mit der Geburt, Kontexte, Bd. 31
(Frankfurt a. M./Berlin 2000).

42 Eine Einschitzung, die angesichts der hohen Kindersterblichkeit des 18. Jahrhunderts durch-
aus realistisch ist (vgl. Arthur E. Imhof, Einfiithrung in die historische Demographie [Miin-
chen 1977] 67-69).

522



tionale Verpflichtung habe als gegeniiber ihrem noch nicht in Erscheinung
getretenen Kind*, andererseits mit der Betonung, dass ein Arzt die notwen-
dige Massnahme zur moglichen Wiederherstellung der Gesundheit eines Pa-
tienten nicht verweigern diirfe, zumal nicht bei drohender Lebensgefahr,
wozu er den Fall der schweren Geburt rechnet. Damit greift er zugleich die
von theologischer Seite gegebene Empfehlung zur drztlich-therapeutischen
Abstinenz an, die der Geburtshelfer iiben solle, anstatt die Embryotomie vor-
zunchmen (1648), auf die er sich aber auch zuriickziehen solle, wenn abseh-
bar sei, dass die Gebidrende den Kaiserschnitt als die einzig zugestandene, es-
sentiell-kurative Entbindungsmethode nicht iiberleben werde (1733). Diese
strikte Vorgabe ergab sich aus theologischer Sicht notwendig aus dem 5. Ge-
bot des Dekalogs. Die zentrale Aussage: Du sollst nicht toten!/, aus der sich
beide verlautbarten Voten nur konsequent ableiten und weshalb sie in die-
sem Punkt in der Tat auch kaum zu entkriften sind, kann und will Stihelin
nun freilich nicht in Frage stellen. So weicht auch er, wie andere zeitgendssi-
sche Autoren, sofern sie diese Extremsituation thematisch aufgreifen, aus, in-
dem er sich ebenfalls darauf zuriickzieht, dass in diesem Falle der Zustand
des Foten beziiglich des Lebens oder Todes als hochst zweifelhaft zu gelten
habe*, womit die Aussage impliziert ist, nach allem Ermessen sei der Fotus
unter solchen Bedingungen den ausgesetzten Belastungen erlegen.
Schliesslich lisst sich ein weiteres Gegensatzpaar herausfiltern, und auch
dieses erscheint als ein gezielt komponiertes. Das Votum von 1648 hatte das
ungeborene Kind ausdriicklich als «innocent» qualifiziert, wobei die bibli-
sche Lesart unschuldig im Sinne von ohne Siinde naheliegt. Zwar war nach
katholischer Auffassung auch das Ungeborene mit der Erbsiinde belastet,
weshalb es unbedingt das von der Kirche zu spendende Sakrament der Taufe
erhalten musste; dariiber hinaus hatte es aber noch keine Gelegenheit, selbst
stindig zu werden, Schuld auf sich zu laden. Auch Stédhelin verwendet in an-
derem Zusammenhang den Begriff innocens, jedoch in der eher juristischen
Bedeutung von nicht schuldhaft”. Der Fotus allerdings wird eindeutig als
feindlicher Gegenpart der Mutter bezeichnet*®. Damit wird suggeriert, es
handele sich hier um ein in feindlicher Absicht eigenstdndig handelndes

43 «Medicus necessarium praestat auxilium [...] sed solum ex amore erga matrem praesentein
[Hervorhebung - L. S.] [...]» (Disquisitio, 9).

44 «praecipue in casu summae necessitatis, ubi quamplurimum incertus de vita vel morte foetus
redditur» (Disquisitio, 8).

45 «Cum porro uni ex duobus, instante hoste necem intendante, fugientibus, dejecto post se
ponte, vel clausa porta, alterum in praesenti vitae periculo destituere, ne ambo pareant, vel
& plane innocentes, qui interpositi defensionem aut fugam, sine qua mors evitari nequit, im-
pediunt, transfodi aut obteri posse, licitum sit» (Disquisitio, 7).

46 «(mater) in summum vitae periculum ab inimico foetu posita» (Disquisitio, 6).

323



Wesen; das Ungeborene wird zum Aggressor stilisiert, um auf der Grundlage
des Naturrechts die Geburt als eine Notwehrsituation qualifizieren und der
Mutter jedes Verteidigungsmittel zugestehen zu kénnen*’. Zugleich wird das
Kind jedoch als Teil der Mutter angesprochen, um auf diese Weise und in
Analogie zu der mehrfach bemiihten Metapher des Baumes die Vorrangig-
keit der Mutter zu betonen und der aus Sicht der katholischen Theologen
eindeutig dem Kind zugesprochenen Vorrangigkeit entgegenzustellen®.
Auch durch die Bezeichnung der Leibesfrucht als feindliches Eingeweide®
lasst sich die Briichigkeit der Argumentation Stidhelins nicht verdecken, zu-
mal er darauf verzichtet, diese Qualifizierung etwa mit entsprechenden me-
dizinischen Vorstellungen tiber die Physiologie der Schwangerschaft und Ge-
burt zu stiitzen®’. So wird der Konstruktivismus seines Ansatzes offenbar. Er
zielte darauf ab, der katholischen Lehrmeinung eine andere Option entge-
genzustellen, die auf einer anderen Grundlage fussend fundiert begriindbar
war. Zugleich war sein Anspruch, der theologischen Position auch im Detail
zu widersprechen, indem er markante Stichpunkte aufgriff, um sie mit ihren
Antagonisten zu konfrontieren. Wohl bedingt durch diesen doppelten An-
satz liess sich die Stringenz der Argumentation nicht durchhalten.

Angesichts einer solch subtilen Gegenposition stellt sich die Frage nach dem
Verhiltnis der hier entwickelten naturrechtlichen Argumentation zu den
Vota der katholischen Theologen, die ihre argumentative Stringenz aus den
christlich-religiosen Wertvorstellungen beziehen. Dass dieses Vorgehen
keine Ignoranz oder gar Missachtung moraltheologischer Normvorgaben be-
deuten kann, wird durch die innerhalb der minutidsen Komposition hervor-
tretenden indirekten Beziige unmittelbar deutlich. Ebenso offensichtlich
zeigt sich jedoch die nahezu durchgéngige antithetische Setzung. Handelt es

47 In der weiteren Auseinandersetzung um die Frage, ob naturrechtliche Kategorien auf den
geburtshilflichen Grenzfall anwendbar sind, zeigt sich, dass diese negative Charakterisierung
durchaus verzichtbar war und statt dessen eine situationsbedingte Notwehrsituation ange-
nommen werden konnte, um mit der gleichen Intention die Embryotomie zu legitimieren.
Vgl. etwa Franz Carl Naegele, De jure vitae et necis quod competit medico in partu (Heidel-
berg 1826).

48 «[...] foetum autem ceu accessorium» (Disquisitio, 9).

49 «[...] foetum intestinum hostem [...] resecari [...] faceret» (Disquisitio, 7). Angesichts dieser
Bezeichnung scheint der Hinweis auf das Alte Testament angemessen zu sein; die Assozia-
tion an feindliches Gewebe im modernen zellbiologischen Sinne wire dagegen historisch
verfehlt.

50 Die Charakterisierung des Ungeborenen ist ambivalent, einerseits gilt der Fotus bzw. der
Nasciturus als persona, andererseits als pars viscerum. Fur beide Auffassungen lassen sich je-
weils zeitgengssische medizinische Erkenntnisse anfiihren. Inwieweit tatsdchlich fachimma-
nente Argumente genutzt werden, um Losungen ethischer Probleme geburtshilflichen Han-
delns zu erreichen oder Entscheidungen zu stiitzen, kann hier nicht niher verfolgt werden,
zumal Stéhelin iiberhaupt nicht auf diese Ebene rekurriert.

324



sich also um den Versuch, die theologische Auffassung gleichwohl quasi auf
galante Weise zu tiberwinden, indem die unmittelbare Konfrontation ver-
mieden wird? Zur Kldarung dieser Frage gilt es, schliesslich noch eine weitere
Ebene des Textes herauszuheben.

Der Gewidhrsmann, auf den sich Stidhelin bei seinen Ausfithrungen stiitzt,
ist vorzugsweise Cicero, auf dessen Schrifttum er wiederholt verweist, neben
Platon, den er direkt zitiert, ohne die Textstelle anzugeben’'. Ausserdem be-
zicht er sich auf massgebliche Vertreter der zeitgendOssischen Naturrechts-
lehre®. Stdhelin bezeichnet das Naturrecht als Dictamen rectae rationis>* und
hebt damit auf dessen rationalistischen, vernunftorientierten Charakter ab.
Die normsetzende Instanz ist die Natur (natura ipsa), die in ihr angelegten
Mechanismen erscheinen durch sie legitimiert. So werden auch durch den In-
stinkt der Lebewesen nicht etwa niedere Verhaltensmuster gesteuert, die der
Mensch zu iiberwinden trachten miisste, sondern der natiirlich angelegte
Trieb steht neben seinen geistigen Kapazititen und dient wie jene dem
Zweck der Selbsterhaltung. Die hier gewihlte Argumentation scheint damit
ein dezidiert sidkularisierter Gegenentwurf zu der verlautbarten theologi-
schen Position zu sein.

Tatsdchlich bleibt sie jedoch christlich-religiosen Wertvorstellungen
verpflichtet, allerdings findet eine interessante Akzentverschiebung statt.
Geradezu demonstrativ beginnt Stidhelin seine Ausfiihrungen mit dem an
Eva gerichteten Bibelwort: «Mit Schmerzen sollst du Kinder gebidren.»** Die
Giiltigkeit dieses durch den Siindenfall Evas bedingten Strafspruchs steht
ausser Frage, es wird allerdings angezweifelt, dass damit auch die haufig auf-
tretenden Fille mit erfasst sind, in denen die Frau iiber mehrere Tage hin
starke Wehen ertragen muss, ohne ihr Kind gebéren zu konnen und dabei in

51 Vgl. Disquisitio, 10.

52 Hugo Grotius, De jure belli ac pacis libri tres, 1625; Samuel Pufendorf, De jure naturae et gen-
tium libri octo, 1672, sowie indirekt auf Christian Wolft, Jus naturae methodo scientifico per-
tractatum, 8 Bde., 1740-1748.

53 Vgl. Disquisitio, 4.

54 Das Naturrecht wurde auch als Vernunftrecht bezeichnet, wobei die Implikationen der ein-
zelnen Vertreter durchaus nicht einheitlich waren. Hugo Grotius etwa, nicht nur Jurist und
Diplomat, sondern auch Theologe, war in seinen theologischen Werken durchaus darauf
bedacht, den Toleranzgedanken gegeniiber allen positiven Religionen zu propagieren. Chri-
stian Thomasius, der klassische Vertreter des deutschen Vernunftrechts und Lehrer Christian
Wollfs, suchte das Recht endgiiltig von Theologie und Moral zu befreien, und Christian Wolff
orientierte sich statt an den Vorgaben der Theologie an den Realwissenschaften und nach
Massgabe des Verstandes (vgl. Bernd Lutz [Hrsg.], Metzler Philosophen-Lexikon. 300 bio-
graphisch-werkgeschichtliche Portriits von den Vorsokratikern bis zu den Neuen Philosophen,
Stuttgart 1989).

55 «Multiplicabo dolores partus tui, in dolore paries liberos tuos» (Genesis 3, 16) (Disquisitio,
2).

328



hochste Lebensgefahr geriit™. Abgesehen davon bleiben das Naturrecht und
die darin bereitgestellten Kategorien der Ebene des christlichen Glaubens
immanent. Die als Autoritit verstandene Natur wird keineswegs etwa als eine
sich verselbstdndigende Instanz begriffen, die eigenen Gesetzmissigkeiten
folgt, vielmehr wird sie als Schopfung angesprochen, in der sich Gottes Wille
manifestiert. Folglich ist der in der Natur wirkende elementare Mechanismus
der Selbsterhaltung Ausdruck gottlichen Wollens”. Das gilt ebenso fiir die
damit verbundene Selbstliebe des Menschen®. Die sich daraus ergebende
Konsequenz der Selbstverteidigung in einer Notwehrsituation mit allen ge-
eigneten Mitteln ist also nicht nur deswegen rechtmaéssig und ehrenhaft, weil
sie aus der Naturrechtslehre ableitbar ist,sondern auch deswegen, weil es ein
Verhalten ist, das gottlicher Eingebung folgt™. Sie ist dem Gebot der Néch-
stenliebe zwar argumentativ entgegengesetzt, das christliche Glaubensfun-
dament wird damit jedoch ausdriicklich nicht verlassen®, sondern quasi um
die physikotheologische Dimension erweitert. Auf die Weise wird die sich
auch auf dieser Ebene fiir die Frau stellende Konfliktsituation aufgehoben:
Indem der hochste Schopfer uns die Nichstenliebe eingeprigt habe, scheine
er gleichwohl nicht gewollt zu haben, dass wir das eigene Leben dem ande-
rer nachstellen sollten®', und so sei es auch nicht glaubhaft, dass es sein Wille
gewesen sei, dass die Frau durch Empfingnis, Schwangerschaft und Geburt

56 Vgl. Disquisitio, 2[. Diese Differenzierung findet sich etwa auch bei Faust, indem er darauf
hinweist, die Frau solle zwar unter Schmerzen gebiren, sie solle aber nicht unter der Geburt
ihr Leben verlieren (vgl. Bernhard Christoph Faust, Untersuchung des Wehrts der Trennung
der Schoosbeine bey schweren Geburten [Gotha 1780] 36).

57 «Dum enim Summus mundi Creator homini instat animam viventem, eumque vita, ceu sin-
gulari aliquo beneficio donat, simul ejus etiam conservationem intendisse, eique injungere
voluisse videtur, ut saluti suae servandae, & ab omni vi externa defendendae studeat» (Dis-
quisitio, 4).

58 «Cui [homini] & Deo intentae conservationi convenienter respondet exortus in homine amor
sui ipsius» (Disquisitio, 5).

59 «Proprius enim nostri amor & Lex Naturalis ipsa a nobis exigit, ut quam divinitus accepimus
vitam, cum singulis aliis thesauris pretiosiorem putemus, tum ab omnibus, a quibus ei peri-
culum imminet, quo potest fieri legitimo honestoque modo defendamus» (Disquisitio, 5).

60 Auch die Nichstenliebe findet bei Stihelin ihre Beriicksichtigung. Im Zusammenhang sei-
ner Uberlegungen zu der Aufgabe des Geburtshelfers angesichts einer solchen Notsituation
stellt er fest, dieser sei der Gebédrenden gegeniiber in hoheren Masse verpflichtet als dem
Ungeborenen; wie die Wortwahl zeigt («sed solum ex amore erga matrem praesentem»
[Disquisitio, 9]), ist die Grundlage fiir diese Maxime die praktizierte Nichstenliebe - eine
Interpretation, die angesichts der subtilen Komposition des Textes zwingend erscheint.

61 Auch Pufendorf sucht dem unter Hinweis auf die christliche Nachstenliebe moglichen Ein-
wurf gegen das Recht auf Notwehr zu begegnen und fithrt dazu aus, mit diesem Gebot sei
beabsichtigt, dass die Liebe zum Nichsten «lauter» und «ohne allen Falsch» sein solle,
«gleichwie auch die Liebe eines jeden gegen sich selbst» beschaffen sei. Daraus folge jedoch
im Kollisionsfall zwischen Selbst- und Nichstenliebe nicht, es miisse «diese jener fiirgezogen
werden /oder/dass wir diesen mehr/ als uns selbst lieben sollen» (vgl. Acht Biicher vom Na-
tur- und Violkerrecht,2. Buch, 5. Kap., § X1V, S.494).

326



in Gefahr gerate oder selbst sterben solle, um das Kind zu erhalten®. Anstatt
die Mutter darauf zu verpflichten, ihre elementaren Anspriiche und Interes-
sen zugunsten des Lebens des Ungeborenen zuriickzustellen, wie es die
katholische Auffassung vorsah, ist sic nun autorisiert, ihre Uberlebenschan-
cen ohne Riicksicht auf ihr Kind wahrzunehmen. Diese Perspektive ist eine,
die der Realitit arztlichen Handelns angemessener erscheint, weil der Ge-
burtshelfer auf diese Weise in die Lage versetzt wird, seinem Auftrag und
Selbstverstdndnis gemdss seiner Patientin die erforderliche Hilfe in Form der
Embryotomie zukommen zu lassen.

Angesichts der ethischen Problematik drztlichen Handelns bei Gebérun-
vermogen prasentiert Stdhelin ein Denkmodell, das betont alternativ zu der
Auffassung der katholischen Kirche gedacht und angelegt war. Deren For-
derung, die Schnittentbindung vorzunehmen oder sich aller medizinischen
Hilfe zu enthalten, war fiir den Geburtshelfer, der Mitleid mit seiner Patien-
tin empfinden musste, nicht praktisch umsetzbar und ausserdem mit berufs-
ethischen Grundsétzen nicht oder nur schwerlich vereinbar. Stihelin wendet
das Naturrecht, eine rechtsphilosophische Lehre, die in vielen Lebens-
bereichen der Zeit massgeblichen Einfluss gewinnt, auf diese Geburtssitua-
tion an. Mit den daraus entlehnten Axiomen gelingt es, eine wenn auch nicht
in allen Aspekten stringente Begriindung fiir die Sanktionierung der Em-
bryotomie zu liefern. Entscheidend fiir diesen historischen Schritt erscheint,
dass die fiir die Position der katholischen Theologie massgeblichen Norm-
vorgaben mit der Wahl einer anderen Argumentationsgrundlage nicht prin-
zipiell missachtet oder ausser Kraft gesetzt werden, vielmehr bleibt sie aus-
driicklich in christliche Glaubensvorstellungen eingebunden, was allerdings
nur auf einer physikotheologischen Grundlage leistbar erscheint®. Dieser
Vorstoss, durch den Riickgriff auf das Naturrecht eine andere normierende
Instanz zu bemiihen, um mit deren Kategorien den geburtshilflichen Grenz-
fall zu erfassen und ein in den daraus sich ergebenden Rechten und Pflichten
begriindbares Verhalten des Arztes und der Gebérenden als der unmittelbar
Beteiligten zu legitimieren, war fiir die medizinethische Debatte richtung-

62 «[...] quum Summus nostrum Creator inculcato nobis amore proximi,non videtur ad eam nos
obligare voluisse patientiam, ut nostram aliorum postponamus vitae, nec credibile est, foe-
minam complexu Venereo ad concipiendum, ac conceptum gestandum, illumque exactis tem-
poribus edendum consentientem, simul consentire voluisse ad perniciem a conceptu acci-
piendam, vel ad conservandum illum, ut ipsa pereat.» (Disquisitio, 6f.).

63 Fragen der historischen Bedeutung und des Stellenwerts der physikotheologischen und na-
turrechtlichen Ansitze innerhalb eines Sikularisierungsprozesses sind nicht Gegenstand die-
ser Darstellung. Auch eine differenzierende Betrachtung der von Stéhelin vorgestellten
Argumentation unter konfessionellen Aspekten — Stihelin steht in pietistisch-herrnhuti-
schem Kontext — bleibt in diesem Zusammenhang unberiicksichtigt.

327



weisend. Der auf naturrechtlicher Basis zu rechtfertigende Einsatz der
Embryotomie und der Versuch, unter vorrangiger Berticksichtigung der Er-
haltung der Mutter den geburtshilflichen Notfall zu bewiltigen, mussten
gegeniiber den auf katholisch-moraltheologischer Position beharrenden
Gegnern immer wieder verteidigt werden. Die Auseinandersetzung um die
addquate Entbindungsmethode zieht sich bis iiber das 19. Jahrhundert hin
fort. Sie endet erst, als auf der Basis neuer Standards und neuer Erkenntnisse
die Schnittentbindung beherrschbar wird® und die Geburtshilfe damit iiber
ein Entbindungsverfahren verfiigt, das sie in die Lage versetzt,das Leben von
Mutter und Kind erhalten und auch in dieser Grenzsituation ihrem beson-
deren Auftrag gerecht werden zu kénnen.

64 Ein ganz entscheidender Schritt war die von Kehrer 1882 erstmals durchgefiihrte und pro-
pagierte doppelte Uterusnaht (vgl. Ferdinand Adolf Kehrer, «Uber ein modificirtes Verfah-
ren beim Kaiserschnitt», Archiv fitr Gynikologie 19 [1882] 177-209), wodurch die Ergebnisse
der konservativen Schnittentbindung bedeutend verbessert werden konnten.

328



	Zur Ethik ärtzlichen Handelns bei Gebärunvermögen : Johannes Stahelin und sein Plädoyer für die Embryotomie

