
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 58 (2001)

Heft: 3-4

Artikel: Zur Ethik ärtzlichen Handelns bei Gebärunvermögen : Johannes
Stahelin und sein Plädoyer für die Embryotomie

Autor: Sahmland, Irmtraut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gesnerus 58 (2001) 308-328

Zur Ethik ärztlichen Handelns bei Gebärunvermögen

Johannes Stahelin und sein Plädoyer fur die Emhryotomie

Irmtraut Sahmland

Summary

Confronted with the inability to give birth to a child, delivery could be

achieved by embryotomy- that was only permitted, when the foetus was dead

- or by Caesarean section - where the chance to save mother and child as

well was merely theoretical until the end of the 19th century. In two
statements of the Theological Faculty of the Sorbonne in Paris embryotomy was

absolutely rejected (1648), in nearly all cases of impossible delivery the
Caesarean section was required (1733).

In 1749 Johannes Stahelin starts a daring attempt to justify embryotomy
by application of natural law to the situation of critical childbirth. Keywords
of the theological statements are confronted with categories of the natural
law in a sophisticated way, nevertheless the basis of Christian confession is

maintained. This argumentation in order to justify embryotomy as a lawful
method to deliver a woman seemed to be more adequate to the medical
sphere than claiming the Caesarean section.The ethical debate continued until

the problem was solved by mastering Caesarean section.

Zusammenfassung

Bei vorliegendem Gebärunvermogen gab es nur die Wahl zwischen zwei
ethisch höchst problematischen Entbindungsverfahren: der Embryotomie,
die nur bei abgestorbener Frucht akzeptiert wurde, und der Schnittentbindung,

deren Option, Mutter und Kind zu retten, allerdings bis ins ausgehende
19. Jahrhundert rem theoretisch blieb. Die katholische Kirche hatte in Form
zweier Voten der Theologischen Fakultat der Sorbonne die Embryotomie

PD Dr Ii mtraut Sahmland, Institut fui Geschichte der Medizin, Jhenngstrasse 6, D-35392 Glessen

308



kategorisch verworfen (1648) und in nahezu allen Notfallsituationen den
Kaiserschnitt gelordert (1733).

1749 unternimmt Johannes Stahelin den ungeheuerlich anmutenden
Vorstoss, aut der Grundlage des Naturrechts die Entbindung mittels
Embryotomie zu rechtfertigen. In subtiler Weise werden die dem Naturrecht
entlehnten Kategorien den theologischen Schlüsselbegriffen antithetisch
gegenübergestellt, dennoch wird die christlich-religiöse Glaubensgrundlage
ausdrücklich nicht verlassen. Die naturrechtliche Beweisführung zur
Legitimierung der Embryotomie als eines rechtmassigen Entbindungsverfahrens
erschien als eine dem arztlichen Selbstverstandnis angemessenere Konflikt-
bewaltigung. Die medizinethische Debatte setzte sich fort und sollte erst mit
der tatsächlichen Beherrschbarkeit der Schnittentbindung enden.

1749 erschien in Basel eine wenige Seiten umfassende Schrift mit dem Titel
Disqiusüio philosophica de infanticidio quandoque liuto1. Ihr Verfasser ist
Johannes Stahelin (1722-1792), ein aus Basel geburtiger Arzt, der nach Ab-
schluss semes Medizinstudiums 1744 in seiner Heimatstadt praktizierte2. Mit
dieser Arbeit bewarb er sich um den vakanten Lehrstuhl für Naturrecht und

1 Disquisitio philosophica de infanticidio quandoque hello, quam deo TOM dementer
adjuvante pissu amplissimi senatus academic! octasione vacantis juris naturae etphilosophiae
months cathedrae ad dtem 14 Januaru anm 1749 h I q c Publico cü plactdo Clarissimorum Com-
petitorum Examnu subpcit Johannes Stehehnus, Plul Medic A Cluniig Doctor Respondente
hivene doctissimo, tonsobrino charisstmo Joh Hennto Rshinero. Phil Laur Basileae.Typis
Emanuelis Thui nisu, [1749] [im folgenden Disquisitio] Die Schrift umfasst 10 Seiten Mir
liegt eine Kopie des Exemplars der Universitätsbibliothek Basel vor

2 Die vorhandenen Daten zu seiner Biogiaphie sind nur spailich Ich verweise auf die Angaben

bei Andieas Staehehn-Wackernagel, Geschichte det Basler Familie Stehehn, Stahelin und
Staehelin (Basel 199*5) 135 In der Literatui wird Stahelin vorzugsweise im Zusammenhang
mit dem Pietismus in der Schweiz und speziell der Baslei Bi udci gemeine erwähnt (vgl etwa
Paul Weinle, Det schweizerische Protestantismus im 18 lahihundett,3 Bde .Tubingen 1924,

passim), dass ei semen Lebensunterhalt als Arzt verdiente, geht aus der anlasshch seines To
des verfassten Leichenpredigt hervor Doi t heisst es, er habe nach seiner medizinischen
Ausbildung begonnen, «durch die Kenntnisse, welche Er Sich duich Gottes Seegen und Seinen
Fleiß erworben hatte. Seinen levdenden Mitmenschen nuzlich zu werden» (Rede ubei 2 Co-
rmther 5 1,2 den 26ten Wintei monats 1792 m der Kirche zu St Leonhard bey Beerdigung des
weiland Hocligclehiten und Hocherfahrnen Herrn Johannes Stahelin derArzney=Kunst Doctors

an eine Hochansehnhche Leiclienvet Sammlung gehalten von C U Stuckelberger, Basel
[1792] 25) Weitei wnd ausgefuhit. er sei in seinen Beiulsgeschalten gewissenhalt, sorgfaltig
und unermudet gewesen «Insbesondere war Ihm die Kralt, nut den Levdenden Mitleyden
haben zu können, m einem ungewöhnlich reichen Maaße gegeben Er rieth Seinen Kianken
nicht nur nach Seinen besten Einsichten Ei tiug sie auch aut Seinem Herzen, so daß oft das
Bild des leydenden Arztes, welchen Sem Flerz über alles hebte, an Ihm wahrzunehmen war
[ ]» (ebcl 29) An anderer Stelle findet sich die Angabe, Stahelin sei auch von vielen Juden
aus dem benachbarten Elsass m Krankheiten konsultiert worden (vgl «Lebenslauf von
Johannes Stehehn, Arzt in Basel (Aus einer Handschi ilt)», in Der Christ, Jg 1851,Nr 18,
S 273-278,S 277)

309



Moralphilosophie an der Universität Basel3. Stähelin hat den Lehrstuhl nicht
bekommen4, seine Publikation ist augenscheinlich kaum auf unmittelbare
Resonanz gestossen5. Gleichwohl ist seine Schrift in mehrfacher Hinsicht
sehr bemerkenswert. Ihre historische Bedeutung ist vor allem darin begründet,

dass hier ein eigenständiger Versuch unternommen wird6, mittels des

Rückgriffs auf das Naturrecht eine Handlungsorientierung fur das

therapeutische Vorgehen in der geburtshilflichen Grenzsituation zu formulieren.
Die Auseinandersetzung über die hier entwickelte Argumentation sollte bis

weit ins 19. Jahrhundert hinein andauern.
Bereits der Titel, der schon die These beinhaltet, dass es Falle geben könne,

in denen der Infantizid gerechtfertigt erscheine, entbehrt nicht der Provokation.

Nach der Peinlichen Halsgerichtsordnung Kaiser Karls V. (Carolina)
von 1532 war die Kindstötung ein Kapitalverbrechen und wurde mit der
Todesstrafe geahndet. Tatsächlich waren vor allem die soziookonomischen

Gegebenheiten wesentlich dafür verantwortlich, dass ledige Schwangere sich

zur Verheimlichung ihrer Gravidität und dann zur Tötung des Neugeborenen

genötigt sahen, Zustände, die im Zeitalter der Aufklärung eine solche

gesellschaftspolitische Brisanz entwickelten, dass nun vielseitige Bemühungen
einsetzten, um auf verschiedenen Ebenen dem immer wieder vorkommenden

Kindsmord möglichst Einhalt zu gebieten7.

3 Diese Disziplin wurde seit 1706 ausgewiesen, der Lehrauftrag war der Ethik zugeordnet,
einem der neun Lehrstuhle der Philosophischen Fakultat (vgl Edgar Bonjour, Die Universität

Basel von den Anfangen bis zur Gegenwart 1460-1960 [Basel 1960] 289)
4 Die konkreten Hintergrunde lassen sich nicht mehr ermitteln. Die vakante Stelle wurde 1749

mit Johann Heinrich Falcknei besetzt, der den Lehrstuhl bis 1760 innehatte (vgl Andreas
Stahelin, Geschichte dei Universität Basel 1632-1818, Studien zur Geschichte der
Wissenschaften m Basel V/VI [Basel 1957] 201)

5 Ausser bei Sue, dessen Werk eine bibliographische Fundgrube darstellt (vgl Pierre Sue [d J ],
Gelehrte und kritische Versuche einer Geschichte der Geburtshulfe Aus dem Franzosischen
[ubersetzt von Call Fleinrich Spohi],2 Bde., Altenburg 1786-1787), findet sich die Schrift in
der einschlägigen medizinischen Fachliteratur nicht erwähnt, wofür möglicherweise der in-
nerumversitare Anlass und die vermutlich nur geringe Auflage eine Erklärung bieten

6 Stahelin ist nicht der erste gewesen, der die Natui rechtskategonen auf diesen medizinischen
Notfall ubertragen hat Bereits 1729 war eine Dissertation erschienen, die den gleichen Ansatz

hatte und die gleiche Intention, nämlich die Rechtfertigung eines zu Lasten des Kindes
die Muttei begünstigenden Entbindungsverfahrens in einer geburtshilflichen Notfallsitua-
tion, vei folgte (Johann Com ad Becker, Paedioctonia inculpata ad servandam puerperarn
Tractutus inecltco-legalis cum Praefatione Jo Melchior Verdries, Glessen 1729) Von dieser
Arbeit hat Stahelin jedoch augenscheinlich keine Kenntnis gehabt

7 Wahrend die Thematik zu einem literarischen Topos wird, der vor allem vom deutschen
Sturm und Drang aufgegiiflen wurde, reagierte Friedrich der Grosse mit dem Edict Wiedel
den Mord neugebohrner unehelicher Kinder, Verheimlichung der Schwänget schuft und
Niecleikauft vom 8 Februar 1765, um auf gesetzlich-verbindlicher Grundlage fur Preussen
der Diski lminierung ledigci Schwangerer entgegenzuwirken Die mit 385 Zuschriften
exorbitant hohe Zahl von Einsendungen auf die 1783 gestellte Preisfrage Wie dem Kindei-
morde Einhalt zu gebieten sei, zeigt die auch subjektiv empfundene Virulenz der Problematik

in einer Zeit, in der man duich ihre idealistische und philanthropische Ausprägung aus

310



Stahehn verfasst weder eine gesellschaftskritische noch eine juristische
Abhandlung, sondern er ubertragt den einschlagig besetzten Begriff Ktnds-

totung auf den Bereich praktisch-arztlichen Handelns bei Gebarunvermögen.

Waren schwere oder widernatürliche Geburten durchaus zu bewältigen,
indem etwa Weichteilanomalien operativ beseitigt, Wehenschwache durch

Applikation von Medikamenten, Einreibungen usw. überwunden, anormale

Kindslagen durch manuelle Manipulationen korrigiert werden konnten, so

gab es immer wieder Fälle, in denen die Komplikationen nicht zu beseitigen

waren, die Geburt also auf natürlichem Wege nicht erfolgen konnte. Die in
truher Kindheit durchgemachte Rachitis war in aller Regel die Ursache für
das Gebarunvermögen, da diese häufig auftretende Vitamin-D-Mangel-
krankheit mit ihren typischen Dysplasien im skelettalen Aufbau auch che

Gestalt des knöchernen Beckens beeinträchtigte8. Eine andere Grunderkrankung

war die Osteomalazie, die als die adulte Form der Rachitis anzusprechen

ist und ebenfalls typische Anomalien des Beckens ausbildete. Auch sie

wird in den geburtshilflichen Fallberichten immer wieder als Ursache tur das

Gebärunvermogen genannt. Dabei wird diese Art der Knochenweichheit als

tur die aktuelle Geburt noch gravierendere Komplikation eingestuft, denn
sie konnte einerseits völlig unerwartet auftreten - häufig hatten die Krei¬

den unteifichiedlichsten Blickwinkeln und Kontexten einen drangenden Handlungsbcdart
verspurte Dass die Kindsmordproblematik keine aut das Heilige Romische Reich Deutscher
Nation beschrankte wai, zeigt der Umstand, dass sich unter den Einsendungen etwa auch
eine Zuschritt von Johann Heinrich Pestalozzi befand Übet Gesetzgebung und Kindelmord
Wahl Helten und Traume, Nachforschungen und Bilder (1783) Mit einer Einfuhrung und
Anmerkungen neu herausgegeben von Kail Wilker (Leipzig 1910) (vgl hieizu Otto Ulbncht,
Kindsmord und Aufklärung in Deutschland, Ancien regime. Aufklarung und Revolution,
Bd 18, München 1990), verwiesen sei exemplarisch aut den Fall der Susanna Margaretha
Brandt in Frankfurt am Main 1771/72 (vgl. Das Frankfiuter Gretchen Der Prozess gegen die
Kmdsmorderm Susanna Margaretha Brandt, hrsg von Rebekka Habelmas in Verbindung
mitTania Hommen. München 1999)

8 DerErstbeschreibei der Rachitis war bekanntlich Francis Glisson De Rhatlutide sive Morbo
Puerih, qui vulgo The Rickets dicitui, Dactatus (London 1650). weshalb sie in dei Folge m
Deutschland auch als Englische Krankheit bezeichnet wurde Ihre Ätiologie blieb über lange
Zeit völlig unklai, woiauf che immei wieder begegnenden tein symptomatischen Beschreibungen

hinweisen Zwai hatte sich gegen Ende des 18 luhrhunderts dei Lebertian empirisch

als ein wnksames Gegenmittel ci wiesen, die Klaiung des Krankheitsgeschchens und
sein Zusammenhang zwischen der Sonneneinstrahlung und Ernährung blieb |edoch dem
20 Jahrhundert vorbehalten, wobei che Foischungen von Adolf Windaus (1876-1959) als

massgebliche zu nennen sind Innerhalb der Geburtshilfe entstehen seit dem ausgehenden
18 Jahrhundert die ersten Arbeiten zui Beckenlehre Es weiden typologisierende
Klassifikationen von Beckendetormationen ei arbeitet, wobei das platt-rachitische Becken deutlich
von anderen Beckendysplasien abgrenzbar erscheint (vgl etwa Johann Heinrich Joerdens,
Dissertatio inaugui alls medica de Vitus pelvis muhebris ratione partus, Elbingen 1787, Nicolaus

Cornelius de Fremeiy, Demutationibus figuraepelvis,piaesei tun us, quae exossium ernol-
litione oiiuntur, Leiden 1793)

311



ssenden als Pluripara bereits mehrere Spontangeburten erlebt andererseits

war sie im Unterschied zur Rachitis, die zwar ihre Spuren hinterlassen hatte,
aber ein abgeschlossenes Leiden darstellte, eine unmittelbar gegenwartige
Erkrankung. War durch diese Mangelkrankheiten bedingt also ein nicht zu

korrigierendes Missverhaltnis zwischen knöchernem Geburtskanal und

Geburtsobjekt gegeben, ergab sich für den praktischen Geburtshelfer, dem
spätestens mit einer solchen Verdachtsdiagnose die Leitung der Geburt
übertragen wurde, eine Grenzsituation. Hier konnten die Vorzuge der sich im
Kanon der medizinischen Fächer gerade erst etablierenden Geburtshilfe,
sich zugleich um zwei Leben verdient zu machen, zum Fluch werden: In einer
solchen Situation waren zwei Leben zur Disposition gestellt, der Ausgang
konnte maximal, nämlich ttir Mutter und Kind zugleich, letal sein!

Das traditionell einzig verfügbare therapeutische Angebot war die

Embryotomie, um die Frau von ihrem Kind zu entbinden9. Sofern die Frucht

abgestorben war, wurde dieses Verfahren nicht angezweifelt. Tatsächlich

waren die Möglichkeiten, Auskünfte über den Zustand des Föten zu erhalten,

vor der Verfügbarkeit des Stethoskops etwa seit den 1820er Jahren sehr
beschränkt. Selbst der Kanon der Signa mortis konnte trügerisch sein10,

bezogen auf das ungeborene Leben waren Aussagen nur im Bereich von
Wahrscheinlichkeiten möglich. Bedingt durch diese diagnostischen
Unzulänglichkeiten ergab sich also fur diesen Grenzbereich eine Grauzone, in der
es immer möglich schien, dass die Embryotomie an einem noch nicht
abgestorbenen Kind durchgeführt wurde. In den einschlagigen Lehrbuchern zur
Geburtshilfe des spaten 17. und des 18. Jahrhunderts ist deutlich spurbar, wie
die Autoren sich an dieser Klippe geradezu vorbeimogeln: Indem unterstellt
wird, dass der Fötus den Strapazen eines oftmals mehrere Tage sich
hinziehenden Geburtsverlaufes erlegen sei, konnte das Ungeborene wie eine tote

9 Embryotomie ist ein Obel begritf, unter den verschiedene zerstückelnde Operationen getasst
werden Entspicchend dei jeweiligen Situation konnte die Abtiennung einei oberen Extremität

(Brachiotomie) indiziert sein, wenn ein Armvortall ein nicht zu behebendes
Geburtshindernis darstellte. Andere Founen der Dissectio foetus waren die Cleidotomie ztu
Verkleinerung des Schultergurtels, die Spondylotomie, bei der die Wirbelsaule durchtrennt
wuide, sowie die Dekapitation Vorzugsweise wurde |edoch die Perforation des vorangehenden

oder nachfolgenden kindlichen Kopfes vorgenommen, um das Hirn ausfhessen zu
lassen und aul diese Weise den Kopfumfang zu verrmgei n, so dass er den Geburtskanal
passieren konnte Ich verweise auf meine Habilitationsschrift' Alternativen zum Kaiverschnitt
Medizinhistorische Untersuchung zur Sectio caesarea, Embryotomie, Symphyseotomy und
kunstlichen Fiuhgeburt im 18 und 19 Jahihundeit [Glessen 1997], Kap 4 (sie wird in Kurze
in dei Reihe Sudhoffs Archiv, Beihefte erscheinen)

10 Siehe die zu Ende des 18 Jahrhunderts sich artikulierende, verbreitete Angst vor dem
Scheintod (vgl Christoph Wilhelm Hufeland, Der Scheintod, oder Sammlung der wichtigsten
Thatsachen und Bemerkungen darüber, in alphabetischer Ordnung mit einer Vorrede von dir
Willi Hufeland, hisg und eingel. von Gerhard Kopf, Bern/Frankfurt a M /New York 1986)

312



Frucht traktiert werden, womit die moralische und ethische Unbedenklichkeit

einer Zerstückelung in utero eingefordert wurde. Eine aktive Tötung der
Frucht wurde jedoch nicht zugestanden.

Andererseits wurde die Lex regia des Codex Justinianus (6. Jh.) immer
wieder repetiert. Sie bestimmte, class keine Frau unentbunden beerdigt werden

dürfe, ehe man nicht versucht habe, ihr Kind zu gewinnen. Diese
Vorschrift der Sectio caesarea in mortua scheint, soweit es die Quellen belegen,

nur selten befolgt worden zu sein. Auch hier ergaben sich die Schwierigkeiten.

unmittelbar nach dem Exitus den Tod festzustellen; wartete man die

eindeutigen Todeszeichen ab, musste die Erfahrung entgegen den theoretischen

Vorstellungen, die fur das Uberleben des Föten in utero durchaus einen

längeren Zeitraum von bis zu zwölf Stunden annahmen, lehren, class das
Ungeborene nicht mehr lebend zu gewinnen war". Gleichwohl erweiterte sich die

Schnittentbindung an der Toten zur Sectio caesarea in viva. Einen massgeblichen

Impetus hierzu lieferte die Schrift Traitte nouveau de Vhlysterotomo-
tokie Ott Enfantement caesarien von Frangoys Rousset, die 1581 erschienen

war. Durch die hier angeführten Fallberichte erfolgreich abgelaufener
Schnittentbindungen, die zum Teil sogar wiederholt an einer Frau
vorgenommen worden waren, wird eine lebhafte und anhaltende Diskussion um
den Kaiserschnitt angestossen. Die Schnittentbindung bot die vielversprechende

Perspektive, das Leben von Mutter und Kind zu erhalten. Sie stellte
damit die adaquate Therapiemöglichkeit dar, um selbst in der existentiellen
Grenzsituation dem besonderen Auftrag der Geburtshilfe gerecht werden zu
können. Entsprechend dem zeitgenossischen medizinischen Kenntnisstand
sowie dem Standard operativer Eingriffe waren die Ergebnisse nach Sectio
desolat. Demzufolge war und blieb die Schnittenlbindung eine Ultima ratio,
wodurch die Negativbilanz weiter verstärkt worden ist12.

Tatsächlich mangelte es der Geburtshilfe also an einem adäquaten
Therapieangebot, um eine Geburt bei vorliegendem Gebärunvermögen
verantwortbar zu bewältigen, indem bei einem kalkulierbaren Risiko das Leben
von Mutter und Kind hätte gesichert werden können. Fachimmanent war die

Entscheidung über das therapeutische Vorgehen nicht hinreichend abzuleiten.

Auch die Berücksichtigung berufsethisch-deontologischer Grundsätze
führte zu keiner stringenten Lösung. Die Maxime Primum ml nocere war

11 Zu dieser Thematik sei verwiesen auf Daniel Schater. Gebmt aus dem Tod Der Kaiserschnitt
an Verstorbenen m dei abendlandischen Kiiltw (Hürtgenwald 1999)

12 Man zögerte so lange wie möglich, hoffte noch darauf, gegebenenfalls durch Selbstwendung
usw den Eingriff vermeiden zu können, so dass er zu einem Zeitpunkt erfolgte, zu dem die
Kreissende bereits in hohem Masse entkräftet war odei sich in fiebrigem Zustand befand,
und unter solchen denkbar schlechten Voraussetzungen musste die Prognose fur die Mutter
per se ungunstig ausfallen.

313



nicht anwendbar, denn selbst das exspektative Verhalten, auf das man sich

angesichts der prekären Lage nur allzu gern zurückzog, führte in der Konsequenz

zum Verlust von Mutter und Kmd Nach Massgabe des Grundsatzes
zu handeln, von zwei Übeln das geringere zu wählen, bedeutete, eine
Gewichtung vorzunehmen, die beiden einzig verfugbaren Entbmdungsmetho-
den nach Massgabe ihres wahrscheinlichen Ergebnisses gegeneinander
abzuwägen, wobei zwangsläufig eine Beurteilung des Wertes des mutterlichen
Lebens gegenüber dem ihres Kindes mit einginge und damit eine Bewertung,
die sich der Arzt versagen muss Angesichts dieser intern-medizmischen Un-
losbarkeit der Problematik gewinnen fachexterne Normen Einfluss auf die
Konfliktsituation Dieses ist einerseits durchaus erwünscht, denn der
Geburtshelfer erfahrt dadurch eine nicht unerhebliche Entlastung m der

Legitimierung semes Handelns sowie m der Akzeptanz seiner Entscheidung durch
die Kreissende und ihr soziales Umfeld Gleichzeitig kann die m dieser Weise

fremdbestimmte Emflussnahme m medizinisch-therapeutische Entschei-

dungsprozesse wiederum höchst problematisch sein, sofern die konkreten
Bedmgungszusammenhange ärztlichen Handelns nicht adaquat reflektiert
werden und also nicht m medizinische Kategorien umzusetzen sind

Eben dieses Problem ergab sich angesichts eines Votums der Theologi
sehen Fakultat der Sorbonne aus dem Jahre 1648 Ihm war die Anfrage
vorausgegangen, ob es erlaubt sei, wenn unter der Geburt notwendig Mutter und
Kmd sterben mussten, das Kind mit Gewalt zu gewinnen, wobei dieses aber

zwangsläufig getötet wurde, um so die Mutter retten zu können, ob also

zugunsten der Mutter die Embryotomie gerechtfertigt sei Von welcher Seite

man an die Theologen herangetreten war, ist unklar, es darf jedoch
angenommen werden, dass angesichts eines konkreten Falles ein praktizierender
Geburtshelfer sich auf diese Weise eine nachträgliche Bestätigung semes
Verhaltens oder sogar eine grundsätzliche Handlungsorientierung erhoffte Die
katholische Position ist eindeutig und fundamental Sofern die einzige
Möglichkeit, die Option fur den Erhalt der Mutter zu wahren, darin besteht, das

Kind zu toten, ist ein solches Verfahren indiskutabel Die Embryotomie wird
m strafrechtlicher Nomenklatur und m Einklang mit der Rechtsprechung als

ein Kapitalverbrechen qualifiziert, in theologischer Terminologie ist es eine
Todsunde Wahrend die Alternative des Kaiserschnitts hier zunächst nicht
berücksichtigt wird, ergeht che Empfehlung, m einem solchen desperaten Fall

gar nichts zu unternehmen Wurde dem Geburtshelfer damit gestattet, ja
wurde ihm ausdrücklich nahegelegt, m dieser Konfliktsituation die Frau un-
entbunden ihrem Schicksal zu uberlassen, so war er damit nur sehr

unzulänglich, weil allzu oberflächlich entlastet Der ärztliche Grundsatz des

Primum ml nocere erwies sich ja gerade fur diesen Fall als völlig untauglich

314



Der Arzt, der von der Kreissenden gerufen worden war, um ihr zu helfen,
sollte ihr die einzige Hilfe, die er ihr mit Aussicht auf ihre Erhaltung anbieten

konnte, versagen? So eindeutig und präzise das Votum der Theologischen
Fakultat ausgefallen war, so problematisch musste es für die Umsetzung in
die ärztliche Praxis sein. War dies die einzig verfugbare, zu dieser Problematik

dezidiert formulierte Position, so war es zugleich die Manifestation einer
Zielvorgabe, die zu gewichtig war, als dass man sie hatte unberücksichtigt lassen

können. Es galt, sich mit ihr auseinanderzusetzen, zu versuchen, ihr
Genüge zu tun, wenn man ihr schon nicht gerecht werden konnte13.

Johannes Stähelin hatte Teile seines Studiums in Strassburg absolviert14. Da
die Geburtshilfe einen besonderen Schwerpunkt semes Interesses bildete, ist
nahezu zwingend vorauszusetzen, dass er bei dieser Gelegenheit den in
Strassburg wirkenden Johann Jakob Fried den Älteren (1689-1769) aufgesucht

haben wird, um sich bei ihm ausbilden zu lassen. Fried hatte 1728 die
erste Hebammenlehranstalt eingerichtet und damit insofern fur den
deutschen Sprachraum Pionierarbeit geleistet, als seit der Mitte des 18. Jahrhunderts

nach seinem Vorbild in zahlreichen deutschen Städten ahnliche
Gründungen folgten. Ist nicht anzunehmen, dass Fried in bezug auf die ethischen
Dimensionen geburtshilflichen Handelns in solchen Konfliktsituationen eine
dezidierte und markante Position vertreten hätte15, so kam Stahelin jedoch
auf französischem Boden in unmittelbaren Kontakt mit der doch sehr vom
Katholizismus geprägten Geisteshaltung und der fur die Geburtshilfe der
Zeit führenden franzosischen Fachliteratur16. Es mag also nicht verwundern,
dass er in seiner Dissertation, die er 1744 an der Universität seiner Heimatstadt

verteidigte, ein Plädoyer für die Schnittentbindung formulierte, wobei

13 Vgl Irmtraut S>ahr<\\eirvS, Alternativen zum Kaiserschnitt (oben Anm 9) Kap 5

14 Die biographischen Angaben sind diesbezüglich widersprüchlich So bleibt unklar, wie
ausgedehnt seine Autenthalte in Strassburg zu Studienzwecken wirklich gewesen sind Die
Matrikel der Universität Basel enthalt folgenden Eintrag- « 1738 7 VI stud med (studiert in
Strassburg, wo er sich nicht immatrikuliert), 1743 27 V cand med 1744 17 I <Diss chirur-
gico-mechca maugurahs de operatione Caesarea vivente adhuc matre, cito, tuto ac lucunde
instituenda> .» (Matukel der Universität Basel, Bd V (1726/7-1817/8) im Auftrag der
Universität Basel hrsg von MaxTnet, Basel 1980,63t) An anderer Stelle wird berichtet, Stahelin

habe zunächst in Basel Medizin studiert und sei erst 1741 nach Strassburg gegangen, um
seine bereits erworbenen Kenntnisse zu erweitern und sich besonders dem Studium der Chirurgie

zuzuwenden (vgl die aut Stahelin gehaltene Leichenpredigt, S 24)
15 In dem nicht sehr umfangreichen Schrifttum Frieds findet sich nichts zu dieser speziellen

Thematik
16 Strassburg war im Zuge der Arrondierungspolitik Ludwigs XIV 1681 an Frankreich gefal¬

len Obgleich der Stadt ihre alten Privilegien und darunter auch die Religionsfreiheit
zugestanden worden war, wuide seitdem die Stärkung der katholischen Kirche und des franzosischen

Elements forciert (vgl. Emil von Bornes, Geschichte der Stadt Strassbure, Strassburg
1909,207ff)

315



die Embryotomie völlig ausgeblendet blieb17. Diese Aussage verhalt sich im

Ergebnis, wenn auch nicht in der Argumentation, völlig konform zu der
seitens der katholischen Theologen formulierten Position, die ihrerseits inzwischen

ihre stringente Fortsetzung durch ein weiteres Votum von 1733 gefunden

hatte. Dieses enthielt als Vorgabe die Forderung, in nahezu allen Fallen
auf der Schnittentbindung zu bestehen. Ausgenommen blieb einzig die
Situationen der angesichts des schlechten Zustandes der Kreissenden für diese

von vornherein eine infauste Prognose gestellt werden musste, denn dann
käme die Operation einer Tötung gleich.

1749 greift der praktizierende Arzt und Geburtshelfer Stahelin anlasslich

seiner Bewerbung um den Lehrstuhl fur Naturrecht und Moralphilosophie
die Thematik erneut auf. Er stellt die Frage,

an fas sit rescmdcre ac pcidere Ramum pro conscrvando Trunco, an liceat violentas inlcire
manus foetui. ut paitui lens scivetur materls.

Indem er die eigentliche Frage, ob es erlaubt sei, dem Föten aktiv Gewalt an-

zutun, um die Mutter zu retten, quasi mit der Metapher einleitet, ob es

erlaubt sei, den Ast eines Baumes abzuschneiden, um so seinen Stamm zu
erhalten, wird der Eindruck einer vorsichtigen und scheinbar zurückhaltenden
Formulierung vermittelt. Angesichts der eindeutigen und in ihrer Bedeutung
sehr gewichtigen Erklai ung der katholischen Theologen ist sich Stahelin der
Brisanz und Gewagtheit der Thematik sehr bewusst, denn er schreibt:

Atrox sane haec vidctui. & aunbus gravis quaestio, ocuhs tembilis est nasci conditione, qua
non datur misenor, unde lorsan & commotiTheologi Facultatis Parismae & Navarrenae una-
nimi consensu hancce tanquam impiam proclamare quaestionem.omnesque 1II1 faventes pec-
cati capitalis reos censucre '''

Zugleich ist der bildhafte Vergleich dazu tauglich, um unmittelbar zu
verdeutlichen, dass die Kernfrage tatsachlich nur rhetorisch ist: Ebenso wie die

Aussage uneingeschränkt angenommen ist, dass ein peripherer Teil eines

Baumes entfernt werden muss, um dessen Bestand insgesamt zu sichern,
beansprucht auch die These, in einer Geburtssituation, in der die Mutter in
Lebensgefahr gerate, erscheine es gerechtfertigt, ja dringend geboten, die

Embryotomie auch am notorisch lebenden Kind vorzunehmen20, Zustimmung.

17 Johannes Stehelinus, Disseitatio thirurgico-medica mauguralis de operatione caesarea vivente
adhuc matre, cito, tuto ac jucunde instituenda (Basel 1744)

18 Disquisitio73
19 Disquisitio,3
20 Auf die Frage nach den Hintergründen fur diesen im Vei gleich der beiden Schriften zu kon¬

statierenden maikanten Positionswechsel ist an dieser Stelle nicht naher einzugehen Dabei
ware dieTatsache zu bei ucksichtigen, dass Stahelin sich inzwischen zum Pietismus bekannte

316



Es handelt sich hier also keineswegs um ein unverbindliches
Gedankenexperiment, sondern Stähelin präsentiert eine Antithese zu dem Votum der

Theologischen Fakultät von 1648, das in der Fussnote auch im Wortlaut
einschliesslich der Unterschriften ihrer Verfasser zitiert wird21. Sehr selbst-
bewusst fährt er fort, da ihm diese Argumentation keineswegs fundiert
begründet erscheine, trete er seinerseits an, mit stichhaltigen Argumenten aus
dem Naturrecht den Nachweis zu führen, dass die Gebärende in einer
solchen existentiell bedrohlichen Lage rechtmässigerweise ihre Rettung selbst

in der Vernichtung des Föten suchen und der Geburtshelfer ihr die dazu

notige Hilfe nicht versagen dürfe22.

Das Naturrecht hat eine bis in die Antike zurückreichende Tradition und
bietet ein a priori vorhandenes, auf der Natur basierendes Wertsystem, das

einen geschichtsphilosophischen Rahmen bildet, an der sich die Moralität
zwischenmenschlichen Handelns ermessen lässt. Auch das positive Recht als

ein Instrumentarium zur Regelung und Kontrolle gesellschaftlicher Interaktionen

soll als ein historisch je gewordenes den Grundprinzipien des Naturrechts

entsprechen. Im Verlaufe des 17. Jahrhunderts und nicht zuletzt
bedingt durch die vorausgegangenen politischen Wirren erlebt das Naturrecht
eine Renaissance ungeahnten Ausmasses, so dass es durch das 18. Jahrhundert

hindurch eine durchgängig präsente Argumentations- und
Legitimationsgrundlage etwa auch für die staatliche Verfasstheit und das damit
einhergehende Gewaltmonopol und dessen Einschränkung gegenüber den

Rechten und Pflichten des einzelnen Untertanen darstellt23.

Stähelin greift einige, fur seine Argumentation grundlegende Axiome der
Lex Naturalis auf. So ist in der Natur selbst - und diese stellt die massgebliche

Autorität dar - ein Selbsterhaltungstrieb angelegt, der alle Kreaturen
dazu befähigt, ihnen Zuträgliches zu suchen und zu nutzen, ihnen Schädliches

dagegen zu meiden. Diese instinktive Fähigkeit ist eine der Natur immanente

Notwendigkeit, deren grösstes Übel der Tod wäre, würde er doch ihr
eigenes Ende bedeuten24. Um dem natürlich angelegten Ziel der Selbsterhaltung

nachzukommen, ist der Mensch mit der Selbstliebe ausgestattet, zu

21 Disquisitio, 3f., Fussnote b. Der Text ist übernommen aus Guillaume Mauquest de la Motte,
Tratte complet des Aecouchemens naturels, non naturels et tontre nature, explique dans an
grand nornbre d'Observations et de Reflextons sur l'art d'actoncher (Paris 1722) 651

22 «Quum vero argumenta a Celebemmis istis Viris pro decisione hu]us quaestioms allata mihi
haud satis gravia videantur, [ .] statui, occasione edendi pro vacante Jul is Naturae Cathedra
Speciminis, hanc pertiactare quaestionem, & paucis nee mgenti molimine conquisitis, sed

tarnen evidentibus ex Jure Naturae petitis aigumentis, commonstrare ac probare, fas esse,
ut Matei parturiens m casu extrcmae necessitatis saluti suae, interilu licet Foetus, prospiciat,
& Medicus obstetricans tah partuiienti necessanam non dcneget opem» (S 3).

23 Vgl. Sven Erik Wunner, Christian Wolffund die Epoche des Naturrechts (Hamburg 1968) 14fl
24 Disquisitio, 3f

317



der er nicht erst angetrieben zu werden biaucht und die den Impetus
darstellt, um sich gegen jede drohende Gefahr zu verteidigen. Das gilt
insbesondere auch dann, wenn von anderer Seite eine Bedrohung für das eigene
Leben ausgeht. In diesem Falle erlaubt die Naturrechtslehre die Selbstverteidigung

mit allen verfugbaren Mitteln einschliesslich der Verletzung und

gar Tötung dessen, von dem die Bedrohung ausgeht25. Damit ist eine
Notwehrsituation begründet, die ausserhalb positiver Rechtsverbmdlichkeiten
gelagert ist26, die vielmehr durch das Naturrecht als die allgemeine und
fundamentale Grundlage zur Beurteilung dessen, was rechtens ist, abgedeckt
wird. In diesem Rahmen ist selbst die Tötung eines Gegners zur Abwehr seines

Angriffs und zur Selbsteihaltung ehrenhaft und rechtmässig, der Verzicht
auf dieses Mittel stellt eine Missachtung, ja einen Verstoss gegen das Naturrecht

dar27.

Diese Kategorien wendet Stahelin nun auf die geburtshilfliche Grenzsituation

an, für die er den Tatbestand der Notwehr erfüllt sieht. Die Mutter, die

von ihrem Kind nicht entbunden werden kann, gerat in die höchste Lebensgefahr.

Diese wird nicht durch eine unglückliche Verkettung von Umständen

erzeugt und wird auch nicht primär als eine Konsequenz des pathologischen
Geburtsvorgangs bewertet28; die lebensbedrohliche Lage der Frau wird
vielmehr durch ihr Kind hervorgerufen, das in feindlicher Gegenubersteilung
droht, zum Morder seiner Mutter zu werden2''. Dem Föten wird die Rolle des

Aggressors zugewiesen, und ihm gegenüber darf die Frau alle Mittel einsetzen.

Nachdem also alle anderen medizinischen Möglichkeiten ausgeschöpft
sind, um die Entbindung auf normalem Wege zu ermöglichen, ist es

rechtmassig, wenn sie die Embryotomie verlangt, um auf diese Weise die Chance
ihrer eigenen Rettung zu wahren30. Sie muss sogar dieses Entbindungsver-

25 «[ ] sui conseivandi causa, suscipiendam defcnsionem eousque extendi posse, ita ut liceat
homini angustus ab alio presso & in vitae summum disci imen adacto. extrema tentare, vi vim
lllatam repellere, ac cum aggressons laesione intei nccioneque suam tueri vitam» (Disqmsi-
tio, 5)

26 «m casu, quo necessitas lege caieie, homoque ab obligatione legum exemtus dicitur» (Dls-
quisitio, 7)

27 «ipsa Lege Naturali edocemui, hanc suae expediendae salutis rationem honestam, legiti-
mamque, contra vero piopuae defensionis neglectionem, ceu infractionem legis, pronunci-
ante» (Disquisitio. 5f)

28 Obgleich Stahelin an anderer Stelle ausdrucklich betont, der Arzt habe die Gebaiende als
Kranke zu betrachten «cum lgitur summopere acgrotans nostra [Hervorhebung 1 S ] ob toe-
tum emtendi impotentiam, matei consideranda Medico Sit» (Disquiutio, 8)

29 «Nascens [ ] vitam intclici matii eripit, propnae parentis homicida» (Disqiusitio,3)
30 «[.. ] matn, in summum vitae periculum ab inimico toetu positae, fiustia antea tentatis qui-

buscunque alus medus, suae saluti intentu licet intantis piospicere, persuasae sirnul de jure
& favore necessitatis» (Disquisitio,6)

318



fahren fordern, will sie sich nicht eines Verstosses gegen das Naturrecht
schuldig machen.

Die weiteren Ausführungen Stähelins sind dazu geeignet, die anfänglich
zugestandene Ungeheuerlichkeit der Embryotomie selbst und damit auch

seines Eintretens für deren Durchfuhrung zu relativieren, indem er dieser

therapeutischen Massnahme durch die Einordnung in das Spektrum operativer

Eingriffe ihre Einzigartigkeit zu nehmen versucht. Noch einmal greift
er das Bild des Baumes auf, dessen Ast abgesägt wird, um seinen Bestand zu
sichern. In medizinischer Lesart ist es eine Metapher für die bei
entsprechender Indikation erforderlichen einschneidenden Massnahmen, sei es in
Form schmerzhafter Inzisionen oder Amputationen von einzelnen
Fingergliedern bis hin zu ganzen Extremitäten, auf die sich Arzt und Kranker
einlassen müssen, um eine Gesundung des Patienten zu ermöglichen31. Die
desperate Geburtssituation ist, so Stähelin, völlig analog zu begreifen: Das
Ungeborene als feindliches Eingeweide («foetum intestinum hostem») muss,
sofern es nicht durch Kraft entfernt werden kann («nisi vi superari ac repelli
nescium»)32, wie ein schadhafter Körperteil ektomiert und mit Gewalt aus

der Gebärmutter herausgezogen werden («resecari ac cum violentia utero
faceret extrahi»), damit es nicht den Tod der Mutter verursacht, wobei es

selbst keine Uberlebenschance hat und binnen kurzem absterben würde33.

Schliesslich geht Stähelin auf die Rolle des Arztes ein, der der Frau in einer
solchen Situation den todlichen Ausgang für sie und ihr Kind prognostizieren

muss, sofern die Embryotomie nicht zum Einsatz kommt. Er nimmt hier
nicht zu der sich aus der Annahme einer bestehenden Notwehrsituation der
Mutter ergebenden Frage der gerechten Nothilfe seitens des Arztes
Stellung34, sondern weist zunächst auf einen berufsethisch-deontologischen
Aspekt hin. Dem arztlichen Grundsatz entsprechend, den Gesunden gesund
zu erhalten und danach zu streben, dass der Kranke seine verlorene
Gesundheit möglichst umfassend zurückgewinnt, kann der Arzt, zumal in dieser

lebensbedrohlichen Situation, der Patientin die notwendige Therapie-
massnahme in Form der Embryotomie nicht versagen. Auch im Falle einer

31 Vgl Duquisitio,7
32 Hier ist einerseits sicher die Wehenkraft gemeint, die nicht ausreichend ist, um das Kind aus-

zustossen, möglicherweise auch manuelle Manipulationen, um das Kind zu extrahieren, wobei

davon auszugehen ist, dass etwa um die Mitte des 18. Jahrhunderts die Geburtszange den
praktizierenden Geburtshelfern m allgemeinerem Umfang zur Verfugung stand Daruber
hinaus ist die Wortwahl jedoch der Vorstellung verpflichtet, dass das Kind einen gegnerischen
Angriff auf die Mutter ausübt

33 Vgl. Disquisitio,S
34 Dieses ist ein juristisches Problem, das spater aufgegriffen und kontrovers diskutiert werden

sollte Vgl hierzu I Sahmland, Alternativen zum Kaiserschnitt (oben Anm. 9) Kap. 5 2 2.

319



während der Schwangerschaft schwer erkrankten Frau halt er es diesem
Grundsatz gemäss tur rechtmässig, die adäquate Medikation vorzunehmen,
wobei ein dadurch vielleicht provozierter Abort in Kauf genommen werden
muss33. Ein weiteres Argument dafür, dass der Arzt die Embryotomie
einsetzen müsse, gewinnt Stahehn aus der Orientierung an dem Kriterium der
Nützlichkeit, das in der zeitgenossischen Naturrechtslehre in Form der
Vorteilssuche bei gleichzeitiger Schadensvermeidung angelegt ist. Im Vergleich
des Lebens der Mutter mit dem des Ungeborenen hat dieses im Sinne einer
unmittelbaren Evidenz als sicher zu gelten, während das Leben des Föten als

unsicher zu qualifizieren ist, was angesichts der unzureichenden diagnostischen

Möglichkeiten, über den Zustand des Kindes in utero zuverlässige
Angaben machen zu können, durchaus nachvollziehbar ist. Hinzu käme, dass

das Kind lebend zur Welt geboren werden mtisste, was unter den gegebenen
Umständen ebenfalls unsicher, ja höchst unwahrscheinlich ist. Damit
erscheint es vorteilhafter, dass der Arzt zugunsten der Mutter einschreitet,
anstatt zum Vorteil des Föten zu intervenieren («Medicum melius facere

censeo rectiusque, praeferendo, necessaria operatione, vitam matris certam,
incertae foetus»)36. Letzteres wurde die Schnittentbindung bedeuten, die
Stähelin jedoch in seinen Ausfuhrungen gänzlich ausklammert. Und tatsächlich

zielen diese Überlegungen auch gar nicht auf ein Abwägen verschiedener

therapeutischer Vorgehensweisen, sondern es geht um eine Bewertung
der Mutter und des Kindes in bezug auf ihren jeweiligen gesellschaftlichen
Nutzen! Aus dieser Sicht erscheint die Mutter eindeutig als vorrangig
(persona principalis), denn sie ist vielseitig ausgebildet und damit umfassend

leistungsfähig, während ihr Kind noch unausgebildet, unfertig und damit
unmittelbar von geringerem Nutzen ist, und auch die Zukunftsperspektive ist

diesbezüglich unbekannt37. Dieser utilitaristische Aspekt erscheint Stähelin
so gewichtig, dass er ihn im nächsten Paragraphen noch einmal aufgreift, um
ihn weiter auszufuhren38; zur Rolle des Arztes in dieser Konfliktsituation
fuhrt er abschliessend noch als vierten Punkt an, dieser sei der kreissenden
Frau gegenüber mehr verpflichtet als dem Ungeborenen, und er liefert da-

35 Vgl Disquisitio, 8. Mit diesem hier als argumentative Stutze gedachten Verweis ist die Pio-
blematik des medizinischen Abortes angesprochen Seine klare und präzise Aussage an die-
sei Stelle stellt innerhalb dei doch sehr umfänglichen Literatur eine Minderheitenposition
dai

36 Disquisitio,9
37 «Imo si considerat Medicus uti las est, mattem tanquam personam principalem, perfectam

summopereque utilem, toetum autem ceu accessoi mm quid, de quo quid sit quidque futurum,
lgnoiat, minorisque hinc utihtatis & imperfectum quasi [ ]» (Disquisitio, 9)

38 Vgl. Disquisitio, 9f

320



mit wiederum aus der berufsethischen Perspektive ein zusätzliches Argument

für die Rechtmässigkeit der Embryotomie19.

Stahelin war angetreten, der katholischen Lehrmeinung bezuglich des

therapeutischen Vorgehens in der geburtshilflichen Grenzsituation fundiert zu
widersprechen. Dieses geschieht nicht in der Form, dass er sich mit dem
Votum der Theologischen Fakultat unmittelbar auf der Grundlage deren
christlich-religiöser Wertvorstellungen auseinandersetzte. Vielmehr bedient er
sich einer ganz anderen Argumentationsbasis, operiert mit ganz anderen
Kategorien, um seine konträre Position zu entwickeln und zu begründen. Beide
scheinen nichts miteinander gemein zu haben. Dass es sich dabei tatsachlich

um eine subtile kontrapunktische Setzung gegen die verlautbarte katholische
Position handelt, erschliesst sich erst bei intensiverer Beschäftigung mit dem
Text auf der Textebene. Dabei wird deren unmittelbare Präsenz deutlich, wobei

sowohl das Votum der Theologischen Fakultat von 1648 wie auch die Be-

grundungszusammenhange für das weitere von 1733 mit reflektiert werden.
Der Rückgriff auf das Naturrecht bietet die geeignete Grundlage und das

adaquate Vokabular, um sie en detail zu widerlegen, selbst wenn das nicht
immer stringent gelingt und sich markante Brüche auftun.

Von seiten der katholischen Kirche war die Nächstenliebe eingeklagt worden,

der zufolge sie von der Mutter verlangte, auch sie selbst müsse bei
Gebärunvermögen zugunsten ihres Kindes die Schnittentbindung fordern und
damit ihren Anspruch auf die Erhaltung des eigenen Lebens zurückstellen.
Nach Massgabe des Naturrechts gilt dagegen die Selbst- oder Eigenliebe als

die Maxime des Handelns, wonach der Mutter nicht nur erlaubt wird,
sondern was sie geradezu verpflichtet, zunächst und vor allem auf ihre eigene
Rettung bedacht zu sein. Demzufolge muss sie die Embryotomie als das für
ihr Leben aussichtsreichere Entbindungsverfahren verlangen40. Dieses erste

39 «Medicus necessarium praestat auxilium non ex odio erga foetum.sed solum ex amore erga
matrem praesentem, cut magis est obhgatus quam foetui nondum m lucem edito, nunquam-
quc forte prodituro Semper enim lllud vmcit officium, ad quod major est obligatio» (Dis-
quisitio, 9).

40 Im Gegenteil bzw. zusätzlich merkt Stahelin an, in diesem Konfliktfall gebiete es che Billig¬
keit und das kindliche Pflichtgefühl («aequitas, pietasque exposcat»), dass dei Fötus zugunsten

seines Erzeugers zurückstehe und sich opfere Et zitieit in diesem Zusammenhang eine
Stelle bei Piaton, die ei jedoch im Unterschied zu allen anderen Textverweisen nicht präzise
belegt (die Stelle findet sich in Plato, De legibus, IX Buch, und wird auch bei Pufendorf zitiert,
vgl Samuel Freiheir von Pufendorf, Acht Bucher vom Natur- und Volkerrecht, Nachdruck
der Ausgabe Franklurt/Main 1711, Hildesheim/Zurich/New York 1998, Teil I, 2. Buch,
5 Kap § 14, S 4961) Der Kontext ist offensichtlich che antike Rechtslage, nach dei che
Nachkommen ihren Eltein wie sachliches Eigentum zugehoren und der Pater fanuhas che

Herrschaftsgewalt auch über Leben und Tod seiner Kinder hat - ein Grundsatz, dei auch in
germanischen Rechtsvorstellungen enthalten ist

321



Gegensatzpaar wird nun in spezieller Weise ergänzt. Erweitert sich die christliche

Nächstenliebe zu einem umfassenderen Altruismus, so ist die Eigenliebe

zugleich Voraussetzung und Ausdruck eines zweckorientierten Utilita-
rismus. Im Naturrecht verankert und dadurch legitimiert, werden gegenüber
kodifizierten Wertvorstellungen differenzierte Bewertungen möglich, die
sich an Kriterien des Vorteils und des unmittelbaren Nutzens ausrichten. War
es dem Arzt aufgrund immanent-medizinischer und berufsethischer
Maximen a priori nicht möglich, zwischen der Alternative Embryotomie mit
der Präferenz für das Leben der Mutter und der Schnittentbindung mit der

vorrangigen Berücksichtigung des Lebens des Kindes zu entscheiden, weil es

eben zwangsläufig eine solche abwägende Wertung voraussetzte, so legte die
katholische Position eine eindeutige Rangordnung lest. Fraglos galt es, das

Ungeborene lebend zu gewinnen, da nicht nur sein irdisches Dasein bedroht
war, sondern es vor allem Gefahr lief, das ewige Leben zu verlieren, wenn es

nicht das Sakrament der Taufe erhielt41. Indem Stähelin das utilitaristische
Element übernimmt, stösst er seinerseits zu einer anderen Rangfolge vor:
Die erwachsene Frau m den Jahren ihrer grössten Schaffenskraft kann in
ihren unterschiedlichen sozialen Bezügen als Ehefrau und Mutter sowie als

Hausfrau oder Mitbestreiterin des Lebensunterhalts der Familie ihren
optimalen Beitrag leisten und ist ein wertvolles Mitglied der Gemeinschaft:
demgegenüber ist der Nutzen, den che Gesellschaft von dem noch Ungeborenen
später einmal erwarten kann, höchst ungewiss42. Ist die Übertragung dieser

Argumentation auf medizinische Belange in ihren weittragenden
Konsequenzen sicherlich höchst problematisch, so gelingt es gleichwohl besser, die
sich daraus fur den geburtshilflichen Grenzfall ergebende Folgerung mit
Grundsätzen praktisch-ärztlichen Handelns zu vereinbaren, als die theologische

Vorgabe, die den Arzt darauf verpflichtet, nichts zu unternehmen oder
der Frau ein Entbindungsverfahren aufzudrängen, das tendenziell gegen sie

und ihr Leben gerichtet ist. Insofern ist es wohl kein Zufall, wenn Stahelin
diese Ausführungen an eine Stelle plaziert, an der sie von entsprechenden
allgemeinen Aussagen über die Rolle des Arztes und sein Selbstverständnis
flankiert werden, nämlich einerseits mit dem Hinweis darauf, dass der Arzt
der Frau gegenüber eine höhere, nicht nur moralische, sondern auch emo-

41 Fur diesen Problemkreis verweise ich auf meine Arbeit Alternativen zum Kaiserschnitt (oben
Anm 9) Kap 5 2 t.Vgl speziell zur Tauftheologie Eckhard Stiuckmeier, «Vom Glauben der
Kindel im Mutter-Leibe» Eine historisch-anthiopologische Untersuchung fruhneuzeitlicher
lutherischer Seelsorge und Frömmigkeit im Zusammenhang nut der Geburt, Kontexte, Bd. 31

(Frankluit a M /Berlin 2000)
42 Eine Einschätzung, die angesichts der hohen Kindersterblichkeit des 18 Jahrhunderts durch¬

aus realistisch ist (vgl Arthur E Imhof, Einführung m die historische Demographie [München

1977] 67-69)

322



tionale Verpflichtung habe als gegenüber ihrem noch nicht in Erscheinung
getretenen Kind41, andererseits mit der Betonung, dass ein Arzt die notwendige

Massnahme zur möglichen Wiederherstellung der Gesundheit eines
Patienten nicht verweigern dürfe, zumal nicht bei drohender Lebensgefahr,
wozu er den Fall der schweren Geburt rechnet. Damit greift er zugleich die

von theologischer Seite gegebene Empfehlung zur ärztlich-therapeutischen
Abstinenz an, die der Geburtshelfer üben solle, anstatt die Embryotomie
vorzunehmen (1648), auf die er sich aber auch zurückziehen solle, wenn absehbar

sei, dass die Gebarende den Kaiserschnitt als die einzig zugestandene, es-

sentiell-kurative Entbindungsmethode nicht überleben werde (1733). Diese

strikte Vorgabe ergab sich aus theologischer Sicht notwendig aus dem 5. Gebot

des Dekalogs. Die zentrale Aussage: Du sollst nicht töten/, aus der sich

beide verlautbarten Voten nur konsequent ableiten und weshalb sie in
diesem Punkt in der Tat auch kaum zu entkräften sind, kann und will Stahelin

nun freilich nicht in Frage stellen. So weicht auch er, wie andere zeitgenössische

Autoren, sofern sie diese Extremsituation thematisch aufgreifen, aus,
indem er sich ebenfalls darauf zurückzieht, dass in diesem Falle der Zustand
des Föten bezuglich des Lebens oder Todes als höchst zweifelhaft zu gelten
habe44, womit die Aussage impliziert ist, nach allem Ermessen sei der Fötus
unter solchen Bedingungen den ausgesetzten Belastungen erlegen.

Schliesslich lässt sich ein weiteres Gegensatzpaar herausfiltern, und auch
dieses erscheint als ein gezielt komponiertes. Das Votum von 1648 hatte das

ungeborene Kind ausdrücklich als «innocent» qualifiziert, wobei che biblische

Lesart unschuldig im Sinne von ohne Sünde naheliegt. Zwar war nach

katholischer Auffassung auch das Ungeborene mit der Erbsünde belastet,
weshalb es unbedingt das von der Kirche zu spendende Sakrament der Taufe
erhalten musste; darüber hinaus hatte es aber noch keine Gelegenheit, selbst

sündig zu werden, Schuld auf sich zu laden. Auch Stahelin verwendet in
anderem Zusammenhang den Begriff innocens, jedoch in der eher juristischen
Bedeutung von nicht schuldhaf,f45. Der Fötus allerdings wird eindeutig als

feindlicher Gegenpart der Mutter bezeichnet46. Damit wird suggeriert, es

handele sich hier um ein in feindlicher Absicht eigenständig handelndes

43 «Medicus necessarium praestat auxilium [ ] sed solum ex amore erga matrem praesentem
[Hervorhebung I S ] [ ]» (Disquisitio, 9).

44 «praecipue in casu summae necessitatis, ubi quamplurimum incertus de vita vel moi te foetus
iedditur» (Disquisitio, 8)

45 «Cum porro um ex duobus, instante hoste necem mtendante, fugienlibus, dejcclo post se

ponte, vel clausa porta, alterum in praesenti vitae penculo destituere, ne ambo pareant, vel
& plane innocentes, qui interpositi detensionem aut fugam, sine qua mors evitari ncquit, lm-
pediunt, transfodi aut obteri posse, licitum Sit» (Disquisitio, 1)

46 «(mater) in summum vitae periculum ab inimico foetu posita» (Disquisitio, 6)

323



Wesen; das Ungeborene wird zum Aggressor stilisiert, um auf der Grundlage
des Naturrechts die Geburt als eine Notwehrsituation qualifizieren und der
Mutter jedes Verteidigungsmittel zugestehen zu können47. Zugleich wird das

Kind jedoch als Teil der Mutter angesprochen, um auf diese Weise und in
Analogie zu der mehrfach bemühten Metapher des Baumes die Vorrangigkeit

der Mutter zu betonen und der aus Sicht der katholischen Theologen
eindeutig dem Kind zugesprochenen Vorrangigkeit entgegenzustellen48.
Auch durch die Bezeichnung der Leibesfrucht als feindliches Eingeweide49
lässt sich die Brüchigkeit der Argumentation Stahelins nicht verdecken,
zumal er darauf verzichtet, diese Qualifizierung etwa mit entsprechenden
medizinischen Vorstellungen über die Physiologie der Schwangerschaft und
Geburt zu stützen50. So wird der Konstruktivismus seines Ansatzes offenbar. Er
zielte darauf ab, der katholischen Lehrmeinung eine andere Option
entgegenzustellen, die auf einer anderen Grundlage fussend fundiert begründbar
war. Zugleich war sein Anspruch, der theologischen Position auch im Detail
zu widersprechen, indem er markante Stichpunkte aufgriff, um sie mit ihren
Antagonisten zu konfrontieren. Wohl bedingt durch diesen doppelten Ansatz

liess sich die Stringenz der Argumentation nicht durchhalten.

Angesichts einer solch subtilen Gegenposition stellt sich die Frage nach dem
Verhältnis der hier entwickelten naturrechtlichen Argumentation zu den
Vota der katholischen Theologen, die ihre argumentative Stringenz aus den

christlich-religiösen Wertvorstellungen beziehen. Dass dieses Vorgehen
keine Ignoranz oder gar Missachtung moraltheologischer Normvorgaben
bedeuten kann, wird durch die innerhalb der minutiösen Komposition
hervortretenden indirekten Bezüge unmittelbar deutlich. Ebenso offensichtlich
zeigt sich jedoch die nahezu durchgängige antithetische Setzung. Handelt es

47 In der weiteren Auseinandersetzung um die Frage, ob naturrechtliche Kategorien auf den
geburtshilflichen Grenzfall anwendbar sind, zeigt sich, dass diese negative Charakterisierung
durchaus verzichtbar war und statt dessen eine situationsbedmgte Notwehrsituation
angenommen werden konnte, um mit der gleichen Intention die Embryotomie zu legitimieren.
Vgl etwa Franz Carl Naegele, De jure vüae et necis quod eompetit medico in partu (Heidelberg

1826)
48 «[ .] foetum autem ceu accessorium» (Disquisitio, 9)
49 «[ ] foetum intestinum hostem [.. ] resecari [ ] faceret» (Disquisitio, 7) Angesichts dieser

Bezeichnung scheint der Hinweis auf das Alte Testament angemessen zu sein, die Assoziation

an feindliches Gewebe im modernen zellbiologischen Smne ware dagegen historisch
verfehlt

50 Die Charakterisierung des Ungeborenen ist ambivalent, einerseits gilt der Fötus bzw der
Nasciturus als persona, andererseits als pars vtscerum Fur beide Auffassungen lassen sich
jeweils zeitgenossische medizinische Erkenntnisse anfuhren. Inwieweit tatsachlich fachimmanente

Argumente genutzt werden, um Losungen ethischer Probleme geburtshilflichen
Handelns zu erreichen oder Entscheidungen zu stutzen, kann hier nicht naher verfolgt werden,
zumal Stahehn überhaupt nicht auf diese Ebene rekurriert.

324



sich also um den Versuch, die theologische Auffassung gleichwohl quasi auf
galante Weise zu überwinden, indem die unmittelbare Konfrontation
vermieden wird? Zur Klarung dieser Frage gilt es, schliesslich noch eine weitere
Ebene des Textes herauszuheben.

Der Gewährsmann, auf den sich Stahelin bei seinen Ausführungen stutzt,
ist vorzugsweise Cicero, auf dessen Schrifttum er wiederholt verweist, neben
Piaton, den er direkt zitiert, ohne die Textstelle anzugeben51. Ausserdem
bezieht er sich auf massgebliche Vertreter der zeitgenossischen Naturrechtslehre52.

Stähelin bezeichnet das Naturrecht als Dictamen rectae rationis53 und
hebt damit auf dessen rationalistischen, vernunftorientierten Charakter ab54.

Die normsetzende Instanz ist die Natur (natura ipsa), die in ihr angelegten
Mechanismen erscheinen durch sie legitimiert. So werden auch durch den
Instinkt der Lebewesen nicht etwa niedere Verhaltensmuster gesteuert, die der
Mensch zu überwinden trachten müsste, sondern der naturlich angelegte
Trieb steht neben seinen geistigen Kapazitäten und dient wie jene dem
Zweck der Selbsterhaltung. Die hier gewählte Argumentation scheint damit
ein dezidiert säkularisierter Gegenentwurf zu der verlautbarten theologischen

Position zu sein.
Tatsächlich bleibt sie jedoch christlich-religiösen Wertvorstellungen

verpflichtet, allerdings findet eine interessante Akzentverschiebung statt.
Geradezu demonstrativ beginnt Stähelin seine Ausführungen mit dem an
Eva gerichteten Bibelwort: «Mit Schmerzen sollst du Kinder gebären.»55 Die
Gültigkeit dieses durch den Sündenfall Evas bedingten Strafspruchs steht
ausser Frage, es wird allerdings angezweifelt, dass damit auch die häufig
auftretenden Fälle mit erfasst sind, in denen die Frau über mehrere Tage hin
starke Wehen ertragen muss, ohne ihr Kind gebären zu können und dabei in

51 Vgl Disqmsitio, 10.

52 Hugo Grotius, De jure belli ac paus hbri tre s, 1625, Samuel Pufendorf, De jure naturae et gen¬
tium hbri octo, 1672, sowie indirekt aul Christian Woltt.yiis naturae methodo suentificoper-
tractatum, & Bde 1740-1748

53 Vgl Disqmsitio, 4.
54 Das Naturrecht wurde auch als Vernunltrecht bezeichnet, wobei die Implikationen der ein¬

zelnen Vertreter durchaus nicht einheitlich waren Hugo Grotius etwa, nicht nur Jurist und
Diplomat, sondern auch Theologe, war in seinen theologischen Werken durchaus darauf
bedacht, den Tolei anzgedanken gegenüber allen positiven Religionen zu propagieren Christian

Thomasius, dei klassische Vertreter des deutschen Vernunftrechts und Lehrer Christian
Wolffs, suchte das Recht endgültig von Theologie und Moral zu befreien, und Christian Wolff
orientierte sich statt an den Vorgaben der Theologie an den Realwissenschaften und nach
Massgabe des Verstandes (vgl Bernd Lut/ [Hrsg.], Metzler Philosophen-Lexikon 300 bio-
graphisch-werkgesehichtliche Portrats von den Vorsokratikern bis zu den Neuen Philosophen,
Stuttgart 1989)

55 «Multiphcabo doloies partus tin, m dolore panes liberos tuos» (Genesis 3, 16) (Disquisitio,
2).

325



höchste Lebensgefahr gerät56. Abgesehen davon bleiben das Naturrecht und
die darin bereitgestellten Kategorien der Ebene des christlichen Glaubens
immanent. Die als Autorität verstandene Natur wird keineswegs etwa als eine
sich verselbständigende Instanz begriffen, die eigenen Gesetzmässigkeiten
folgt, vielmehr wird sie als Schöpfung angesprochen, in der sich Gottes Wille
manifestiert. Folglich ist der in der Natur wirkende elementare Mechanismus
der Selbsterhaltung Ausdruck gottlichen Wollens57. Das gilt ebenso für die
damit verbundene Selbstliebe des Menschen58. Die sich daraus ergebende
Konsequenz der Selbstverteidigung in einer Notwehrsituation mit allen
geeigneten Mitteln ist also nicht nur deswegen rechtmässig und ehrenhaft, weil
sie aus der Naturrechtslehre ableitbar ist, sondern auch deswegen, weil es ein
Verhalten ist, das gottlicher Eingebung folgt59. Sie ist dem Gebot der
Nächstenliebe zwar argumentativ entgegengesetzt, das christliche Glaubensfundament

wird damit jedoch ausdrücklich nicht verlassen60, sondern quasi um
die physikotheologische Dimension erweitert. Auf die Weise wird die sich
auch auf dieser Ebene fur die Frau stellende Konfliktsituation aufgehoben:
Indem der höchste Schopfer uns die Nächstenliebe eingeprägt habe, scheine

er gleichwohl nicht gewollt zu haben, dass wir das eigene Leben dem anderer

nachstellen sollten61, und so sei es auch nicht glaubhaft, dass es sein Wille
gewesen sei, dass die Frau durch Empfängnis, Schwangerschaft und Geburt

56 Vgl Disquisitio, 2f. Diese Differenzierung findet sich etwa auch bei Faust, indem ei darauf
hinweist, die Frau solle zwai untei Schmerzen gebaren, sie solle aber nicht unter der Geburt
ihr Leben verlieren (vgl Bernhard Christoph Faust, Untersuchung des Wehns der Trennung
der Schoosheine bey schweren Gehuiten [Gotha 1780] 36).

57 «Dum enim Summus mundi Cieator homim instat animam viventem, eumque vita, ceu sin-
gulari aliquo benehcio donat, simul ejus etiam conservationem intendisse, eique injungere
voluisse videtur, ut saluti suae servandae, & ab omni vi externa defendendae studeat» (Dis-
quisitio, 4)

58 «Cui [homim] ä Deo mtentae conservationi convenienter respondet exortusin homine amor
sui ipsius» (Disquisitio, 5)

59 «Proprius enim nostri amoi & Lex Naturalis ipsa ä nobis exigit, ut quam divimtus aeeepimus
vitam. cum singulis alus thesauris pretiosiorem putemus, tum ab omnibus, ä quibus ei peri-
culum imminet, quo potest tieri legitimo honestoque modo defendamus» (Disquisitio, 5).

60 Auch che Nächstenliebe (indet bei Stahehn ihre Berücksichtigung Im Zusammenhang sei¬

ner Überlegungen zu dei Aufgabe des Geburtshelfers angesichts einer solchen Notsituation
stellt er test, dieser sei dei Gebarenden gegenüber m höheren Masse verpflichtet als dem
Ungeborenen, wie die Woitwnhl zeigt («sed solum ex amore erga matrem praesentem»
[.Disquisitio, 9]), ist die Giundlage fur diese Maxime die praktizierte Nächstenliebe - eine
Interpretation, die angesichts der subtilen Komposition des Textes zwingend erscheint

61 Auch Pufendorf sucht dem unter Hinweis auf die christliche Nächstenliebe möglichen Ein¬
wurf gegen das Recht auf Notwehr zu begegnen und fuhrt dazu aus, mit diesem Gebot sei
beabsichtigt, dass die Liebe zum Nächsten «lauter» und «ohne allen Falsch» sein solle,
«gleichwie auch die Liebe eines jeden gegen sich selbst» beschaffen sei. Daraus folge jedoch
im Kolhsionsfall zwischen Selbst- und Nächstenliebe nicht, es müsse «diese jener furgezogen
werden /oder/dass wir diesen mehi/ als uns selbst heben sollen» (vgl Acht Bucher vom Natur-

und Volkerrecht,! Buch. 5 Kap ,§ XIV, S 494)

326



m Gefahr gerate oder selbst sterben solle, um das Kind zu erhalten62. Anstatt
die Mutter darauf zu verpflichten, ihre elementaren Ansprüche und Interessen

zugunsten des Lebens des Ungeborenen zurückzustellen, wie es die
katholische Auffassung vorsah, ist sie nun autorisiert, ihre Überlebenschancen

ohne Rücksicht auf ihr Kind wahrzunehmen. Diese Perspektive ist eine,
die der Realität arztlichen Handelns angemessener erscheint, weil der
Geburtshelfer auf diese Weise in die Lage versetzt wird, seinem Auftrag und
Selbstverstandnis gemäss seiner Patientin die erforderliche Hilfe in Form der

Embryotomie zukommen zu lassen.

Angesichts der ethischen Problematik arztlichen Handelns bei Gebärun-

vermogen präsentiert Stahelin ein Denkmodell, das betont alternativ zu der
Auffassung der katholischen Kirche gedacht und angelegt war. Deren
Forderung, die Schnittentbindung vorzunehmen oder sich aller medizinischen
Hilfe zu enthalten, war für den Geburtshelfer, der Mitleid mit seiner Patientin

empfinden musste, nicht praktisch umsetzbar und ausserdem mit
berufsethischen Grundsätzen nicht oder nur schwerlich vereinbar. Stähelin wendet
das Naturrecht, eine rechtsphilosophische Lehre, die in vielen
Lebensbereichen der Zeit massgeblichen Einfluss gewinnt, auf diese Geburtssituation

an. Mit den daraus entlehnten Axiomen gelingt es, eine wenn auch nicht
in allen Aspekten stringente Begründung für die Sanktionierung der
Embryotomie zu liefern. Entscheidend für diesen historischen Schritt erscheint,
dass die für die Position der katholischen Theologie massgeblichen
Normvorgaben mit der Wahl einer anderen Argumentationsgrundlage nicht
prinzipiell missachtet oder ausser Kraft gesetzt werden, vielmehr bleibt sie
ausdrücklich in christliche Glaubensvorstellungen eingebunden, was allerdings
nur auf einer physikotheologischen Grundlage leistbar erscheint63. Dieser
Vorstoss, durch den Rückgriff auf das Naturrecht eine andere normierende
Instanz zu bemuhen, um mit deren Kategorien den geburtshilflichen Grenzfall

zu erfassen und ein in den daraus sich ergebenden Rechten und Pflichten
begrundbares Verhalten des Arztes und der Gebarenden als der unmittelbar
Beteiligten zu legitimieren, war für die medizinethische Debatte richtung-

62 «[ .] quum Summus nostrum Creator inculcato nobis amore proximi,non videtur ad eam nos
obhgare voluisse patientiam, ut nostram aliorum postponamus vitae, nec credibile est, foe-
minam complexu Venereo ad concipiendum, ac conceptum gestandum, lllumque exactis tem-
poribus edendum consentientem, stmul consentire voluisse ad perniciem ä conceptu acci-
piendam.vel ad conservandum illum.ut ipsa pereat » (Disqiusitto, 6f.).

63 Fragen der historischen Bedeutung und des Stellenweits der physikotheologischen und na-
turrechthchen Ansätze innerhalb eines Sakularisierungsprozesses sind nicht Gegenstand die-
sei Darstellung Auch eine differenzierende Betrachtung dei von Stahelin voigestellten
Argumentation unter konfessionellen Aspekten - Stahelin steht in pietistisch-herrnhuti-
schem Kontext - bleibt in diesem Zusammenhang unbeiucksichtigt

327



weisend. Der auf naturrechtlicher Basis zu rechtfertigende Einsatz der
Embryotomie und der Versuch, unter vorrangiger Berücksichtigung der
Erhaltung der Mutter den geburtshilflichen Notfall zu bewältigen, mussten

gegenüber den auf katholisch-moraltheologischer Position beharrenden
Gegnern immer wieder verteidigt werden. Die Auseinandersetzung um die

adäquate Entbindungsmethode zieht sich bis über das 19. Jahrhundert hin
fort. Sie endet erst, als auf der Basis neuer Standards und neuer Erkenntnisse
die Schnittentbindung beherrschbar wird64 und die Geburtshilfe damit über
ein Entbindungsverfahren verfügt, das sie in die Lage versetzt, das Leben von
Mutter und Kind erhalten und auch in dieser Grenzsituation ihrem besonderen

Auftrag gerecht werden zu können.

64 Em ganz entscheidender Schritt war die von Kehrer 1882 erstmals durchgeführte und pro¬
pagierte doppelte Uterusnaht (vgl Ferdinand Adolf Kehrer, «Uber ein modificirtes Verfahren

beim Kaiserschnitt», Archiv fur Gynäkologie 19 [1882] 177-209), woduich die Ergebnisse
der konservativen Schnittentbindung bedeutend verbessert werden konnten

328


	Zur Ethik ärtzlichen Handelns bei Gebärunvermögen : Johannes Stahelin und sein Plädoyer für die Embryotomie

