
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 56 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Hippokratische Therapien bei Frauenkrankheiten. Populäre Medizin
oder Wissenschaft?

Autor: Gemelli-Marciano, M. Laura

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gesnerus 56 (1999) 5-28

Hippokratische Therapien bei Frauenkrankheiten.
Populäre Medizin oder Wissenschaft?*

M. Laura Gemelli-Marciano

Summary

Gynaecology is the field of Hippocratic medicine in which most remnants
of magical and popular medicine have been found. However, this must not
lead to premature generalizations. Therapies and drugs which are repeatedly
mentioned as examples of such archaic remnants (especially the so-called

"Dreckapotheke") are to be interpreted differently according to context.
While some treatments clearly show their archaic origin, others can be

explained in the light of the scientific medical knowledge of their time.

Zusammenfassung

Die Gynäkologie ist der Bereich der hippokratischen Medizin, in welchem
die meisten «Uberreste» magischer und populärer Medizin gefunden worden

sind. Dies darf aber zu keinen vorzeitigen Verallgemeinerungen führen.
Denn Therapien und Arzneimittel (insbesondere die sogenannte
«Dreckapotheke»), die als Beispiele fur solche archaische «Überbleibsel» immer
wieder angeführt werden, sind je nach Kontext verschieden zu interpretieren.
Während einige Behandlungen ihren archaischen Ursprung deutlich
verraten, sind andere im Licht der wissenschaftlich-medizinischen Kenntnisse
ihrer Zeit erklärbar.

* Ein besonderer Dank Franziska Geisser, die das Deutsch des Textes revidiert hat.

PD Dr M Laura Gemelli-Marciano, Contrada Bissä 12, CH-6512 Giubiasco
e-mail bgemelli@tinet.ch

5



Im alten Griechenland wie auch bei verschiedenen anderen Völkern
gehörten Frauenkrankheiten mehr als allgemeine Krankheiten zum
Grenzbereich zwischen Religion, Magie und populärer Medizin. Noch heute
bestehen vor allem in den bäuerlichen Dörfern des Mittelmeerraumes (aber
nicht nur dort) unter den Frauen Schwierigkeiten, von ihren typischen
Krankheiten zu sprechen; für die griechischen Frauen der alten Zeit, deren
Leben sich im geschlossenem Raum des Oikos abspielte, war es um so

problematischer. Wenn sie krank waren, wandten sie sich gewöhnlich an

ältere, erfahrenere Frauen oder bei besonders schwierigen Fällen an die

sogenannten Maiai (Hebammen), die eine Mischung aus Populärmedizin
und Magie betrieben. Ihre Hauptaufgabe war Geburtshilfe, aber bei
Gelegenheit besorgten sie auch Abtreibungsmittel und Medikamente gegen
Frauenkrankheiten. Piaton beschreibt sie im Theaitetos (149c) als eine Art
mächtige Zauberer:

Und vollends können die Hebammen durch Arzneimitteichen und Zaubersprüche Wehen
auslosen und sie lindern, wenn sie wollen, und die Schwergebarenden gebaren lassen und,
wenn es für notig gehalten wird, eine Abtreibung schaffen, tsolange der Embryo noch klein
istt-

War der Fall besonders ernst, wandte man sich an die Götter und versuchte,
ihre Gunst zu gewinnen. Kostbare Kleider wurden z.B. von den Jungfrauen
der Artemis geweiht, wenn sie einem hysterischen Anfall anheimfielen, wie
der Autor der hippokratischen Schrift Über die Krankheiten der Jungfrauen
berichtet.

Die Behandlung der Frauenkrankheiten gehörte also vor allem zum
Bereich der Religion und der populären Heilpraktik.

Nun setzt gerade in diesem Punkt die Tätigkeit der hippokratischen Ärzte
ein. Das Corpus Hippocraticum enthält eine ganze Reihe von Schriften, die

von verschiedenen Autoren und zu verschiedenen Zeiten verfasst worden
und ausschliesslich den Frauenkrankheiten gewidmet sind. Die Schriften
De muliebribus I—II, De sterilibus, De natura muliebri, dazu noch De super-
foetatione und De morbis virginum sind insgesamt vom 5. bis Mitte des

4. Jh. v.Chr. entstanden und enthalten verschiedene Kompositionsschichten.
Die schwierige und heutzutage immer wieder debattierte Frage über die

Zurückführung der gynäkologischen Schriften auf die knidische Schule1 ist

1 Vgl darüber H. Grensemarm, Knidische Medizin. Tedl, Berlin/New York 1975,80ff.;id.,Hip-
pokratische Gynäkologie Die gynäkologischen Texte des Autors C nach den pseudohippo-
kratischen Schriften De muliebribus I, II und De sterilibus, Wiesbaden 1982; id., Knidische
Medizin. Teil II. Versuch einer weiteren Analyse der Schicht A in den pseudohippokratischen

6



für unser Anliegen nicht von Bedeutung. Es sei nur gesagt, dass diesen

Büchern der Versuch gemeinsam ist, eine umfassende Pathologie der Frau

zu bieten und alle möglichen Therapien vorzuschlagen; dabei wird der Nachdruck

auf die Rezepte gelegt, was in den hippokratischen Schriften sonst gar
nicht üblich ist. Die grösste Zahl der hippokratischen Rezepte ist gerade in
den gynäkologischen Büchern enthalten.

Es ist ein unleugbares Verdienst der hippokratischen Ärzte, gerade die
Frauenkrankheiten dem Gebiet des Aberglaubens und der Religion
entzogen und sie als Krankheiten betrachtet zu haben, die wie andere Krankheiten

einer natürlichen Erklärung und entsprechender ärztlicher Therapie
bedürfen. Ein klares Beispiel dafür, wie sich die gynäkologischen Autoren
mit der communis opinio auseinandersetzen, ist die berühmte Kritik an
Frauen und anderen Ärzten, die vom Autor der jüngeren Schicht C in De
morbis muliebribus 1622 erhoben wird. Der Autor tadelt, dass die Frauen aus
Scham und Unwissenheit nicht von ihren Krankheiten sprechen wollen.
Der Arzt wird zu spät gerufen, wenn die Krankheit oft unheilbar geworden
ist. Abgesehen vom korporativen Interesse, die Ärzte im Falle eines

Misserfolges möglichst vor Tadel zu bewahren3, lässt dieser Passus durchblicken,
dass der Arzt verwurzelte soziale Vorurteile bekämpfen musste, um Zugang
zu den Frauen zu haben. Er war sicher nicht der erste, an den sie sich wandten,

wenn sie krank waren.
Die Aussagen des hippokratischen Arztes lassen sich wohl durch die Worte

der Amme Phaidras im Hippolytos des Euripides bestätigen, die ganz genau
die Kompetenzbereiche für die Behandlung der Frauenkrankheiten
festsetzt; sie sagt zu der «kranken» Phaidra4:

Schriften De natura muhebri und De muliebribus I, II, Wiesbaden/Stuttgart 1987 Fur eine
kritische Betrachtung des knidischen Ursprungs der gynäkologischen Schriften vgl W. D.
Smith, Galen on Coans vs. Cnidians, Bulletin of the History of Medicine 47,1973,569-585; id
The Hippocratic Tradition, Ithaca 1979,22 33-34.142 Anm 68,1 M Lome, Cos and Cmdus
vs the Historians I and II, History ofScience 16,1978,42-75.77-92, A Thivel, Cnide et Cos?
Essai sur les doctrines meclicales dans la collection hippocratique, Paris 1981; A E. Hanson,
Continuity and Change: Three Case Studies in Hippocratic Gynecological Therapy and
Theory, in S B. Pomeroy (Hrsg.), Women's History and Ancient History, Chapel Hill/London
1991, 76 Wenn auch die Hypothese des knidischen Ursprungs fur die älteste Schicht der
gynäkologischen Schriften sich als problematisch erwiesen hat, so ist doch die Trennung der
Schichten innerhalb der Gynäkologie immer noch gültig. Im folgenden wird gelegentlich bei
Einzelanalysen auf die Ergebnisse von Grensemann verwiesen

2 Mul I 62 (112,25ff. Grensemann VIII126,4ff. Li)
3 Eine solche professionelle misstrauische Haltung gegenüber den Patienten ist uberall im CH

zu finden, vgl. z.B. De arte 7,2 (231,8ff. Jouanna VI, 10, 16 Li.); vgl. auch Art 37 (II 158,20
Kuhlewein IV 166,12 Li); Dec 14 (296,11 Jones IX 240,12 Li)

4 Eur Hipp 293-296 S darüber auch L Dean-Jones, Women in Classical Greek Science,
Oxford 1994,34.

7



Wenn du an einer der unsagbaren Krankheiten (Frauenkrankheiten) leidest, diese da sind
Frauen, welche die Krankheit mitzubeseitigen wissen Wenn du aber eine Krankheit hast, die
auch den Mannern bekannt gemacht werden kann, sag es, damit diese Sache den Ärzten
gemeldet wird

Diese Stelle zeigt ganz deutlich, dass Arzte nur angefragt wurden, wenn es

sich um eine allgemeine Krankheit handelte, nicht aber im Fall einer
Frauenkrankheit.

Auf diese soziale Schwierigkeit der Frauen, von einem fremden Mann,
sei er auch ein Arzt, ihre Genitalien untersuchen zu lassen, ist sehr
wahrscheinlich die Gepflogenheit der hippokratischen Ärzte zurückzufuhren,
die Untersuchung meist den Patientinnen selbst oder anderen Frauen zu
uberlassen5.

Es ist also gut verständlich, dass die Gynäkologie in der Zeit der Hippo-
kratiker ein relativ neues Gebiet fur die Ärzte war. In dem obengenannten
Kapitel der Frauenkrankheiten tadelt der hippokratische Gynäkologe nicht
ohne Selbstbewusstsein jene Arzte, die die Frauenkrankheiten wie die
Krankheiten der Männer behandeln und somit in der Diagnose und in der

Therapie Fehler begehen6:

Zugleich machen auch Arzte Fehler, indem sie sich nicht genau nach der Kiankheitsuisache
erkundigen, sondern so behandeln, als seien es Mannerkiankheiten, und so habe ich schon
viele an deraitigen Leiden zugrunde gehen sehen Nein, man muss vielmehr sofort genau die
Ursache erfragen, denn es besteht ein grossei Unterschied zwischen der Behandlung von
Krankheiten dei Mannei und der Frauen.

Die hippokratische Gynäkologie erweist sich also als besondere Leistung der

Flippokratiker auf einem Gebiet, das als traditioneller Bereich der Flebam-

men und der Priester angesehen wurde.
Mit diesen Voraussetzungen lassen sich die immer wieder in der modernen

Forschung auftauchenden Kritiken an dem niedrigen «wissenschaft-

5 Diese Zurückhaltung der Frauen gegenüber der gynäkologischen Untersuchung ist noch
heute lelativ verbreitet Umso verstandhchei ist sie in der gl lechischen Gesellschaft des 5 -4
Jh vChr. Es ist deshalb nicht berechtigt, den Hippoki atikern Mangel an Genauigkeit voi-
zuwerfen (so z.B G E. R Lloyd, Science, Folklore and Ideology Studies m the Life Sciences

in Ancient Greece, Cambridge/London/New York 1983, 81) Sie sind in erster Linie keine
reinen Forscher bzw Naturwissenschaftler, sondern Handwerker, die ihre Tätigkeit in engem
Kontakt mit dem Alltagsmenschen und dessen verwurzelten sozialen Voi urteilen ausüben
Noch abwegigei ist es, diese Einstellung der Arzte zur Frauenuntersuchung duich die
Angst vor der Unreinheit zu erklaren, die von der Gebarmuttei ausgehen soll (so H. von
Staden, Women and Dnt, Helios 19,1992,15; Matiere et signification, Antiquite Classique 60,

1991,53)
6 Mal I 62 (114, 2ff Grensemann VIII 126, 14ff. Li Fur ahnliche kritische Bemerkungen

gegen falsche Behandlungen vgl Lloyd, a O (Anm 5) 80

8



liehen» Niveau der hippokratischen gynäkologischen Schriften verstehen.

Die Hauptzüge dieser Kritik lassen sich vor allem in zwei Tendenzen
zusammenfassen:

1. Auf der Ebene der Wissenschaftsgeschichte wird vor allem hervorgehoben,

dass die gynäkologischen Schriften zu viele Überreste populären und

magischen Glaubens zeigen. So hat R. Joly in einer den psychologischen
Grundlagen der hippokratischen Wissenschaft gewidmeten Studie dieses

Thema aufgearbeitet und auf solche Uberreste hingewiesen7. Daran haben
sich andere später erschienene Studien über die sogenannte Dreckapotheke
(Harn, Exkremente und andere «schmutzige» Mittel) der Hippokratiker
angeschlossen. Sie haben die Anwendung solcher Stoffe, die auch bei rituellen
und magischen Reinigungen vorkommen, als symbolischen Uberrest erklärt.
Sie setze eine Mentalität voraus, die die Gebärmutter und die Frau überhaupt
als etwas besonders Schmutziges ansehe8.

2. Auf der Ebene der Sozialgeschichte hat besonders die feministische

Interpretation der achtziger Jahre gewirkt9. Es wurde mit einer gewissen
Bitterkeit den Hippokratikern vorgeworfen, die allgemeinen männlichen
Vorurteile über die Frau verbreitet und wissenschaftlich legitimiert zu haben.

Ins Visier genommen werden besonders die gynäkologischen Schriften. Die
Physiologie der Frau, wie sie die Hippokratiker beschreiben (der Körper der
Frau ist bei ihnen poröser und feuchter und deshalb schwächer als derjenige
der Männer), gehe vom männlichen Vorurteil aus, dass die Frau schwächer
als der Mann sei. Die häufige Erwähnung von Therapien gegen die Unfruchtbarkeit

beweise, dass die Hippokratiker vor allem darauf abzielten, die

Reproduktion zu sichern, die als die einzige für die Polis unentbehrliche
Leistung der Frau angesehen werde"'. Sexualverkehr und Schwangerschaft
würden oft als Therapie gegen verschiedene Arten von Frauenkrankheiten
empfohlen.

Beiden Auffassungen liegt die methodologische Voraussetzung zugrunde,
dass die Hippokratiker als Wissenschaftler schlechthin betrachtet werden
dürfen. Von ihnen wird deshalb erwartet, dass sie, wie die modernen
Wissenschaftler, innovativ gewesen sind und die «barriers imposed by traditio-

7 R Joly, Le niveau de hi science hippocnitique. Paus 1966, bes. 31-64
8 Daruber vor allem H von Staden, a O (Anm 5) 1991, 42-61, 1992, 7-30 Vgl. auch G E. R

Lloyd, a O (Anm. 5) 83.
9 Vgl vor allem P. Manuli.Fisiologia e patologia del femmimle negli scritti tppocratici dell'an-

tica ginecologia greca, in' M Grmek (Hisg.), Hipponalica Ades du colloque hippoaatique
de Paris (4-9 septembre 1978), Paus 1980, 393-408 (erweiteite Fassung Donne mascoline,
temnune sterih, vergini perpetue la ginecologia greca tia Ippociate e Sorano, in Madre
Matena Sottologta e biologia della donna greca, Torino 1983. 147-192)

10 Daiuber Manuli, a O (Anm 9)156

9



nal constraints»11 gebrochen haben. Bei dieser Betrachtung wird von der
sozialen Stellung der Hippokratiker und von der Besonderheit ihrer Kunst
völlig abgesehen. Nun gehörten aber zur Zeit der Hippokratiker Ärzte und
Naturwissenschaftler, obwohl sie bisweilen Methoden und Ergebnisse
gemeinsam hatten, zu zwei deutlich getrennten Kategorien: Diese waren
Sophoi, die Anspruch auf eine allgemeine Weisheit erhoben und meist ein
allgemeines didaktisches Ziel hatten. Sie wandten sich an ein elitäres
Laienpublikum. Jene waren hingegen Handwerker, welche ein technisches Wissen
besassen, das sie meist einem engen Kreis von Schülern vermittelten. Sie

mussten ihre Tätigkeit in engem Kontakt mit den Alltagsmenschen ausüben
und deshalb auch bestimmten praktischen Anforderungen genügen. Die hip-
pokratischen Ärzte waren keine reinen Forscher, obwohl sie die Heilkunst
mit Hilfe naturwissenschaftlicher Methoden und Theorien zum System
erhoben hatten. Ihre wissenschaftlichen Leistungen waren nie von den
praktischen Zielen ihrer Kunst getrennt12 und wurden jeweils von äusseren
Gegebenheiten bestimmt: Von den Gewohnheiten der jeweiligen
Gemeinschaften, bei denen sie tätig waren, von Status, Persönlichkeit und körperlicher

Verfassung des Patienten usw. Die Hippokratiker wurden also nicht als

Naturwissenschaftler betrachtet (und sie betrachteten sich auch selber nicht
als solche). Ihre Leistungen wurden in ihrem spezifischen Bereich, nämlich
dem der Heilkunde, beurteilt. Zu diesem Bereich gehörten Praktikanten,
Hebammen, Sühnepriester, die andere Arten der Heilkunde ausübten, in
denen immer wieder das Religiöse und das Magische mit groben medizinischen

Kenntnissen und Methoden vermischt wurden. Mit diesen und nicht
mit den Naturwissenschaftlern konkurrierten die Hippokratiker, und vor
diesem Hintergrund sollten auch ihre Leistungen bewertet werden.

Aus denselben Voraussetzungen entsteht auch das negative
sozialgeschichtliche Urteil über die Einstellung der hippokratischen Gynäkologen
den Frauen gegenüber: Man wirft ihnen vor, dass sie nicht mit innovativen
Theorien versucht haben, allgemeine soziale Vorurteile über die Frauen zu
überwinden. Auch dabei wird übersehen, dass sich in den hippokratischen
Schriften eine Korporation von Berufsleuten äussert, die sich nur ein
technisches Ziel gesetzt hat. Wie man leicht aus diesen Schriften ersehen kann,
werden Krankheiten und Patienten aus dem neutralen Blickwinkel des
Technikers betrachtet, der sich nur auf die Krankheit, auf ihre Erklärung und

11 So Lloyd, a O. (Anm. 5) 63.
12 Naturwissenschaftliche Kenntnisse werden nur erfordert, soweit sie der Heilkunst nutzlich

sind, vgl VM 1,3 (119,4 Jouanna I 572,2 Li Der Autor der Schrift Uber die Umwelt fühlt
sich gezwungen, sich ausdrücklich zu rechtfertigen, weil er Meteorologie in seine Abhandlung

miteinbezogen hat. Er betont, dass meteorologische und astronomische Kenntnisse fur
die Voraussage der Krankheiten unentbehrlich sind (Aer 2,3,189,10 Jouanna II 14,15 Li.).

10



Therapie konzentriert. Alles, was den Beruf nicht betrifft, lassen die Arzte
absichtlich unberührt So sucht man vergeblich im Corpus Hippocraticum
Betrachtungen sozialerArt Wenn die Hippokratiker Therapien vorschlagen,
zielen sie auf nichts anderes ab, als ihre Techne auszuüben Da Unfruchtbarkeit

in der ganzen griechischen Welt als eine Krankheit angesehen wurde,
ware es anachronistisch gewesen, wenn die Hippokratiker sich nicht bemuht
hatten, sie zu heilen

Was die Therapien betrifft, die immer wieder von der feministischen Kritik

ins Visier genommen wurden, nämlich Sexualverkehr und Schwangerschaft,

sind zwei Punkte hervorzuheben, die in den Untersuchungen über die

hippokratische Gynäkologie oft ubersehen werden Sexualverkehr gehört zu
den hippokratischen therapeutischen Massnahmen auch gegen allgemeine
Krankheiten Ihm wird trocknende Wirkung auf Manner zugeschrieben So

wird er z B m den Epidemienbuchern als hilfreich gegen phlegmatische
Krankheiten13 und gegen Dysenterie14, aber auch gegen Krankheiten des

Wachstums15 angesehen Ferner wurden zur Zeit der Hippokratiker bei
Frauenkrankheiten Sexualverkehr und Schwangerschaft nicht gewöhnlich
verordnet Wenn z B Jungfrauen, die sich im pubertaren Alter befinden,

wegen des Ausbleibens der Menstruation von einer Art Epilepsie mit Wahnsinn

und selbstmörderischen Tendenzen befallen werden, so tadelt der Autor
der Schrift Uber die Krankheiten der Jungfrauen, dass sie sich von den

Wahrsagern betrugen lassen und auf deren Geheiss der Artemis viele Gegenstande
weihen, besonders auch prunkvolle Frauengewander Die Befreiung von
dieser Krankheit aber erfolgt nach Meinung des Arztes erst dann, wenn
nichts den Abfluss des Monatsblutes hindert Er empfiehlt also Jungfrauen,
die an derartigen Anfallen leiden, so bald wie möglich zu heiraten Denn
wenn sie schwanger wurden, wurden sie gesund16 Trotz ihrer objektiven
Naivität setzt diese Therapie eine rational begründete mechanistische
Auffassung der körperlichen Vorgange voraus Durch Coitus und Schwangerschaft

werden die Kanäle im Korper der Frau weiter geöffnet und bereiten
dem überschüssigen Blut den Ausweg Alle übernatürlichen und religiösen
Erklärungen bleiben aus Die Leistungen der hippokratischen Gynäkologen
sind besonders vor diesem Hintergrund religiöser und populärer Medizin zu
betrachten, von der sie sich deutlich abheben

In diesem Zusammenhang lasst sich aber auch verstehen, dass die
hippokratischen Arzte Arzneimittel und Therapien von der Hebammenkunst

13 Epid VI 5 15 (V 320,1 Li) vgl VII 69 (V 432,5 Li)
14 Epid VII122 (V 468,5 Li vgl darüber auch [Anst ] Probl 878b 14
15 Epid VI 5,15 (V 320 4 Li)
16 Virg (VIII 468,17ff Li)

11



übernommen haben17. In den gynäkologischen Schriften sind diese bisweilen
in ein theoretisches Bild eingeordnet, bisweilen nicht. Die Begründung für
diese schwankende Haltung gegenüber populären Therapien ist teilweise
darin zu sehen, dass diese Schriften, wie schon gesagt, in verschiedenen Zeiten

und von verschiedenen Autoren verfasst worden sind, teilweise aber auch

darin, dass sie an Spezialisten gerichtet waren, die Begründung, Wirkung und
Ziele der Therapien gut kannten und keine ausfuhrlichen Erklärungen mehr
brauchten. Im folgenden möchte ich an einigen Beispielen zeigen, wie
differenziert in den gynäkologischen Schriften mit den «Überresten» populärer
Medizin umgegangen wird. Es wird folgendermassen vorgegangen:

1. Zuerst wird ein kurzer Überblick über die Physiologie der Frau geboten,

wie sie aus den hippokratischen gynäkologischen Schriften hervorgeht,
damit man Ausgangspunkt und Ziel der Therapien besser verstehen kann.

2. Dann wird auf einige Beispiele hingewiesen, die als blosse Überreste

magischer Handlungen zu betrachten, und auf andere, die im Gegenteil als

Bestandteil eines kohärenten therapeutischen Konzeptes anzusehen sind.
3. Zuletzt wird versucht, am Beispiel der Benutzung der «Dreckapotheke»

zu zeigen, dass die Hippokratiker gerade jene Stoffe, die am häufigsten als

«Überbleibsel» religiöser Handlungen und populären Glaubens bezeichnet
werden, möglicherweise aus bestimmten naturwissenschaftlichen Gründen
angewandt haben.

Man wird somit sehen, dass sich die Frage nach dem Verhältnis der
Hippokratiker zu populärer Heilkunst nicht durch einfache Schlagwörter, sondern
in differenzierter Weise beantworten lässt.

1. Physiologie der Frau

Im ersten Kapitel der Schrift De morbis muliebribus I liefert der Autor, der
als Verfasser der späteren Schicht C bezeichnet worden ist, seine Auffassung
des weiblichen Körpers. Das Fleisch der Frau sei poröser und zarter als das

17 Die Hippokratiker geben manchmal offen zu, sie hatten ihre Informationen über
Schwangerschaft von erfahrenen Frauen lind Hebammen, vgl Carn 19,1 (201,16 Joly VIII 610,15
Li wobei aber dieser sehi theoietisch orientierte und eklektische Autor nicht als massgebend

fur das Vorgehen der Gynäkologen gelten darf Vgl darüber H Fasbender, Entwicke-
lungslehre, Geburtshulfe und Gynäkologie in den hippokratischen Schriften, Stuttgart 1897,
11, Manuli. a O. (Anm 9) 186t, A E Hanson, Diseases of Women in the Epidemics, in.
G Baadei/R Winau (Hgg Die hippokratischen Epidemien Theorie - Praxis - Tradition
(Verhandlungen des V" colloque international hippocratique, Berlin 10-1591984), Stuttgart
1989. 40-41, id Conception, Gestation, and the Origin of Female Nature in the Corpus
Hippocraticum, Helios 19, 1992,35.

12



des Mannes. Deshalb ziehe der Körper der Frau die Feuchtigkeit schneller
und in grösserer Menge aus dem Bauch als der des Mannes. Der gesunde
weibliche Körper müsse imstande sein, den Überschuss an Flüssigkeit
auszuscheiden, den er aufgesaugt habe. Denn ein pathologischer Zustand
entstehe erst einmal dann, wenn solche Flüssigkeiten behalten würden und das

körperliche Gleichgewicht störten. Die Ausscheidung erfolgt durch den
monatlichen Abfluss. Bleibe die Menstruation aus, könne das Blut nicht
seinen Weg nach aussen finden und es entstehe Krankheit18. Nun erfolgt der
Abfluss von Blut durch die Gebärmutter. Da die Hippokratiker keine
Anatomie an Menschen und nur in geringem Masse an Tieren ausgeübt haben,
beruhen ihre anatomischen Kenntnisse meist auf blossen Hypothesen. Die
Gebärmutter wird einer runden Höhle, die in einen engen Mund mündet,
oder einem ärztlichen Schröpfkopf gleichgesetzt19. Da sie nicht fest verankert

ist, kann sie sich ganz frei zurückdrehen oder sich in der Bauchhöhle
und im ganzen Körper bewegen. Gerade aus solchen Verlagerungen
entstehen die meisten Frauenkrankheiten. Unentbehrliche physiologische
Funktionen, um die Gebärmutter gesund zu halten, sind nach der Meinung
der Hippokratiker Coitus und Schwangerschaft. Coitus öffnet nicht nur
Wege, durch die der Abfluss des überschüssigen Blutes erfolgt, sondern
liefert der Gebärmutter auch die erforderliche Feuchtigkeit20. Schwangerschaft

verzehrt den Überschuss an Flüssigkeit und öffnet zusätzlich die
Kanäle, so dass später der monatliche Abfluss leichter erfolgt. Der Grund
für den häufigen Verweis auf die therapeutische Funktion des Coitus und
der Schwangerschaft ist viel mehr in dieser mechanistischen Erklärung der

körperlichen Vorgänge zu sehen als in einer sozialen Perspektive, die den

Hippokratikern fremd ist.

Vor diesem allgemeinen Hintergrund sind die hippokratischen Therapien
zu beurteilen.

18 Mul 11 (90,5 Grensemann VIII12.5ff Li). Vgl. darüber auch L. Dean-Jones, a.O (Anra.
4) 55ff.

19 VM 22,3-4 (150,2-7 Jouanna I 626-28 Li.) Die Gleichsetzung der Gebarmutter mit einer
Vase, die die modernen Interpreten im Anschluss an Galen In Hipp. Epid. V 11, 298, 6-8
Wenkebach-Pfaff, als gesichert annehmen, scheint indessen problematischer zu sein, weil dort
die Metapher der Vase ebensogut auf die Brust passen wurde («Wenn die Brustwarzen und
ihr roter Hof grünlichgelb sind, so krankt das Gefass»), vgl. auch Anst. PA 692a 12 (ö Se

(laaTÖg tntoSoxfl Kai coa7tep äyyEiöv eaxt ycü-aKxoi;). Galen selbst weist sonst darauf hm,
dass bei Hippokrates die Bezeichnung der Gebarmutter durch «Vase» ganz ungewöhnlich
ist (In Hipp. Epid. V 11, 298, 5 Wenkebach-Pfaff: on rata xpv 'ItwcoKpaxoxx; EpppvEtav
eaxiv ayyog övopäaat xf|v uaxepav)

20 Vgl. zusätzlich Gen. 4,3 (47,19 Joly VII 476,8 Li)

13



2. Therapien

Die Hippokratiker übernehmen mit Sicherheit von der populären Medizin
der Hebammen Therapien und Arzneimittel, wie es sich auch aus der Mehrzahl

der Rezepte ergibt, die in den pharmakologischen Anhängen beider
Bücher Über die Frauenkrankheiten und im Buch Über die Natur der Frau
ohne weitere Begründungen erscheinen. Da die Hippokratiker nie auf ihre
Quellen hinweisen, ist es aber oft schwierig zu beurteilen, in welchem Mass
und auf welche Weise sie solche Therapien im Licht ihrer theoretischen
Kenntnisse überarbeitet haben. Dort, wo Krankheit und entsprechende
Therapie ausdrücklich begründet werden, hat der Autor entweder die Therapie
selber erfunden oder zumindest sie durch seine theoretischen Kenntnisse
bereichert und in ein neues medizinisches Bild eingeordnet. Wenn aber
Hinweise ganz fehlen, wie es bei der Anwendung von vielen Arzneimitteln der
Fall ist, muss man auf Parallelstellen in den gynäkologischen Schriften und
im übrigen Corpus Hippocraticum zurückgreifen, um festzustellen, ob
dahinter eine besondere Theorie über die Kräfte solcher Mittel steckt. Wo
weder Hinweise noch Parallelen zu finden sind, sind wir auf blosse
Hypothesen angewiesen.

Sicher ist jedoch, dass in diesem Bereich Verallgemeinerungen zu
vermeiden sind. Es sei nur ein Beispiel angeführt, um zu zeigen, wie es auch im
Bereich von berechtigten Verallgemeinerungen Ausnahmen gibt. Im Unterschied

zur populären Medizin haben die HippokratikerAmulette (jteplanxa)
systematisch vermieden21. Doch ist gerade in den gynäkologischen Schriften
eine Ausnahme zu finden. Im ersten Buch Über die Frauenkrankheiten taucht

plötzlich in einer Reihe von Arzneitränken auch eine Art Amulett auf
(das einzige, das im Corpus Hippocraticum zu finden ist), das eine schnelle

Geburt bewirken soll22:

Em anderes Mittel, die Geburt befordernd Die Frucht einer wilden Gurke, wenn sie schon
weiss ist, beschmiere sie mit Wachs, dann wickele sie in rote Wolle ein und befestige sie um
den Oberschenkel

Dabei ist besonders die Anwendung der roten Wolle von Bedeutung, die

nirgendwo anders im Corpus Hippocraticum vorkommt, aber ein übliches
Mittel bei der Verfertigung von Amuletten in den babylonischen Rezepten

21 Dies ist besonders bezeichnend fur die Emsteilung der Hippokratiker gegenüber der popu¬
lären magischen Medizin Galen, der als Hofarzt die Konkurrenz dieser Form von Heilkunst
weniger befürchtete, anerkennt bisweilen ausdrücklich die Wirkung gewisser Amulette (vgl
z B Simpl med XII 296 K obwohl er sie im Prinzip vermeidet

22 Mul 177 (VIII172,2 Li)

14



ist23 und bei Clemens Alexandrinus zur Ausrüstung der Zauberer gezählt
wird24. Dieses Amulett trägt alle Züge der populären Therapien der Hebammen,

die übrigens bis in die späte Zeit geläufig waren.
Um die verschiedenartige Behandlung populärer Therapien bei den Hip-

pokratikern darzulegen, möchte ich ferner zwei Fruchbarkeitstests anführen,
die beide mit der Populärmedizin in Verbindung gebracht worden sind25.

Beide kommen in der Schrift De sterilibus vor, zeigen aber verschiedene
Grade von Komplexität.

Ich möchte zuerst die einfachere Variante darstellen26:

Ein anderes Mittel: Man nehme eine Knoblauchzwiebel, reinige ihren Kopf ringsum, schabe
sie ab und lege sie an die Gebarmutter und am nächsten Tag sehe man, ob sie (die Frau)
danach aus dem Mund riecht Riecht sie danach, so wird sie schwanger werden, andernfalls
nicht.

Diese Probe ist eine Paradebeispiel populärer Medizin. Aristoteles betrachtet

sie als geläufige Praxis27. Sie war aber vermutlich schon den ägyptischen
Ärzten bekannt, wie es sich aus einem ägyptischen Papyrus ergibt28. Sie ist
sehr einfach und bedarf keiner besonderen theoretischen Erklärung ausser
der, dass im Körper der Frau Flüssigkeiten sowie Ausdünstungen sich durch
ein Rohr bewegen, das von der Gebärmutter bis zum Mund und zur Nase
verläuft29. Wenn der Geruch nicht bis zum Mund gelangt, hat er in der
Gebärmutter irgendein Hindernis getroffen.

Die zweite Probe gehört zu einer Gesamttherapie gegen Unfruchtbarkeit.
Die Therapie bestand darin, den abgedrehten Gebärmutterhals (die Scheide)
wieder geradezurichten und die Gebärmutter zu reinigen. Der Test zielt dar-

23 Vgl D. Goltz, Studien zur altorientalischen und griechischen Heilkunde, Wiesbaden 1974,247.
24 Clem. AI. Strom 7,4,26
25 Vgl. Joly, a.O. (Anm. 7) 59f.; Lloyd, a.O. (Anm 5) 65 Arim 21

26 Steril. 214 (VIII 416,2 Li.).
27 Arist. GA 747a 7.

28 PCarlsberg VIII 4, pp. 20-22 Iversen. Der Papyrus ist aber stark beschädigt und wurde von
Iversen, Papyrus Carlsberg No. VIII With Some Remarks on the Egyptian Origin of Some
Popular Birth Prognoses, Kgl Danske Videnskabernes Selsabk Historisk-filologiske Med-
delelser 26.5, Kpbenhavn 1939, gerade mit Hilfe des obengenannten hippokratischenTextes
rekonstruiert.

29 Andere ähnliche Proben Mul. 178 (VIII178,14-17 Li), Nat. Mul 96 (121,2 Trapp VII 412,
19 Li) Fur Fruchtbarkeitsproben, in denen der Geruch bis zur Nase gelangt, vgl Aph V 59

(IV 554,3 Li.) Die Existenz dieses groben Rohrs wird üblicherweise als typische Auffassung
der hippokratischen Gynäkologen betrachtet So H. King, From Parthenos to Gyne The
Dynamics of Category (Diss.), London 1985,137-139; L. Dean-Jones,The Cultural Construct of
the Female Body, in1 S. B. Pomeroy, a.O (Anm. 1) 124-125. Nun ist aber, wie A E Hanson,
Continuity and Change (Anm 1) 85 betont, dieses Rohr nach Meinung der Hippokratiker
Mannern und Frauen gemeinsam Eine komplexere Anatomie von Kanälen und Poren ist
ferner an verschiedenen Stellen und in verschiedenen Schriften vorausgesetzt, vgl unten

15



auf ab, zu prüfen, ob die Gebärmutter gut gereinigt worden ist und die Frau
imstande ist zu empfangen. Es ist also kein blosser Fruchtbarkeitstest,
sondern eine Überprüfung der Wirkung der vorangegangenen Therapie30.

Wenn die Frau ganz gereinigt und der Gebarmutterhals (die Scheide) in guter Verfassung zu
sein scheint, so nehme sie em Bad und frottiere sich den Kopf, ohne ihn mit irgend etwas zu
salben, dann lege sie ein Stuck geruchlose, gewaschene Leinwand um die Haare, befestige sie
mit Hilfe eines gewaschenen geruchlosen Haarnetzes, indem sie zunächst die Leinwand
auflegt, dann ruhe sie aus, nachdem sie sich auf den Gebarmutterhals (die Scheide) eine
Einlage von Mutterharz gemacht hat, das sie zuvor am Feuer oder an der Sonne erwärmt
und gut weich gemacht hat Am Morgen lose sie das Haarnetz und die Leinwand und halte
irgend jemandem ihren Kopf zum Riechen hm, wenn nun ihre Reinigung m Ordnung ist, so
riecht er, andernfalls riecht er nicht, dies tue sie nüchtern

Im Unterschied zur ersten Probe und zu den übrigen Fruchtbarkeitstests wird
dabei angenommen, dass der Geruch bis zum Kopf gelangt. Dies setzt die in
theoretischen Schriften des Corpus Hippocraticum geäusserte Meinung voraus,

dass der Kopf Flüssigkeiten (und folgerichtig auch Ausdünstungen) von
unten an sich zieht31. Ferner werden dabei ganz genaue Hinweise über die

Vorbereitung des Testes gegeben, die entsprechende theoretische Betrachtungen

voraussetzen32. Denn das Waschen und das Abreiben des Kopfes zielt
darauf ab, Poren und Adern zu öffnen, damit die Ausdünstung, die von der
Gebärmutter kommt, besser angezogen werden kann33. DerAutor der Schrift
De natura pueri gibt als Beweis für die Porosität des Kopfes, dass hier Haare
wachsen34; denn dies geschehe dort, wo die Oberhaut poröser sei. In diesem

Zusammenhang lässt sich die Empfehlung des Gynäkologen verstehen, den

Kopfnicht zu salben (Salbe hätte die Poren verstopft). Die Ausdünstung wird
dabei als etwas Körperliches aufgefasst, das durch Adern und Poren bis zum
Kopf gezogen wird.

Die zweite Probe der Fruchtbarkeit setzt also den Hintergrund der
theoretischen Schriften voraus. Der einfache Test der populären Medizin
wird dabei zu einer komplexeren Form überarbeitet. Signifikanterweise
gehört dieses Kapitel zur spateren Schicht (Autor D) der gynäkologischen
Schriften35.

30 Steril 219 (VIII 422,23 Li.); vgl Superf 25 (80,28 Lienau VIII 488,12 Li.)
31 Vgl VM22-23,aO (Anm 19), wo Kopf, Bauch und Gebarmutter einem Schropfkopf gleich¬

gesetzt werden
32 Dieser theoretische Hintergrund wird von Joly und Lloyd, die die Probe mit der vorangehenden

ohne weiteres zusammenbringen, völlig ubersehen.
33 Uber die Anziehungskraft der porosen Teile des Korpers und der Adern vgl L. Orelli, La

pienezza del vuoto Meccanismi del divenire fra embriologia e cosmogonia nell'ambito del-
l'atomismo antico (Diss.), Bari 1996,79ff

34 Nat Puer 20 (65,7 Joly VII 506-508 Li.).
35 H Grensemann, Knidische Medizin Teil I (Anm. 1) 203f.

16



Während im vorhergehenden Beispiel ein wenn auch naiver wissenschaftlicher

Hintergrund nur hypothetisch vorausgesetzt werden kann, werden
andere Therapien ausdrücklich durch kausale Erklärungen begründet und
gerechtfertigt. So ist es z.B. bei einer rational begründeten und sehr genau
beschriebenen Therapie im zweiten Buch Über die Frauenkrankheiten der
Fall. Es handelt sich dabei um ein Absinken der Gebärmutter auf das Hüftbein.

Wenn dies geschieht, unterbleibt der monatliche Abfluss und das Blut
wird in die Brust zurückgeschickt. Diese Krankheit kann deshalb in Brustkrebs

ausarten. Bevor sie unheilbar wird, muss man zunächst versuchen, die
Gebärmutter wieder aufzurichten. Dies wird mit Hilfe einer Bedampfung
gemacht. Man muss ein Gefäss vorbereiten, in das man trockenen Knoblauch
gegeben und Wasser darüber gegossen hat. Man lässt das Ganze gut
einweichen, dann giesst man zusätzlich Seehundstran darauf. Man legt auf das

Gefäss einen Deckel, in den man ein kleines Loch gemacht hat, worin ein
Stück Rohr steckt. Der Deckel muss ganz fest auf dem Gefäss anliegen und
mit Lehm beschmiert werden, damit kein Dampf daneben austreten kann.
Man legt den Topf in eine Grube, die man vorher durch und durch ausgeglüht
hat und in der man nur Asche und Kohlenstaub zurückgelassen hat. Sobald

Dampf aus dem Topf emporsteigt, muss sich die Frau auf das Ende des Rohres

setzen und es in den Gebärmutterhals (die Scheide) einschieben. Eine
solche Bedampfung, so erklärt der Autor, füllt die Gebärmutter mit Luft, richtet

sie wieder gerade und öffnet sie. Eben deshalb, weil diese Bedampfung
derartige Wirkungen hervorzubringen vermag, nehme man sie in dieser
Weise vor36. Hier haben wir eine genaue Beschreibung von Vorbereitung und
Anwendung der Einlagen und die rationale Begründung der ganzen Therapie.

Dieser Text wird von Grensemann37 der Schicht B, also der ersten
jüngeren Schicht der gynäkologischen Schriften zugewiesen.

Andere Therapien, die von den Ärzten als ganz geläufig und allen bekannt
betrachtet werden, werden hingegen meist nicht begründet, so dass es schwierig

ist, zu entscheiden, ob dabei die Gynäkologen die populäre Behandlung
unreflektiert übernommen oder sie irgendwie in einem allgemeinen rational
begründeten Zusammenhang angewandt haben. Das ist der Fall z.B. bei den

Räucherungen der Gebärmutter bei hysterischen Phänomenen38. Nach Mei-

36 Mul. II 133 (19,9 Countouris VIII 284,9ff. Li)
37 H Grensemann, Kindische Medizin Teil I (Anm 1) 115-130; vgl auch die Ausgabe des Autors

B von N. Countouris,Hippokratische Gynäkologie Die gynäkologischen Texte des Autors B nach
den pseudohippokratischen Schriften De muliebribus I und II (Diss.), Hamburg 1985.

38 Der Ausdruck «Hysterie» selbst kommt bei den Hippokratikern nicht vor, vgl darüber
S. Follinger, Zxcrkta Spcoat. Hysterie in den hippokratischen Schriften, m: R Wittern/P. Pel-
legnn (Hgg.), Hippokratische Medizin und antike Philosophie, Verhandlungen des 8
Internationalen Hippokrates-Kolloquiums in Kloster BanzJStaffelstem vom 23 bis 28 September
1993, Hildesheim/Zurich/New York 1996,437^150.

17



nung der Hippokratiker wandert die Gebärmutter, wenn sie infolge einer
übermässigen Anstrengung trocken wird, an irgendeinen Ort im Körper auf
der Suche nach Feuchtigkeit. In diesem Fall werden immer wieder Räucherungen

empfohlen: Mit übelriechendem Stoff an der Nase und wohlriechendem

unten, wenn sich die Gebärmutter nach oben verlagert hat, und umgekehrt,

wenn sie nach unten gefallen ist39.

Man hat schon in der Antike den Ursprung solcher Therapien in der

Auffassung der Gebärmutter als eines Tieres angesehen. So wendet z.B.
Soran ein, indem er diese Therapien als schädlich verwirft, die Gebärmutter
sei kein Tier, das sich an Wohlgerüchen erfreue und den Gestank fliehe40.

Die Erklärung Sorans aber ist von Piatons Timaios stark beeinflusst, wo
die Gebärmutter gerade als ein Tier beschrieben wird, das nach

Kindererzeugung begehrt (91c). Wenn die Frau vorzeitig für lange Zeit unfruchtbar

werde, beginne es sich zu ärgern und überall im Körper herumzuwandern,

die Atemwege zu verschliessen, Erstickungen und alle möglichen
Krankheiten zu verursachen. Nun geht dieses Bild aber nicht auf die
populäre Auffassung der Gebärmutter zurück, wie es immer wieder in der
modernen Forschung behauptet wird41, sondern gehört zu den typischen
platonischen literarischen Vergleichen. Denn an derselben Stelle des Timaios ist
das männliche Glied ebenfalls einem ungehorsamen Tier gleichgesetzt, das

infolge seiner heftigen Begierde versucht, über alles zu herrschen42. Das
Bild des Lebewesens im Timaios hat aber die antike Auffassung der
Gebärmutter wie auch die modernen Interpretationen der hippokratischen
Gynäkologie bestimmt.

Nun wird jedoch in den hippokratischen Schriften die Gebärmutter nie
ausdrücklich mit einem Tier43, sondern vielmehr mit unbeseelten
Gegenständen wie einem Schröpfkopf verglichen44. Andererseits werden in Mul. II
7 (Autor C) die Wanderungen der Gebärmutter auf der Suche nach Feuch-

39 Mul II 127 (VIII 272,19 Li.); Nat Mul. 3 (71,20Trapp VII 314,20 Li), 26 (85,18 Trapp
VII 342,18 Li) al.

40 Soran. 3,29,1 (112,4ff Ilberg)
41 Vgl P Diepgen, Die Frauenheilkunde der Alten Welt, Handbuch der Gynäkologie, XII, 1,

München 1937,230.259; Manuli, Fisiologia e patologia del femminile (Anm 9) 400-402, id
Donne mascoline (Anm 9) 155-160; S Byl, L'odeur vegetale dans la therapeutique gyneco-
logique du Corpus hippocratique, Revue Beige de Philologie et d'Histoire 67, 1989, 56; id
L'etiologie de la sterilite feminine, in P Potter/G Maloney/J Desautels, La maladie et les
maladies dans la Collection hippocratique Actes du VI' colloque international hippocratique
(Quebec 28 septembre-3 octobre 1987), Quebec 1990,321

42 Tiervergleiche und Tiermetapher begegnen z B auch in Res/? 439b 535e (Seele), Phaedr 246b
(Seelenpferde)

43 Vgl H. King, a.O. (Anm. 29) 115; Hanson, Continuity and Change (Anm 1) 82ff.
44 S.o.Anm. 19.

18



tigkeit m einer Sprache erklart, die auf Lebewesen hinweist: Sie wirft sich

(ETcrßd^ÄonGi) auf die Leber, lauft nach oben auf der Suche nach Feuchtigkeit43.

Dies ist aber bei den Hippokratikern nicht ungewöhnlich46. Die
Bewegung der Gebarmutter erfolgt aus rein mechanistischen Gründen: Da sie

wegen ubermassiger Anstrengung trocken, leicht und leer geworden ist,
bewegt sie sich auf der Suche nach Feuchtigkeit. Die Auffassung der Gebarmutter

als Tier ist keine hippokratische (und sehr wahrscheinlich auch keine
populäre)47, sondern hat ihre Wurzel in der platonischen literarischen Meta-
phorik.

Wahrend fur die Wanderungen der Gebarmutter die rationale Erklärung
vorhanden ist, werden keine besonderen Angaben für die Anwendung der
wohl- bzw. übelriechenden Raucherungen bei hysterischen Anfallen
gemacht. Auch Parallelen lassen sich schwierig beurteilen. Übelriechende Mittel

werden oft im Corpus Hippocraticum gegen Atembeschwerden
angewandt, um Erstickung zu beseitigen48. Wohlriechende Einlagen mit
erwärmender Wirkung werden in Loc. in hom. AI,6 (78,8 Joly VI 346,4 Li.)
gegen die Wanderung der Gebarmutter empfohlen, wenn diese nicht
zurückgedreht ist. Diese sind aber nur vereinzelte Angaben, die sich schwerlich m
ein systematisches therapeutisches Bild einordnen lassen. So bleibt
unentschieden, ob eine solche Kombination von ubel- bzw. wohlriechenden
Mitteln, die übrigens nur in der Behandlung der hysterischen Phänomene
erscheint, aus der Hebammenapotheke ohne weiteres übernommen oder ob
sie irgendwie theoretisch begründet worden ist. Andererseits lasst sich aber

ebensowenig beweisen, dass die Hippokratiker diese Therapien ganz un-
reflektiert übernommen haben.

45 Mul 18 (100,18 Grensemann VIII 32,7 Li) oxpepogEvat Se ejiipcdkovai toi pnan, Kai
opou yivovxai, rai eg xä xmoxovdpia eußakkonat Oeowi yap Kai Epyovxai ävco ttpog
TTjv bcpaSa, äxe wto xfjq xakautcopirig ihlpavOetaai päkA.ov xob Kaipou

46 Vgl z B Morb sacr 7,11 (72,5 Grensemann VI 374,7 Li Der Epileptiker erstickt, wenn
die Leber und der Bauch nach oben auf das Zwerchfell stürzen Tcvtyexai 5e too +)Txa.xo<g Kai
Tf\c, KoiVrig ävco ttpog xac ppevag TtpocraenxcoKoxcov Äff int 27 (164,9 Potter VII 236,
10 Li) Schmerz stosst auf die Leber (eg xö rjrap o6uvr| o^etri epjtutxei auxw) Obwohl der
Fall der Gebarmutter extrem ist, nehmen sonst die Hippokratiker kleine Bewegungen auch
von anderen Organen an, vgl z B Moib sacr 14,6 (82,48 Grensemann VI 388,6 Li Wahnsinn

tritt ein, wenn sich das Gehirn infolge ubermassiger Feuchtigkeit bewegt
47 Gegen eine Auffassung als Lebewesen spricht auch che Tatsache, dass die Gebarmutter

bei der Geburt immer eine völlig passive Rolle spielt, vgl Hanson, Continuity and Change
(Anm 1) 87ff

48 Vgl Morb III 10 (22,8 Potter VII 130,9 Li ),Mul I 34 (VIII 80,9 Li), Mul 192 (VIII 222,
7 Li), unten bei Anm 87

19



3. «Dreckapotheke»

Und nun zum dritten Punkt, der sogenannten «Dreckapotheke», mit der die
moderne Kritik einen Symbolismus sozioreligiöserArt verbunden hat. Harn,
Exkremente, besonders übelriechende Stoffe wie Schwefel und Bitumen
werden relativ oft von den Hippokratikern in den Therapien gegen
Gebärmutterkrankheiten erwähnt. H. von Staden49 hat daraus geschlossen, dass

hinter der Anwendung der «Dreckapotheke» und der übelriechenden und

ekelerregenden Mittel die Auffassung der Gebärmutter als etwas besonders

«Schmutziges» und «Unreines» steckt50, denn auch bei den rituellen
Reinigungen werde «Schmutziges» durch «Schmutziges» gereinigt.

Nun besteht aber zwischen ritueller Reinigung und medizinischer
Behandlung ein grundsätzlicher Unterschied, nämlich dahingehend, dass es

sich bei der ersten immer um allgemeine Behandlungen handelt, die nie das

Körperinnere betreffen und die aus religiösen Gründen erfolgen. Die
gynäkologischen Therapien sind im Gegenteil lokale Behandlungen, die darauf
abzielen, einen bestimmten inneren Teil des Körpers zu heilen, ohne jegliche
nichtmedizinische Betrachtung. Es ist also nicht berechtigt, die Anwendung
der «Dreckapotheke» aus ihrem therapeutischen Kontext abzusondern.
Vielmehr empfiehlt es sich, sie von einem ärztlichen Gesichtspunkt aus zu
betrachten und zu fragen, welche Wirkung den jeweiligen Stoffen zugeschrieben

wurde. Erst dort, wo keine andere Erklärung möglich ist, darf man von
blossen Überresten populärer Auffassungen sprechen, nicht aber weiter über

ursprüngliche Bedeutungen spekulieren, für die im klassischen Griechenland
kein Beweis zu finden ist.

Obwohl die gynäkologischen Schriften nicht häufig Angaben über die
Wirkung einzelner Arzneimittel machen, lässt sich aus verstreuten Hinweisen
schliessen, dass diese ihnen nicht unbekannt war. Denn nicht nur werden oft
in den gynäkologischen Schriften adstringierende, erweichende, erwärmende
Mittel usw. als allgemein bekannt erwähnt, sondern Angaben über die

duvapeic; einzelner Stoffe begegnen auch in den anderen Abhandlungen des

49 S. o. bei Anm. 5.

50 Es ist jedoch schwierig, für eine solche Auffassung Zeugnisse der hippokratischen Zeit zu
finden. Schon R. Parker, Miasma. Pollution and. Purification in Early Greek Religion, Oxford
21985,100-103, hat darauf hingewiesen, dass im klassischen Griechenland fur eine der Frau
innewohnende Unreinheit, die sich in der Menstruation äussere, kein Beweis zu finden ist
Im Gegenteil wird in den hippokratischen Schriften Sexualverkehr um der Kindererzeugung
willen gerade gegen Ende der Menstruationszeit empfohlen, vgl. z.B. Nat. Mul. 8 (76,6 Trapp

VII 324,6 Li.) Mul. II 135 (VIII306,22 Li.) Wenn die menstruelle Blutung nicht als
besonders unrein angesehen worden ist, umso weniger kann die Gebarmutter an sich als
unrein gelten.

20



Corpus Hippocraticum, obwohl die Autoren bezüglich der Zuschreibung
nicht immer miteinander übereinstimmen51. Besonders ausfuhrlieh ist z.B. in
der Schrift De victu die Liste der Wirkung einzelner Lebensmittel, Getränke,
Pflanzen usw. Es ist also methodologisch nicht ungerechtfertigt, die Anwendung

bestimmter Mittel in der hippokratischen Gynäkologie mit dem
Gebrauch solcher Mittel nicht nur in anderen Schriften des Corpus, sondern
auch in spateren Texten zu vergleichen, die Angaben über ihre Kräfte und

Eigenschaften machen, um Schlüsse über die therapeutische Funktion
einzelner Stoffe zu ziehen, die in den hippokratischen gynäkologischen Texten
erscheinen. Die Anwendung von Urin und Exkrementen sowie von Schwefel,

Bitumen und der übrigen «Dreckapotheke» lasst sich somit wohl oft vor
dem Hintergrund medizinischer Kenntnisse begründen.

Beginnen wir mit der Anwendung von Kot und Harn. Es trifft zwar zu,
dass solche Mittel vor allem in den gynäkologischen Buchern erscheinen;
doch muss dies nicht zwingend mit dem Symbolismus des Schmutzigen in
Zusammenhang mit der Gebärmutter in Verbindung gebracht werden52. Denn
so wird die Funktion der verschiedenen Arten von Mist völlig übersehen, die
sehr wohl eine Bedeutung bei den einzelnen Therapien der Hippokratiker
wie auch der spateren Arzte hat. Ferner war unabhängig vom magisch-reli-
giosen Bereich auch in der Landwirtschaft die Wirkung von Harn und
verschiedenen Tierexkrementen gut bekannt. So begegnet schon bei Theo-
phrast55, der auf einen früheren Autor hinweist, eine Einordnung der
verschiedenen Arten von Mist nach ihrer jeweiligen Schärfe. Eine ausfuhrliche
und systematische Beschreibung der Wirkung und der Anwendung des

Mistes in der Medizin findet man erst bei Dioskurides und Galen. Sie haben
aber eine lange Tradition hinter sich. Wenn man Eigenschaften und Anwendung

von Exkrementen und Harn bei den späteren Ärzten mit denen bei den

Hippokratikern vergleicht, kann man leicht sehen, dass diesen ihre vermutliche

Wirkung schon gut bekannt war. Wie bei Theophrast und bei den Schrif-

51 Vgl darüber G Hang, Anfange der theoretischen Pharmakologie im Corpus Hippocraticum,
m Hippocratica (Anm 9) 223-245

52 Bei den Statistiken, die immer wieder in diesem Zusammenhang angeführt werden, wird nur
die Anwendung solcher Therapien in bezug auf andere Schriften des Corpus Hippocraticum
in Betracht gezogen Damit aber die Statistik objektiv wird,sollte man ihre Anwendung auch
zu derjenigen anderer in den gynäkologischen Schriften vorkommenden Therapien in Relation

setzen
53 Theophr HP 2,1A «Am schärfsten ist Menschenkot, wie auch Chartodras sagt, sei dieser der

beste, an der zweiten Stelle stehe Schweinemist, an der dritten Ziegenmist, an der vierten
Schafsmist, an der fünften Rindermist, an der sechsten der Mist der Packtiere » Vgl auch die
weitere Klassifikation des Columella (2,14,2) Am besten und erwarmendsten sei Geflügel-,
vor allem Taubenmist, dann komme Menschenmist und zuletzt Vieh-, vor allem Eselsmist
Uber die Überlegenheit des Taubenmistes vgl auchVarroR R 1,38,1

21



ten über Landwirtschaft werden auch bei Galen und Dioskurides die
verschiedene Arten von Mist je nach Wirksamkeit und Anwendung unterschieden54.

Als gemeinsame Eigenschaften werden das Erwärmen und das Ziehen
genannt.

Der Autor der hippokratischen Schrift De locis in homine schrieb
Rindermist (ßö^ßixov, ßöXixov) ausdrücklich erwärmende und ziehende
Wirkung zu55:

Unter den vorangegangenen Mitteln sind diejenigen erwärmend, die auch ziehen, nämlich
die folgenden' Rindermist, Rindergalle, Myrrhe, Alaun, Mutterharz

Nun war nach Angabe Galens Rindermist u.a. geeignet, um Hydropsie zu
behandeln: Er erzählt, dass Hydropsiekranke von einem erfahrenen Arzt aus

Mysien mit Rindermist beschmiert und an der Sonne liegen gelassen
wurden56. In diesem Zusammenhang kann man sich an die berühmte, schon im
3. Jh. v.Chr.57 geläufige Anekdote über Heraklit erinnern, der sich, um von
Wassersucht geheilt zu werden, in Rindermist eingegraben habe in der
Hoffnung, durch die Wärme werde das Wasser verdunsten58. So erstaunt es nicht,
wenn im ersten Buch Uber die Frauenkrankheiten bei Hydropsie der Gebärmutter

u.a. eine Bedampfung mit Rindermist verschrieben wird59. Sie zielt
offenbar darauf ab, die Gebärmutter vom Wasser zu befreien60. Man braucht
dabei nicht auf den Symbolismus des «Schmutzigen» zurückzugreifen, um
diese Therapie zu erklären.

54 Diosc. Mat med. 2,80,Iff. (1161,19ff Wellman); Gal. Comp med XI 760ff K XII 290ff K
55 Loc in hom 47,8 (78,24 Joly VI 346,17 Li.)
56 Gal Simpl med XII 300f K. «Uber Rindermist Ebenso zeigt auch Rindermist kleine

Unterschiede und auch dieser besitzt trocknende Kraft Er besitzt auch ziehende Kraft, wie es
sich daran zeigt, dass er gegen Bienen- und Wespenstiche hilft Ein m Arzneimitteln
erfahrener Arzt m Mysien am Hellespont beschmierte Wassersuchtkranke mit Rindermist und
liess sie an der Sonne hegen »

57 Sie war Hermippos und Neanthes von Kyzikos schon bekannt, s. u. bei Anm. 58.
58 Diog Laert 9,3 (22 A 1 DK): «Er grub sich selbst in einem Kuhstall m den Rindermist ein in

der Hoffnung, durch die Warme werde das Wasser verdunsten Hermippos aber berichtet
er habe sich in die Sonne gelegt und den Knaben befohlen, sie sollten ihn mit Rindermist

bedecken Neanthes von Kyzikos dagegen behauptet, er sei, weil er den Mist nicht hatte
entfernen können, liegengeblieben ...»

59 Mul I 59 (VIII 118,9 Li) Diese Stelle ist gerade von von Staden, Women and Dirt (Anm 5)
9-10, als Beispiel fur den Symbolismus des «Schmutzigen» in bezug auf die Gebarmutter
angeführt

60 Zu demselben Zweck wird auch eine Einlage mit Kanthariden (spanischen Fliegen) ange¬
wandt, die stark ziehende Kraft besitzen, vgl darüber auch J H Dierbach, Die Arzneimittel
des Hippokrates, Heidelberg 1824 (Nachdr Hildesheim 1969), 152.

22



Auf die gleiche Weise lasst sich eine andere Bedampfung bei der
Behandlung der Unfruchtbarkeit erklären, bei der auch alter Urm angewandt
wird61:

Reinigungsmittel, das eine unfruchtbare Frau zu reinigen vermag, wenn der Gebarmuttermund

in Ordnung ist Man mache eine Bedampfung, nachdem man 4 Choimkes
trockenen Rindermistes zerstossen und gesiebt, 10 Kotylen Weinessig, ebensoviel Rinds-
unn und 20 Kotylen Meerwasser zugegeben hat Man mache milde Bedampfungen über
eine lange Zeit

Hier wird die ziehende Kraft des Rindermistes mit der reinigenden Wirkung
von Harn, Weinessig und Meerwasser gepaart. Die reinigende Kraft des

Harnes war nach Angabe Galens den Walkern gut bekannt, die schmutzige
Kleider mit Harn zu reinigen pflegten. So, immer nach Angabe Galens,
sollen Ärzte, denen eine solche Kraft bekannt war, Krätze, «Lepra» und
schmutzige Wunden sowie Eiterungen der Ohren mit Harn behandelt
haben62. Anderenorts fuhrt Galen den Text des Apollonios Mys, eines
berühmten Arztes und Pharmazeuten des 1. Jh. v.Chr., an, wo bei
Ohrenschmerzen Bedampfungen mit altem Stier- oder Rinderurin und Weinessig
empfohlen werden61. In diesem gesamten therapeutischen Kontext scheint
mir die Benutzung von Rmdermist und altem Urin gut erklärbar.

Ziehende und dazu noch auflösende Wirkung wird in den hippokratischen
gynäkologischen Schriften fur Mäusemist vorausgesetzt. In Mul. I 78 (VIII
186,11 Li.) wird zur Abtreibung eines abgestorbenen Foetus eine Einlage mit
fein verriebenem wildem Kürbis und Mäusemist verschrieben. Nach Angabe
des Dioskurides wird später Mausemist u.a. auch in einem Trank verabreicht,
um Blasensteine auszuscheiden, und in Suppositorien als Abführmittel bei
Kinderverstopfung64. Dabei hat Mäusemist dieselbe ziehende Wirkung wie
in dem hippokratischen Rezept.

61 Mul 1,85 (VIII 210,7 Li.) Von Staden, Women and Dirt, a O (Anm 5) llf, hebt hervor, dass

in den gynäkologischen Schriften Urin viel weniger als Exkremente angewandt wird und dass
bei der Anwendung dieses Mittels keine «gender-based restriction» wirkt Doch steht in der
spateren Medizin Urin auf demselben Niveau wie die Exkremente.

62 Gal Simpl med XII 285 K
63 Apoll Mys ap Gal. Comp med XII 654 K «Man muss vorzüglich möglichst alten Stier-,

andernfalls Rinderurin, in einen neuen Topf mit enger Öffnung eingiessen, ein Drittel Weinessig

und zerstossene Myrte dazu mischen Nachdem man Scherben geeigneter Grosse
glühend gemacht hat, werfe man sie in den Topf, dann lasse man den Kranken sich bücken,
rucke den Topf an das Ohr heran und dampfe so » Dieselben Ingredienzen erschienen auch
m einem Rezept des Plimus ebenfalls fur Ohrenschmerzen, Plin Nat. hist 28,174

64 Diosc Mat med 2,80,5 (I 163,12 Wellman), vgl auch Gal Simpl med XII 307 K dei sich
aber sehr kritisch gegenubei der Wirkung dieses Mittels äussert Er erwähnt den Mausemist
vor allem als Mittel gegen Haarausfall, vgl auch Varro ap Plm. Nat hist 29,106.

23



Nicht jeder Mist hat aber bei den Hippokratikern, genauso wie bei späteren

Ärzten, dieselbe therapeutische Wirkung: Für jede Art werden
spezifische Kräfte vorausgesetzt, die bei späteren Autoren verdeutlicht werden.
So erweist es sich als problematisch, jede Anwendung von Mist durch das

allgemeine Etikett des «schmutzigen Mittels» schlechthin zu erklären. Ich
möchte im folgenden einige Beispiele fur eine solche Differenzierung
anfuhren.

In den meisten Fällen wirkt Eselsmist (oviq) bei den Hippokratikern
blutstillend65. Im zweiten Buch Uber die Frauenkrankheiten wird er gebrannt und
mit Wein in einem Trank gegen die sogenannten «roten Flusse» verschrieben66.

Dieselbe Anwendung finden wir bei Dioskurides, der ausdrücklich

sagt, dass Eselsmist roh oder gebrannt mit Weinessig Blutungen stillt67.

Eine diametral entgegengesetzte Wirkung wird indessen für Ziegenmist
vorausgesetzt; denn in Nat. mul. 32 (89, 8 Trapp VII 350, 8 Li.) wird er in
einem Trank erwähnt, der den Monatsfluss fordert: Levkojensamen, Ziegenmist,

wohlriechender Wein. Dioskurides verschreibt einen ahnlichen Trank
mit wohlriechenden Mitteln genau fur denselben Zweck68. Galen beschreibt

Ziegenmist als schneidend, auflösend und reinigend und benutzt ihn besonders,

um verhärtete Geschwülste zu beseitigen69. So kann man gut verstehen,
dass in der hippokratischen Schrift mit dem Trank mit Ziegenmist beabsichtigt

wird, in der Gebarmutter allfällige Verhärtungen, die den Monatsfluss
hindern, aufzulösen70.

In der späteren pharmakologischen Literatur wird Vogel-, vor allem
Taubenmist (Ttepioxepdc; KOTipoq) als besonders wirkungsvoll bezeichnet
und bei der Behandlung verschiedener Krankheiten eingesetzt. Nach
Dioskurides ist er wärmer und brennender als Eselsmist und, besonders mit Weinessig

gemischt, dazu geeignet, u.a. Schwellungen der Halsdrusen zu heilen71.

65 Vgl Steril 245 (VIII 458,21 Li) in einer Einlage, wenn eine schwangere Frau noch die Regel

hat, Nat mul 82 (117, 14 Trapp VII 406, 14 Li) in einer Einlage gegen ubermassige
Flusse, Nat mul 103 (123,5 Trapp VII 418,5 Li) Raucherung von Eselsmist, Erde, die am
Fuss der Esel sitzt, dunklem Wein gegen roten Flusse

66 Mul II 192 (VIII 374,7 Li)
67 Diosc Mat med 2,80,3 (1 163,1 Wellman), vgl auch Plin Nat hist 28,251
68 Diosc. Mat med 2,80,3 (1 162,3 Wellman). «Ziegenmist mit wohlriechenden Mitteln ge¬

trunken fordert Menstruationen »

69 Gal Comp med XIII 973 K «Weinessig mit Ziegenmist schneidet, reinigt und lost heftig
nicht nur verdickte und klebrige Safte, sondern auch verhärtete Korper auf» Vgl auch Simpl
med XII 297-299 K

70 Zu demselben Zweck, und nicht, um die durch Ziegenmist verursachte Schmutzigkeit zu be¬

seitigen, wird auch Kohl und Kohlsaft empfohlen Nach Angabe des Dioskurides, Mat med
2,120,3 (1194,4 Wellman), wirkt Kohlabsud nicht nur als Abfuhrmittel, sondern auch als Em-
menagogum

71 Diosc Mat med 2,80,4 (1163,4 Wellman)

24



Nach Galen ist Taubenmist ein erwärmendes Mittel, das gegen verschiedene

Erkrankungen (Hüft- und Kopfschmerzen, Schwindelanfälle, chronische

Muskelschmerzen,Nierenkrankheiten,Darmerkrankungen usw.) verwendet
werden kann72. Nun erscheint im zweiten Buch Über die Frauenkrankheiten
Vogelmist zusammen mit schmerzstillenden Mitteln als Bestandteil eines

Klistiers gegen Blähung in der Gebärmutter, die Schwellungen und Schmerzen

im ganzen Korper, Fieber, Harnzwang, Verstopfung und Erstickung
verursacht73.

Da in den oben angeführten Beispielen von verschiedenen Arten von Mist
jeweils unterschiedliche Wirkungen erwartet werden, braucht man in der

Anwendung solcher Therapien nicht ein Überbleibsel eines allgemeinen
Symbolismus des Schmutzigen in bezug auf die Gebarmutter zu sehen. Die
oben erwähnten Beispiele setzen im Gegenteil ziemlich genaue Kenntnisse
der vermeintlichen Wirkung der jeweiligen Mistsorten voraus. Ob sie auch
dem wahren Sachverhalt entsprechen, ist eine andere Frage, die aber ohnehin
die Mehrzahl der antiken pharmakologischen Rezepte betrifft.

Ich möchte mit denselben Kriterien noch Beispiele für die Anwendung
von Schwefel und Bitumen untersuchen, deren symbolische Tragweite in der

Behandlung von Frauenkrankheiten von H. von Staden besonders
hervorgehoben worden ist. Es ist durchaus wahr, dass Schwefel und Bitumen
immer wieder bei rituellen Reinigungen und bei magischen Handlungen
vorkommen, doch in der Medizin bilden sie den Hauptbestandteil von vielen
Arzneimitteln bis in die spätere Zeit.

Nach Dioskurides kann Schwefel auflösen und schnell lindern. So hilft er
mit Ei eingenommen und in Räucherungen bei Husten, eitrigen Geschwüren
in den Lungen und Asthma. Als Räucherung angewandt, zieht der Schwefel

Embryonen herab. Zusammen mit Terebinthenharz beseitigt er Ausschläge
und Flechten. In einer Salbe mit Weinessig wirkt er nicht nur gegen «Lepra»,
sondern auch gegen weissen Hautausschlag. Zusammen mit Natron
eingerieben, beseitigt er Juckreiz am ganzen Körper. Ferner stillt Schwefel
Blutungen, wirkt gegen Schnupfen und Katarrh und gegen Schwerhörigkeit
sowie gegen Lethargie, als Räucherung angewandt74. Nach Galen hat Schwefel
ziehende Kraft und hilft vor allem bei Hautkrankheiten73. In den hippokra-
tischen Schriften erscheint Schwefel als Bestandteil erweichender Einlagen

72 Gal. De simpl med. XII 302 K
73 Mul II 177 (VIII 360,8 Li.). Taubenmist erscheint noch im pharmakologischen Anhang des

zweiten Buches Uber die Frauenkrankheiten in einem Rezept gegen Kahlkopfigkeit, Mul II
189 (VIII 370, 3 Li). Galen (Comp med XII 799 K schreibt jedoch Mause- und Ziegen-
mist dieselbe Wirkung zu

74 Diosc Mat med 5,107 (III 77,13-78,15 Wellman).
75 Gal. Simpl. med. XII 217f K

25



bei Verhärtung und Schliessung der Gebärmutter76 und in einer Salbe (mit
Gänsefett) gegen Hydropsie der Gebarmutter77. Er erscheint aber ebenfalls
in der pharmazeutischen Appendix des zweiten Buches Über die
Frauenkrankheiten, die auch nichtgynäkologische Rezepte liefert, als Bestandteil
einer Salbe, die Flechten beseitigen soll78. Bei diesen Behandlungen sind
gerade die Eigenschaften vorausgesetzt, die bei den späteren Autoren erwähnt
werden: Schwefel lindert, löst auf, zieht und hilft bei Hautkrankheiten.

Bitumen hat nach Dioskurides die Kraft, Entzündungen zu lindern und
Wunden zu schliessen. Es kann ebenso auflösen und mildern. Eingeatmet und
als Räucherung angewandt, wirke es besonders gegen hysterische Erstickung
und gegen Gebärmuttervorfall. In einem Trank mit Wein und Bibergeil
fördere es Menstruationen und helfe bei chronischem und asthmatischem Husten
und Atemnot79. Nach Galen besitzt Bitumen vor allem trocknende Kraft80. Alle
diese Wirkungen sind schon den Hippokratikern bekannt. In den gynäkologischen

Schriften wird Bitumen als Bestandteil eines abtreibenden Trankes
(auflösende Wirkung)81, von Raucherungen gegen rote Flüsse (trocknende Kraft)82
und gegen Gebärmutterschmerzen (lindernde Wirkung)83 erwähnt. Es wird
jedoch auch in Suppositorien gegen Atembeschwerden bei Kindern empfohlen84.

In anderen Schriften des Corpus wird es zur Beseitigung der Hämorrhoiden

sehr wahrscheinlich aufgrund seiner auflösenden Kraft verschrieben8,5.

In der Schrift Über die Wunden wird es bei einem Verband zur Heilung von
Brandwunden erwähnt86: Eine trocknende Wirkung ist dabei vorausgesetzt.

Schwefel und Bitumen zusammen, die bei späteren Autoren als besonders

geeignet gegen Erstickungsanfälle aller Art gelten, werden zwar immer
wieder in den hippokratischen gynäkologischen Schriften gegen hysterische
Erstickung empfohlen87, sie erscheinen aber auch in der Behandlung der

76 Steril 235 (VIII 450,3 Li.), Nat mul. 32 (97, I Trapp VII 366,1 Li
77 Mul II 176 (VIII 358,17 Li)
78 Mul II 191 (VIII 370,11 Li)
79 Diosc Mat med 1,73,2 (I 73,8-22 Wellman)
80 Gal Simpl med XII 374 K
81 Mul 178 (VIII184,5 Li)
82 Mul II 195 (VIII 378,11 Li.), vgl auch Mul II 203 (VIII 390,11 Li)
83 Mul II 206 (VIII 402,1 Li)
84 Mul 192 (VIII 222,7 Li)
85 Haemorrhoid 8 (388,16 Potter VI 442,23 Li). Dabei ist besonders beachtenswert, dass Bi¬

tumen nicht unter den Arzneien gegen Hämorrhoiden bei Frauen erscheint, die im
darauffolgenden Kapitel 9 erwähnt werden Von diesem Autor wird es offenbar nicht als typisches
Arzneimittel fur Frauen betrachtet.

86 Ulc 22 (370,5 Potter VI 426-28 Li.).
87 Mill II 130 (VIII278,7 Li.) Suppositorien gegen Erstickung, die von Gebarmutterverlagerung

auf die Hüfte verursacht wird, Mul II 200 (VIII 382, 12 Li), 203 (VIII 388,10 Li.) in einem
Trank gegen hysterische Erstickung, Mul. II 201 (VIII 384,12 Li.) übelriechende Raucherungen

gegen Erstickung, die von Gebarmutterverlagerung auf das Zwerchfell verursacht wird

26



Engbrüstigkeit im dritten Buch Uber die Krankheiten8S. In einigen Fällen
zielt die Anwendung von Schwefel und Bitumen vor allem darauf ab, die

Erstickung aufzuheben, nicht unbedingt darauf, die Gebärmutter zu
behandeln.

Schlussfolgerungen

Dieser Uberblick über hippokratische gynäkologische Therapien und
Arzneimittel ist notwendigerweise sehr lückenhaft.Therapien und vor allem
Rezepte in den hippokratischen gynäkologischen Schriften bedürften einer viel
umfassenderen Untersuchung. Doch scheint es mir schon möglich, aus diesen

wenigen Beispielen einige vorläufige Schlüsse darüber ziehen zu können, wie
die hippokratischen Gynäkologen in der Benutzung populärer Therapien
und Arzneimittel vorgingen.

1. Sie haben ohne Zweifel Material aus der Hebammenpraxis übernommen,

obwohl sie ihre Quellen nie erwähnen. Sie haben aber solches Material
unterschiedlich benutzt. Einiges haben sie einfach übernommen ohne weitere

theoretische bzw. praktische Überarbeitung, andere Therapien aber sind

von ihnen aufgrund theoretischer wissenschaftlicher Kenntnisse ihrer Zeit
technisch verbessert und kausal begründet worden. Dieses vielfältige Bild,
das die gynäkologischen Schriften bieten, lässt sich damit begründen, dass sie

kein einheitliches Werk, sondern in verschiedenen Epochen und von
verschiedenen Ärzten verfasst worden sind. Denn die gynäkologischen Schriften

gehören ohne Zweifel zu jener Fachliteratur, die an einen engen Kreis
von Spezialisten gerichtet war und für praktische Ziele benutzt wurde. So

wirkt dabei wie auch bei anderen nosologischen Schriften des Corpus Hip-
pocraticum das Prinzip, dass das technische Buch nicht ein für alle Male
festgelegt ist, sondern stets beliebig verbessert und den jeweiligen neuen Kenntnissen

und Methoden angepasst werden darf89. Damit eng verbunden ist aber
auch die Auffassung, dass ein fur Fachgenossen gedachter Text keiner
besonders ausführlichen Erklärungen bedarf. Denn entweder weiss der Adressat

im voraus, wovon die Rede ist, oder wenn das Buch fur den Unterricht
benutzt wird, gibt der Lehrer mündlich die erforderlichen Erklärungen90. So

88 Moib III 10(22,3 Potter VII 130,9 Li.)
89 Vgl darüber A E Hanson, Fragmentation and the Greek Medical Writers, in: G Most

(Hrsg Collecting Fragments / Fragmente sammeln, Gottingen 1997,289-314
90 Uber che charaktei istischen Mei kmale und die Funktion solcher Texte, wie sie aus den hip¬

pokratischen nosologischen Schriften zu entnehmen sind, vgl J. Althoff, Formen der
Wissensvermittlung in der fruhgnechischen Medizin, in W Kullmann/J Althoff, Veimittlungund
Tradierung des Wissens m der griechischen Kultur, Tubingen 1993, bes 218ff

27



sind manche Therapien und Arzneimittel, die nur kurz erwähnt bzw. bloss

aufgelistet werden und deren Sinn und Begründung sehr wahrscheinlich den

hippokratischen Ärzten nahelagen, uns völlig fremd und unverständlich.
Diese den gynäkologischen Schriften zugrundeliegenden methodologischen
Voraussetzungen beeinträchtigen von Anfang an jeden Versuch, Gesamterklärungen

für die Therapien der hippokratischen Gynäkologen vorzulegen.
2. Vor allem ist bei unbegründeten und uns vom ersten Blick her schwer

verständlichen Therapien die Erklärung als Überbleibsel populärer
magischmedizinischer Auffassungen zwar verlockend, aber nicht immer gerechtfertigt.

So erweist es sich als problematisch, in den hippokratischen
gynäkologischen Schriften bei der Anwendung der sogenannten «Dreckapotheke»
einen allgemeinen Symbolismus zu finden, der Schlüsse über den Einfluss
populärer Meinungen auf die hippokratische Beurteilung der Gebärmutter
und der Frauen überhaupt zulässt. Der Gebrauch der «Dreckapotheke» bei
den hippokratischen Gynäkologen scheint zumindest bei den oben
angeführten Beispielen keinen Symbolismus mehr zu enthalten, sondern vielmehr

genaue technische Kenntnisse der Wirkung solcher Mittel vorauszusetzen,
wie sie auch bei späteren Ärzten vorkommen.

28


	Hippokratische Therapien bei Frauenkrankheiten. Populäre Medizin oder Wissenschaft?

