
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 54 (1997)

Heft: 3-4

Artikel: Zum rätselhaften Bild des Kosmos bei Camille Flammarion

Autor: Bäschlin, Daniel Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gesnerus 54 (1997) 251-257

Short Communication

Zum rätselhaften Bild des Kosmos
bei Camille Flammarion

Daniel Lukas Baschlin

Summary

In 1888 the French astronomer, Camille Flammarion, published in one of his

popular books a picture of a man breaking through the confinement of the
old cosmos This picture has been reproduced frequently and has served as

an attractive illustration for many purposes ever since There was a long
debate on the origin of this picture does there exist an original Renaissance

source of it or is it a creation of Flammarion or of one of his illustrators7
This Paper introduces a new and so far unrecognized element into this

discussion The ancient greek philosopher, Archytas, is said to have asked the

question is it possible for a man to stretch his hand or his stick out of the edge
of the cosmos7 The picture of Flammarion seems to be a precise and almost
literal illustration of this question

Zusammenfassung

Der franzosische Astronom Camille Flammarion publizierte 1888 in einem
seiner populärwissenschaftlichen Bucher em Bild, das einen die Grenze des

antiken Kosmos durchbrechenden Menschen zeigt Dieses Bild wurde m der
letzten Zeit oft reproduziert und fand als attraktive Illustration eine vielfaltige

Verwendung Der Ursprung dieses Bildes ist nach wie vor unklar Gibt
es em Renaissance-Original oder ist das Bild erst von Flammarion oder
einem seiner Illustratoren geschaffen worden7

Dr D Baschlin Via Pamgari 8 CH 6600 Locarno

251



Die vorliegende Arbeit bringt ein neues, bisher übersehenes Element in
diese Diskussion. Der griechische Philosoph Archytas soll die Frage gestellt
haben: Kann man am Rande des Kosmos die Hand oder den Stock
hinausstrecken? Das Bild bei Flammarion scheint eine genaue, fast wörtliche
Illustration dieser Frage zu sein.

In unserem Jahrhundert, besonders in den letzten Jahrzehnten, ist im Bereich
der Naturwissenschaft und ihrer Geschichte ein Holzschnitt von fast magisch
wirkender Faszination als Illustration in vielen Büchern und Zeitschriften in
Erscheinung getreten (Abb.). Er zeigt einen Menschen, den Weltrand durch-
stossend, in eine unbekannte, unerwartete Weltweite jenseits der Sterne
hinausblickend. Woher und aus welcher Zeit stammt dieser Holzschnitt? Wer
ist der Holzschneider? Alle bisherigen Nachforschungen sind ergebnislos
geblieben! Man konnte dieses Welt-Bild bis jetzt nicht weiter zurückverfolgen

als bis zu einem Buch des französischen Astronomen Camille
Flammarion1, 1888 in Paris herausgekommen, des Titels «L'Atmosphere,
meteorologie populaire».

«Un missionaire du moyen äge raconte qu'il avait trouve le point oü le ciel et la Terre se

touchent...», in: Camille Flammarion, L'Atmosphere, meteorologie populaire, Paris 1888, S. 163.

252



Bruno Weber2 hat im Gutenberg-Jahrbuch von 1973 einen umfangreichen
Artikel zu diesem Holzschnitt veröffentlicht und die These aufgestellt,
Flammarion selbst sei der Holzschneider dieses Welt-Bildes gewesen. Ein grosses
Verdienst dieses Artikels ist die vollständige Zusammenstellung aller
Publikationen, die sich seit 1888 mit diesem Holzschnitt befassten, sowie die
vielseitigen Nachforschungen, die Weber eigenständig zu ihm anstellt. Die These,

er stamme von Flammarion selbst, ist auf Grund der Weberschen Argumentation

eine Möglichkeit, aber keineswegs bewiesen. Die im folgenden
vorgetragene Untersuchung soll veranlassen, die Suche nach einem Ursprung in
der Renaissance nicht vorschnell abzubrechen. Wir werden zweierlei zu
unterscheiden haben: Interpretation und Herkunft.

1 Interpretation

a) Vermutungen

Die Vielfalt der Interpretationen spiegelt die Faszination, die von diesem
Holzschnitt ausgeht. Hier einige markante Beispiele aus dem Artikel von
Weber3:

«Mittelalterliche phantastische Darstellung des Weltsystems» (Foerster, 1903)
«Der Zweifler, der mit seinem Kopf das Knstallgewolbe durchbricht» (Burgel 1903)
«Cette naive representation rapelle la conception de Thaies» (Urbain/Boll, 1932)
Das Bild zeigt «die Kühnheit des Nikolaus von Cusa der forschende Mensch, als Wanderer

dargestellt, durchbricht die äussere unveränderliche Schale des Fixsternhimmels und
erblickt draussen neue Räume» (Dessauer, 1948)
«Es gibt einen Holzschnitt des 16 Jahrhunderts, der bezeichnend fur die Neugier dieser Zeit
zu sein scheint» (Zinner, 1957)
« aus dem glaubigen Christen wurde ein rechnender und staunender Pantheist» (Wurten-
berger, 1957)
«Eine etwa aus dem Jahre 1552 stammende, naive Darstellung zeigt sehr anschaulich die
ungeheure Wandlung des Weltbildes, welche der Gedankengang des Cusanus bedeutet Wir
sehen einen Wanderer am <Erdrande> angekommen, er hat die Fixsternschale durchbrochen
und Kopf und rechte Hand durch die Lücke gestreckt staunend erhebt er sie, denn er blickt
in eine endlose Welt ganz fremder, fremdartiger kosmischer Gebilde» (Walter Kranz, 1957

- wie gezeigt werden soll, hatte gerade er, Mitarbeiter an Diels «Fragmente der Vorsokrati-
ker», etwas anderes dazu sagen können)
«Dieses Bild aus dem XVII Jahrhundert, welches vermutlich eine Rosenkreuzerische
Erleuchtung darstellt ». «Der Pilger, der offenbar auf einer <pelerinage de l'äme> begriffen
ist, bricht durch die nächtliche Grenze semer Welt. .»(CG Jung, 1958)
«Der Mensch durchbricht den endlichen Kosmos des Mittelalter» (Meschkowski, 1961)

1 Camille Flammarion, L'Atmosphere, meteorologie populaire, Paris 1888, S 163 Die
Illustration tragt den Titel «Un missionaire du moyen äge raconte qu'il avait trouve le point oü
le ciel et la Terre se touchent » und wird auf der vorangehenden Seite kurz kommentiert

2 Bruno Weber, Ubi caelum terrae se comungit Ein altertümlicher Aufriss des Weltgebaudes
von Camille Flammarion In Gutenberg-Jahrbuch 1973, S 381-408

3 Bruno Weber, a a O S 399ff

253



Diese letzte Formulierung wird dann - bis heute - zu einer festen Formel, die

von Corti (1961), Lust (1964), Sänger-Bredt (1964), von der Osten-Sacken
(1965), Becker (1968), Kohne (1968), Hemleben (1969), Berninger (1972)
aufgenommen und später in Schulbüchern der Geschichte und Physik
wiederholt wird.

«Sehnsucht nach dem Unendlichen». Unter diesen Titel wird das Bild von
Aniela Jaffe, einer Schülerin C.G. Jungs, gestellt. Sie fragte weitherum
vergeblich nach seiner Herkunft. Das Warburg-Institut in London teilte ihr mit,
nach Ansicht seiner Experten stamme der Holzschnitt aus dem 19. Jahrhundert.

Andererseits stellt sie die Stilverwandtschaft mit Hans Weiditz dem

Jüngeren fest (geb. vor 1500, gest. um 1536), der als Holzschneider und
Buchillustrator tatig war.

b) Die Evidenz im Lichte des Archytas

Die Suche nach dem Sinn dieses Holzschnittes soll auf eine ganz andere Spur
gelenkt werden, die zu einem konkreteren Ergebnis fuhren durfte. Es ist uns

uberliefert, dass der Philosoph, Mathematiker und Staatsmann Archytas von
Tarent (ein Freund und Zeitgenosse Piatons) die Frage gestellt hat4:

£v xcp toxdxcp oiov xtp cntkavei oüpavtj) yevöpevoi; jtöxepov eKxefvatpt av xf|v xeTpa tixf)v
päßSov el<; xö e^co h ob,

«Kann ich, wenn ich mich am Rand des Himmels, d h in der Sphäre der Fixsterne, befinde,
diesen Rand mit der Hand oder dem Stock durchstossen, oder kann ich das nicht"?»

Diese Frage trifft einen kritischen Punkt. Denn wenn es, wie Aristoteles
formuliert5, ausserhalb des Kosmos nicht einmal leeren Raum gibt, dann kann
der Kosmosrand weder mit Stock noch Hand noch sonst etwas durchstossen
werden.

Unser Holzschnitt zeigt nun mit überraschender Augenfälligkeit: Die drei
Kennzeichen «Hand», «Stock» und «Durchstossung des Kosmosrandes» sind

so unverkennbar und offensichtlich, dass unzweifelhaft erscheint: Dieser
Holzschnitt ist eine Illustration der Archytas-Frage!

Noch ein anderes Bildelement des betrachteten Holzschnitts passt
vorzuglich zur Archytas-Interpretation: In der christlichen Tradition gibt es von
früh her unzahlige Darstellungen eines Jenseits. Aber diese unterscheiden
sich von der Jenseitsdarstellung unseres Holzschnitts in wesentlicher
Hinsicht: Sie stellen die Ikonographie der religiösen Himmelswelt dar, erfüllt von
Gott, Christus, Heiligem Geist, Maria, Heerscharen von Engeln und symbo-

4 Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 6 Aufl hg v Walther Kranz, Berlin 1951,
Bd 1,S 430, A 24

5 Aristoteles, Pert ouranou 279a 12-14

254



lischen Tierwesen. Nichts dergleichen auf unserem Holzschnitt. Im Gegenteil:

Alles Anthropomorphe - Sonne und Mond als Menschenwesen - befindet

sich innerhalb der Fixsternsphare. Man hat zwar die Räder des Ezechiel
bemüht, die gelegentlich so gedeutet werden wie auf unserem Bild: senkrecht
zueinander zu einem Doppelrad verflochten. Aber bei Ezechiel gehören
diese Räder zum Gottesthron und ihre Felgen sind voller Augen - sie sind

völlig eingebettet in religiöse Ikonographie6. Im Gegensatz dazu mutet das

Jenseits unseres Holzschnitts unheimlich an durch fremdartige Gebilde ohne
das geringste Lebenszeichen. Es erscheint durchaus als Versuch, so etwas wie
anaximandrische oder demokritische Welten jenseits der unseren darzustellen7.

Kirchlich-theologisch gesehen gehört, was hier als Jenseits sichtbar wird,
zur Natur, zur Schöpfung, nicht zu einer göttlichen Sphäre, die, als Bereich
des Schopfers, von aller Natur radikal unterschieden vorgestellt wird. Es ist
auch klar, in welchem Sinn die Kirche zur Archytas-Frage Stellung genommen

hat. Augustin verwirft die anaximandrische Lehre8, und Thomas von
Aquin bekennt sich zur einen, von Gott begrenzten und geführten
Schopfungswelt9. Die Jenseitsvision unseres Holzschnitts ist also in bezug auf kirchliche

Uberlieferung revolutionär, ketzerisch, gefahrlich. Es war zweifellos
riskant, diesen Holzschnitt zu publizieren.

Zu den im vorigen Abschnitt aufgeführten Interpretationen ist folglich zu

sagen: Der Mensch, der hier abgebildet ist, ist weder ein Wanderer noch ein
Pilger, noch ein Neugieriger, erst recht kein Rosenkreuzer oder Seelenwanderer

oder Unendlichkeitssehnsuchtiger, sondern Archytas, dem der
Holzschneider auf seine Frage gleichsam - ganz im Sinne etwa des Giordano
Bruno - zuruft: «Ja, du kannst!»

Weber behauptet: «Das Bild... bleibt naturwissenschaftlich unbestimmbar,

ist als Rebus Bilderrätsel) nicht zu lösen.»10 Er durfte kaum recht
gehabt haben. Jedenfalls erfolgte diese Behauptung in Unkenntnis der
Archytas-Frage.

6 Ez 1,15-22
7 Hermann Diels, a a O, Anaximandros A17 lOff In bezug auf den Holzschnitt ist auch das

S 84, Z 9ff Erwähnte sehr reizvoll Anaximander nahm an, die Fixsterne seien ein Licht-
durchbruch von jenseits der Fixsternsphare her, was das Feuer im Jenseitsbereich des
Holzschnitts erklaren wurde

8 Augustin, Civitas Dei VIII 2
9 Thomas von Aquin, Summa theologica, Romae 1925, Teil I, Quaestio 47, Articulus 3 (I,

S 384) « Unde necesse est, quod omnia ad unum mundum pertineant Et ideo llli potue-
runt ponere plures mundos, qui causam mundi non posuerunt aliquant sapientiam ordinan-
tem, sed casum, ut Democntus, qui dixit, ex concursu atomorum factum esse hunc mundum,
et alios infinitos AD PRIMUM ergo dicendum, quod haec ratio est, quare mundus est unus,
quia debent omnia esse ordinata uno ordine, et ad unum Propter quod Arist in 12, Metaph
ex umtäte exemplaris probat umtatem mundi, quasi exemplati »

10 Bruno Weber, a a O S 398

255



2 Herkunft

Die Archytas-Frage ist der Nachwelt durch den Neuplatoniker Simplicius
überliefert, und zwar in dessen Kommentar zur Aristotelischen «Physik», der
1526 in Venedig neu herausgegeben wurde11. Diese Herausgabe schien ein

geradezu feierlicher Akt gewesen zu sein, zu dem sich die Regierung der
Stadt entschieden hatte. Die Überlieferung der Archytas-Frage und mit
derselben das Problem, ob die Schöpfung endlich oder unendlich sei, hat Denker

der frühen Renaissance in Anspruch genommen, besonders Nikolaus von
Kues (1401-1464), der erstmals den Gedanken äusserte, der unendliche Gott
habe auch eine unendliche Welt geschaffen. Mit besonderer Wucht tritt diese
Problematik wenig später bei Giordano Bruno (1548-1600) in Erscheinung,
der zum ersten Mal den für seine Zeit unerhörten Gedanken ausspricht, die
Fixsterne seien insgesamt Sonnen wie die unsere, nur viel weiter entfernt.
Unserem Holzschnitt käme danach, vom Inhalt her gesehen,
geistesgeschichtlich eine hervorragende Bedeutung zu.

Es waren vor allem die Florentiner des 15. Jahrhunderts, die den Neupla-
tonismus wieder entdeckten und folglich Simplicius lasen, wobei sich - was
erst in jüngster Zeit genügend berücksichtigt wurde - gerade auch die
berühmten Maler dieser Zeit davon beeinflussen Hessen12. Ihr neuartiges
Kunstschaffen strahlte nach Deutschland aus, indem sich bedeutende deutsche

Meister teils an Ort und Stelle von der florentinischen Renaissance

inspirieren liessen. Weber zufolge galt der Holzschnitt des Flammarion nach
ersten Nachforschungen als deutsches Erzeugnis aus der ersten Hälfte des

16. Jahrhunderts: «Dies bestätigen die Kunsthistoriker Röttinger, einer der
besten Kenner des altdeutschen Buchholzschnitts, 1931, und Würtenberger
1957, mit einem Ansatz <zwischen 1530 und 1550> bzw. <um 1550>.»13 Dies
passt gut zum Erscheinungsjahr des Simplicius-Kommentars. Auf Grund
unserer Archytas-Interpretation neigen wir dazu, diese Datierung nach wie
vor ernsthaft in Erwägung zu ziehen.

Wenn diese Archytas-Interpretation zutrifft, gibt es einen Gesichtspunkt,
von dem aus die Urheberschaft Flammarions unwahrscheinlich erscheint:
Nehmen wir an, Flammarion (oder einer seiner Mitarbeiter) habe den
Holzschnitt selbst hergestellt, so kann er nicht aus einer Kenntnis der Archytas-
Frage und einer Absicht, diese zu illustrieren, entstanden sein. Denn sonst
hätte Flammarion dies in seinem Kommentar erwähnt. Statt dessen kom-

11 Ueberweg-Heinze, Geschichte der Philosophie, Berlin 1909, Band I, S. 349 Diels hat den
Kommentar 1882 neu herausgegeben.

12 Edgar Wind, Heidnische Mysterien in der Renaissance, Suhrkamp 1984
13 Bruno Weber, a.a.O, S. 384.

256



mentiert er den Holzschnitt in einem ganz anderen Zusammenhang, der mit
dem Archytas-Probblem nicht das geringste zu tun hat14. Hat er ihn jedoch
ohne Kenntnis der Archytas-Frage hergestellt, so ist es höchst
unwahrscheinlich, dass seine Bildkonzeption zufällig perfekt zu gerade dieser Frage
passt wie der Schlüssel ins Schloss. Wenn aber der Holzschnitt, den Flammarion

publiziert, auf der Vorlage einer bereits bestehenden Buchillustration
beruht, so ist in diesem unbekannten Buch der ursprüngliche Sinn des
Holzschnitts bereits vergessen, und Flammarion übernimmt dessen bereits
sinnfremden Kommentar oder legt sich selber einen solchen zurecht.

14 Flammarion, L'Atmosphere, S. 162.

17 Gesnerus 257


	Zum rätselhaften Bild des Kosmos bei Camille Flammarion

