
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 52 (1995)

Heft: 3-4

Artikel: Das Problem der Willensfreiheit und die Psychologie

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem der Willensfreiheit und die Psychoanalyse

I. Das Es, das Ich und das Über-Ich

Die Tiefenpsychologie Freuds hat unsere Anschauungen über psychische
Vorgänge so grundlegend verändert, dass es unmöglich erscheint, an das
Problem der Willensfreiheit heranzutreten, ohne die Ergebnisse der
Forschungsarbeit Freuds zu berücksichtigen.

Das ganze seelische Leben des Menschen wird von Freud dem Lustprinzip

untergeordnet und das Gefühl der Unlust als eine gewisse innere Erregung

bzw. Spannung definiert, die nach Abfuhr drängt.
Wenn wir uns die menschlichen Handlungen näher ansehen, bemerken wir

tatsächlich, dass dieses Prinzip unser ganzes Tun und Lassen bestimmt. Denn
bei jeder menschlichen Handlung besteht die Betätigung des Willens im
Abwägen der Lust- und Unlustgefühle, die mit dieser Handlung verbunden sind.

Das Lustprinzip erfährt nach Freud insoferne eine Einschränkung, als der
Mensch auf seine Umwelt Rücksicht nehmen muss. Er kann also seinen
Gefühlen nicht freien Lauf lassen, sondern muss sie mit den Anforderungen der
Aussenwelt koordinieren. Der Repräsentant des Gefühlslebens ist das Un-
bewusste, welches Freud das Es nennt. Das Ich ist für Freud nicht der Inbegriff

der Gesamtpersönlichkeit, weil er eine Dreiteilung vornimmt und
zwischen Es, Ich und Über-Ich unterscheidet.

Die durch das Realitätsprinzip aufgezwungene Kontrolltätigkeit wird
durch dieses Ich ausgeübt. Es ist auch die Instanz, durch die unliebsame, mit
den Forderungen der Realität nicht zu vereinbarende Triebregungen und mit
diesen zusammenhängende Vorstellungen verdrängt werden, was dann unter

Umständen zu seelischen Erkrankungen führt, deren Wesen darin
besteht, dass das Verdrängte immer wieder zur Oberfläche, zum Bewusstsein,
vorstosst, vom Ich aber niedergehalten wird.

Das Ich ist also für Freud der Repräsentant der Realität und jene Instanz,
die vor allem die Eindrücke der Aussenwelt in sich aufnimmt und sie
verarbeitet. Freud nennt daher das Ich auch «Wahrnehmungssystem». Ob eine von
mir zu setzende Handlung im Endergebnis für mich eine Lust oder aber
Unlustquelle sein wird, hängt nicht nur von meiner Objektbesetzung, sondern

307



auch davon ab, ob bestimmte in der Aussenwelt liegende Voraussetzungen
eintreffen werden oder nicht. Man kann ja nicht in die Zukunft blicken und

muss sich daher mit minderen oder grösseren Wahrscheinlichkeiten begnügen.

Es ist die Aufgabe des Ich, sie richtig einzuschätzen. Dabei ist es

erstaunlich, wie sich das Ich bei dieser Beurteilung der Wirklichkeit vom Es

beeinflussen lässt.

Obwohl nun die Beurteilungen des Ich im starken Masse vom Gefühls-
mässigen beeinflusst werden, daher auch seine Entscheidungen, ist es doch

jene Instanz, die sich bemüht, objektiv zu sein und die Innenwelt des
Menschen der Aussenwelt anzupassen. Das Ich übt eine kontrollierende Tätigkeit

aus, es erwägt verschiedene Möglichkeiten, vergleicht sie und trifft
schliesslich die Wahl, die es für richtig hält. Es empfängt nicht nur Eindrücke
der Aussenwelt, es verarbeitet diese auch gedanklich und bedient sich dabei
der Logik, deren Gesetze es für sich als ausnahmslos bindend anerkennt. Es

kann unter richtiger Einsicht nicht nur Methoden ändern, die zum Ziele
führen, sondern es kann auch Objektbesetzungen unter richtiger Einsicht
aufgeben und nach anderen, passenderen,Ausschau halten. Der Repräsentant
des Ethischen, der sittlichen Forderung, ist Freud zufolge das Über-Ich, unter

dem er das Gewissen versteht. Das Ich kann nun auch dem Über-Ich
gegenüber eine kritische Stellung einnehmen und unter besserer Einsicht seine

Ideale revidieren und von den herkömmlichen Anschauungen vom «Soll» zu

neueren, welche der objektiven Lage besser entsprechen, übergehen.
Was die Entstehung des Über-Ich's betrifft, meint Freud, dass sich im

Laufe der Zeit ein Teil des Ich abgesondert und gewissermassen selbständig
gemacht hat. Man weiss ja, welche Bedeutung die Psychoanalyse dem Ein-
fluss des Vaters im Leben eines jeden einzelnen beimisst. In der Stimme des

Gewissens vernehmen wir nicht nur die Stimme des Vaters, sondern der

ganzen Reihe unserer Vorfahren, die uns gewisse Verbote auferlegten. Es

handelt sich hier um ein Erbgut, welches tief im Unbewussten verankert ist.

Man erinnere sich nur an den Roman Dostojewskys «Schuld und Sühne», in
dem uns der Dichter zeigt, wie machtlos auch die noch so fein ausgeklügelten

Argumente unseres bewussten Denkens gegenüber der Stimme des

Gewissens sind.
So ist unser Ich einerseits den Vorstössen des Es, andererseits den

Anforderungen des Über-Ich ständig ausgesetzt. Die daraus entstehenden
Konflikte bilden die nie versiegende Quelle, aus der die Dichtung schöpft. Auf
der gleichen Grundlage entstehen aber auch die zahllosen Abweichungen
von der Norm auf psychischem Gebiet. Es handelt sich hierbei um Konflikte
zwischen dem Ich und dem Es einerseits und dem Ich und Über-Ich, oder wie
Freud es noch nennt, dem Ich-Ideal andererseits. Auf den Konflikten erster

308



Art beruhen nach Freud die Neurosen, auf Konflikten der zweiten Art die

Psychosen, deren Hauptmerkmal darin besteht, dass das Ich die Realität fallen

lässt. Wir sehen also, dass unsere Gefühle und Affekte in tieferen, dem
Bewusstsein weniger zugänglichen Bereichen verborgen sind, wogegen die
rationalisierende Tätigkeit von unserem Bewusstsein, dessen Repräsentant
das Ich ist, ausgeht.

Aber auch dann, wenn wir das Es für sich allein betrachten, erhalten wir
kein einheitliches Bild. Der Kampf zwischen Liebe und Hass, zwischen den

libidinösen und den agressiven Trieben, von denen später noch mehr zu

sagen sein wird, geht auch hier stets vor sich.

Der Mensch ist eben kein homogenes Wesen; in seiner Psyche sind Kräfte
vorhanden, die sich nach verschiedenen, oft entgegengesetzten Richtungen,
betätigen. Das Zustandekommen einer Entscheidung ist demnach das

Ergebnis des Zusammenwirkens aller dieser Kräfte, sozusagen ihre mittlere
Linie. Das Ich bemüht sich unter Berücksichtigung der Realität, diese mittlere
Linie zu finden und sind für uns nur diese Bemühungen des Ich und deren

Ergebnis sichtbar. Die Kräfte, die dahinter verborgen sind und die eigentlich
diese Entscheidungen herbeiführen, sehen wir nicht. Die vielen Faktoren, die
eine Entscheidung herbeiführen, aber auch ihr gegenseitiges Verhältnis bleiben

uns verborgen und unsichtbar, weshalb uns auch die getroffene
Entscheidung ausschliesslich in einer «freien» Willensäusserung begründet
erscheint. Sehr zutreffend heisst es in der Abhandlung «Der Verbrecher und
seine Richter» von Franz Alexander und Hugo Staub: «Wir meinen, dass der

Begriff des freien Willens nichts anderes bedeutet, als den narzistischen

Wunsch, ja das Postulat der Moralisten, dass das Über-Ich den seelischen

Apparat des Menschen uneingeschränkt befehligen möge. Sie meinen, der
Mensch habe immer die freie Wahl zwischen Gut und Böse, und diese

Vorstellung der freien Wahl sei die Grundlage der Verantwortung, wenn wir
falsch handeln, so sind wir verantwortlich, weil wir ja auch anders hätten handeln

können.

Allerdings, wenn im Moment des Handelns das Kräfteverhältnis der
verschiedenen Motive ein anderes gewesen wäre. Aber dieses die Handlung
bestimmende Kräfteverhältnis der verschiedenen Motive ist von dem Gesamterleben

des einzelnen, von seiner persönlichen Lebensgeschichte und seiner
Konstitution abhängig. Hätte er einen anderen Vater gehabt, hätte er eine
andere Erziehung genossen, hätte er vor der Tat ein Glas Bier weniger
getrunken, so wäre seine Handlung anders ausgefallen. Der freie Wille der
Moralisten und Philosophen bedeutet nicht nur die einseitige Berücksichtigung
nur der bewussten Motive, sondern noch mehr als das, die Annahme eines in
dem Weltgeschehen frei schwebenden moralischen Machtfaktors, der das

309



psychische Geschehen jederzeit beeinflussen kann, aber selbst eine von
jedem Einfluss unabhängige Existenz fuhrt».1

Trotz dieser Unübersichtlichkeit und Vielfältigkeit der Motive, können wir,
zumindest theoretisch, zweierlei Vorgange unterscheiden:

1. Die gefuhlsmassigen, d.h. den Widerstreit der Lust- und Unlustgefuhle,
ganz gleich, ob es sich um die triebhaften Äusserungen des Es mit semer
Erotik oder aber um die ethischen Gebote des Uber-Ichs handelt.

2. Die verstandesmassigen, d.h. die kritisierende und kontrollierende Tätig¬
keit des Ichs, als Repräsentant der Forderungen der Realität.

Wie schon ausgeführt wurde, ist es das Es, welches mit dem physischen Substrat

eng verwachsen ist und, aus ihm hervorgehend, die starken Ichtriebe,
oder wie man sie allgemein nennt, die Selbsterhaltungstriebe, aber auch die
mit so viel Energie behafteten libidmosen, d.h. erotischen Triebregungen
entwickelt. Das Es «besetzt» Objekte, d.h. bemächtigt sich ihrer, wobei diese

Besetzung von einem Objekt auf ein anderes ubertragen werden kann. Hierher
gehört auch der «Narzismus», unter dem Freud die Liebe zum eigenen Korper

versteht und den er als eine libidinose Ergänzung des Selbsterhaltungstriebes

ansieht. Ebenso die Agressionstriebe. Gilt doch ein Totschlag, also
eine Agression, unter dem Druck eines «unwiderstehlichen Zwanges»
begangen, auch nach dem geltenden Strafrecht als unter Ausschluss des «freien»
Willens verübt.

Das Es ist nach Freud amoralisch, das Ich ist bemüht moralisch zu sein und
das Uber-Ich kann hypermoralisch und dann so grausam werden, wie nur das

Es.

In der bereits erwähnten Abhandlung «Der Verbrecher und seine Richter»

von Franz Alexander und Hugo Staub wird u.a. ausgeführt, dass der
Mensch als «kriminelles» d.h. nicht sozial angepasstes Wesen auf die Welt
kommt und in den ersten Lebensjahren seine Kriminalität in fast vollem
Umfange beibehalt. Seine eigentliche soziale Anpassung beginnt erst nach dem
4. bis 6. Lebensjahre. Die Autoren des angeführten Werkes meinen, dass man
diese Tatsache sich am besten durch ein «Gedankenexperiment» vergegenwärtigen

kann, das darin besteht, dass man sich eine Welt vorstellt, m der die
Kinder zwischen dem 2. und 6. Lebensjahre in ihrer physischen Kraft den
Erwachsenen so uberlegen waren, wie heute die Erwachsenen den Kindern und
die ersteren alle ihre Phantasien in Handlungen umsetzen konnten. Diese
Riesenkinder Gullivers wurden im Zwergenlande der Erwachsenen eine
Welt der reinprozentigen Kriminalität verwirklichen.

310



Wir sehen also, dass insoweit wir es mit dem Triebhaften im Menschen zu
tun haben, uns die Beantwortung der Frage, ob der menschliche Wille frei
oder unfrei sei, keine Schwierigkeiten bereitet. Von einem Menschen, den

man als den «Sklaven» seiner Leidenschaften bezeichnet, wird niemand
behaupten, dass er aus «freien Stücken» handelt.

Wie verhält es sich aber dort, wo das Über-Ich an unseren Flandlungen
beteiligt ist? Hier scheint die Sachlage nicht so durchsichtig zu sein, weshalb wir
uns auch mit dem Über-Ich und den Faktoren, die bei seiner Errichtung
massgebend waren, näher beschäftigen müssen.

II. Das Über-Ich und der freie Wille

Worin das Wesen des Über-Ichs im grossen und ganzen besteht, haben wir
vorhin dargelegt. Das Über-Ich stellt gewisse Verbote auf, deren Übertretung
unlustvolle Schuldgefühle auslöst. In seinem Werk «Das Ich und das Es»
definiert Freud dieses Schuldgefühl als eine Spannung zwischen den
Ansprüchen des Gewissens und den Leistungen des Ich. An einer anderen Stelle
desselben Werkes drückt er sich noch genauer aus, indem er sagt, dass es sich
hiebei um die Kritik des Über-Ich handelt, welche im Ich wahrgenommen
wird.

Was das Lustprinzip betrifft, kann man sagen, dass für das Es die positive
Seite, d.h. die Gewinnung von Lustgefühlen, bzw. die Vermeidung der Unlust
das charakteristische ist; für das Über-Ich hingegen die negative Seite
desselben Prinzips, d.h. die Zufügung eines Unlustgefühls als Strafe für die
Übertretung eines Gebotes. Beim Es entsteht zuerst ein Zustand des Reizes, bzw.

der Erregung, der als unangenehm empfunden wird und dessen Aufhebung
durch die Triebbefriedigung von positiven Lustgefühlen begleitet ist. Beim
Über-Ich ist der Hergang gewissermassen ein umgekehrter. Das Es setzt sich

trotz der vom Über-Ich aufgestellten Verbote durch, was dann unlustbetonte
Reuegefühle erzeugt. Das Ich versucht zwischen den beiden sozusagen zu
vermitteln, möchte einen Kompromiss schliessen, doch nützen die nachträglichen

Rationalisierungen und Beschwichtigungen des Ich nicht mehr viel.
Die Strafe muss eben abgebüsst werden, damit ein Gleichgewichtszustand

wiederhergestellt wird. Es kann auch sein, dass die böse Tat gar nicht zur
Ausführung gelangt, dass aber schon der Wunsch, sie zu begehen, genügt, um ein
Schuldbewusstsein wachzurufen. Darauf werden wir noch später
zurückkommen.

Das Über-Ich verhängt nicht nur Strafen in Form von Reue- und
Schuldgefühlen, es betätigt sich auch positiv. Unter seinem Einfluss vollzieht sich

311



die sogenannte «Sublimierung», die darin besteht, dass die Libido von
niedrigeren auf höhere Ziele abgelenkt wird, wobei ursprünglich asoziale
Gefühle allmählich in den Dienst der Gesellschaft gestellt werden. So erfährt
z.B. nach Ansicht Freuds die sadistische Komponente bei dem Beruf des

Chirurgen und des Staatsanwaltes eine solche Sublimierung, wobei aber auch
der verdrängte und nicht sublimierte Rest dieser Komponente unbewusst auf
seine Rechnung kommt.

In seiner Abhandlung «Das Unbehagen in der Kultur» vertritt Freud die

Ansicht, dass bei der Errichtung des Über-Ichs die Agressionstriebe, die im
«Todestrieb» wurzeln, mitwirkten. Wir müssen uns somit auch mit diesem
näher befassen.

In seiner früherenArbeit «Jenseits des Lustprinzips» kommt Freud zu dem
Schluss, dass im Grunde genommen zwischen dem Selbsterhaltungstrieb und
dem Sexualtrieb kein Gegensatz besteht, da beide «die Teile der lebenden
Substanz zueinander zu drängen und zusammenzuhalten suchen».2 So

entstand die übergeordnete Bezeichnung «Eros» für den allgemeinen Begriff
Lebenstrieb. Dem Eros untergeordnete Begriffe waren der Ich- und die

eigentlichen Sexualtriebe (Objekttriebe), beide libidinöser Natur.
Freud meint, dass vieles darauf hindeutet, dass es auch im Seelenleben

etwas wie ein Trägheitsgesetz gibt, einen Wiederholungszwang, der sich über
das Lustprinzip hinwegsetzt. So weist er auf die Erblichkeit hin und auf die
Tatsache, dass der Keim eines Tieres «genötigt ist», in seiner Entwicklung die
Strukturen all der Formen, von denen das Tier abstammt, zu durchlaufen.
Auch das Regenerationsvermögen, das ein verlorenes Organ durch ein neues

ersetzt, gehört hierher. Ebenso könnte man die «Macht der Gewohnheit» in
diesem Zusammenhang erwähnen.

Da es der konservativen Natur der Triebe widersprechen würde, wenn das

Ziel des Lebens ein nie vorher erreichter Zustand wäre, kommt Freud zu der
Schlussfolgerung, dass das Ziel alles Lebenden nur der Tod sein kann.

Freud verweist auch auf die Arbeiten des bekannten Biologen Weissmann,
der in der lebenden Substanz zwischen dem sterblichen Körper im engeren
Sinn, dem «Sorna», und der unsterblichen Keimzelle unterscheidet. Auch
erwähnt er die Theorie Herings von den aufbauenden, assimilatorischen, und
den abbauenden, dissimilatorischen Prozessen, die in der lebenden Substanz

in entgegengesetzter Richtung verlaufen. War somit die Lehre Freuds

ursprünglich eine monistische, wandelte sie sich zu einer dualistischen: dem

«Eros», der das lebenerhaltende Prinzip verkörpert, wurde der Sadismus,
wurden die Agressionstriebe, welche dem Todestrieb entstammen,
gegenübergestellt. Hiedurch erhält die Lehre Freuds eine pessimistische Färbung,
sagt doch Freud selbst im «Jenseits des Lustprinzips», dass er «unversehens

312



in den Hafen der Philosophie Schopenhauers»3 eingelaufen ist, die man
bestimmt keine optimistische nennen kann.

Wie bereits erwähnt, beschäftigt sich Freud in seiner Abhandlung «Das

Unbehagen in der Kultur» mit dem Anteil, den die Agressionstriebe bei der

Errichtung des Über-Ichs hatten.
Bei diesem Vorgang wird nach Freud die Agression verinnerlicht, «intro-

jiziert» und von einem Teil des Ichs übernommen, das sich als Über-Ich dem

übrigen entgegenstellt und als «Gewissen» gegen das Ich dieselbe Agres-
sionsbereitschaft ausübt, die das Ich gerne an anderen Individuen befriedigt
hätte. Aus der Spannung zwischen dem Über-Ich und dem Ich resultiert das

Schuldbewusstsein, das sich als Strafbedürfnis äussert. Ursprünglich wird auf
eine Triebbefriedigung aus Angst vor dem Liebesverlust verzichtet. Verliert
man die Liebe, büsst man auch den Schutz des Übermächtigen ein, von dem

man abhängig ist. Eine wichtige Änderung tritt ein, wenn die äussere Autorität

durch die Aufrichtung des Über-Ichs verinnerlicht wird. Jetzt entfällt der
Unterschied zwischen Böses tun und Böses wollen, denn vor dem Über-Ich
kann man nichts verbergen, auch nicht Gedanken. Die äussere Autorität
zwingt zum Verzicht auf Triebbefriedigung, die innere, das Über-Ich drängt,
da man vor dem Über-Ich nichts verbergen kann, zur Bestrafung. Im zweiten

Falle, im Gegensatz zum ersteren, hilft auch derTriebverzicht nicht, denn
der Wunsch bleibt bestehen und lässt sich vor dem Über-Ich nicht verheimlichen.

Der Triebverzicht hat hier somit keine befreiende Wirkung, noch
mehr, die Enthaltsamkeit steigert den Wunsch nach Triebbefriedigung, damit
aber auch das Schuldbewusstsein. Dies die Erklärung, warum gerade jene,
die es in der Heiligkeit am weitesten gebracht haben, sich der grössten
Sündhaftigkeit bezichtigen.

Die Strenge der äusseren Autorität wird somit von dieser teilweise
abgelöst und auf die neu errichtete innere, das Über-Ich, übertragen. Die Agression

des Gewissens ist somit die fortgesetzte Strenge der äusseren Autorität.
Aber Freud glaubt, dass es noch einen anderen Ursprung der Agression des

Über-Ichs gibt. Gegen die Autorität, die das Kind an einer Befriedigung
hindert, muss sich bei diesem ein erhebliches Mass von Agressionsneigung
gegen die Autorität, die das Verbot ausspricht, entwickeln. Notgedrungen muss
das Kind auf die Befriedigung dieser rachesüchtigen Agression verzichten.
Es hilft sich auf die Weise, dass es die äussere unangreifbare Autorität durch

Identifizierung in sich aufnimmt, die nun das Über-Ich wird und in den Besitz

all der Agression gerät, die das Kind gegen sie ausgeübt hätte. Es ist so,

als ob das Kind sagte: «Wenn ich der Vater wäre und Du das Kind, ich würde
dich schlecht behandeln.» «Das Ich des Kindes», sagt Freud, «muss sich auf
diese Weise mit der Rolle des erniedrigten Vaters begnügen».4

21 Gesnerus 313



So befriedigt das Kind durch Umkehrung der realen Situation seine
Rache- und Agressionsgelüste gegen den Vater, der es zumTriebverzicht zwingt.
Jeder neu erzwungene Verzicht auf Triebbefriedigung verstärkt die Agression

des Über-Ichs.
Den eigentlichen Ursprung aller dieser Vorgänge sieht Freud in der

ambivalenten Einstellung des Kindes zum Vater. So haben wir letzten Endes
auch hier mit dem Gegensatz von Liebe und Flass, von Eros und Todestrieb
zu tun.

Aber ob positiv oder negativ, ob Hass oder Liebe, ob Lebens- oder
Todestrieb,Triebe bleiben Triebe. Da wir aber zur Einsicht gekommen sind, dass

das Triebhafte in uns den «freien» Willen ausschliesst, kann auch der
Umstand, dass an unseren Entscheidungen und Handlungen das Über-Ich einen
Anteil hat, uns zur Annahme eines «freien» Willens keineswegs veranlassen.

III. Das Realitätsprinzip und der freie Wille

Wir haben gesehen, dass ganz gleichgültig, ob das Es oder aber das Über-Ich
an unseren Entscheidungen und Handlungen den grösseren Anteil hat, man
von der Betätigung eines freien Willens in keiner Weise sprechen kann.

An unseren Willensäusserungen und Handlungen ist aber auch unser Ich
beteiligt, welches das Realitätsprinzip vertritt. Es frägt sich, ob nicht schon
dieser letztere Umstand allein uns zur Annahme eines freien Willens
berechtigt?

Unsere Triebregungen werden in unserem Ich wahrgenommen, werden
uns bewusst. Jedes Lebewesen ist in hohem Masse von seiner Umwelt
abhängig. Wir erhalten die Nahrung von aussen und wir können uns gegen Kälte
nur auf die Weise schützen, dass wir uns mit Kleidern versehen und uns
Wohnbauten errichten. Auch die Libido verschafft sich auf die Art eine

Befriedigung, dass sie sich der Objekte bemächtigt, sie besetzt. So liegen auch

unsere Triebziele, insoweit es sich nicht um eine rein narzistische Befriedigung

handelt, ausserhalb uns und sind somit diese durch die Verhätlnisse, welche

wir in der realen Welt vorfinden, bedingt.
Das Ich ist bestrebt unter Anwendung des Realitätsprinzips auf

ökonomischste, d.h. einfachste und leichteste Weise, die angestrebten Ziele zu
erreichen.

Das Realitätsprinzip fordert von uns die Anpassung an die Aussenwelt,
d.h. die Unterordnung unter Gesetze, die in der realen Welt herrschen. Den
logischen Schlussfolgerungen, denen wir folgen müssen, um ein Triebziel zu
erreichen, haftet ein Zwang an, dem wir nicht entrinnen können, ohne das

314



Realitätsprinzip als solches fallen zu lassen, damit aber auch auf das Triebziel

zu verzichten. Vielleicht empfinden wir nichts schmerzhafter und fühlen
uns niemals «unfreier», als wenn wir, den in der realen Welt obwaltenden
Umständen Rechnung tragend, auf die Befriedigung unserer Begierden
verzichten.

In jenen Fällen aber, wo wir uns gegen die Vernunft versündigen, geschieht
dies nicht, weil unser Wille frei ist, sondern weil wir entweder die gegebene
Situation nicht klar genug übersehen, wir Denkfehler begehen oder aber

gegen unsere eigene bessere Einsicht, unseren Trieben dermassen verfallen
sind, dass sie das Realitätsprinzip durchbrechen und es somit nicht zur
Geltung kommen lassen. Im ersteren Falle sind es die Unzulänglichkeiten unseres

Denkvermögens und unser Unvermögen, die reale Welt in ihrem vollen
Umfange und in allen ihren Einzelheiten zu erfassen, im zweiten die
Übermacht unserer Triebe, welche unsere Handlungsweise bestimmen, determinieren.

Der Zwang aber, der dem Realitätsprinzip anhaftet, kann auch so stark
und so unerträglich werden, dass das Realitätsprinzip und mit diesem die
Realität selbst fallen gelassen wird und dann Menschen in den Wahnsinn
flüchten.

So gibt uns bei näherer Betrachtung auch das Realitätsprinzip keinerlei
Handhabe zur Annahme eines irgendwo ausserhalb der Kausalität
schwebenden «freien» Willens.

Freud meint, dass kulturelle Errungenschaften durch Triebverzicht
bedingt sind.

Nun haben wir in den letzten Jahrhunderten auf naturwissenschaftlichem
und auf technischem Gebiet so viele Erfahrungen gesammelt und so viele
Kenntnisse angehäuft, dass der Fortschritt auf diesen Gebieten, im Vergleich
zu den Anfängen der menschlichen Kultur, uns verhältnismässig sehr leicht
gemacht wird. Er vollzieht sich nach den dem Realitätsprinzip selbst
innewohnenden Gesetzen, ohne dass es im Sinne Freuds, eines Triebverzichtes
bedarf.Vielleicht ist dies die Erklärung, warum über die Diskrepanz zwischen
Kultur und Zivilisation geklagt wird.

Das Realitätsprinzip zeigt uns nicht nur, wie wir die Naturkräfte bezwingen

können, sondern gibt uns auch die Möglichkeit, gegen unsere Mitmenschen

Gewaltmittel anzuwenden, die mit den Fortschritten der naturwissenschaftlichen

und technischen Forschung immer gewaltiger werden.
Das Realitätsprinzip sollte ursprünglich dem Eros, im weiteren Sinne

Freuds, also dem Selbsterhaltungs- und Sexualtrieb dienen, konnte aber auch
den Agressionstrieben nutzbar gemacht werden und half fremdes Leben zu
vernichten. Obwohl Freud an das Vorhandensein eines Vervollkommnungs-

315



triebes nicht glaubt, gibt er doch zu, dass die bisherige Entwicklung der
Menschheit unverkennbar eine Tendenz nach oben aufweist. Sollte aber die
Gefahr eines Atomkrieges und die Vernichtung der Menschheit durch diesen

Wirklichkeit werden, stünde man wahrlich vor einem unlösbaren Rätsel,
und man müsste sich fragen, wozu dann das Realitätsprinzip ins Leben
gerufen wurde. Es bleibt uns mithin nichts anderes übrig, als zu hoffen, dass die
aufbauenden Kräfte auch weiterhin stärker sein werden als die destruktiven,
denn wir wollen nicht annehmen, dass das Realitätsprinzip, dessen Aufgabe
es ursprünglich war, das Leben zu schützen und zu fördern, letzten Endes
dazu bestimmt sein sollte, dieses Leben zu zerstören und zu vernichten.

IV. Die «Weltanschauung» als subjektive Wertordnung

In seiner schon früher erwähnten Arbeit «Das Unbehagen in der Kultur»
spricht Freud von dem Bestreben der Menschen, Unlustgefühle zu vermeiden

und Lustgefühle - das «Glück» im engeren Sinne - zu erleben. Freud
zweifelt an der Zweckdienlichkeit dieses Programms, da es im Hader mit der

ganzen Welt liegt, mit dem Makrokosmos ebenso wie mit dem Mikrokosmos.
Dieses Programm ist nach Freud überhaupt nicht ausführbar und
widerspricht allen Einrichtungen des Alls. «Die Absicht, dass der Mensch glücklich

sei», sagt Freud, «ist im Plan der Schöpfung nicht enthalten».5 Wir sind

so eingerichtet, dass wir nur den Kontrast intensiv gemessen können, einen

befriedigenden Zustand nur wenig. Freud verweist auf Goethe, der mahnt:
«Nichts ist schwerer zu ertragen, als eine Reihe von schönen Tagen»6,
obschon Freud darin eine Übertreibung erblickt. Um wievieles leichter hat

es hingegen mit uns das Unglück. Von drei Seiten drohen die Leiden: vom
eigenen Körper her, von der Aussenwelt und aus den Beziehungen zu anderen

Menschen. Die Leiden aus letzterer Quelle empfinden wir vielleicht am
schmerzlichsten.

Liier haben wir es tatsächlich schwierig. Wenn unsere Interessen mit den
fremden kollidieren, halten wir es für recht und billig, dass das fremde
Lustprinzip unserem eigenen weicht.

Es ist auch bemerkenswert, dass das Lustprinzip eigentlich nur die

Gegenwart und die Zukunft, nicht aber die Vergangenheit kennt. Vergangene
Freude und vergangenes Leid empfinden wir als etwas Traumhaftes, fast
Irreales. Dies gilt für uns selbst und natürlich in noch höherem Masse bei
Beurteilung der Freuden und Leiden unserer Mitmenschen. Aber die Gegenwart

verwandelt sich jeden Augenblick in die Vergangenheit und alles, was

vor uns liegt, wird einmal hinter uns liegen. Wie soll man aber dann, wenn

316



man dies alles berücksichtigt, eine objektive Rangordnung der Werte
aufstellen? Wir wollen auch von einer solchen absehen und uns der subjektiven

Wertordnung, die ihren Ausdruck in der «Weltanschauung» findet,
zuwenden.

Die Widerspruche und die Unzulänglichkeiten der menschlichen Natur,
die Unzulänglichkeit des Lustprinzips als solchen, erzeugen in uns ein latentes

Gefühl des Unbehagens. «La prevoyance, la prevoyance, voilä la source
de toutes nos souffrances» (Die Voraussicht, die Voraussicht, das ist die

Quelle all unserer Leiden)7 meinte schon Jean Jacques Rousseau. Der Zug
nach dem Absoluten im Menschen ist unverkennbar. Je mehr das Realitätsprinzip

um sich greift und im menschlichen Leben eine immer grössere Rolle
spielt, desto besser verstehen wir es die Naturkräfte zu beherrschen und uns
nutzbar zu machen, desto mehr verlieren wir aber die innere Verbundenheit
mit ihnen. Die Sehnsucht nach dem Primitiven und Metaphysischen in der
modernen bildenden Kunst entspringt vielleicht gerade dem Wunsche, dieser

Vereinsamung im Weltall zu entrinnen.
So stellt die Weltanschauung einen Versuch dar, die auseinanderstrebenden

Kräfte im Menschen unter der Fuhrung des Realitätsprinzips zu einer
Einheit zusammenzufassen. Aber es ist nicht leicht, das Unversöhnliche in
uns und ausserhalb uns zu versöhnen. Jede Weltanschauung ist daher eine

Kompromisslösung, zum Teil auf Kosten des Realitätsprinzips selbst, das bei

jeder Weltanschauung wegweisend und massgebend sein sollte. Da aber die

Weltanschauung uns von allerlei Zweifel befreien und unsere Entschlusskraft

und Aktionsfähigkeit stärken soll, dass das Bild, das wir uns von der
Aussenwelt machen, möglichst vereinfacht und mit unserer inneren Welt, mit
allen ihren Wünschen, Hoffnungen und allen sonstigen uns innewohnenden

Eigenheiten in Einklang gebracht werden. Nicht umsonst hat man den von
seiner Idee besessenen Weltverbesserer den «terrible simplificateur»8
genannt. Diese Projektion von innen nach aussen verleiht jeder Weltanschauung,

aber auch jeder Philosophie ein individuelles und subjektives Gepräge.
Es ist selbstverständlich, dass hiebei für Rationalisierungen ein breiter Spielraum

offenbleibt. Sie bestehen darin, dass Motive, die unserem Triebleben
entstammen, dem Über-Ich zugeschoben oder, als dem Realitatsprinzip
entsprechend und von diesem gefordert, umgedeutet werden. Wie bequem z.B.

ist der Satz, wonach der Zweck die Mittel heilige. Die bösen Mittel setzen
ohne Aufschub ein, die guten Ziele hingegen liegen in weiter Ferne und sind
nebulös. Meistens ist auch eine Vergleichsmöglichkeit der beiden Grössen
nicht gegeben, da es an einem geeigneten tertium comparationis fehlt. Eine
Weltanschauung kann auch einen Grad von Starrheit erreichen, dass sie pa-
ranoidalen Charakter annimmt. Dies ist beim religiösen oder beim politi-

317



sehen Fanatiker, bei einem überspitzten Nationalgefuhl, beim Antisemitismus

und dgl. der Fall. Da es ferner naturlich ist, dass Menschen mit gleicher
Weltanschauung und Gesinnung sich zu grösseren Gemeinschaften zusam-
menschliessen, kommt dann zu dem vorhin gesagten auch noch alles hinzu,
was zum Kapitel «Massenpsychologie» gehört.

Unsere Weltanschauung bestimmt zweifellos auch unsere Handlungsweise.

Da sie aber, im Sinne der Dreiteilung Freuds, ein Ergebnis der Betätigung

der bereits besprochenen drei Instanzen, nämlich des Es, des Ichs und
des Über-Ichs darstellt, lässt auch sie keinen Spielraum für einen ausserhalb
der Kausalitätsreihe liegenden «freien» Willen zu.

1 Franz Alexander und Hugo Staub' Der Verbrecher und seine Richter, Wien, Internationaler
Psychoanalytischer Verlag, 1929,45.

2 Sigmund Freud: Jenseits des Lustprinzips, Gesammelte Werke, Bd XIII, S 66, Anm. 1 Sergius
Pankejeff zitiert hier falsch. Der Originaltext von Freud lautet «[Mit der Aufstellung der
narzißtischen Libido und der Ausdehnung des Libidobegriffes auf die einzelne Zelle wandelte
sich uns der Sexualtrieb zum Eros, der] die Teile der lebenden Substanz zueinanderzudran-
gen und /usammen/uhalten sucht.»

3 Ibid., S. 53.
4 Sigmund Freud Das Unbehagen in der Kultur, Gesammelte Werke, Bd XIV, S. 489. Sergius

Pankejeff zitiert falsch. Der Originaltext lautet. «Das Ich des Kindes muß sich mit der traurigen
Rolle der so erniedrigten Autorität - des Vaters - begnügen.»

5 Ibid., S. 434. Sergius Pankejetf lasst hier die von Freud gesetzten Klammern aus: «Die Absicht,
dass der Mensch 'glücklich' sei, ist im Plan der 'Schöpfung' nicht enthalten »

6 Von Freud zitiert, ibid.
7 Sergius Panke|eff zitiert diesen Satz auch in seinen Memoiren, Der Wolfsmann vom Wolfsmann,

herausgegeben von Muriel Gardiner, Fischer Verlag, Frankfurt am Main, 1972,176
8 «Schlimmen Vereinfachcr »

318


	Das Problem der Willensfreiheit und die Psychologie

