
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 50 (1993)

Heft: 3-4

Artikel: Forschritt, Diskontinuität und Einheit der Wissenschaften : eine
Untersuchung zum Problem wissenschaftlicher Polyperspektivität

Autor: Fuchs, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fortschritt, Diskontinuität und Einheit der
Wissenschaften

Eine Untersuchung zum Problem wissenschaftlicher Polyperspektivität

Thomas Fuchs

Summauy

The development of modern science has been accompanied and essentially
motivated by the ideal of a steady and cumulative progress in the knowledge and

grasp ofnature. However, the crisis of the idea ofprogress during this century has

been reflected in new concepts of the history of science as a discontinuous process
of successive systems of thinking, or paradigms. A comparison of T. S. Kuhn s

and L. Fleck's models of the history of science, and the example of vitalism vs.

mechanistics in the history ofphysiology (Harvey, Descartes, v. Haller) raise the

question ofwhether this umonolinear" course is not an idealization of thefactual
"polylinear" development of the history of science. As an alternative, the author
outlines the possibility of a "complementary evolution" of interpretations of
reality which would contribute to a "polyperspective" science.

Zusammenfassung

Die Entwicklung der abendländisch-neuzeitlichen Wissenschaften ist begleitet
und wesentlich motiviert vom Ideal eines kumulativ-stetigen, epochenübergreifenden

Erkenntnisfortschritts, einer immer vollständigeren Durchdringung und
Erfassung der Natur. Die Krise des Fortschrittsgedankens in unserem Jahrhundert

hat sich demgegenüber in neueren Konzeptionen der Wissenschaftsgeschichte

als eines diskontinuierlichen Prozesses aufeinanderfolgender Denksysteme

oder Paradigmen niedergeschlagen. Ausgehend von einem Vergleich der

wissenschaftsgeschichtlichen Modelle von T. S. Kuhn und L. Fleck und gestützt

auf das Fallbeispiel von Vitalismus und Mechanizismus in der Physiologiegeschichte

(Harvey, Descartes, v. Haller) wird die Frage aufgeworfen, ob dieser

nach wie vor «monolinear» konzipierte Verlauf nicht gleichfalls eine Idealisierung

der tatsächlichen, «polylinear» verflochtenen Entwicklung der Wissen-

Gesnerus 50 (1993) 201-222 201



schaftsgeschichte darstellt. Als Alternative wird die Möglichkeit einer
«komplementären Evolution» aspekthafter Wirklichkeitsdeutungen im diachronen
Verlauf entworfen, die schliesslich zu einer «polyperspektivischen» Wissenschaft
beitragen könnten.

Ist Wissenschaft ohne Fortschritt denkbar? — Diese Frage zu verneinen,
käme wohl einer unzulässigen Verkürzung des Wissenschaftsbegriffs gleich.
Die grossen wissenschaftlichen Systeme etwa der Antike, der präkolumbianischen

oder ostasiatischen Kulturen waren zweifellos hochentwickelt und
blieben doch im wesentlichen statische Gefüge, in denen einmal gewonnene
Erkenntnisse vertieft und ergänzt, aber nicht grundlegend überholt wurden;

Ziel war das systematische Erfassen des Bekannten und alltäglich
Vertrauten, nicht das Vordringen ins Unbekannte. — Anders die
abendländisch-neuzeitliche Form der Wissensentwicklung: offensichtlich
verdankt sie ihre innere Dynamik wie ihren gesellschaftlichen Erfolg wesentlich
der Idee eines stetigen Erkenntnisfortschritts, den daraus resultierenden
technischen Errungenschaften und nicht zuletzt den an sie geknüpften
sozialutopischen Hoffnungen und Erwartungen.

Mit dieser Sonderentwicklung der europäischen Wissenschaft geht
allerdings auch eine Beschränkung des ihr je eigenen Blickfeldes einher: ein
Nebeneinander konkurrierender Sichtweisen, eine Koexistenz gegensätzlicher

Erklärungsmodelle ist dieser Wissenschaft fremd. Auf der Suche nach

objektiver bzw. intersubjektiv verbindlicher Wahrheit trachtet sie danach,
Widersprüche zu eliminieren oder aber durch synthetisierende Theorien auf
höherer Ebene zu überwinden. Dieses restriktive Verhältnis zu möglicher
Divergenz, also der Ausschluss simultaner Vielfalt in Theorie und Praxis der
Naturwissenschaften liegt letztlich in der Idee des einsinnig-linearen
Fortschritts begründet, der durch auftretende Widersprüche in Frage gestellt
würde. So kommt es zu dem Phänomen, dass die Naturwissenschaften
gleichsam als monolithischer Block im sonst pluralistischen Gefüge der
modernen Gesellschaften stehen und nicht zuletzt durch ihre Geschlossenheit

eine dominierende Stellung darin einnehmen.
Nun haben jedoch die sozialen und ökologischen Auswirkungen der

wissenschaftlich-technischen Innovationen in den letzten Jahrzehnten mehr
und mehr die Schattenseiten eines einsinnigen Fortschritts zutage treten
lassen. Die daran sich entzündende Kritik führte zur Suche nach Alternativen

auch innerhalb der Wissenschaften selbst: nach möglichen, aber im
Zuge ihrer monolinearen Entwicklung unentfaltet gebliebenen und in Ver-

202



gessenheit geratenen Sichtweisen. Mit anderen Worten: gerade die ausser-
wissenschaftlichen Fortschrittskosten lenkten die Aufmerksamkeit auch auf
die Verluste und Folgelasten, mit denen der innerwissenschaftliche
Fortschritt immer einhergegangen war1. Eine Kritik der Fortschrittskonzeption
muss aber notwendig die Frage aufwerfen, wie der Widerstreit zwischen
verschiedenen Sichtweisen und Erklärungsmodellen in Zukunft zu bewerten
sei und wie die Gesellschaft mit ihm verfahren soll. — In dieser Situation fällt
der Wissenschaftsgeschichte eine bedeutsame Aufgabe zu: nämlich das

Verhältnis von Wissenschaft und Widerspruch im bisherigen Geschichtsverlauf

zu untersuchen und dabei Erfahrungen über inkongruente Sichtweisen,
ihre Konkurrenz und Interaktion zu gewinnen.

Die folgende Studie will dazu in zweierlei Weise beitragen: zum einen
durch eine Gegenüberstellung von Thomas S. Kuhns und Ludvik Flecks

Konzeptionen der Wissenschaftsgeschichte als eines diskontinuierlichen,
von widerstreitenden Paradigmen bzw. Denkstilen geprägten Prozesses;

zum anderen durch das Fallbeispiel der Auseinandersetzung von Vitalismus
und Mechanismus im Gefolge von William Flarveys Entdeckung des

Blutkreislaufs. Dabei wird die Frage im Vordergrund stehen, ob sich die Wissenschaft

tatsächlich in der monolinearen Form entwickelt hat, wie es dem
Betrachter zunächst erscheint, und wie ihr die Theorie immer noch
vorschreibt. Abschliessend werden einige mögliche Konseqenzen für den
Wissenschafts- und Fortschrittsbegriff formuliert. — Zunächst soll jedoch in
einem Bückblick die Idee des linearen Fortschritts beleuchtet werden, von
der die bisherigen Konzeptionen der Wissenschaftsgeschichte ihren Ausgang
nehmen.

I. Der Fortschrittsgedanke

Fortschritt als generationenübergreifender, im Prinzip unbegrenzter Kumu-
lations- und Optimierungsprozess — dieser Gedanke ist ein vergleichsweise
neues, spezifisches Produkt der abendländischen Kulturgeschichte. Der bis
dahin gleichsam naturwüchsige Fortschritt der Zivilisation wird in der
Neuzeit zum ersten Mal als solcher nicht nur bewusst, sondern auch intendiert

und zum Programm erhoben. Dieses Programm impliziert, etwa in der

Formulierung seines ersten Propagandisten Francis Bacon (Novum Organon
1620), vornehmlich die wissenschaftliche Erkenntnis der Natur einerseits
und ihre daraus resultierende technische Beherrschung andererseits.

203



Die gezielte Planung und Beschleunigung dieses Fortschritts bedeutet

zugleich eine radikale Abwendung von der bis dahin gültigen Konzeption
des Wissens. Ihr Bezugspunkt lag in der Vergangenheit: menschenmögliche
Erkenntnis hatten die antiken Denker bereits geleistet; schlechthin gültiges
Wissen aber war im unüberschreitbaren Gehalt der christlichen Offenbarung
tradiert. — Anders der naturwissenschaftliche Erkenntnisprozess: sein

Bezugspunkt liegt in der Zukunft, und sich ihm anzunähern gelingt nicht
durch Treue zur Uberlieferung, sondern gerade durch Misstrauen gegenüber
dem Tradierten, durch die Suche nach dem Neuen und Unbekannten: «All
das, was man weiss, ist fast nichts im Vergleich zu dem, was noch zu wissen

übrig ist», schreibt Descartes im «Discours de la Methode.» 2 In diesem nach

vorne offenen Prozess ist die Vergangenheit nicht mehr unerreichbares Ideal,
sondern eine Geschichte überwundenen Irrtums; in Bacons Formulierung:
«Wie viele Irrtümer man in der Vergangenheit auffindet, so viele Hoffnungs-
gründe erhält man für die Zukunft.»3

Diese Wendung hatte sich jedoch schon vorbereitet, nämlich durch eine

innere Erosion der bisherigen Wissensform. Differenzen über die Auslegung
des Tradierten und Widersprüche zwischen überlieferten Lehren waren im
ausgehenden Mittelalter immer schärfer hervorgetreten; dies spiegelte sich

etwa in der spätscholastischen Lehre von den «zwei Wahrheiten» der
Vernunft und des Glaubens wider (Wilhelm v. Occam, um 1300). Der allmähliche

Zerfall der zentralen kirchlichen Autorität, gipfelnd im päpstlichen
Schisma Rom-Avignon um 1400, begünstigte das Aufkommen immer neuer
Häresien und mündete schliesslich in die Glaubensspaltung und -kriege des

16. und 17. Jahrhunderts. Dieser Verlust weltanschaulicher Einheit stellt ein
entscheidendes Trauma der abendländischen Kultur dar, mit einer nachhaltigen

Wirkung nicht zuletzt auf die Naturwissenschaften, deren Wiedergeburt,

wie Bacon selbst hoffnungsvoll feststellt4, eben in die Epoche der

Religionsstreitigkeiten fällt. Die neue Wissenschaft erhält nämlich ihren
Impetus wesentlich aus dem Versuch einer Uberwindung der Spaltung: durch
die Abgrenzung eines neuen, autonomen Bereichs von Wissen und Erkenntnis,

dessen Verbindlichkeit nun in einer zukünftigen Wahrheit begründet ist,
der sich die Wissenschaft in einem kollektiven Prozess asymptotisch
annähert.

Bereits Bacon beklagt die bisherige «Uneinigkeit unter den
Philosophen», die «Vielfalt der Schulen», die «Gegensätzlichkeit der Dogmen»
und stellt ihnen den «verus consensus» der Wissenschaftler gegenüber5.
Noch deutlicher wird der Anspruch der neuen Wissenschaften von Descartes

204



formuliert, der wohl nicht zufallig gerade als Teilnehmer am 30jährigen
Krieg die Grundlagen seines Systems entwickelte6; er bezeichnet es als die

«... Frucht meiner neuen Naturlehre, dass die darin enthaltenen Wahrheiten sehr klar und
sehr gewiss sind und daher jeden Grund zu Streitigkeiten beseitigen, so dass man dadurch
zu Milde und Eintracht geneigt wird, während demgegenüber die Schulstreitigkeiten,
indem sie nach und nach ihre Jünger immer streitsüchtiger und hartnäckiger machen,
vielleicht die erste Ursache der Häresien und Auseinandersetzungen sind, die gegenwärtig
die Welt verheeren.»7

Ihre integrierende Kraft verdankt die Wissenschaft wesentlich dem

Fortschrittsversprechen :

«Die vorzüglichste Frucht dieser Prinzipien aber ist die, dass man durch ihr Studium eine

grosse Zahl von Wahrheiten noch entdecken wird, und indem man so nach und nach von
ihnen zu anderen fortschreitet, mit der Zeit zu der höchsten Stufe der Weisheit wird
gelangen können.»8

Diese wird dann in einer mathematisch-deduktiven Einheitswissenschaft
bestehen, welche alle Bereiche der erfahrbaren Wirklichkeit überspannt und
einander kommensurabel macht — eine Vorstellung, die etwa in Gestalt einer

möglichen «Weltformel» bis ins 20. Jahrhundert weiterwirkt.
Die neuzeitliche Wissenschaft erhebt also bereits in ihren Anfängen den

Anspruch, durch Herauslösung der Naturerkenntnis aus dem traditionellen
Glaubens- und Lehrgebäude einen neuen «consensus omnium» herzustellen;
durch fortschreitende und in sich widerspruchsfreie Naturerkenntnis soll das

im Glauben gespaltene Abendland seine Einheit wiederfinden. Das

Fortschrittsprogramm wendet sich gegen die brüchig gewordene Tradition
geoffenbarten und fixierten Wissens — und setzt sie doch fort in der Anerkennung
der einen Wahrheit und im Verbot von Häresien, d. h. im Ausschluss
konkurrierender Sichtweisen. Diese werden zu den überwundenen Irrtümern, die
die Wissenschaft in ihrem Fortgang im Dunkel der Vergangenheit zurück-
lässt. Seit der Neuzeit hat die Naturwissenschaft das Privileg, ihre eigene
Geschichte zu vergessen, um nur die positiv brauchbaren Resultate zu
bewahren und sich auf jedem erreichten Stand für geschichtslos, nämlich für
objektiv und absolut zu halten. Die Fortschrittsidee ist also paradoxerweise
verknüpft mit einem ahistorischen Selbstverständnis der Wissenschaften —

und dies wiederum entspricht nur der Geschichtslosigkeit der Offenbarungswahrheit

oder der ehemals für zeitlos gehaltenen Gültigkeit antiken Wissens.
Die dynamische Entfaltung der naturwissenschaftlichen Fortschrittsidee

muss hier nicht mehr im einzelnen verfolgt werden. Ihre Macht und Faszination

wird gerade daran deutlich, dass sie vorübergehend auch auf ausserwis-

205



senschaftliche Bereiche übergreifen und sich in der Aufklärung zu einem

allgemeinen Geschichtsoptimismus erweitern konnte. Hand in Hand mit
dem linearen wissenschaftlichen Fortschritt sollten sich auch Kultur, Gesellschaft

und Sittlichkeit in einem «unendlichen Progress» (Kant)
vervollkommnen, sollte die «Erziehung des Menschengeschlechts» (Lessing), die

«Progression der ganzen Schöpfung» (Herder) voranschreiten9. Bereits im
Verlauf der französischen Revolution wird j edoch das bürgerliche Ideal eines

widerspruchsfreien gesellschaftlichen Fortschritts zunichte. Hegel rettet den

Geschichtsoptimismus nur durch Geschichtsdialektik; und Marx sieht die

Grunddynamik der Geschichte nun gerade im Missverhältnis zwischen dem
linearen (nicht-dialektischen) Fortschritt der wissenschaftlich-technischen
Produktivkräfte einerseits und der in sich widerspruchsvollen, durch
Revolutionen vorangetriebenen Entwicklung der Gesellschaft andererseits. Erst
nach dem «Sprung ins Reich der Freiheit», in der kommunistischen Utopie,
werden wissenschaftlich-technischer und gesellschaftlicher Fortschritt
Hand in Hand gehen.

Nach den gesellschaftlichen und menschlichen Katastrophen unseres
Jahrhunderts ist Fortschritt in seiner universellen Bedeutung zweifelhaft,
wenn nicht zunichte geworden. Utopisches Denken vermag sich allenfalls
noch in radikaler Entgegensetzung zum bisherigen Geschichtsverlauf zu

behaupten. Ungebrochen bleibt der Impetus der Fortschrittsidee nurmehr
in ihrem ursprünglichen, wissenschaftlich-technologischen Kernbereich.
Und doch sieht sie sich auch hier zunehmender Kritik ausgesetzt, und zwar
aus zweierlei Richtungen, die den beiden Komponenten des Baconschen

Fortschrittsprogramms entsprechen. Auf der Seite der Naturbeherrschung
hat der Ubergang vom linearen zum exponentiellen Fortschritt mit seinen

Folgelasten die Frage der gesellschaftlichen Wünschbarkeit dieses
Fortschritts aufgeworfen. Auf der Seite der Naturerkenntnis aber ist — nicht
zuletzt im Gefolge der unvorhergesehenen Krise und Revolutionierung der
theoretischen Physik seit Beginn des Jahrhunderts — auch die prinzipielle
Möglichkeit stetigen wissenschaftlichen Fortschritts zweifelhaft geworden.
Mit den Namen von Kuhn, Lakatos oder Feyerabend verbindet sich eine

grundsätzlich neue Konzeption der Wissenschaftsentwicklung als
diskontinuierlicher Aufeinanderfolge zeitgebundener Wissenssysteme, von denen
sich prinzipiell keines mehr als «objektiver» oder «wahrer» gegenüber den
anderen auszeichnen lässt. Auch hierin zeigt sich die neuere Wissenschaftstheorie

beeinflusst von der theoretischen Physik, die schon vorher zur

206



Aufgabe einer objektiv gegebenen Realität und zur Einbeziehung des

Beobachterstandpunkts genötigt war.
Die Krise der Physik als der paradigmatischen Naturwissenschaft hat

also in unserem Jahrhundert das abendländische Trauma des verlorenen
Konsenses wieder aufbrechen lassen, der im stetigen, generationenübergrei-
fenden Erkenntnisfortschritt gefunden schien. Damit aber stellt sich erneut
die Frage von Wahrheit und Widerspruch, von Alleinherrschaft einer oder
Vielfalt verschiedener Sichtweisen; Feyerabends «Against Method»10 steht
als ein Symptom dieser Krise wie ein Kontrapunkt zu Descartes' «Discours
de la Methode». — Wir wollen uns nun den neueren Konzeptionen der

Wissenschaftsgeschichte mit der Frage zuwenden, welche Rolle sie dem

Widerspruch zwischen verschiedenen Erklärungssystemen zuweisen.

II. Diskontinuität und Zusammenhang in der Wissenschaftsentwicklung —

Thomas S. Kuhn vs. Ludvik Fleck

a) T.S. Kuhn: Wissenschaftsgeschichte als Paradigmenabfolge11
Mit T. S. Kuhns (Wieder-)Entdeckung der Diskontinuität der
Wissenschaftsgeschichte zerfällt das historische Kollektivunternehmen Wissenschaft

: an die Stelle des einheitlichen Fortschrittsprogramms tritt die disparate

Abfolge einzelner Forschungsprogramme. Erkenntnisfortschritt ist nur
möglich innerhalb eines konstanten kognitiven und begrifflichen Rahmens;
der Wechsel des Rahmens selbst, also die Paradigmenrevolution, kann nicht
mehr als Fortschritt in der Erfassung der Wirklichkeit gelten — die Inkom-
mensurabilität der Paradigmen erlaubt keinen solchen Vergleich.

Trotz dieser diachronen Variabilität des Bezugsrahmens sieht Kuhn nach
wie vor in der Konzentration auf ein Paradigma und dem Ausschluss
konkurrierender Sichtweisen die entscheidende Voraussetzung für die
Entstehung von Wissenschaft. Die Koexistenz gegensätzlicher «Schulen» auf
einem Gebiet gehört der «prähistorischen» Phase einer Wissenschaft an12;
ihre unvereinbaren Ergebnisse begründen «keine gemeinsame Ansicht über
die Natur», keinen verbindlichen Forschungshorizont und daher «keine
rechte Wissenschaft13». Denn in dieser, in der «normalen Wissenschaft»,
gibt es «gewöhnlich keinen Wettstreit zwischen verschiedenen Ansätzen».14

Nur in Phasen des ParadigmenUmsturzes fällt eine Wissenschaft vorübergehend

in das anarchische Frühstadium konkurrierender Sichtweisen
zurück. Dann wird es zu ihrer «Hauptaufgabe erneut alle Regelsysteme bis

207



auf eines auszuschalten»15 — nämlich um der Effektivität konsensorientierter

Forschung willen. Allerdings kann nur ein Akt des «Glaubens» die
Widersprüche überwinden: die Annahme eines neuen Paradigmas, von dem die
Mehrzahl der Forscher die — unbeweisbare — Uberzeugung gewinnt, es sei zur
Lösung der Krise, zur Eröffnung eines neuen Forschungshorizonts
geeignet16. Auch die Wissenschaft entgeht also dem Glaubensstreit nicht: die
Alleinherrschaft eines Paradigmas besteht nur aufZeit, und die ausgeschlossenen

Widersprüche brechen periodisch immer wieder auf.
Doch das Fehlen einer rationalen Legitimation des jeweils zur Herrschaft

gelangten Paradigmas bleibt dem einzelnen Wissenschaftler später in der

Regel verborgen. Er ist befangen zum einen in der Illusion der «objektiven
Wahrheit» als der «Quelle für die Überzeugung des Wissenschaftlers dass

unvereinbare Regeln für die Ausübung einer Wissenschaft nicht koexistieren
können»17; zum anderen in der Illusion des «Fortschritts», erzeugt durch
eine kollektive Manipulation der Geschichte des eigenen Fachgebiets jeweils
im Anschluss an einen Paradigmenumsturz: «... daraus ergibt sich eine

manchmal drastische Verzerrung in der Auffassung des Wissenschaftlers von
der Vergangenheit seiner Disziplin als führte sie in gerader Linie zum
gegenwärtigen Stand18». — Erst der übergeordnete Blick des Wissenschaftshistorikers

durchschaut diese Illusionen. Er erweist Wahrheit als zeitgebunden,

Fortschritt als blossen Fortgang von einem Standpunkt zum nächsten,
und erkennt doch zugleich die Notwendigkeit dieser Denkbeschränkungen
im Interesse einer effektiven Wissenschaftsausübung.

Hier gewinnt Kuhns Konzeption (wie er auch selbst bemerkt19) durchaus
normativen Charakter: Wissenschaft («science») ist per definitionem mono-
paradigmatische Wissenschaft und muss es bleiben, wenn sie ihre Einheit
bewahren soll. Auch bei Kuhn findet somit der Anspruch europäisch-neu-
zeitlicher Wissenschaft noch einmal eine Fortsetzung; seine Konzeption
gleicht einem säkularisierten Monotheismus, dessen Inhalte nun zwar
austauschbar geworden sind, an dessen Fin/ieitsprinzip aber formal noch festgehalten

wird: an die Stelle der einen Wahrheit ist der historisch relativierte
Konsens getreten.

Nun könnte gerade das Schillern des Kuhnschen Textes zwischen normativer

und deskriptiver Darstellung den Verdacht nahelegen, auch seine

(immer noch monolineare) Konzeption gebe die Wissenschaftsgeschichte in
idealisierter Form wieder: Möglicherweise besteht auch hier die Diskrepanz
zwischen Anspruch und Wirklichkeit der Wissenschaftsentwicklung weiter
fort. Verläuft diese Entwicklung tatsächlich in der geordneten Weise voll-

208



ständiger Ablösung eines Paradigmas durch ein neues — Bevor wir diese

Frage an einem historischen Beispiel prüfen, wollen wir noch einen Blick auf
die wissenschaftshistorische Konzeption L. Flecks richten, die viele Gedanken

Kuhns vorwegnimmt, und zwar weniger systematisiert, dafür aber
flexibler und in manchem der historischen Realität adäquater erscheint.

b) Ludvik Flecks «Vergleichende Denkstilforschung» 20

Unter «Denkstil» versteht L.Fleck eine dem jeweiligen historisch-sozial
definierten Kollektiv eigene, gestaltbildende Wahrnehmungsweise und ein
damit verbundenes Begriffssystem, dessen Bestandteile nicht ohne
Sinnveränderung in einen anderen Denkstil transferiert werden können. Gegenüber
dem Begriff des «Paradigmas» — nach Kuhn v. a. eine als fixierte Theorie oder
tradierter Kanon objektiv vorliegende «Problemlösungsanleitung» («puzzle
solving») — bezeichnet der «Denkstil» noch deutlicher eine subj ektive geistige

Bereitschaft, eine Weltsicht oder Sichtweise; er reicht damit auch über den

streng naturwissenschaftlich orientierten Paradigmenbegriff hinaus.
Im Vorgriff auf Kuhns Paradigmenrevolution spricht auch Fleck bereits

von Epochen der «Denkstilumwandlung», von «Mutationen» der Denkgeschichte

und dem dabei auftretenden «Streit der Gesichtsfelder»21. Während

jedoch Paradigmen weitgehend stabile Einheiten darstellen, betont
Fleck die evolutionäre Wandelbarkeit der Denkstile, die z.B. durch Entdek-
kungen fortwährend verändert werden: «Wenn es eine völlige Identität und
Unveränderlichkeit des Denkstils gäbe, würde jede Entdeckung, d.h. das

Wahrnehmen von etwas Neuem, unmöglich.»22
Ein im Vergleich zum Paradigma offeneres Gebilde stellt der Denkstil

nicht nur im historischen Längsschnitt dar, sondern, wie sich weiter zeigen
wird, auch in synchroner Richtung. — Fleck spricht zwar vom Denkstil
mitunter als «kollektivem Denkzwang»23, erkennt jedoch in ihm durchaus
die Abstraktion: das Denkkollektiv besteht aus Individuen, und «... das

individuelle menschliche Seelenleben enthält inkongruente Elemente die
die Reinheit jeder Lehre, jedes Systems trüben Ein Individuum gehört
eben mehreren Denkstilen an»2i; und : «jeder Mensch besitzt sogar viele, z.T.
einander widersprechende Wirklichkeiten».25

Nun haben gerade die Inkohärenzen des individuellen Denkens für die
Wissenschaft eine wesentliche, nämlich heuristische Funktion: ohne sie

könnte Neues gar nicht wahrgenommen, könnten Entdeckungen nicht
gemacht und Denkstile nicht verändert werden. So beschreibt Fleck die

kognitive Widersprüchlichkeit der frühneuzeitlichen Anatomen als Voraus-

209



Setzung für die neuen Entdeckungen: «Wenn wir Arbeiten aus dieser Zeit
lesen, scheint es uns, dass die Autoren an einem Schwindel litten, dass es

ihnen vor den Augen flimmerte, dass sie die mittelalterliche Welt und den

Weg zur neuen Welt abwechselnd sahen.»26

Die für die Wissenschaft fruchtbaren Inkohärenzen des individuellen
Denkens und Wahrnehmens haben nun ihre Grundlage in Elementen des

Denkstils selbst, die über ihn hinausweisen und ihn mit anderen Denkstilen
verknüpfen. Es sind die von Fleck so genannten «Präideen», nämlich ur-
sprünglich-archetyphafte, noch polyvalente Begriffe oder Ideen einer Kultur

(z. B. «Atom», «Masse», «Krankheitserreger» u. a.), deren einzelne Motive
immer wieder neu aktualisiert und in divergente Richtungen weiterentwik-
kelt werden können. Mit zunehmender Differenzierung und Spezialisierung
gewinnen die wissenschaftlichen Begriffe an Präzision, verlieren aber an
Plastizität und Potenz.

Als ein Beispiel für diesen Prozess wollen wir den auch von Fleck
untersuchten Begriff der «Wärme» aufgreifen27. Für Antike und Mittelalter ist
«Wärme» ein durchaus proteisches Gebilde: ein und dasselbe ist die Wärme
des Feuers, die «heisse» Würze der Speisen, die Körper- und Febenswärme,
die «Hitzigkeit» des Temperaments oder auch die mitmenschliche Wärme.

Nicht dass sich dabei «eigentliche» und «übertragene» Bedeutung
unterscheiden liessen: alle diese Formen von «Wärme» sind letztlich wesensgleich,

ja identisch; der Erfahrungsgehalt in diesen verschiedenen Situationen ist
(in einer schwer zu bezeichnenden Weise) der gleiche. — Erst im weiteren

Verlauf, v. a. in der Neuzeit, differenzieren sich die verschiedenen Bedeutungen

und treten zueinander in Widerspruch: die physikalische Wärme hat, als

«Teilchenbewegung», nichts mehr gemein mit der «Lebenskraft» (calor
innatus) oder der gefühlsmässig erfahrenen Wärme.

Und doch bleibt die Präidee in ihrer Pluripotenz latent erhalten und

wirksam; sie wird «zur unbewussten Leitlinie für die Begriffsentwicklung, die

sich so gestaltet, dass die Präidee bewiesen werden kann».28 — In unserem

Beispiel: der Widerspruch zwischen «physikalischer» und «Lebens»wärme

(bzw. den ihnen entsprechenden Denkstilen) entfaltete sich aus einer

anfänglichen Einheit, die aber als Präidee einer Identität von Feuer und Leben

latent fortwirkt. Dies führt schliesslich zum Versuch einer Auflösung des

Widerspruchs: nämlich durch die reduktionistische Umdeutung der Lebenswärme

in eine Teilchenreaktion, unter dem physikalisch-chemisch neu
definierten Begriff der «Verbrennung» (Mayow 1674, Lavoisier 1789). — Ähnliche

210



Entwicklungen lassen sich auch an anderen, ursprünglich polyvalenten
Begriffen verfolgen, wie denen der «Schwere», der «Masse» oder des

«Lichts».
In ihren Konnotationen transportieren Begriffe also immer auch denk-

stilfremde Gehalte, und gerade dadurch können sie als Verbindungsglieder
zwischen gegensätzlichen Denkstilen fungieren. «Jede Epoche hat herrschende

Auffassungen, Uberreste vergangener und Anlagen zukünftiger.»29 In den
Mutationen der Denkgeschichte, so können wir Flecks Gedanken weiterführen,
treten diese latenten Auffassungen wieder hervor; in einer Regression auf die

archaische, polyvalent-plastische Stufe der Begriffsgeschichte können sich

neue, zu den bisherigen inkongruente Begriffe konstituieren30. So entstehen
— oft durch gezielte Umdeutungen — neue Denkstile aus den Elementen alter,
und sie bilden ihrerseits das Material für zukünftige.

Halten wir das bisher Ausgeführte gegen Kuhns Paradigmen-Modell, so

ergeben sich einige bedeutsame Unterschiede. Zwar sieht auch Fleck die

Wissenschaftsgeschichte nicht als stetigen Prozess; doch statt wie die

Paradigmen in einem eher disparaten Nacheinander stehen Flecks Denkstile in
einem vielfältigen Beziehungsgefüge. Zum einen entwickeln sich widersprechende

Sichtweisen aus einer anfänglichen Einheit, die sich in divergente
Richtungen auffaltet und so nach und nach die in den Präideen angelegten
Möglichkeiten aktualisiert; diese Ideen bleiben aber auch in späteren
historischen Phasen latent gegenwärtig und gerade in Denkstilumbrüchen wirksam.

Damit wird das Moment der Kontinuität im diskontinuierlichen
Ablauf der Wissenschaftsgeschichte begreifbar.

Zum anderen beschränkt Fleck die Koexistenz von Widersprüchen nicht
auf die Revolutionen der Wissenschaftsentwicklung; Kuhns reine Mono-

paradigmatik erschiene aus seiner Sicht als Abstraktion. Vielmehr enthält
jeder Denkstil schon für sich genommen inkongruente Elemente und
Begriffsgehalte, die als Keime des Widerspruchs fungieren. Darüber hinaus
aber kreuzen sich wie in den Begriffen, so auch in den Individuen
«...bisweilen widersprechende, manchmal sorgfältig voneinander isolierte
Denkstile» 31 — Inkohärenzen mit wesentlicher heuristischer Bedeutung für
den Fortgang der Wissenschaft. Kein Denkstil lässt sich also isoliert für sich,
ohne Bezug zu seinen Vorgängern bzw. Kontrahenten begreifen; und anstelle
einer seriellen Abfolge einzelner Paradigmen beherrscht die simultane Poly-
valenz von Begriffen und Sichtweisen, latent oder offen, letztlich jeden

Zeitpunkt der Wissenschaftsgeschichte.

211



III. Fallbeispiel: Vitalismus versus Mechanismus in der Physiologiegeschichte

Ein historisches Fallbeispiel soll das im letzten Abschnitt Ausgeführte
verdeutlichen, aber auch um einen neuen Aspekt erweitern. Weder Kuhn noch
Fleck haben nämlich die Möglichkeit einer Interaktion und wechselseitigperiodischen

Ablösung zweier Denkstile über einen längeren Zeitraum ins
Auge gefasst; eine solche Beziehung aber ergibt sich bei der Verfolgung von
Vitalismus und Mechanismus in der Physiologie im Anschluss an die

Kreislaufentdeckung William Harveys. Im folgenden soll die historische Dialektik

dieser beiden Denkstile kurz skizziert werden32.

Harveys Entdeckung des Blutkreislaufs (De Motu Cordis 1628) kann
selbst schon als Frucht des Zusammentreffens gegensätzlicher Denkstile in
einem Individuum aufgefasst werden: tradierte scholastische Physiologie,
aristotelischer Vitalismus, magisch-hermetische Ideen der Renaissancephilosophie

und die neuen experimentellen bzw. mechanistischen Tendenzen
der Physiologie kreuzten sich in Harveys Denken, ohne dass er sie als so

widersprüchlich wahrgenommen hätte, wie wir dies heute täten33.
Nicht ohne weiteres kongruent sind auch die beiden wesentlichen

Präideen, die in die Kreislaufentdeckung eingeflossen sind: zum einen die antike
Idee der himmlischen Kreisbewegung als Urbild einer Eigen- oder Selbstbewegung

; zum anderen die aristotelische Auffassung vom Herz als dem Zentralorgan

des Körpers (der «Sonne des Mikrokosmos»), die Harvey der galeni-
schen Trias von Leber, Herz und Gehirn entgegenstellt.

Eigenbewegung des Blutes auf seiner Kreisbahn und Antrieb durch das

Zentralorgan — aus diesen heterogenen Elementen entsteht Harveys
Konzeption des Blutkreislaufs: er bildet sich aus einer primären, embryonalen
Eigenbewegung des Blutes, das Harvey als den beseelten Lebensstoff des

Organismus auffasst. Diese Eigenbewegung wird dann vom Herz aufgenommen,

mechanisch verstärkt und so vom Zentrum auf den ganzen Organismus
erweitert. So kommt es zu der zunächst widersprüchlich anmutenden
Kombination einer mechanischen Pumpbewegung im arteriellen Kreislauf und
einer vitalen .Eigenbewegung des zum Herz «strebenden» Blutes im venösen
Kreislauf. Als verbindendes Prinzip entwickelt Harvey später den Gedanken
einer elementaren Wahrnehmungsfähigkeit (sensus) organischer Gewebe,
aufgrund derer das Herz den venösen Bluteinstrom als Reiz empfindet (irrita-
tus) und mit Kontraktion beantwortet34.

Zusammengefasst: Die Zurückführung der Autonomie des Organismus
auf ein Kreislaufgeschehen in Analogie zur Selbstbewegung der Himmels-

212



körper; die Erklärung des Kreislaufs aus der embryonalen Morphogenese
und den besonderen Eigenschaften organischer Gewebe bzw. des Blutes; und
die Einbettung der mechanischen Kreislaufkomponente in den vitalen Pro-

zess, dem sie ursprünglich entstammt — dies sind die wesentlichen Elemente
des Harveyschen Vitalismus.

Dieser vitalistische Neuansatz wurde allerdings in der Folgezeit kaum
weitergeführt, so dass er bis in unser Jahrhundert hinein weitgehend vergessen

blieb. Der Grund dafür lag in der Dominanz des mechanistischen Denkstils,

der, von Descartes inauguriert, in kurzer Zeit die europäische Physiologie

eroberte. — Descartes selbst griff als erster Harveys Entdeckung auf,
deutete sie jedoch in ganz anderem Sinn. In der Kreisbewegung des Blutes,
für Harvey Grundlage der vitalen Autonomie des Organismus, sah Descartes
vielmehr die Möglichkeit, erstmals eine mechanische Automatie des Körpers
unter Ausschluss vitaler und psychischer Kräfte zu postulieren. Die Präidee
des Kreises erschien bei Harvey als die Selbstbewegung der Himmelskörper;
bei Descartes hingegen konkretisiert sie sich im Bild des ablaufenden
Uhrwerks, mit dem er den Mechanismus der Herzaktion vergleicht35. Die Steuerung

des Uhrentakts geschieht von aussen, nämlich durch die Herznerven:
auf diese Weise deutet Descartes auch die Präidee einer Verbindung von
Herz und Seele neu; sie wird zur Leitidee einer neurochemischen Physiologie
der Affekte 36.

In der Folgezeit eroberte der mechanistische Denkstil nach und nach das

ihm ursprünglich fremde Territorium des Lebendigen: auch die Physiologen
und Mediziner der Zeit waren vom cartesischen Ideal der Einheitswissenschaft

fasziniert. Der Kreislauf galt nun allgemein als rein mechanischpassive

Blutbewegung in einem Pumpen- und Röhrenapparat; und an die
Stelle von Harveys Autonomie des irritablen Herzens trat nun, im Gefolge
Descartes', die Theorie der Aussensteuerung des Herzens durch einströmendes

Nervenfluidum37.
Und doch zeigt die nähere Untersuchung der physiologischen Quellen

zwischen 1650 und 1750, dass das cartesische Maschinenparadigma vitalisti-
sche Sichtweisen nicht völlig zu verdrängen vermochte, so dass diese als

«unterirdische Gegenströmung» weiter wirksam blieben. Sie wird nicht nur
im vereinzelten Auftreten vitalistischer Physiologen (wie etwa Francis Glissons

in England) sichtbar, sondern auch bei durchaus mechanistisch
denkenden Physiologen, die in ihre Erklärungen der Herztätigkeit denkstil-
fremde Begriffe und inkonsistente Elemente einfügen. So gestehen etwa
Franciscus Sylvius oder Johannes Bohn, beide Vertreter der «offiziellen»

213



Herztheorie und von Descartes stark beeinflusst, dem Herz doch auch eine

Reizwahrnehmung zu, da sie die Besonderheit seiner rhythmisch wiederholten

Aktion anders nicht zu erklären vermögen38. Ähnlich spricht der Mechanist

Giovanni Borelli — unter dem Eindruck der Präidee vom Herz als Sitz
der Seele — von einer «seelischen Perzeption» des «irritierenden» Bluteinstroms

; zusätzlich zum neuronalen Steuerungsmechanismus der Herzaktion
soll damit deren Abhängigkeit von Affekten ihre Erklärung finden39.

Das Herz scheint sich also aufgrund seiner rätselhaften Rhythmik und
Beziehung zum seelischen Erleben der Reduktion auf den mechanistischen

Aspekt in besonderer Weise widersetzt zu haben. Es zeigt sich eine
fortdauernde Latenz vitalistischer Ideen, gerade auch dort, wo sie in mechanistischen

Zusammenhängen erkennbar werden.
Nur so wird erklärlich, dass es um 1750 zu einem relativ plötzlichen

Umschlag kommen konnte. Albrecht von Haller fasste die Ergebnisse seiner

Experimente mit Lebendpräparaten unter den Begriffen von «Irritabilität»
und «Sensibilität» zusammen und nahm damit — ohne sich dessen noch
bewusst zu sein — über Francis Glisson als Mittler die Harveysche Konzeption

einer elementaren Sensibilität organischer Gewebe wieder auf; ebenso

im übrigen Harveys Erklärung der Herztätigkeit als Wechselspiel von
Bluteinstrom und Herzkontraktion40.

Nun war Haller eigentlich Mechanist — doch der latent vitalistische
Gehalt seiner Begriffe trat in plötzlichem, zeitbedingtem Bedeutungswandel
hervor. Ja, im Rückblick wird erkennbar, dass bereits in Hallers Sichtweise

Widersprüchlichkeiten und Inkohärenzen bestanden, die ihm seine Entdek-
kungen überhaupt erst ermöglichten. — Gegen seine Intention wurden seine

Ergebnisse allgemein als Beweis für spezifisch vitale Kräfte aufgefasst, die
den bisherigen Dualismus von Seele und Körpermaschine in Frage stellten;
in kurzer Zeit stieg nun der Vitalismus zur dominierenden Sichtweise auf.

Doch bedeutete dies keine Wiederkehr des Gleichen, keinen einfachen

Paradigmenaustausch: der vitalistische Denkstil zeigte sich in vieler
Hinsicht beeinflusst und modifiziert durch die abgelaufene mechanistische
Phase. Dies wird etwa an einer veränderten Auffassung von «Irritabilität»
deutlich: an die Stelle unbewusst-organischer «Wahrnehmung» trat zunehmend

der Automatismus von Reiz und Reaktion, also ein quasimechanischer

Ablauf. — Den nochmals radikalisierten Vitalismus der romantischen
Physiologie (etwa 1790—1830) konnte daher Hallers Erklärung der Herzaktion

nicht mehr befriedigen; statt dessen griff man auf die galenische
«facultas pulsifica» zurück und postulierte eine gänzlich autonome Eigenbe-

214



wegung des Herzens. «Irritabilität» sollte nun «Selbst-Erregung» bedeuten
— eine erneute, folgenreiche Umdeutung des Begriffs41.

Der um 1830/40 in der Physiologie wieder zum Durchbruch gelangende
Denkstil knüpfte trotz vieler Modifizierungen in seinen Grundlagen an die
mechanistische Tradition an — auch wenn seinen Exponenten die «unterirdische»

Verbindung zu Descartes (analog zur Latenz des Vitalismus zwischen
1650 und 1750) nicht mehr bewusst war. Sie wird nur zu deutlich etwa an
folgender Äusserung Framjois Magendies:

«Und ist nicht jene hydraulische Maschine, die dazu bestimmt ist, das Blut in unserem
Gewebe zirkulieren zu lassen, ein Wunderwerk in der Mechanik? selbst ohne vitale
Gesetze (miisstc) die Zirkulation am Leichnam bestehen können, wenn man im Stande

ware, das ganze System von Pumpen und Rohren in Bewegung zu setzen.»42

Es wäre wohl zu erwarten, dass dieses Paradigma auch die mechanistische
Theorie einer zentralnervösen Steuerung des Herzens wiederaufnähme — sie

war während der vitalistischen Phase latent geblieben und um 1800 vereinzelt

wieder aufgetaucht43. Tatsächlich aber kam es zu einer erneuten Interaktion

der beiden gegensätzlichen Sichtweisen: aus den Präideen einer

«Selbsterregung» des Herzens einerseits, einer zentralnervösen Steuerung andererseits

bildete sich die neue Legierung eines autonomen nervösen Steuerungszentrums

im Herzen, welches von Volkmann 1850 postuliert und von Stannius
1852 im Sinusknoten schliesslich auch lokalisiert wurde44.

Damit sind wir in unserem historischen Überblick bei dem heute noch
herrschenden Paradigma angekommen, dessen Selbstverständnis abschliessend

durch ein Zitat des bedeutenden Pathologen Bernhard Naunyn (1839—

1925) verdeutlicht werden soll:

«Unsere Heilkunde ist das, was sie geworden ist, geworden seitdem sie sich der Fuhrung der
Naturwissenschaften anvertrauen konnte Das konnte nicht früher geschehen als m der

ersten Hälfte des vergangenen Jahrhunderts Von da beginnt die moderne Ära der

Medizin, seitdem vollzieht sich ihre Entwicklung in ungestörter Kontinuität, ununterbrochen,

sicher und erstaunlich gross war bisher der Fortschritt und er wird es auch ferner
bleiben, solange wir unserer Fahne, der Fahne der Naturwissenschaften, treu bleiben.»45

Hier finden sich noch einmal die wesentlichen Elemente des mit der neuzeitlichen

Wissenschaft verknüpften Anspruchs: Kontinuität, stetiger
Fortschritt, Geschlossenheit und das Verbot der Häresie. — Dessenungeachtet
hatte seither nicht nur die Medizin insgesamt, sondern auch die Physiologie
insbesondere durchaus mit abweichenden Standpunkten zu kämpfen. So

setzte mit dem Neovitalismus zu Beginn des Jahrhunderts erneut die Kritik
an der mechanistischen Kreislauf-Konzeption ein; und auch gegenwärtig

215



wird ihr wieder der Primat einer peripheren und nicht vom Herz angetriebenen

Blutströmung entgegengestellt — der alten vitalistischen «Selbstbewegung»

des beseelten Blutes entsprechend. Für den Historiker wäre es

vermessen zu glauben, dass solche Aussenseiterstandpunkte für alle Zukunft
ihre Rolle ausgespielt hätten46.

IV. Ergebnisse und Folgerungen

Als Zusammenfassung unserer Fallstudie lassen sich folgende Ergebnisse
formulieren:

Die Entwicklung der Physiologie seit der Neuzeit folgt nicht einem
kontinuierlichen Verlauf. Selbst auf dem Gebiet der Herz- und Kreislaufphysiologie

wechseln auf der unumstrittenen Basis von Harveys Entdeckung
doch unterschiedliche Erklärungsansätze einander ab. Dennoch entspricht
das Bild auch nicht ganz dem Kuhnschen Modell einer disparaten
Paradigmen-Abfolge.

Zum einen finden sich nämlich denkstWübergreifende Elemente (Präideen
wie etwa Kreisbewegung; Herz als Wärme-, Herz als Gefühlsorgan; Irritabilität,

Sensibilität), die in den Paradigmen gegensätzliche Bedeutung gewinnen.

Durch Reaktualisierung ihrer ursprünglichen «Unschärfe» entsteht in
Zeiten des Denkstilwandels das «kreative Chaos», in dem sich v. a. durch
Umdeutungen neue Sichtweisen bilden können.

Zum anderen zeigt sich das Phänomen einer periodischen Wiederkehr und
Interaktion zweier Denkstile. Keiner vermochte den anderen auf die Dauer zu

verdrängen; im Gegenteil sah jeder sich genötigt, im Laufe seiner Entwicklung

auch Gehalte des Konkurrenten mitaufzunehmen. — Eine solche «dia-
chrone Konkurrenz» liesse sich auch in anderen Wissenschaftsbereichen
aufweisen. Zu erinnern wäre an den Widerstreit von Nahkausalität und Fernwir-
kungsprinzip in der Physik47, von qualitativ orientierter und atomistisch-
quantifizierender Chemie, oder an den Wechsel von Krankheitsauffassungen
in der Medizingeschichte: Krankheit als Kampf gegen äussere Angreifer
(Dämonen, Miasmen, Viren oder als primäre Störung innerorganismi-
schen Gleichgewichts (der Säfte, der psychosomatischen Ganzheit o. ä.).
Offenbar wird die Wissenschaftsentwicklung in solchen Fällen gespeist von
einer Polarität, deren beide Momente fortwährend aufeinander bezogen
bleiben. Darauf deutet noch ein weiteres Ergebnis unserer Fallstudie hin,

216



nämlich die Latenz des scheinbar ausgeschlossenen Kontrahenten in Form

von Inkohärenzen des herrschenden Denkstils oder von offenen Häresien.
Diese Ergebnisse könnten dazu geeignet sein, die Kuhnsche Konzeption

der Wissenschaftsgeschichte als nur idealtypisch gültig zu erweisen: Nach

unserer Auffassung stellt die monoparadigmatische Entwicklung eher einen

Grenzfall dar, dem die europäische Wissenschaft seit der Neuzeit zwar zustrebt,
den sie jedoch nie wirklich zu erreichen vermag. Verdeckt durch die Dominanz
eines Denkstils, bestehen die Widersprüche latent weiter fort; und
periodisch kehren bestimmte Grundtypen von Denkstilen wieder. Ja, ohne diese

Latenz wäre gar nicht erklärbar, wie es in den Krisen der Wissenschaftsgeschichte

zum plötzlichen Auftreten konkurrierender Sichtweisen kommen
kann.

Wenn diese Annahmen in allgemeinerer Form zutreffend sind, verläuft
die Wissenschaftsgeschichte unter der Oberfläche wesentlich komplexer, als

es den Anschein hat. Dies könnte geeignet sein, Kuhns monoparadigmatische

Konzeption in ihrer Normativität für die Wissenschaftsentwicklung in
Frage zu stellen: die ohnehin bestehende diachrone Konkurrenz lässt auch
einenpluralistischen Wissenschaftsbegriffmöglich erscheinen, der eine Koexistenz

von älteren, bewährten und jüngeren, innovativen Erklärungsansätzen
zuliesse. Aussereuropäische Kulturen wie etwa die chinesische, scheinen

dieser Möglichkeit tatsächlich in einem hohen Masse Raum gegeben zu
haben48. Gründe für die Aufrechterhaltung des westlichen Erklärungsmonismus

dürften demgegenüber in theoretischen wie praktischen Erwägungen

bestehen, die abschliessend kurz erörtert werden sollen.
1. Theoretisch liegt dem Erklärungsmonismus v. a. die ontologische

Uberzeugung von der Einheit einer absoluten Wirklichkeit zugrunde, die
letztlich auch nur durch eine Sichtweise fortschreitend erfasst oder wenigstens

durch ein Erklärungsmodell am adäquatesten abgebildet werden
könne. — Allerdings kann die Einsicht in die Diskontinuität der
Wissenschaftsgeschichte und in die historische Relativität der Denkstile die Konsequenz

eines erkenntnistheoretischen Skeptizismus nur vermeiden, wenn die
Wirklichkeit selbst als heterogen, komplex und polyvalent gedacht wird — so
dass durch die verschiedenen Sichtweisen eben nur jeweils bestimmte
Aspekte dieser Wirklichkeit erfasst werden.

Eine solche Wirkhchkeitsauffassung wird auch durch die zuvor geschilderte

historische Dialektik konkurrierender Perspektiven gestützt: gerade
durch den Ausschluss anderer Erklärungsweisen gerät nämlich das jeweils
herrschende Paradigma mehr und mehr in den Zwang, auch Phänomene

217



ausserhalb seines ursprünglichen Wirklichkeitsausschnitts deuten und
erklären zu müssen (so etwa der Mechanismus zwischen 1650 und 1750). Diese

aber sind seiner besonderen Perspektive inadäquat und können nur noch

verzerrt oder reduktionistisch erfasst werden. Hierin dürfte ein wichtiger
Grund für die von Kuhn beschriebenen «Anomalien» und die schliessliche
Krise eines Paradigmas liegen. — Umgekehrt bedeutet die Renaissance einer

verdrängten Sichtweise, dass sie tatsächlich einen Aspekt der Wirklichkeit
zu erfassen vermochte, der sich in der Krise nun wieder als eigenständiger
geltend macht. — Der besondere, periodisch-krisenhafte Verlaufder abendländischen

Wissenschaftsgeschichte hätte seine Ursache somit gerade in deren monistischer

Tendenz!
2. Unter pragmatischen Gesichtspunkten kann sich der Erklärungsmonismus

durch Verweis auf die Vorteile der Geschlossenheit legitimieren: höhere
Effektivität konsensorientierter Forschung; Konzentration statt Zersplitterung

gesellschaftlicher Ressourcen; Eindeutigkeit praktischer Konsequenzen

und Handlungsanweisungen im Gefolge wissenschaftlicher Forschung. —

Diese Vorteile dürften in der Tat einen entscheidenden Anteil am Erfolg der
Naturwissenschaften tragen. Allerdings sind sie mit gewichtigen Nachteilen
verbunden: Verdrängung bewährter Erkenntnissysteme und Handlungskonzepte,

Einseitigkeit des Blickfeldes und Ausblendung von Wirklichkeitsbereichen,

insbesondere aus der Planung und Folgenabschätzung
wissenschaftlich-technischen Handelns. Der grösseren Effizienz des wissenschaftlichen

Monismus steht also möglicherweise die höhere «Wirklichkeitsadäquat-
heit» eines wissenschaftlichen Pluralismus gegenüber.

Die Alternativen im Umgang mit der möglichen Vielfalt von Sichtweisen
sind jeweils Ausdruck langfristiger Grundhaltungen einer Kultur und daher
durch Argumentationen kaum beeinflussbar. Es scheint aber, dass sich auch
in unserer Kultur nach den besonderen Entwicklungen des 20. Jahrhunderts
eine «postmoderne» Wendung zu einer «Polyperspektivik» im Bereich der
Wissenschaften abzeichnet. Eine aspektdifferenzierende Wirklichkeitsauffassung

könnte dazu beitragen, unterschiedliche Perspektiven weder als sich

gegenseitig bedrohend und aufhebend, noch als sich bis zur Beliebigkeit
relativierend zu begreifen. Die einander zunächst inkommensurablen
Sichtweisen könnten komplementäre Beiträge zu einem reichhaltigeren
Wirklichkeitsbild liefern, ohne den Anspruch auf Wahrheit, nämlich adäquate
Erkenntnis der Wirklichkeit je unter einem besonderen Aspekt, aufzugeben.
Fruchtbarer Widerstreit träte an die Stelle möglichst rasch zu überwindenden

Widerspruchs. Den Begriffen des linear-kumulativen oder des nur inner-

218



paradigmatischen Fortschritts liesse sich dann, als ein Drittes, das Bild einer
komplementären Evolution gegenüberstellen, in der die historische Entfaltung

gegensätzlicher Sichtweisen die Einheit der Wirklichkeit um so reicher
hervortreten lässt.

219



Anmerkungen

1 Vgl. etwa R. Specht, Innovation und Folgelast. Stuttgart 1972, oder G. Böhme, W. van den

Daele, W. Krohn, Alternativen in der Wissenschaft. In: Zt. f. Soziologie 1/1972, S. 302—316:

«Die Wissenschaft entwickelt sich über eine Kette von Verzweigungsstellen, an denen
sich einheitliche Forschungsstrange spalten können zu disparaten Theorielmien, an denen
aber auch liegengebliebene Ansätze — <tote Aste der Wissenschaftsgeschichte» — wieder

aufgenommen werden können ...» (S.304).
2 R. Descartes, Discours de la Methode (1637), dt. Ubs. Hamburg 1960, S. 51 (VI, 2).
3 F. Bacon, Novum Organon (1620), in: The Works of Francis Bacon, Bd. I, Stuttgart 1963;

dt. Neues Organon der Wissenschaften, Darmstadt 1981, S. 74 (I, 94).
4 Ebd. S. 58 (1,78).
5 Ebd. S.56 (I, 76f.).
6 Vgl. R.Specht, Rene Descartes. Hamburg 1966, S.17ff.
7 R. Descartes, Principia Phdosophiae (1644), dt. Ubs. Hamburg 1955, S. XLV.
8 Ebd.
9 Vgl. M.Ritter, Fortschritt. In: Ders. (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie.

Darmstadt 1972, Bd. 2, S. 1032-1059; S. 1048.

10 P. Feyerabend, Wider den Methodenzwang. Skizze einer anarchistischen Erkenntnistheo¬

rie. Frankfurt 1976.
11 Vgl. zum Folgenden T. S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt

(2) 1976, sowie ders., Die Entstehung des Neuen. Frankfurt 1977.

12 Kuhn (1976) S.35, (1977) S.315f.
13 Ebd. S. 18.

14 Kuhn (1977) S. 316.
15 Kuhn (1976) S. 182.

16 Ebd. S. 168 f.
17 Ebd. S. 182.

18 Ebd. S. 178.

19 «Einige Leser haben festgestellt, dass ich wiederholt zwischen deskriptiver und normativer
Darstellung wechsle Die obigen Darlegungen stellen eine Theorie über die Natur der
Wissenschaft dar, und wie andere Wissenschaftstheorien enthalt sie Konsequenzen für die
Verhaltensweisen von Wissenschaftlern, wenn sie erfolgreich sein wollen. Obgleich sie nicht
richtiger zu sein braucht als andere Theorien, liefert sie doch die legitime Basis fur die

wiederholte Verwendung von Ausdrücken wie <sollte sein».» Ebd. S.218f.
20 Vgl. zum Folgenden L. Fleck, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tat¬

sache (1935). Frankfurt 1980; ders., Erfahrung und Tatsache. Frankfurt 1983.
21 Fleck (1980) S. 38, S. 121.

22 Fleck (1983) S. 68.

23 Fleck (1980) S. 124, S. 131 f.; (1983) S. 157.

24 Fleck (1980) S. 60 f.
25 Fleck (1983) S.48.
26 Ebd. S.78; vgl. auch Fleck (1980) S.124f.
27 Fleck (1983) S. 98 ff.

220



28 Ebd. S. 101.

29 Fleck (1980) S. 40.

30 Vgl. auch Feyerabend (1976) S.212: «... ein neuer Abschnitt in der Geschichte der Wis¬

senschaft beginnt mit einer Ruckwärtsbewegung in ein älteres Stadium ..als die

Theorien unscharfer waren und weniger empirischen Gehalt hatten.»
31 Fleck (1983) S.114.

32 Vgl. zum Folgenden meine ausführliche Darstellung in: T.Fuchs, Die Mechanisierung des

Herzens. Harvey und Descartes — Der vitale und der mechanische Aspekt des Kreislaufs.
Frankfurt 1992.

33 Dies hat W. Pagel an Harvey treffend bemerkt: "... it would appear that there was a time
when what sounds contradictory today was no contradiction. Unification of what is today
sound and relevant with its apparent opposite must have been possible in the same mind
which yet somehow retained its integrity and power." — W. Pagel, New Light on William
Harvey. Basel 1976, S. 1.

34 W. Harvey, De Generatione Animalium (1651), Kap. 51; in: The Works of William Harvey,
hg. R.Willis, London 1965, S.375fl.

35 Discours de la Methode, S.41 (V, 6).
36 Vgl. R.Descartes, Les Passions de l'Ame (1649).
37 So bei Henricus Regius, Franciscus Sylvius, Cornelis Bontekoe, Nathaniel Highmore,

Thomas Willis, Richard Lower, John Mayow, Johannes Bohn, Friedrich Hoffmann,
Herman Boerhaave u.a. — vgl. Fuchs (1992), S. 143—186.

38 Franciscus Sylvius, Disputationes Medicae (1659 ff.), Ill, 15; Johannes Bohn, Circulus

anatomico-physiologicus (1686), S.449f.
39 G.Borelli, De Motu Animalium (1680/81), Leyden 1685, Bd. II, S. 116f.

40 A.v. Haller, Primae lineae Physiologiae. Gottmgen 1751, p. 67.

41 Vgl. v. a. P. F. v. Walther, Physiologie des Menschen, Landshut 1807/08, Bd. II, S.31ff.
42 F. Magendie, Vorlesungen über die physikalischen Erscheinungen des Lebens. Köln 1837,

S. 12.

43 So etwa bei C.Legallois, Experiences sur le Principe de la Vie. Paris 1812.

44 H.F. Stannius, Zwei Reihen physiologischer Versuche. In: Mullers Archiv, Berlin 1852,
S. 85-100.

45 B.Naunyn, Moderne Kliniken und Krankenhauser. Rede 1902. In: Ges. Abh. Bd. II,
S. 1311; zit. nach K.E. Rothschuh, Konzepte der Medizin m Vergangenheit und Gegenwart.

Stuttgart 1978, S.429 (blvhb. v.Vf., T.F.).
46 Vgl. u. a. E. Pestel, G. Liebau (Hgg.), Phänomen der pulsierenden Strömung im Blutkreis¬

lauf aus technologischer, physiologischer und klinischer Sicht. Mannheim 1970; F.Huse-

mann, 0. Wolff, Das Bild des Menschen als Grundlage der Heilkunst. Stuttgart 1986,
Bd. III, S.95ff., 144ff.; L. Manteuffel-Szoege, Über die Bewegung des Blutes. Stuttgart
1977.

47 Vgl. A.Diemer (Hg.), Der Methodenpluralismus in den Wissenschaften. Dusseldorf 1970.

48 Nach P. U. Unschuld ist besonders die Entwicklung der chinesischen Heilkunde durch eine
«wachsende synchrone Vielfalt» unterschiedlicher medizinischer Ideensysteme charakterisiert

(Medizin in China. Eine Tdeengeschichte. München 1980, S.12). Das traditionelle
chinesische Denken vollzieht sich nach Unschuld in einer «polylinearen Logik, die die

221



endgültige Annahme mehrerer, auch einander abschliessender Erklarungsmodelle
erlaubt» (Gedanken zur kognitiven Ästhetik Europas und Ostasiens. In: Jahrbuch 1988 der
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Berlin 1989, S. 352—366).

Dr. Thomas Fuchs

Psychiatrische Klinik und Poliklinik der
Technischen Universität
Ismaninger Strasse 22

D-81675 München

222


	Forschritt, Diskontinuität und Einheit der Wissenschaften : eine Untersuchung zum Problem wissenschaftlicher Polyperspektivität

