
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 50 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Anfänge römischer Medizinkritik und ihre Rezeption in Rom

Autor: Näf, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anfänge römischer Medizinkritik und ihre Rezeption
in Rom1

Beat Näf

Summary

Our view of Cato's (234^-149 B. C.) attitude towards Greek medicine and Greek

doctors has been influenced by the elder Pliny (23—79 A. D.). Evidence is shown

which suggests that Cato's rejection of Greek medicine did not prevent him from
using the help of Greek physicians.

Zusammenfassung

Die Kritik an Medizin und Ärzten hat diesen in den verschiedensten historischen

Epochen immer wieder vorgeworfen, sie würden der Gesundheit mehr schaden

als nützen. Besonders bekannt sind die Anschuldigungen des älteren Cato (234r-
149 v. Chr.), welche uns der ältere Plinius (23—79 n. Chr.) überliefert. Danach
hätten sich die Griechen verschworen, mit ihren Ärzten und ihrer Medizin alle
Barbaren zu töten. Cato hat seinem Sohn den Umgang mit den griechischen
Ärzten verboten. Indessen gibt es zahlreiche Indizien, welche es nahelegen, das

Bild des Cato als eines radikalen Feindes griechischer Medizin zu modifizieren
und in ihm die Einflüsse der späteren Rezeption zu vermuten.

Medizin- und Ärztekritik begegnen in der Geschichte immer wieder2. Die
römische, ja überhaupt die antike Medizin- und Ärztekritik3, hat dabei

vergleichsweise einen scharfen Ton: Häufig ist der Vorwurf erhoben worden,
Ärzte und Medizin hätten nicht nur nichts zur Gesundung ihrer Patienten
beigetragen, nein, sie hätten diese geradezu umgebracht, ja ermordet4. Am
Anfang der römischen Ärzte- und Medizinkritik steht der ältere Cato. Von

Gesnerus 50 (1993) 11-26 11



ihm ist uns in der Naturalis historia des älteren Plinius (29, 7, 14) das

vielzitierte Wort überliefert8:

«Ich werde Dir, mein Sohn Marcus, am geeigneten Ort von jenen Griechen das sagen, was
ich in Athen herausgefunden habe, und dass es zwar gut ist, ihre Schriften anzusehen, aber

nicht, sie auswendig zu lernen. Ich werde beweisen, dass ihre Art nichtsnutzig und unbelehrbar

ist. Und glaube, dass ein Seher gesagt hat, sobald uns dieses Volk seine Schriften gibt,
wird es alles verderben, und das besonders dann, wenn es uns seine Ärzte schickt. Diese

haben sich nämlich untereinander verschworen, alle Barbaren mit Hilfe der Medizin

umzubringen; sie tun selbst aber dies gegen Bezahlung, damit man ihnen Vertrauen

entgegenbringt und sie uns leicht vernichten können. Auch nennen sie uns dauernd
Barbaren und unflätiger beschimpfen sie uns als andere mit der Bezeichnung Opiker. Ich
habe dir den Umgang mit den Ärzten untersagt.»

Die Forschung hat zahlreiche Erklärungen für die heftigen Äusserungen
Catos gegeben6: Catos Hang zum rhetorischen Ubertreiben; seine — trotz
Kenntnis der griechischen Kultur — antihellenische Einstellung und seine

Xenophobie; die Ablehnung der professionellen Heiltätigkeit, der Medizin
als ars und Beruf um des Geldes willen; die Angst vor der Gefährdung der
traditionellen Sozialordnung sowie römischer Werte wie der gravitas, der

constantia oder altrömischer Autarkie; die Furcht vor grausamen
Therapiemethoden, vor Schneiden und Brennen, der saevitia secandi urendique, wie
sie der angeblich erste griechische Arzt in Rom, Archagathos, verbreitete.
All dies sind durchaus einleuchtende und im einzelnen belegbare Gründe,
welche zum Verständnis der catonischen Kritik beitragen.

Im folgenden sollen zwei spezifische Aspekte der catonischen Ärzte- und
Medizinkritik untersucht werden: Erstens die Frage der Rezeption in Rom,
wobei im Rahmen dieser Rezeption ein bestimmtes Catobild entwickelt
wurde, nämlich das Bild des Ärztefeindes Cato. Zweitens die Frage, inwiefern
Indizien aus der Zeit Catos selbst vorhanden sind, welche diesem Bild
entsprechen und annehmen lassen, Cato und seine Familie hätten tatsächlich

keinen Umgang mit griechischen Ärzten gehabt.

Die catonische Medizinkritik — Äusserungen in De medicina?

Zumeist geht die Forschung davon aus, Catos Vorwürfe würden in den

Zusammenhang der Libri ad Marcumfilium gehören, von denen ein Teil von
der Medizin gehandelt habe. A. E. Astin hat in seinem Buch «Cato the
Censor» wichtige Argumente gegen solche Hypothesen vorgebracht7.

12



Yon den für De medicina namhaft gemachten Fragmenten gehören zwei

explizit in andere Zusammenhänge, nämlich adfilium vel de oratore bzw. in
epistula adfilium7.

Die vielzitierte Griechenkritik Catos8 (siehe oben) enthält keinen Hinweis

darauf, dass dieses Fragment in ein Buch De medicina gehört haben
könnte. Ebenso fehlt ein Verweis auf De medicina. Vielmehr sagt Cato hier,
dass er die Absicht habe, über seine Erfahrungen «de istis Graecis suo loco» zu

sprechen, und damit sind die in Athen gemachten Erfahrungen, wohl als

Militärtribun im Jahre 191 v. Chr., gemeint. Die Beziehungen der Römer zu
den Griechen waren damals belastet, und Cato scheint sich u. a. in Athen mit
einiger Reserve gegen das Griechentum an die Bewohner gerichtet zu
haben9.

Ein weiteres Fragment10 aus Plinius (29, 15) deutet auf das Vorhandensein

eines commentarius des Cato, in dem dieser medizinische Aufzeichnungen

sammelte. Von hypomnema berichtet Plutarch11.
Das dritte bei Plinius (7, 172) überlieferte Fragment12, weit entfernt von

den beiden anderen Stellen, mag eine implizite Kritik an Hippokrates
(prog. 2—4) enthalten, aber wiederum fehlt jeder Hinweis auf eine Zugehörigkeit

zu De medicina, und der Zusammenhang, in dem das Fragment steht,
kann eine solche Hypothese nicht rechtfertigen.

Das von O. Schönberger aus Gargilius Martialis (med. 30) gewonnene
Catofragment lautet13:

«Cato überliefert, dass das römische Volk etwa sechshundert Jahre lang den Kohl als

Medizin benützte. Die Arzte waren nämlich noch nicht nach Rom gekommen, sie, die eine

Kunst daraus machten, die Gesundheit zu verteuern und ausländische Stoffe (peregrina
pigmenta) mit sich brachten, um diesen jenen Preis aufzuerlegen, den sie gerade wollten.
Sonst heilten die Soldaten ihre glorreichen Wunden mit dem Kohl. Das gleiche Grundstück
war ihnen Garten wie Nutzen für die Gesundheit: Indem es ihnen Nahrung gibt, heilt es sie

auch.»

Die bereits von A. E. Astin und dann I.Mazzini vorgebrachten Bedenken14
können erhärtet werden. In der Tat ist es höchst unwahrscheinlich, dass

Gargilius Martialis seine Informationen einem catonischen Werk entnommen

hat. Vielmehr folgt er Plinius. Die Zeitangabe «ungefähr sechshundert
Jahre lang» wird von Plinius wiederholt gemacht15. Das nach Schönberger
«aggressive» Wort pigmenta findet sich bei Plinius. Die peregrina pigmenta,
welche Schönberger aus stilistischen Gründen als catonisch betrachtet,
entsprechen den peregrinae merces bei Plinius. Plinius (29, 24f.) hält fest,
dass den Vorfahren die Einfuhr fremder Waren und ihr Ankauf für ausländi-

13



sehe Preise missfallen hätten16: insbesondere warnt er vor dem Gebrauch des

giftigen minium, wohl des Quecksilbersulfids, wie er es bei den Pigmenten
(33,122.124) darlegen werde. Eine ähnliche Kritik gibt Plinius bereits in 24,
5, wo er die negative Entwicklung der Heilkunst schildert17:

«Da werden Zusammensetzungen und unerklärbare Mischungen angepriesen. Arabische
und indische Heilmittel werden hoch geschätzt und für ein kleines Geschwür bringt man die
Kosten einer Arznei vom Roten Meer in Rechnung, während der Ärmste die wahren
Heilmittel jeden Tag zur Speise nimmt.»

Plinius und die Ausgestaltung des Catobildes

Auch wenn es kein catonisches Buch De medicina gegeben hat, so bleibt es

dennoch unwiderlegbar, dass Cato seinem Sohn den Umgang mit den
griechischen Ärzten verbot und sich negativ über die griechische Medizin
äusserte. Indessen ist zu fragen, wie treffend Plinius Cato als Kritiker der

griechischen Ärzte charakterisiert. Diese Frage lässt sich nur grundsätzlich
beantworten. Zu belegen ist freilich die Tendenz des Plinius, Cato als radikalen

Gegner der griechischen Medizin zu zeichnen. Deutlich machen lässt sich
dies durch einen Vergleich mit den Parallelstellen in der Catobiographie
Plutarchs, welche zwischen 100 und 120 entstanden ist18.

Den Griechen Plutarch hat die Einseitigkeit der Interpretation, wie sie

bei Plinius vorliegt, gestört: Das catonische Unheilsorakel, die Voraussage
des durch die Griechen verursachten Verderbens, sei Lügen gestraft worden,
die Gegenwart habe griechische Bildung und Wissenschaft aufgenommen,
und Rom sei gleichzeitig zur Weltmacht aufgestiegen (23, 3). Catos Behauptung,

die Griechen hätten sich gegen die Barbaren verschworen, stütze sich

auf falsche Verallgemeinerungen aus einer Hippokrates-Anekdote (23, 4)19:
Dieser Anekdote zufolge habe sich Hippokrates geweigert, Perser, die Feinde
der Griechen, zu behandeln. Cato — geleitet durch seine Vorurteile — sei

deshalb zu seinen absurden Verdächtigungen gekommen. Was die von
Plinius angenommene Überlegenheit der catonischen Medizin und ebenso der
moralischen Grundsätze betrifft, so stellt Plutarch beides durch verschiedene

Beispiele in Frage. Plutarch geht aber noch weiter. Er scheint
Widersprüche in der einseitigen Zeichnung des Cato zeigen zu wollen. Der wahre
Cato habe sich nicht davor gescheut, griechisches Kultur- und Bildungsgut
für seine Zwecke zu verwenden.

14



Plutarch stellt seinen Cato gar so dar, als habe dieser sich selbst in der
Rolle eines Arztes gesehen, freilich eines Arztes für Politik und Gesellschaft

(16, 6f.). In der Rede zum Antritt der Zensur von 184 lässt Plutarch Cato

von der Rednertribüne schreien, der Staat bedürfe einer gründlichen Purgierung.

Das Volk solle nicht den gefalligsten, sondern den schärfsten Arzt
wählen. Gar Schneiden und Brennen lässt er Cato als Mittel der Politik
anpreisen. Der Historiker Livius (39, 40 f.) berichtet nichts dergleichen.
Plutarch hat also möglicherweise ein ironisches Catobild entworfen, das

vielleicht eine Reaktion auf jenes Bild darstellt, wie es sich bei Plinius findet.
Zumindest muss ein Vergleich zwischen Plutarch und Plinius die

holzschnittartige Charakterisierung des Cato bei Plinius auflösen. Näher bei den
Gründen für Catos Ärztekritik sind wir damit insofern, als wir uns der
Relativität der durch Plinius überlieferten Cato-Aussagen bewusst werden.

Plinius suchte in Cato den Zeugen für seine eigenen Vorbehalte gegenüber
der mittlerweilen etablierten griechischen Medizin des 1. Jhs. n. Chr. Es gebe
keinen unbeständigeren Wissenszweig; die Ärzte würden zu viel verdienen,
sie trügen zur Sittenverderbnis bei, sie würden mit zweifelhaften
Therapiemethoden arbeiten, und sie könnten völlig straflos Menschen umbringen.
Diese Interpretation ist wesentlich Karikatur. Es lässt sich ohne Schwierigkeiten

nachweisen, dass Plinius uns in zentralen Punkten einseitig
informiert. Sein Bild der Ärzte widerspricht dem hippokratischen Ideal, das ganz
eindeutig im 1. Jh. n. Chr. Wirkungen gezeitigt hat. Es trifft ebensowenig zu,
dass Gesetze für fehlbare Ärzte gefehlt hätten, wie Plinius behauptet.
Plinius verschweigt schliesslich, dass Cato in De agri cultura Rezepte
empfiehlt, die Plinius selbst als griechisch und sittenzerstörerisch brandmarkt.
Falsch ist auch die Angabe des Plinius, der Senat habe lange Zeit nach Cato
die Ärzte aus der Stadt verbannt20.

Weshalb aber hat Plinius ein so einseitiges Bild Catos sowie der griechischen

Medizin und der griechischen Ärzte gegeben? Erst in der Zeit des

Plinius haben griechische Ärzte in grösserer Zahl Einfluss in der Gesellschaft
gewonnen21. Mehr und mehr traten bekannte Ärzte in Erscheinung,
insbesondere auch am Hof. Zum Teil hatten sie Erfolg, zum Teil galten sie

geradezu als Mörder. Die Meinungen polarisierten sich: Während Celsus in
De medicina einen Abriss der Medizingeschichte unter positivem Aspekt
gibt, finden wir Parallelen zur Medizinkritik des Plinius bei Juvenal, Martial
oder Petronius. Für Quintilian stand der Nutzen des Arztes ausser Frage.
Vespasian hat die Ärzte privilegiert, Domitian hingegen sah Massnahmen

gegen übertriebene finanzielle Forderungen von Ärzten vor22.

15



Die Unbeständigkeit der medizinischen Theorie, die Vorbehalte gegen die

Professionalisierung der Medizin und das Eindringen von Fremden, Erfolg
und Misserfolg der griechischen Medizin und der Arzte überhaupt, die
Gerüchte über phantastische Gewinne und rasanten sozialen Aufstieg — dies

alles hat Plinius dazu bewogen, in seiner Naturalis historia nicht nur einen
Abriss der Medizingeschichte zu geben, sondern sich auch mit dem Thema
der Ärzte- und Medizinkritik auseinanderzusetzen23. Als Griechenfeind
kann man ihn selbst nicht bezeichnen, aber Vorbehalte gegenüber den
Griechen hat er mehrfach geäussert24. Wegweisend für die Skepsis des

Plinius gegenüber griechischen Errungenschaften wurde unter anderem die
Gestalt Catos, Inbegriff römischer Tradition, wobei Plinius freilich nun
dieses Catobild nach seinem Gusto ausgeschmückt hat.

Cato — kein Umgang mit griechischen Ärzten?

Die Indizien dafür nun, dass im Umkreis des älteren Cato kein Umgang mit
griechischen Ärzten gepflegt worden sei, fehlen aber weitgehend. Vielmehr
legen die Quellen aus der Zeit Catos eine Korrektur des durch Plinius
gegebenen Bildes nahe.

Immerhin findet sich unter den Fragmenten von Catos Reden ein weiterer

Hinweis auf Catos Abneigung gegenüber griechischem Medizinalpersonal
: In der Rede «für den Fall, dass ihn der Volkstribun M. Caelius zur Rede

gestellt hätte»25 erscheint der pharmacopola als schwatzhafte und nicht
vertrauenswürdige Gestalt26:

«So leiht ihr ihm die Ohren, aber kein Gehör, wie einem Salbenhändler. Denn dessen Worte
hört man zwar, doch vertraut sich ihm keiner an, wenn er krank ist.»

Für eine Untersuchung von Catos Auffassungen von der Medizin, der
Ausübung der Medizin und der Anwendungsbereiche der Medizin können wir
uns auf De agri cultura abstützen27. De agri cultura gehört in eine Zeit des

Umbruchs. Der Gutsbetrieb in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts
v. Chr. hatte sich gegenüber den Verhältnissen auf den Bauernhöfen in
früheren Zeiten gewaltig gewandelt. Die noch im 3. Jahrhundert in der
römischen Landwirtschaft vorherrschende Getreidewirtschaft der kleinen
bis mittelgrossen Familienbetriebe wurde abgelöst durch die intensiv betriebene,

spezialisierte und rationalisierte Villenwirtschaft. Diese Zusammenhänge

sind in Catos De agri cultura spürbar. Cato versucht zwar immer

16



wieder an überlieferte Vorstellungen anzuknüpfen. Dennoch ist es

offensichtlich, dass Cato Ratschläge für eine moderne Villenwirtschaft gibt, die
Gewinn abwerfen soll.

In diesem neuen Typ der Landwirtschaft delegiert der pater familias
zahlreiche Kompetenzen an den vilicus, den Gutsverwalter, teilweise auch an
die vilica sowie an handwerkliche Spezialisten. Auch was die medizinische

Versorgung betrifft, ist der pater familias nicht die einzig wichtige Gestalt.
Im Bereich der Prophylaxe achtet der pater familias darauf, dass ein

Landgut in einer gesunden Gegend liegt, in der auch gesundes Trinkwasser
nicht mangelt (1, 3). Er legt Richtlinien für Ernährung und Kleidung der
Sklaven fest, die der vilicus zu beachten hat (5, 2; 56—59; 104). Für die

Ernährung ist aber letztlich der vilicus zuständig. Insbesondere hat dieser
darüber Bescheid zu wissen, ob die Sklaven gesund oder krank sind (2, 2).

Delegation von Kompetenzen gibt es ebenfalls bei den religiösen Bräuchen,

die vielfach Gesundheit und Krankheit betreffen. Der larfamilialis soll
durch die vilica verehrt werden (143, 2). Opfer in anderen Zusammenhängen
sind aber nicht ihre Sache (143, 1). Der vilicus hat am Compitalienfest zu
opfern (5, 3). Das Opfer für die Gesundheit der Rinder kann durch einen
Sklaven oder Freien dargebracht werden (83). Bei den Vorschriften für die

Entsühnung der Feldflur gibt Cato einem Sklaven den Auftrag (141, 1). Das
Gebet wird hier freilich wieder vom pater familias gesprochen, wie dieser es

auch bei anderen Gelegenheiten tut (139f.). In diesem Gebet wird der Gott
Mars ausdrücklich darum ersucht, Hirten, Herden, Hausherrn, Haus und
Gesinde gesund zu erhalten (141, 3).

Catos Empfehlungen für die Gesundheit waren also nicht allein Sache des

paterfamilias. Sie wurden indessen sehr stark von den Wertvorstellungen des

pater familias geprägt. Die Gesundheit des Familienoberhauptes, dann
diejenige der Familie im engeren Sinne und schliesslich die Gesundheit der
teuersten Sklaven und Tiere folgen sich in hierarchischer Reihenfolge.

Was die veterinärmedizinischen Ratschläge28 betrifft, so nehmen sie von
den 162 Kapiteln 8 ein. Hinzu kommen 2 Kapitel, in denen die Geflügelmast
behandelt wird sowie 3 Kapitel, welche Ratschläge für die Ernährung des

Viehs geben. Zur Sprache kommen Klauenleiden (wohl Huflederhautentzündung),

Hautentzündungen sowie Schlangenbisse. Der Aufwand an
Heilmitteln ist nicht gering: Insgesamt werden für die Heilmittel 15 verschiedene

Pflanzen sowie einige leicht erhältliche mineralische und tierische
Stoffe gebraucht. Am meisten Aufmerksamkeit gilt der Gesundheit der
Rinder, an zweiter Stelle derjenigen der Schafe.

17



Doppelt so viele Abschnitte wie der Gesundheit der Haustiere widmet
Cato derjenigen der Menschen 29. Als Heilmittel werden mehr tierische Stoffe
verwendet, aber die pflanzlichen Arzneien dominieren auch bei diesen

Rezepten. Im allgemeinen sind die verschiedenen Arzneien leicht erhältlich,
und man kann davon ausgehen, dass die meisten auf einem Landgut zu
haben sind.

Weitaus den meisten Platz unter den medizinischen Abschnitten nehmen
die beiden Kapitel über den Kohl ein (156f.). Es handelt sich eindeutig um
Exzerpte aus einem griechischen Autor. Das Problem bei den Abschnitten
über den Kohl ist die Frage, ob tatsächlich Cato sie in De agri cultura
eingefügt hat. Die Frage lässt sich nicht mit Sicherheit entscheiden. Aus
diesem Grunde ist die Untersuchung nach der sozialen Bedeutung der

Heilrezepte in De agri cultura doppelt zu führen. Die Kohlkapitel und die

übrigen Kapitel über Heilmittel sind gesondert zu betrachten.
Das Resultat ist in der Tat nicht ganz das gleiche: Die möglicherweise

interpolierten Kohlkapitel differenzieren die Anwendung des Universalheilmittels

Kohl im Hinblick auf die Patienten viel stärker als die übrigen
Abschnitte. Während in den eindeutig Cato zuschreibbaren Kapiteln die

Unterscheidung zwischen Mann und Frau fehlt und nur ausnahmsweise das

Lebensalter eines Patienten berücksichtigt wird (127), sind die Kohlrezepturen

in dieser Hinsicht viel präziser und reden von Frauen, Mädchen, Knaben
und Männern, freilich ohne prinzipiell bei jedem Leiden diese Unterscheidung

systematisch anzuwenden. Zudem handelt es sich um Ratschläge,
welche eindeutiger als in den übrigen Abschnitten nur für den paterfamilias
und seine Familie gedacht sind.

Dabei wird auch deutlich, dass Cato keineswegs dem Bild des sittenstrengen

Anhängers eines einfachen Lebens entspricht, wie er bei Plinius
erscheint. Ein Schlag ins Gesicht für einen Leser wie Plinius müsste etwa

folgende Stelle sein 30:

«Wenn du bei einem Gastmahl viel trinken und behaglich zu Abend essen willst, dann iss vor
Tisch rohen Kohl aus dem Essigtopf, soviel du willst, und ebenso, wenn du gespeist hast, iss

etwa fünf Blätter: Es wird dich so machen, als ob du nichts gegessen hättest, und du kannst
trinken, soviel du willst.»

Die Kohlkapitel enthalten zahlreiche weitere Indizien, die hier im einzelnen
nicht aufgeführt werden können, welche eindeutig zeigen, dass sie nur für
Cato, und zwar den alten Cato, und seine Nächsten bestimmt sind. So wird
von den Geschäften gesprochen, und ein wichtiges Thema sind die Leiden
des Alters.

18



Bei den übrigen Abschnitten in De agri cultura, welche die Gesundheit
betreffen, ist weniger stark anzunehmen, dass deren Ratschläge nicht auch
den Sklaven auf dem Gutshof zugute kommen konnten. Catos Mittel gegen
Schlangenbisse (102) oder seine Empfehlungen, Frakturen oder Verrenkungen

zu behandeln (160), wobei immer wieder die Magie eine grosse Rolle

spielt, mögen für alle Angehörigen des Hofes bestimmt gewesen sein. Weniger

sicher ist das beim Rezept gegen den Wolf (159), weil Cato sich sogar
gegen kleinere Reisen des vilicus ausspricht (7, 5). Gewisse Zweifel bestehen
auch bei den anderen Rezepturen. Die Krankheiten, welche sie behandeln,
sind nicht zwingend typische Krankheiten der Landarbeiter.
Rückenschmerzen, Fussbeschwerden oder Schwielen werden zum Beispiel nicht
erwähnt. Meist geht es um Mittel bei Schwierigkeiten mit der Verdauung
(114; 125;127;158).

Behandelt werden auch Bauchweh (125 f.) sowie Band- und Spulwürmer
(126). Probleme beim Lösen des Urins (122) bzw. Harnverhaltung (127)
können mit Altersbeschwerden zusammenhängen — möglich, dass sich Cato
hier auf eigene Erfahrungen bezog. Altersbeschwerden sind wohl auch mit
den Rezepten gegen Hüftweh und Seitenschmerz gemeint (123; 125).

Soweit zur Hausmedizin Catos. Nun ist noch einmal die Frage zu stellen,
ob generell der paterfamilias, wie schon Plinius behauptete, für Gesundheit
und Heilen zuständig war. Wie wir gesehen haben, sind zahlreiche Rezepte
auf die Bedürfnisse des alten Cato und auf die Bedürfnisse der Familie im

engeren Sinne zugeschnitten. Hier wird man die gestellte Frage mit «ja»
beantworten dürfen. Bei den Empfehlungen, welche Sklaven und Haustiere
betreffen, ist hingegen viel eher anzunehmen, dass Cato den vilicus oder die
Hirten hat wirken lassen.

In manchen jener Fälle aber, in denen Cato keine Rezepte gibt, ist das

Beiziehen Heilkundiger ausserhalb der villa wahrscheinlich.
Plutarch überliefert, Cato habe sich durch kein Geschäft hindern lassen,

dabei zu sein, wenn seine Frau seinen Sohn gebadet, gewickelt und gestillt
habe (29, 4). Wenn das zutrifft, so hat sich Cato für Säuglingspflege interessiert.

Weshalb schreibt er nichts über die Geburt? Es erscheint mindestens
nicht unwahrscheinlich, dass Cato bei solchen und anderen Vorkommnissen
sich ganz auf die Kenntnisse medizinischer Fachkräfte verlassen hat.

Wer kommt dafür in Frage Die Hilfe allfälliger heilkundiger Nachbarn
ist auf Grund einer Stelle wahrscheinlich (4), gründete jedoch kaum auf
Kenntnis der griechischen Medizin. Eine weitere Möglichkeit wäre die

Beanspruchung der Dienste der anniversarii vicini. Der römische Gelehrte

19



Varro berichtet in seinen Res rusticae (1, 16, 4) aus der vermutlich schon

ersten Hälfte des l.Jhs. v.Chr. von der Existenz herumziehender freier
Römer mit verschiedenen Spezialkenntnissen, zu denen auch medici
zählten31. Allerdings fehlen uns konkrete weitere Belege, insbesondere für die

Zeit Catos. Möglich wäre es schliesslich, dass Cato griechische Sklaven mit
medizinischer Bildung besass. Wie wir durch Plutarch wissen, gehörte ihm
mindestens ein offenbar griechischer Sklave namens Chilon, der Elementarlehrer

seines Sohnes war (20,5), und gerne kaufte Cato auch Kriegsgefangene

Mit Sicherheit anzunehmen ist jedenfalls, dass Cato als paterfamilias bei
den meisten gesundheitlichen Schwierigkeiten nicht helfen konnte. Er selbst

hat einen solchen Anspruch auch gar nicht erhoben. Somit war er auf
Spezialisten und ihre Dienste angewiesen. Weshalb hätte Cato konsequent
keine griechischen Ärzte heranziehen sollen? Trotz aller Xenophobie ver-
schloss Cato sich den griechischen Einflüssen keineswegs. Und so mag es

denn auch verständlich sein, weshalb Cato an einer Stelle explizit sagt,
welchen griechischen Terminus die medici anwenden würden (102).

Zum Vorhandensein griechischer Arzte und den römischen Reaktionen
in der Zeit Catos

Das Vorhandensein griechischer Ärzte in der Zeit Catos ist kaum zu bestreiten,

auch wenn uns namentliche Belege weitgehend fehlen und keine
Inschriften erhalten sind. Das Eindringen griechischer Heilgötter nach Rom
schon lange vor Cato steht fest und dürfte die Ankunft auch der griechischen
Medizin vorbereitet haben. Nachweislich haben Römer bereits im 3. Jh.
v. Chr. die Dienste griechischer Ärzte beansprucht. Ansätze eines Interesses
der Gesetzgebung für Fragen der Heilkunde finden sich bereits im
Zwölftafelgesetz ; das Eindringen der griechischen Medizin kann dieses Interesse im
3. Jahrhundert (Lex Aquilia) gesteigert haben32.

Vorhandensein und Bekanntheit der griechischen Medizin in der Zeit
Catos legen auch Untersuchungen der römischen Komödie des Plautus und
des Terenz nahe. Die römische Komödie gibt zahlreiche Hinweise auf die

griechische Medizin. Die Existenz der Ärzte ist etwas durchaus
Selbstverständliches — im Guten wie im Schlechten —, ebenso das Hinzuziehen eines
Arztes33. Als geradezu notorischer öffentlicher Ort erscheint die Bude des

Arztes. So sucht Amphitruo Naucrates auch bei den Ärzten34:

20



«In der Stadt, in seinem Hause finde ich niemand, der ihn sah. Denn ich kroch durch alle
Gassen, Ringerschulen, Ölhasare. Auf dem Forum, bei den Schlachtern, auf dem Markt, bei
den Ärzten und Friseuren und in jedem Heiligtum suchte ich bis zur Erschöpfung...»

Im Rudens des Plautus wird über das Wortspiel medicus/mendicus — Arzt/
Bettler, wenn nicht gar Lump — gelacht3ä. Ein verlorenes Stück des Plautus
galt vielleicht eigens der Figur des Arztes.

Freilich stellt sich die Frage, ob Rückschlüsse auf die damaligen
römischen Verhältnisse möglich sind und ob wir es nicht einfach mit Spiegelungen

oder gar der direkten Übernahme griechischer Vorbilder zu tun
haben. Auch wenn die Frage nach griechischen Vorbildern insbesondere für
die Arztszenen in den Menaechmi des Plautus nicht definitiv zu lösen sein
wird 36, weil uns dazu mehr von den griechischen Vorbildern überliefert sein

müsste, so lässt sich doch sagen, dass Terenz und Plautus insgesamt ein eher

positives Bild der griechischen Ärzte und der griechischen Medizin geben.
Vor allem aber versteht es die römische Komödie, die griechischen Ärzte und
die griechische Medizin dem römischen Publikum in römischer Sprache zu
präsentieren37. Zusammen mit Indizien aus nicht zeitgenössischen Quellen
zur Situation damals legen die Folgerungen aus einer Analyse der römischen
Komödie doch nahe, davon auszugehen, dass der griechische Arzt und die

griechische Medizin von der römischen Gesellschaft zur Zeit Catos geradezu
selbstverständlich beansprucht wurde.

Auch die Kritik an Archagathos, welche Cassius Hemina bzw. Plinius (29,
12 f.) überliefert, deutet nicht auf eine grundsätzliche Ablehnung und noch

weniger auf eine Ausnahme: Zum Skandal wurden in diesem Falle nur die

Therapiemethoden, die Brutalität beim Schneiden und Brennen.
Nicht haltbar wäre es, die Kritik Catos an den griechischen Ärzten als

Übernahme eines griechischen Topos zu bezeichnen. Seine Interpretation
der Hippokrates-Legende ist römisch. Römisch ist auch Catos Bemerkung,
die Griechen, welche angeblich die Römer mit ihrer Medizin hätten umbringen

wollen, würden diese nicht nur Barbaren nennen, sondern sie als Opici,
als opisches Sauvolk, bezeichnen. Opikoi hiess ursprünglich ein Volk, das bei
Neapel lebte. Die Opikoi waren die ersten Autochthonen, mit denen die
Griechen, welche sich in Süditalien ansiedelten, in Berührung kamen;
zugleich waren sie eines der ersten Völker, auf welche die Römer bei ihrer
Expansion stiessen. Nun wurde zwar die Volksbezeichnung zunächst ein
Schimpfwort unter den Griechen Süditaliens, indessen haben es in der Folge
auch die Römer aufgenommen. Man kann somit durchaus annehmen, dass
Cato hier dem römischen Sprachgebrauch folgt38.

21



Zweifellos hat Cato gegenüber den griechischen Ärzten eine extreme
Position eingenommen. Ihre Integration in die römische Gesellschaft lehnte
er schärfstens ab. Offenbar fürchtete er vor allem, durch das Tätigen von
Geschäften würde es Griechen gelingen, negativ ausgedrückt: in die römische

Gesellschaft einzudringen, positiv formuliert: ihren sozialen Status zu
verbessern.

Schlussfolgerungen

In Catos Schrift De agri cultura finden wir einen starken Einfluss der

griechischen Medizin. Dabei hat Cato seine Kenntnisse von den Griechen

weitgehend auf die römischen Verhältnisse übertragen. Von magischen
Vorstellungen seiner Heimat hat er sich nicht gelöst. Römisch, wenn auch nicht
traditionell römisch, sind ebenfalls die ökonomischen Gesichtspunkte des

Cato. Der haushälterische Organisator einer Villa, der planend
vorausschauende pater familias, kennt nicht zuletzt den Wert der Gesundheit und
weiss für sie zu sorgen oder doch wenigstens die Bedeutung der Sorge für die
Gesundheit auf seinem Hofe zu unterstreichen, denn ohne Zweifel hat ein

grosser Teil von Catos Empfehlungen keine Wirkung haben können und
höchstens dadurch einen Nutzen erzielt, dass der Glaube an die Kräfte und
die Möglichkeiten der Gesundung bestärkt wurde.

Obwohl es in der Forschung immer wieder heisst, Cato habe mit seiner
Hausmedizin selbst geheilt, so ist diese Auffassung wohl doch zu revidieren.
Nachweislich hat Cato im Bereich der gesundheitlichen Fürsorge und des

Heilens Aufgaben delegiert. Obwohl konkret nicht zu belegen, erscheint das

Beiziehen medizinischer Sachverständiger von aussen doch als wahrscheinlich.

Argumente dafür ergeben sich durch die Analyse von De agri cultura,
durch zusätzliche Informationen aus den biographischen Quellen sowie

durch die Indizien insgesamt für das Vorhandensein griechischer Heilkundiger

in der Zeit Catos.
Wenn Cato sich überlegt hat, wie ein Grundbesitzer Gutswirtschaft

betreiben konnte und wie dabei die medizinische Versorgung auszusehen

hatte, so förderte er innovative Tendenzen. Sein Handbuch De agri cultura
ist in der Tat etwas Neues, jedenfalls etwas Neues in der römischen Welt. Die

Verbindung zwischen Medizinischem und Landwirtschaft39, wie sie bei Cato

vorliegt, hat auf die Römer zunächst seltsam gewirkt. Mindestens Varro
fand es geradezu lächerlich, dass Cato in seinem Werk zur Agrikultur etwa

22



davon handelte, mit Essigkohl Magenbeschwerden vorzubeugen (rust. 1, 2,

28): Solche Dinge seien vom Bereich der Landwirtschaft zu trennen.
In der Folge wurde eben diese Verbindung zwischen Landwirtschaftshandbuch

und Medizin für die Römer selbstverständlich. Plinius verstand
die Verbindung der beiden Bereiche geradezu als typisch römisch und sah in
Cato die römische Tradition, welche ohne griechische Medizin ausgekommen
sei und sich allein auf traditionelle remedia abgestützt habe. Sein Irrtum
gehört in eine Zeit, in der die Kritik an griechischen Ärzten modisch
geworden war. Plinius selbst hat sich auf solche Kritik bezogen, weil er jene
Tendenzen stärken wollte, welche den griechischen Ärzten einen sozial

untergeordneten Platz einräumten. Dabei hat er Cato zum Kronzeugen
seiner eigenen Angriffe gemacht und gleichzeitig den Mythos von Cato als

absolutem Feind der griechischen Medizin geprägt.
Ohne griechische Medizin und ohne griechische Ärzte kamen die Römer

indessen weder in der Zeit des Plinius noch in der Zeit des Cato aus. Aller
Medizinkritik zum Trotz waren griechische Medizin und griechische Ärzte im
Römischen Reich, d.h. bald einmal im ganzen Mittelmeerraum, präsent, ja
unentbehrlich, und dies gar über das Ende Roms hinaus.

23



Anmerkungen

1 Der Aufsatz gehörte zu den Grundlagen für einen Vortrag vom 29.6.1991 an der Universi¬

tät Zürich. Abkürzungen folgen UAnnee philologique.
2 Vgl. u. a. K. Bergdolt: Die Kritik am Arzt im Mittelalter — Beispiele und Tendenzen vom 6.

bis zum 12. Jahrhundert, Gesnerus 48 (1991) 43—63.

3 Das Thema kommt in den Darstellungen der antiken Medizingeschichte immer wieder zur
Sprache, v.a. bei J.Scarborough: Roman Medicine, Ithaca-New York 1969, 94^108. Weiter:

A.Gervais: Que pensait-on des medecins dans l'ancienne Rome?, in: BAGB 4e s. 23

(1964) 197—231; l.Mazzini: Le accuse contro i medici nella letteratura latina ed il loro

fondamento, in: Quaderni linguistici efilologici (1982-84) 75-90; D. Gourevitch: Le triangle
hippocratique dans le monde Greco-Romain. Le malade, sa maladie et son medecin, Rom 1984

(Bibliotheque des ficoles fran$aises d'Athenes et de Rome, 251) passim (grundlegend, mit
umfassender Bibliographie); F.Kudlien: Die Stellung des Arztes in der römischen

Gesellschaft. Freigeborene Römer, Eingebürgerte, Peregrine, Sklaven, Freigelassene als Ärzte, Stuttgart

1986 (Forschungen zur antiken Sklaverei, 18), v.a. 190—198 (grundlegend); Ders.:

Heilkunde, in: RAC 14 (1988) 223-249, passim; J.Hahn: Plinius und die griechischen
Arzte in Rom: Naturkonzeption und Medizinkritik in der «Naturalis Historia», in: AGM
75 (1991) 209—239; G.WÖhrle: Cato und die griechischen Arzte, in: Eranos (erscheint
demnächst).

4 Plin.nat. 29, 11: «Hinc illa infelicis monumenti inscriptio: turba se medicorum perisse.»

Vgl. Gourevitch (wie Anm.3), 434^436 - die Augster Grabinschrift in: BZG 47 (1948)
11-18.

5 Plin. nat. 29,14: «Dicam de istis Graecis suo loco, M. fili, quid Athenis exquisitum habeam

et quod bonum sit illorum litteras inspicere, non perdiscere. vincam nequissimum et
indocile genus illorum, et hoc puta vatem dixisse: quandoque ista gens suas litteras dabit,
omnia conrumpet, tum etiam magis, si medicos suos hoc mittet, iurarunt inter se barbaros

necare omnes medicina, sed hoc ipsum mercede faciunt, ut fides iis sit et facile disperdant.
Nos quoque dictitant barbaros, et spurcius nos quam alios opicos appellatione foedant.
Interdixi tibi de medicis.» — zu opici — Opiker s. unten S. 16 und Anm. 38.

6 Siehe v.a. Kudlien (wie Anm.3) 1986, 190—198 und 1988, 231 f. sowie die Aufsätze Hahns
und WÖhrles.

7 A. E. Astin: Cato the Censor, Oxford 1978, app. 8,332—340. Fragm. 3 Jordan Schönberger
358 (Diom. gramm 1,362 Keil); Fragm. 4 Jordan Schönberger 359 (Prise.6, 268 Hertz).

8 Fragm. 1 Jordan Schönberger 356 (Plin.nat. 29, 14).
9 Plut.Cat.ma. 12, 4; vgl. Liv.35, 23, 4. Plut.Cat. ma. 12, 5—7.

10 Fragm. 2 Jordan Schönberger 357.
11 Plut.Cat.ma. 23, 5.

12 Fragm. 4 Jordan Schönberger 360.

13 O. Schönberger: Versuch der Gewinnung eines Cato-Fragmentes, in: Philologus 113 (1969)
283—287. Garg. Mart. med. 30 Rose: «Cato tradit populum romanum sexcentis fere annis

medicina brassicae usum. nondum enim in urbem commeaverant medici, qui in artem

redegerunt quemadmodum magno sanitas constet, et peregrina pigmenta secum attule-

runt ut illis inponerent pretia quae vellent. ceterum militares viri gloriosas cicatrices

gratuito holere curabant, eodem horto usi ad salutem: dum illos pascit, et sanat.»

24



14 Astin (wie Anm. 7) 336 Anm. 7. Q. Gargilii Martialis: De hortis. Introduzione, testo critico,
traduzione di I.Mazzini, seconda ed.riv. e aggiornata, Bologna 1988 (Opuscula philologa,
1) 128 f.

15 Plin.nat. 20, 78; 29, 11. 28.

16 «Invehi peregrinas merces conciliarique externa pretia displicuisse maioribus crediderim

[...]»
17 «Statim compositiones et mixturae inexplicabiles decantantur, Arabia atque India reme-

dia aestimantur, ulcerique parvo medicina a Rubro mari inputatur, cum remedia vera
cotidie pauperrimus quisque cenet.»

18 Vgl. B. Scardigli: Die Römerbiographien Plutarchs. Ein Forschungsbericht, München 1979,

43—51; dies.: Scritti recenti sulle <Vite> di Plutarco (1974-—1986), in: Miscellanea Plutar-
chea. Atti del I convegno di studi su Plutarco (Roma, 23 nov. 1985), ed. F.E. Brenk, I. Gallo,
Ferrara 1986 (Quaderni del Giornale Filologico Ferrarese 8, 1986), 7—59, 45; D.Kienast:
Cato der Zensor. Seine Persönlichkeit und seine Zeit, Nachdr. der 1. Aufl., um bibl. Nachw.

erw., Darmstadt 1979, 10-25. Nicht gesehen habe ich: D.Sansone: The Lives of Aristeides
and Cato, Warminster 1989.

19 Vgl. Gourevitch (wie Anm. 3), v. a. 308f., 328f.
20 Vgl. L.Gil: Arcagato, Plinio y los medicos, in: Habis 3 (1972) 87-101; Gourevitch (wie

Anm. 3), 347 ff.
21 J. Korpela: Das Medizinalpersonal im antiken Rom. Eine sozialgeschichtliche Untersuchung,

Helsinki 1987 (Annales Academiae Scientiarium Fennicae, 45), 52—99.

22 Von der in Anm.3 zitierten Literatur: Mazzini; Kudlien 1986, 194f. A.Dolderer: Über

Martials Epigramme aufArzte, Diss. Tübingen 1933; A. Spallicci: I medici e la medicina in
Marziale, Milano 1934; P. Erhardt: Satirische Epigramme aufArzte. Eine medizinhistorische
Studie aufder Grundlage des XI. Buches der Anthologia Palatina, Diss. Erlangen, Nürnberg
1974. luv. z. B. 10, 219—221; Petron. 42, 5. Anerkennung der Ärzte: Kudlien (wie Anm. 3)

1986, 198—209; Quint.inst. 7, 1, 38; 7, 4, 39. R.Herzog: Urkunden zur Hochschulpolitik
der römischen Kaiser, in: SPAW Jg. 1935, Nr.32, 967—1019; wiederabgedr. in: G.Pfohl

(Hg.): Inschriften der Griechen. Epigraphische Quellen zur Geschichte der antiken Medizin,
Darmstadt 1977, 125—206.

23 Vgl. auch: D.Gourevitch: Asclepiade de Bithynie dans Pline: problemes de Chronologie,
in: Pline VAncien. Temoin de son temps. Conventus Pliniani internationale Namneti 22—26

Oct. 1985 habiti acta edenda curarunt I.Pigealdus, I.Orozius, Salamanca, Nantes 1987

(Bibliotheca Salmanticensis, Estudios, 87), 67—81.

24 G. Serbat: II y a Grecs et Grecs! Quel sens donner au pretendu antihellenisme de Pline in:
ebd.589-598.

25 Orat. 22, fragm. 81 Sblendorio Cugusi.
26 «Itaque auditis, non auscultatis, tamquem pharmacopolam: nam eius verba audiuntur,

verum se nemo committit, si aeger est.»
27 Bibliographie bei Gourevitch (wie Anm. 3), 473. Besonders hervorzuheben: Die Kommen¬

tare von P.Thielscher, R.Goujard und O.Schönberger. Wichtig für die Analyse der
Kohlkapitel: W.Richter: Gegenständliches Denken, archaisches Ordnen. Untersuchungen zur
Anlage von Cato de agri cultura, Heidelberg 1978 (Bibliothek der klassischen Altertumswissenschaften,

N. F., 2, 62). Zum Verhältnis zur griechischen Bildung v. a. S. Boscherini:
Lingua e scienzagreca nel «De agri cultura» di Catone, Roma 1970. Zur Landwirtschaft vgl.

25



D.Flach: Römische Agrargeschichte, München 1990 (Handbuch der Altertumswissenschaft,

3, 9).
28 J. Janiszewski: Veterinärmedizin Catos des Alteren, in: Historia medicinae veterinariae 4

(1979) 42—45; J. H. Philipps: Cato on the Prevention and Treatment ofAnimal Disease, in:
Historia medicinae veterinariae 6 (1981) 57—60; A. Hausmann: Die Tierheilkunde bei Cato,
in: Tierärztliche Praxis 13 (1985) 273-280.

29 Vgl. die in Anm. 27 genannte Literatur.
30 Agr. 156, 1 Mazzarino: «Si voles in covivio multum bibere cenareque libenter, ante cenam

esto crudam quantum voles ex aceto, et item, ubi cenaveris, comesto aliqua V folia: reddet
te quasi nihil ederis bibesque quantum voles.»

31 Rust. 1, 16, 4. F. Kudlien: «Anniversarii vicini». Zur freien Arbeit im römischen Dorf, in:
Hermes 112 (1984) 66-84.

32 Gourevitch (wie Anm.3), 289ff.; Korpela (wie Anm.21), 23—32. Was den archäologischen
Befund betrifft, so zeigen sich Ansätze griechischen Einflusses bei den medizinischen
Terrakotten: Vgl. A.Cornelia: Tipologia e diffusione dei complessi votivi in Italia in epoca
medio- e tardo-repubblicana. Contributo alia storia dell'artigianato antico, in: MEFR 93

(1981) 735-799.
33 So: Ter.Hec. 323; Plaut. Aul. 447; Mere. 21.; Mil. 292.

34 Plaut. Amph. 1010—1014: «Nam omnis plateas perreptavi, gymnasia et myropolia; / apud
emporium atque in macello, in palaestra atque in foro, / in medicinis, in tonstrinis, apud
omnis aedis sacras / sum defessus quaeritando: nusquam invenio Naucratem.»

35 Rud. 292.

36 Dazu E. Stärk: Die «Menaechmi» des Plautus und kein griechisches Original, Tübingen 1989

(Script Oralia, 11, Reihe A, Altertumswiss. Reihe, 1), 110-117 (in manchen Punkten nicht
zuverlässig); vgl. Gourevitch (wie Anm.3), 289ff.

37 Ebd.
38 M.Dubuisson: Les «opici»: Osques, Occidentaux ou Barbares?, in: Latomus 42 (1983)

522-545.
39 Diese Verbindung kann durchaus auf griechischen Vorbildern beruhen. In Frage käme

Bolos Demokritos: M.Wellmann: Die Georgika des Demokritos, Berlin 1921 (APAW Jg.
1921, Nr.4), 37.

PD Dr.phil. Beat Näf
Bollstrasse 11

CH-5413 Birmenstorf AG

26


	Anfänge römischer Medizinkritik und ihre Rezeption in Rom

