
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 49 (1992)

Heft: 3-4

Artikel: Montaigne und Paracelsus : ein Essay von René Bernoulli

Autor: Bernoulli, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Montaigne und Paracelsus

Ein Essay von Rene Bernoulli

Zusammenfassung

In diesem Jahr 1992 wird an zahlreichen Kongressen und Tagungen des

400. Todestages von Michel de Montaigne gedacht (1533—1592). Ich komme der

Aufforderung des Redaktors des Gesnerus gerne nach, einen Beitrag zu diesem

Zentenarium zu liefern. Als Anthropologe gehört Montaigne zweifelsohne auch

zur Geschichte der Medizin.
In der vorliegenden Abhandlung wird der Perigourdiner Michel de Montaigne

in einzelnen seiner Auffassungen und Äusserungen dem aus Einsiedeln
gebürtigen Paracelsus (Theophrastus Bombastus von Hohenheim, ca. 1493—

1541) gegenübergestellt. Beide waren sich einig in der Kritik, die sie, jeder auf
seine Art, an der Medizin ihrer Zeit ausübten. Montaigne hat mehrmals Paracelsus

erwähnt. Beide sind heute noch modern; beide erleben in unserer Epoche eine

Renaissance.

Einleitung

In seinem monumentalen Werk Grosse Arzte schliesst Henry E.Sigerist das

Kapitel über Paracelsus mit folgender Würdigung:

«Mit Paracelsus betritt der Norden die Bühne der Medizin. Von vornherein wild, mit
ungestümer Kraft, in faustischem Drang aufs Ganze zielend. [...] Paracelsus schreibt und
wird verlacht. [...] Paracelsus greift an die Grundfragen der Heilkunde, die zeitlos im Wesen

des Arzttums begründet sind. Er hinterlässt keine Schule. Nur mit Mühe werden einzelne
seiner Entdeckungen Allgemeingut der Medizin. Aber sein Werk, an einem Wendepunkt der
abendländischen Medizin entstanden, ist heute noch vollkommen lebendig1

Schon diese Paracelsus-Passage, für deren Objektivität ein grosser Medizin-
historiker bürgt, weist auf Bezüge hin, die, adäquat verstanden, auch Michel
de Montaigne, den Autor der Essais, betreffen können. Daher die direkte
Herausforderung, die zwei Renaissance-Autoren einander gegenüberzustellen.

Wohl betritt mit Montaigne nicht der rauhe, gebirgige Norden alemannischer

Lande, sondern der hebliche Südwesten Frankreichs, die «douce

Gesnerus 49 (1992) 311-322 311



France»2, die Bühne der Anthropologie. Und wenn Paracelsus an die

«Grundfragen der Heilkunde» greift, so hält Montaigne mit seinen Essais

dem Menschen einen Spiegel vor, der in einer bis dahin unbekannten Weise

Grundfakten menschlicher Existenz aufdeckt3.
Paracelsus wurde «verlacht». Montaigne machte eine ähnliche, gewiss

bittere Erfahrung:

«(C) Nul a ete prophete non seulement en sa maison, mais en son pays, dit l'experience des

histoires. [...] En mon climat de Gascogne, on tient pour drolerie de me voir imprime.
D'autant que la connaissance qu'on prend de moi s'eloigne de mon gite, j'en vaux d'autant
mieux. J'achete les imprimeurs en Guyenne, ailleurs ils m'achetent» (III, ii, 808f., pl. 728).

Und die Geistesgeschichte zeigt zur Genüge, dass beide, Paracelsus und

Montaigne, oft missverstanden und ihre Werke verfälscht wurden.
Paracelsus «hinterlässt keine Schule». Auch Montaigne begründete keine

Schule im traditionellen Sinn. Er bekennt:

«(B) Je n'enseigne point, je raconte» (III, ii, 806, pl. 726).

Aber Montaigne hatte seine Arbeit unterschätzt. Sein Werk besitzt nämlich
eine ungeheure Wirkkraft. Über Descartes und Pascal, Francis Bacon und
Shakespeare, über Bousseau und so viele andere, Emmanuel Kant nicht
ausgeschlossen, übte Montaigne einen Einfluss auf die Nachwelt aus, der
heute besonders spürbar ist, nicht zuletzt auch in der Medizin. Und wenn
Sigerist erklärt, dass der sich auf seine Sendung besinnende Arzt in Paracelsus

einen Führer findet, so zeigt die Erfahrung, dass Ärzte und medizinische
Forscher immer wieder bei Montaigne Belehrung gesucht oder Rechtfertigung

für ihr Tun gefunden haben. Es sei beispielsweise der Arzt Francois
Batisse zitiert:

«Et pourtant, lorsqu'on suit chez lui [Montaigne] cette curieuse peinture des choses de la

medecine, ces observations faites au gre du jour et de l'heure, et toujours avec une clarte,

une precision, une solidite, une couleur saisissantes, on se rend rapidement compte qu'on
peut en tirer d'utiles enseignements»4.

Paracelsus' Werk «ist heute noch vollkommen lebendig», Montaignes Essais
«sind ein Weltbuch geworden»5, um ein Wort des Freiburger Romanisten

Hugo Friedrich zu gebrauchen. Und wie es eine internationale und nationale
Paracelsusgesellschaften gibt, so besteht eine Societe Internationale des Amis
de Montaigne mit Sitz in Paris. Durch ihr Bulletin wird der Kontakt zwischen
den in der ganzen Welt zerstreuten Montaigne-Forschern und nationalen
Korrespondenten aufrechterhalten.

312



Die Konfrontation der grossen Renaissance-Gestalten Paracelsus und

Montaigne wird noch interessanter und bemerkenswerter durch den
Umstand, dass zentrale Themen bei beiden Forschern in ähnlicher, wenn nicht
identischer Form auftreten, ja, dass ihr Reflektieren am gleichen Ursprung
ansetzt. Die Gegenüberstellung wird gar zwingend durch die belegbare
Tatsache, dass Paracelsus für Montaigne kein Unbekannter war, wie noch
ersichtlich sein wird. Der Basler Historiker Herbert Lüthy bemerkt im
Nachwort seiner Teilübersetzung der Essais, dass Montaigne im deutschen

Sprachbereich nicht besonders wohlwollend behandelt wurde:

«Man kann wohl sagen, dass Montaigne im deutschen Sprachbereich seit 1800 schlecht
behandelt worden ist — und doch hatte ein Hauch Montaignescher Skepsis und Wahrhaftigkeit

dem deutschen Geist sicherlich nur gut tun können» 6.

Die Erfahrung zeigt tatsächlich, dass Montaigne trotz seiner überragenden
Bedeutung vielerorts bestenfalls als «Erfinder des leichten Essais» bekannt
ist, der «wenigstens als geistreicher und liebenswürdiger Plauderer
geschätzt»7 wird.

Schier unausrottbare Legenden — auch im französischen Sprachbereich —

bieten ein schiefes Bild seiner Persönlichkeit und seines Werkes. Angesichts
der oft etwas zweifelhaften Montaigne-Rezeption ist es im Hinblick auf
unser Thema unerlässlich, einige Daten anzuführen.

Michel de Montaigne und sein Werk

Montaigne entstammt einer alten Kaufmannsfamilie aus Bordeaux, namens
Eyquem. Sein Urgrossvater, im Grosshandel mit Wein, gesalzenen Fischen
und Pastellfarben reich geworden, kaufte 1477 das Schloss Montaigne. Erst
sein Enkel, der Vater unseres Philosophen und Bürgermeister von
Bordeaux, begann den Titel «Seigneur de Montaigne» zu führen. Die Adelsprädikate

der Herren von Hohenheim und der «Seigneurs de Montaigne»
dürften sich etwa gleichwertig sein.

Michel de Montaigne wurde am letzten Februartag des Jahres 1533 nach

neuer Zeitrechnung geboren. Er erhielt eine gut gemeinte, psychohygienisch
jedoch eher fragwürdige, erste Erziehung. Über seine Universitätsstudien
sind wir nicht besonders gut orientiert. Doch dürfte feststehen, dass er in
Paris u.a. bei Jacques Dubois medizinischen Unterricht genoss. Dieser
Mediziner, der in der Medizingeschichte unter dem Namen Sylvius besser

313



bekannt ist (1478—1555), hatte das seltene Glück, unter seinen Schülern

später hervorragende Gelehrte zu haben, so ausser Montaigne Andreas Yesal,
Michel Servet, Conrad Gessner und andere. Sylvius blieb trotz der durch
seinen Schüler Yesal ausgelösten Revolution in der Anatomie jedoch
überzeugter Galenist.

Nach Abschluss seiner Studien ergriff Montaigne die Karriere eines
Magistraten. Im Jahre 1571 entsagte er aus Gründen, die noch nicht restlos

geklärt sind, allen Ämtern und zog sich auf sein Schloss zurück, um sich —

wie er sich ausdrückt — «am Busen der gelehrten Jungfrauen ganz dem
Studium zu widmen»8.

Ein erstes Ergebnis lag 1580 vor: in diesem Jahr erschienen in Bordeaux
die zwei ersten Bücher seines Hauptwerkes Les Essais. Schon zwei Jahre

später, 1582, kam die etwas erweiterte zweite Auflage heraus; 1587, aber
diesmal in Paris, eine weitere Auflage, vielleicht ein Raubdruck; und 1588,
ebenfalls in Paris, die um ein drittes Buch vermehrte sogenannte fünfte
Edition.

Von dieser Ausgabe 1588 besass Montaigne ein Exemplar, an dessen Text

er in den vier Jahren, die zu leben ihm noch vergönnt waren — Montaigne
starb am 13. September 1592 — unermüdlich weiter arbeitete. In diesem

Buch brachte er zahllose handschriftliche Einschübe und Zusätze an, strich
Sätze und ersetzte sie gegebenenfalls durch andere — kurzum, er war mit der

Überarbeitung seines Textes bis an sein Lebensende vollauf beschäftigt.
Dieses Arbeitsexemplar hat sich erhalten; es befindet sich in der Bibliotheque
Municipale von Bordeaux, daher seine Bezeichnung Manuscrit (oder Exem-

plaire) de Bordeaux.

Montaigne schrieb sein Werk — mit Ausnahme der zahlreichen, vorwiegend

lateinischen Zitate — in französischer Sprache. Vor den Essais war nur
eine kleine philosophische Arbeit, die 1555 erschienene Dialectique des

Petrus Ramus, in französischer Sprache gedruckt worden. Gewiss entsprach
Montaignes Schreibweise noch nicht dem klassischen Französisch des

17. Jahrhunderts. AufMontaignes Stil trifft zu, was Sigerist (a. a. 0.) über die

Schreibweise des Paracelsus sagt:
«Er schreibt, wie er denkt, in seiner Muttersprache. Sie ist noch spröde, und es fällt oft
schwer, sich in ihr auszudrücken.»

«(A) [...] c'est aux paroles ä servir et a suivre, et que le Gascon y arrive, si le Fran^ais n'y
peut aller» (I, xxvi, 171, pl. 135),

bekennt Montaigne, sich seiner nicht immer ganz runden Sprachweise be-

wusst.

314



«(A) Le parier que j'aime, c'est un parier simple succulent et nerveux, court et serre [...]
eloigne d'affectation [...] decousu et hardi; chaque lopin y fasse son corps» (I, xxvi, 171 f.,

pi. 135).

Und wenn Sigerist meint, nur der Deutsche könne Paracelsus ganz verstehen,

so ist darauf hinzuweisen, dass es zum Verständnis Montaignes eines

Quentchens «esprit gaulois» bedarf. Montaignes eigenwilliger Stil ist schuld,
dass es schier unmöglich ist, die Essais adäquat ins Deutsche zu übersetzen 9.

Montaigne gab seinem Werk den Titel Essais. Überlassen wir es den

Literaturhistorikern zu entscheiden, ob Montaigne der Schöpfer der literarischen

Gattung des Essays ist. Wir aber haben uns zu fragen, was er unter
dem Begriff «essai» verstand. Das Wort essai geht etymologisch auf den
lateinischen Terminus exagium zurück. Dieser Ausdruck findet sich
allerdings nicht bei den Klassikern, denn er gehörte zur Sprache des Volkmarktes.

Er bezeichnete zunächst das Gewicht und das Wägen, im besonderen das

examen trutinae, das genaue Beobachten des Züngleins am Waagebalken.
Daraus im erweiterten Sinn ein jedes examen quodvis diligens et accuratum.

Exagium hängt mit dem Tätigkeitswort exigere zusammen, das primär
«verlangen», «fordern» bedeutet, dann im übertragenen Sinn «untersuchen»,

«prüfen», «abwägen». Der Terminus exagium beinhaltet somit die

Tätigkeit des Prüfens. Exagium verweist auf ein beobachtendes, empirisches
Geschehen, auf die prüfende Untersuchung, auf die Erfahrung, und diese

Sinninhalte hatte im 16. Jahrhundert das von ihm abstammende Wort essai:

exagium — exaium — essaium — essai.

In dieser Sinndeutung wollte Montaigne den Titel seines Werkes verstanden

wissen. Wohl wurde Montaigne auch schon unter die Moralisten eingereiht,

doch darf diese Beurteilung nicht so verstanden werden, als habe er
primär dem Menschen bessere Sitten beibringen wollen — was er auch tat —

sondern vielmehr im ursprünglichen Sinne des Schilderers von mores, vom
menschlichen Verhalten, Benehmen und seinem Charakter.

Anders formuliert: den faktischen Menschen darzustellen war sein Anliegen:

«(A) Car en l'etude que je fais, duquel le sujet c'est l'homme» (II, xvii, 634, pl. 566); «(B) Les

autres forment l'homme, je le recite» (III, ii, 804, pl. 724).

Und das zur Verwirklichung seiner Absicht dienende Instrument: das

«essai», die Beobachtung, die Erfahrung.

315



Empirie und Skepsis

Mit der Empirie begegnen wir einer grundlegenden philosophischen
Haltung, die Paracelsus mit Montaigne verbindet.

«die medizin ist nichts als ein grosse gewisse erfahrenheit, nemlich das alles, so der tut, in
der experienz stet. [...] und welcher sein Sachen nit mit der experienz gelernt hat, und mit
der warheit, die in ir ist, derselhig ist ein zweifelhaftiger arzt, und was die experienz, die als

ein richter ist, bewert oder nit bewert, das sol abgenomen oder nit werden»10.

Erfahrung und Zweifel bilden eine methodologische Dualität. Wäre Paracelsus

nicht Skeptiker gewesen, so hätte er wie seine Kollegen nach der damals
üblichen galenischen Lehre handwerksmässig seinen Arztberuf ausgeübt.
Methodologisch geht die Skepsis der Empirie voraus. Und Paracelsus gehört
zu den grossen Skeptikern:

«Wie kann der Mensch sagen: <ich bin gewiss>, wo ihm so viel dazu fehlt Wahr ist vielmehr,
dass er um nichts weiss» u.

Montaigne ist, wo möglich, der noch grössere Skeptiker als Paracelsus.
Paracelsus weiss, ähnlich der traditionellen sokratischen Skepsis, wenigstens
das eine: dass er nichts weiss. Montaigne weiss nicht einmal dieses. Denn es

könnte sein, dass unter den «(B) cent et cent contraires partis» (II, xii, 504,

pl.446), die die Philosophie uns darbietet, doch ein Philosophem die Wahrheit

enthielte. Aber wie diese eine richtige Lehre aus der Unzahl der
vorliegenden Theorien erkennen

«(C) Qu'irai-je choisir?» (II, xii, 504, pl.446), fragt Montaigne. «(B) Yaut-il pas mieux
demeurer en suspens que de s'infrasquer (sich verirren) en tant d'erreurs que l'humaine
fantasie a produite Vaut-il pas mieux suspendre sa persuasion (Uberzeugung) que de se

meler ä ces divisions seditieuses et querelleuses?» (II, xii, 504, pl.446).

Fragen, die auch den modernen Arzt noch zu beschäftigen vermögen12.
Die Skepsis als Methode bildet den Ursprung des Reflektierens bei

Paracelsus wie bei Montaigne. Diese grundlegende Skepsis erweist sich auch
wirksam in bezug auf die Einstellung gegen die Gelehrten ihrer Zeit:

Paracelsus: «etwan ist vermeint worden, dass Mompelier das Tor der Arznei sei und auch
Salern. Und ist doch nichts von ihnen gebracht worden, als allein ein rots barettlein»13.

D. h.: Paracelsus vermisst bei seinen Kollegen ein eigenständiges geistiges
Schaffen.

Montaigne: «(C) Tout fourmille de commentaires, d'auteurs il est grande cherte» (III, xiii,
1069, pl. 968.

316



Daher sein hartes Urteil über die Erziehungs- und Ausbildungsmethoden
seiner Zeit; sie erzeugen nur «(A) des änes charges de livres» (I, xxvi, 177,

pl. 141).
Es wäre jedoch falsch, Paracelsus oder Montaigne unterschieben zu

wollen, ihre Skepsis führe zu einem existentiellen Nihilismus. Im Gegenteil:
«Wir sind zum Wachen geboren, nicht zum Schlafen!»14, ruft Paracelsus

schon im ersten Buch seiner Fünf Bücher von den unsichtbaren Krankheiten
aus.

Montaigne proklamiert: «(A) Nous sommes nes pour agir» (I, xx, 89,

pl. 69). «(C) Et estre consiste en mouvement et action» (II, viii, 386, pl. 325).
Es ist daraufhinzuweisen, dass der methodologische Skeptizismus weder

bei Paracelsus noch bei Montaigne zu religiöser Gleichgültigkeit führte.
Beide waren gläubige Menschen.

Die Gegenüberstellung von Paracelsus-Texten mit Essais-Zitaten Hesse

sich fortsetzen, wobei auch divergente Stellen anzutreffen wären. Doch
wenden wir uns der Paracelsus-Rezeption in den Essais zu.

Paracelsus in den Essais

Eine erste Paracelsus betreffende Stelle findet sich im 12. Kapitel des 2.

Buches. Dieses bei weitem grösste Kapitel der ganzen Essais, dem Montaigne
den Titel «Apologie de Raymond Sebon» gab, gehört zu den umstrittensten
Abschnitten des Werkes. Es dürfte allerdings jenen Montanisten
beizupflichten sein, die in diesem Kapitel das Kernstück des ganzen Buches sehen.

In ihm finden sich jene eindrücklichen Ausführungen, in denen Montaigne
die Fragwürdigkeit der natürlichen Erkenntnismöglichkeiten des Menschen
aufdeckt. Die «Apologie» gehört zweifelsohne zu den philosophisch und
weltanschaulich wichtigsten Kapiteln der Essais.

Nun gibt es nach Paracelsus keine echte Medizin ohne philosophische
Grundlegung:

«Schlimm ist es um einen Arzt bestellt, der sich ein Arzt nennt und nichts versteht von der

Philosophie»15.

Infolge der zwischen Medizin und Philosophie bestehenden Beziehungen
überrascht es nicht, wenn Montaigne auch die Medizin in den methodologischen

Zweifel miteinbezieht. Dabei kommt er auf Paracelsus zu sprechen.

317



«(A) Ainsi, quand il se presente ä nous quelque doctrine nouvelle, nous avons grande
occasion de nous en defier, et de considerer qu'avant qu'elle fut produite, sa contraire etait
en vogue; et, comme elle a ete renversee par celle-ci, il pourra naitre ä l'avenir une tierce
invention qui choquera de meme la seconde. Avant que les principes qu'Aristote a intro-
duits fussent en credit, d'autres principes contentaient la raison humaine, comme ceux-ci
nous contentent ä cette heure. Quelles lettres ont ceux-ci, quel privilege particulier, que le

cours de notre invention s'arrete ä eux, et qu'ä eux appartient pour tout le temps ä venir la
possession de notre creance? ils ne sont non plus exempts du boute-hors qu'etaient leurs
devanciers. [...] Combieny a-t-il que la medecine est au monde On dit qu'un nouveau venu,
qu'on nomme Paracelse, change et renverse tout l'ordre des regies anciennes, et maintient
que jusques ä cette heure, eile n'a servi qu'ä faire mourir les hommes. Je crois qu'il verifiera
aisement cela; mais de mettre ma vie ä la preuve de sa nouvelle experience, je trouve que ce

ne serait pas grand'sagesse.» (II, xii, 570f., pi. 504f.)

Dieser Abschnitt findet sich schon in der Urausgabe von 1580, d.h. Montaigne

kannte Paracelsus schon verhältnismässig früh. Er wusste, dass Paracelsus

zu jenen Ausnahmegestalten zählte, die als revolutionär eingestellte
Ärzte die Ohnmacht der damaligen Medizin aufzeigten. Aber — und hier
spricht Montaignes radikale Skepsis — sich Paracelsus vorbehaltlos anzuvertrauen,

wäre wahrscheinlich doch nicht allzu klug, denn auch Paracelsus
wird wohl später von anderen in Frage gestellt werden. Immerhin, Montaigne

greift Paracelsus nicht an, was bei seiner Skepsis gegenüber Medizin und
Ärzten einem durchaus positiven Urteil gleichkommt.

Zwei weitere Paraeelsus-Stellen finden sich im 37. Kapitel des 2.Buches,
dem Montaigne den Titel «De la ressemblance des enfants aux peres» gab. In
ihm lässt Montaigne seiner Skepsis in bezug auf die Medizin seiner Zeit und
den Dünkel der Ärzte freien Lauf:

«(A) C'est une precieuse chose que la sante, et la seule qui merite qu'on y emploie, non le

temps seulement, la sueur, la peine, les biens, mais encore la vie ä sa poursuite. [...] Toute
voie qui nous menerait ä la sante, ne se peut dire pour moi ni apre, ni (C) chere. (A) Mais j'ai
quelques autres apparences (Gründe) qui me font etrangement defier de toute cette
marchandise. Je ne dis pas qu'il n'y en puisse avoir quelque art; qu'il n'y ait, parmi tant
d'ouvrages de nature, des choses propres a la conservation de notre sante, cela est certain.
Mais je dis, ce qui s'en voit en pratique, il y a grand danger que ce soit pure imposture, j'en
crois leurs confreres Fioravant et Paracelse» (II, xxxvii, 765, pi. 685 f.)

Dieser Text gehört zu jenen, die in ganz besonderer Weise für Montaignes
fortwährende Aktuahtät zeugen. Selbst die Frage nach den Kosten für die

Wiederherstellung der Gesundheit, ein gewiss zeitgemässes Thema, findet
sich angedeutet. Diesbezüglich scheint das Geld für Montaigne keine Rolle
zu spielen — «[...] ni chere»! Dass Montaigne gerade an dieser Stelle sich des

im Ursprung seines Denkens immer zeitgemässen Paracelsus erinnert,

318



spricht für den Eindruck, den Hohenheim auf ihn gemacht hatte. Nebenbei
bemerkt: Leonardo Fioravanti war ein in der Mitte des 16. Jahrhunderts in
Bologna wirkender Arzt und einer der wenigen italienischen Paracelsus-

Anhänger.
Obiges Zitat findet sich, wie erwähnt, bereits in der ersten Ausgabe der

Essais. Für die Edition von 1588 streicht Montaigne jedoch den letzten
Paracelsus und Fioravanti betreffenden Satz. In der Zwischenzeit hatte sich

in Paris nämlich eine dem Ruf Hohenheims schadende Begebenheit zugetragen,

von der Montaigne zweifelsohne Kenntnis erhalten hatte. Ein Kurpfuscher

hatte als «disciple de Paracelse» viel von sich reden gemacht. Sogar das

Parlament verlangte eine Untersuchung; vor dem Untersuchungsausschuss
der Medizinischen Fakultät versagte der angebliche Paracelsus-Jünger ganz
und gar. Bei der damaligen, für einen Franzosen nur beschränkten
Möglichkeit, ein eingehendes Paracelsus-Studium zu betreiben, musste ein derartiges

Vorkommnis unweigerlich zu einer vorsichtigeren Einschätzung
Hohenheims führen.

Die dritte Paracelsus-Stelle der Essais findet sich ebenfalls im Kapitel II,
xxxvii. Nach einem Überblick über die Medizingeschichte und die sich
immer wieder ablösenden und widersprechenden Ansichten fährt Montaigne
fort:

«(A) Depuis ces anciennes mutations de la medecine, il y a eu infinies autres jusques ä nous,
et le plus souvent mutations entieres et universelles, comme sont Celles que produisent de

notre temps Paracelse, Fioravanti et Argenterius [Argenterius, aus dem Piemont gebürtig,
war ein besonders heftiger Antigalenist]: car ils ne changent pas seulement une recette, mais
ä ce qu'on me dit, toute la contexture et police du corps de medecine, accusant d'ignorance
et de piperie (Betrug) ceux qui ont fait profession jusque ä eux. Je vous laisse ä penser oü en
est le pauvre patient!» (II, xxxvii, 772, pl.693.)

Es ist sicher nicht übertrieben zu behaupten, diese Stelle zeuge von einer
recht guten Paracelsus-Kenntnis. Hierbei ist allerdings zu beachten, dass,

trotz der Übereinstimmung mit Paracelsus in manchen medizinischen
Ansichten, Montaigne kein Epigone Hohenheims war. Die Quellen, aus denen
ihre jeweilige Geisteshaltung entspringt, sind allzu verschieden. So stellt
Paracelsus apodiktisch fest:

«Dan es ist ein grosser irsal und stets übel, das so vil [...] arzte [...] nämlich zu Mompelier,
Salerna, Paris, die da wollen vor allen den kränz [Ehre] haben und jedermann verachten
und doch selbst nichts wissen, noch können»16.

Und polternd fährt Paracelsus fort:

319



«ir müsset mir nach mit euerem Avicenna, Galeno [...] und ich nit euch nach; ir mir nach, ir
von Paris, von Montpelier, von Salem, von Wien, von Cöln, von Wittenberg und all ir in der

summa, und keiner muss ausgenommen sein, im hindersten badwinkel nicht bleiben»17.

Einen solch selbstherrlichen Ton hat Montaigne nie angeschlagen; er wäre
erheblich vorsichtiger gewesen. Es sei an dieser Stelle daran erinnert, dass

Paracelsus im Februar 1528, in Nacht und Nebel, die Stadt Basel, wo er
kaum ein Jahr zuvor als Stadtarzt angestellt worden war, fluchtartig verliess.
Er hatte den Ton mit Behörden und Kollegen nicht gefunden, im Gegensatz
zu Montaigne, der beispielsweise zweimal Bürgermeister von Bordeaux war.

Es sei abschliessend noch die Frage aufgeworfen, woher Montaigne seine

Paracelsus-Kenntnis hatte. Eines dürfte feststehen: er konnte Paracelsus
nicht aus Originalwerken kennen, da er, nach eigenem Geständnis, der
deutschen Sprache nicht mächtig war. Doch gab es schon vor 1572 eine
Anzahl lateinischer und französischer Übersetzungen von Paracelsus-Tex-

ten. Montaigne besass eine Bibliothek, auf die er mit Recht stolz war — «(A)
Ma librairie, qui est des belles entre les librairies de village» (II, xvii, 650,

pl. 580); sie enthielt nach seinen Angaben um die tausend Bände. Von diesen
Werken konnte bis jetzt rund ein Drittel mit Sicherheit identifiziert werden.
Ohne Zweifel ist die eine oder andere Paracelsus-Studie in Übersetzung hier
einzureihen.

* * *

Nach Karl Jaspers ist Philosophie das über alle Räume und Zeiten hinweg
sich erstreckende Gespräch unter den Grossen des Geistes. In dieser Runde
waren wir lauschend anwesend. Waren wir aufmerksam? Ertönte da nicht
der die je eigene Existenz zentral treffende Aufruf: «Alterius non sit, qui
suus esse potest»?18 Unter allen am philosophischen Gespräch unmittelbar
Beteiligten hat wohl keiner wie Michel de Montaigne diesen Appell
aufgenommen und in sein Denken und Handeln mit dem ihm eigenen realistischen

Optimismus integriert.
«(A) Certes l'homme d'entendement n'a rien perdu s'il a soi-meme» (I,

xxxix, 240, pl. 206).
«(B) Nous sommes chacun plus riche que nous ne pensons.» (III, xii, 1038,

pl. 943).

320



Anmerkungen
1 Henry E.Sigerist, Grosse Arzte. Eine Geschichte der Heilkunde in Lebensbildern, 6. Aufl.,

München, Lehmann, 1970, S.97 (l.Aufl. 1932). — In den folgenden Ausführungen wird
mehrfach auf Auszüge aus dem — leicht gekürzt — zitierten Abschnitt zurückgegriffen.

2 Schon in der Chanson de Roland wird das Frankenreich an zahlreichen Stellen als «dulce

France» bezeichnet (u ou).
3 Montaigne arbeitete an seinen Essais vom Jahre 1572 bis zu seinem Tode am 13. September

1592. Die erste Ausgabe erschien schon 1580, die Ausgabe letzter Hand 1588. In einem

Exemplar dieser Edition brachte er zahllose Korrekturen und Zusätze an. Dieses kostbare

Exemplar hat sich als Manuscrit (Exemplaire) de Bordeaux in der Bibliotheque Municipale
dieser Stadt erhalten. Ich habe 1978 eine Faksimileausgabe dieses Exemplars in Genf und
Paris bei Slatkine herausgegeben. — In den folgenden Montaigne-Zitaten in modernerer

Orthographie bezeichnet die erste römische Zahl (Majuskel) das Buch, die zweite (Minuskel)

das Kapitel der Essais; die erste arabische Zahl die Seite der Essais-Edition von
P.Villey/V. L.Saulnier, Lausanne, La Guilde du Livre, 1965; die letzte Angabe «pl.» mit
arabischen Ziffern die Tafel (planche) meiner Faksimileausgabe. Die in Klammern gesetzten

Buchstaben geben die Edition an, in der der folgende Text zum erstenmal erschien, und

zwar (A) die Ausgabe 1580, (B) 1588 und (C) den handschriftlichen Eintrag im Manuscrit
de Bordeaux. Diese Angaben sind für ein tieferes Verständnis des Montaigne-Textes oft
unerlässlich.

4 Francois Batisse, Montaigne et la Medecine, Paris, Les Beiles Lettres, 1962, S. 7.

5 Hugo Friedrich, Montaigne, zweite neubearbeitete Auflage, Bern und München, Francke,
1967, S.9.

6 Herbert Lüthy, Michel de Montaigne, Essais, Auswahl und Ubersetzung, Zürich, Manesse

Verlag, 1953, S.888.
7 Karl Vorländer, Geschichte der Philosophie, Bd. I, Leipzig, Felix Meiner, 1913, S. 318.

8 Nach einer im Eingangsturm zu seinem Schloss, wo sich sein Studierzimmer befand,

angebrachten lateinischen Inschrift, siehe Leonie Gardeau und Jacques de Feytaud, Le
chateau de Montaigne. Societe des Amis de Montaigne, Paris, 1971.

9 Die zweifellos beste deutsche Ubersetzung der Essais ist dem emeritierten Basler Professor

für Geschichte Herbert Lüthy zu verdanken, Michel de Montaigne, Essais, Auswahl und
Übersetzung, Manesse, 1953. — Leider sind nur zwei Drittel des Montaigne-Textes
übersetzt.

10 Zitiert nach Hans Fischer, Anthropologie des Paracelsus in: Arzt und Humanismus, Zürich
und Stuttgart, Artemis, 1962, S. 196.

11 Robert Blaser, Himmel und Erde machen den Menschen, Salzburg, Residenz, 1958, S. 22.
12 Zu der hier angeschnittenen Thematik siehe meine Untersuchung, «Que sais-je Contribu¬

tion ä l'etude de la gnoseologie de Montaigne», Bulletin de la Societe des Amis de Montaigne,
5< serie, n- 16, 1975, S. 15-36.

13 Ernst Kaiser, Paracelsus, Rowohlt Taschenbuch, 1969, S. 70.

14 R.Blaser, a.a.O., S.36 (Morb. Invis. 1/9, 256).
15 R.Blaser, a.a.O., S.67 (Opus, 1/9, 122.)
16 E. Kaiser, a. a. O-, S. 71 (1/9, 139.)
17 E. Kaiser, a. a. O., S. 72 (1/8, 137.)
18 Hohenheims bekannte Lebensmaxime.

321



Summary

Montaigne and Paracelsus

After some general remarks on Michel de Montaigne (1533-1592), who died just 400 years ago,
the author compares him with another most original thinker of the 16th century: Paracelsus.

Montaigne and Paracelsus were akin in their fundamental scepticism about human knowledge
and convictions. Speaking, in his "Essais", of medicine Montaigne repeatedly quotes Paracelsus.

These quotations show that Montaigne had some knowledge of Paracelsus' writings and

that, to some extent, he was in sympathy with his ideas.

Resume

Montaigne et Paracelse

Michel de Montaigne, dont le monde intellectuel commemore cette annee 1992 le quatrieme
centenaire de son deces survenu le 13 septembre, merite que les historiens de la medecine ne
laissent pas passer cet evenement sous silence. En effet, Montaigne appartient non seulement ä

l'histoire de la pensee philosophique, mais aussi ä l'histoire de la medecine. Dans la presente
etude certaines idees de Montaigne touchant de pres la medecine ont ete mises en relief avec les

pensees de Paracelse qui, lui aussi, fut un revolutionnaire dont les conceptions medicales
devancerent son epoque.

Avis aux Amis de Montaigne

Notre confrere, le docteur Philippe Alhou, a recemment public dans le periodique hebdoma-
daire Impact medical du 29 mai 1992 un interessant article, «Les medecins ä l'essai», enrichi de

deux belles gravures en couleur, Tune representant Montaigne, l'autre Paracelse; le personnage
principal est Montaigne.
Nous devons au meme auteur un spirituel essai, bien documente, Une Interview de Montaigne sur
la medecine, disponible ä la librairie Klincksieck, 11 rue de Lille, F-75007 Paris.

Dr. med. et phil. Rene Bernoulli
Ehrendozent der Med. Fakultät
Amselstrasse 35

4059 Basel

322


	Montaigne und Paracelsus : ein Essay von René Bernoulli

