
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 48 (1991)

Heft: 2

Artikel: Der geistig gestörte Künstler im Werk E.T.A.

Autor: Ziegler, Vickie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der geistig gestörte Künstler
im Werk E.T. A. Hoffmanns vor dem Hintergrund
zeitgenössischer psychologischer Theorien

von Vickie Ziegler

Zusammenfassung

E. T. A. Hoffmann, einer der grössten Schriftsteller der deutschen Romantik, hat
sehr viel zeitgenössisches psychologisch-psychiatrisches Wissen und Denken in
sein dichterisches Werk eingearbeitet. Eine tiefsitzende Hypochondrie verstärkte
seine Neigung zum Studium medizinischer Werke. In unserem Zusammenhang
sind vor allem die Autoren Pinel, Reil, Kluge und G. H. Schubert wichtig. An der

Figur des Goldschmiedes Cardillac aus dem «Fräulein von Scuderi», der seine

Kunden ermordet, wird dargelegt, wie Hoffmann wissenschaftliche Konzepte
dichterisch gestaltet; bei dem ausgewählten Beispiel geht es vor allem um den

Mesmerismus und die Nachwirkung vorgeburtlicher Einflüsse.

Der folgende Aufsatz soll zeigen, wie die Berücksichtigung von Hoffmanns
medizinisch-psychologischer Lektüre dem Literaturkritiker ein besseres

Verständnis seiner Werke erschliessen kann.
Während der romantischen Periode in der deutschen Literatur (1790—

1830) beschäftigten sich viele Schriftsteller mit dem Begriff der Geisteskrankheit

und der richtigen Einstellung dem gefährdeten Menschen

gegenüber sowie mit den ethischen Problemen, die aufgrund der neuen
Entdeckungen auf dem Gebiet der Medizin zu Tage traten. Bei Ernst
Theodor Amadeus Hoffmann (1776—1822) sieht man vielleicht am deutlichsten,

wie diese Tendenzen zusammenlaufen. Selbst recht bewandert in der
neuesten Literatur über Geisteskrankheit, interessierte sich Hoffmann sehr

für die verschiedenen Arten des Wahnsinns. Diese Anteilnahme führte ihn
dazu, nicht nur die neueste Medizinwissenschaft, sondern auch Diskussionen
der medizinischen Ethik in sein künstlerisches Werk einzuarbeiten. In einem
seiner Hauptwerke, Die Serapions-Brüder, schafft die Rahmen-/Binnenges-
chichtsstruktur ein besonders gut geeignetes Gerüst dafür. Die Rahmenfiguren,

eine fiktive Gruppe Intellektueller, meist Künstler, treffen sich, um sich

jeweils die neueste Novelle eines Mitglieds vorlesen zu lassen. In den

171



Rahmen dieses Werkes stellt Hoffmann immer wieder Krankheitsfalle von
wahnsinnigen Menschen, von denen er oft durch Bekannte, die Arzte waren,
erfuhr oder über die er ausführlich gelesen hat. Die Binnengeschichten, die
solche Stoffe behandeln, dienen verschiedenen Zwecken, wie z. B. der
Bestätigung des medizinischen Stoffes im Rahmen oder in der Darstellung einer
Situation, in der sich medizinisch-ethische Probleme zu einer Sache auf
Leben und Tod entwickeln.

Anhand dieses Werkes will dieser Aufsatz Hoffmanns Verständnis des

Wahnsinns und der zeitgenössischen medizinischen Schriften besprechen,
vor allem auf dem Gebiet des Magnetismus und der vorgeburtlichen
Einflüsse. Diese Themen führen bei Hoffmann, dem Juristen, zu Fragen der

Zurechnungsfähigkeit, die auch in einigen Novellen erörtert werden.
Obgleich Hoffmanns medizinische Interessen im allgemeinen viel kritische
Beachtung auf sich gezogen haben, ist die Bedeutung dieses Fachwissens für
die Interpretation einzelner Werke noch bei weitem nicht ermessen1. Am
Beispiel des schwierigen Hauptcharakters Cardillac in Hoffmanns «Fräulein
von Scuderi» in den Serapions-Brüdern wird gezeigt, dass durch das Studium
der betreffenden Fachwerke rätselhafte Züge in Cardillacs Charakter
erleuchtet und neue Einsichten für die Kritik gewonnen werden können.

Ein ständiger Hypochonder, war Hoffmann seinem ärztlichen Bekanntenkreis

wohl eine anhaltende Plage. Nicht nur immerwährende
Verdauungsschwierigkeiten, die durch eine beinah ausschliessliche Diät von
Wein, Punsch und Branntwein weiter gereizt wurden, sondern auch eine

ererbte Tendenz zum Wahnsinn trieb ihn dazu, in medizinischen Büchern
eifrig zu lesen2. Aus seiner persönlichen Anteilnahme heraus wurde
Hoffmann zu einem der ersten deutschen Schriftsteller, die das Thema des

ererbten Wahnsinns in der schönen Literatur besprechen3.
Hoffmanns nagende Angst um seine prekäre Geistesgesundheit nährte

sich an dem verbreiteten Fachinteresse an diesem Thema. Die neue
Einschätzung des Wahnsinns entstand zuerst bei dem schottischen Mediziner
John Brown (1735—88); bald übten seine Ideen einen grossen Einfluss auf die
deutschen Romantiker und deutschen Ärzte aus, zu denen sich Hoffmanns
Freunde in Bamberg, wie Dr. Adalbert Marcus, zählten4. Brown glaubte,
dass es zwei krankhafte Zustände gäbe: den sthenischen Zustand der
Überreiztheit und den asthenischen der Nervenschwäche. Von diesem Konzept
ausgehend, erkannten andere bald Analogien zwischen Körper und Seele,

zwischen der inneren und der äusseren Welt5. Solche Vergleiche lieferten die
Basis für eine positive Bewertung des Wahnsinns, weil der asthenische

172



Mensch schnell ein höchst positives Symbol der Romantik wurde, ein Träger
der höheren geistigen Werte. Die Nacht wurde auch als asthenisch betrachtet,

so wie die Unvorsichtigkeit, die zu dieser Zeit den Menschen oft
heimsucht; der Wahnsinn galt als die höhere Form dieses Leichtsinns6. Von
nervösen Krankheiten, durch die die Gefühle leicht erregt wurden, glaubte
man, dass sie die Kranken geistig verfeinern; der Wahnsinn wurde als

dndirekte Asthenie) angesehen7. Viele Ärzte widmeten sich dem Unterbe-
wusstsein und dessen Erscheinungen, unter anderen Gotthilf FI. Schubert
(1780—1860), Johann Christian Reil (1759—1813) und Carl Gustav Carus

(1789—1869)8. Ihre Interessen lassen sich mit denen vieler romantischer
Schriftsteller vergleichen, Hoffmann eingeschlossen. Schubert, in seinen
Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft, deutete an, dass der
kranke Mensch imstande sei, dem eigenen Geist näherzukommen9. Diese

Einschätzung des Wahnsinns tauchte in den Schriften Floffmanns (unter
anderen) auf und hatte als Folge, dass der Wahnsinn in der Literatur oft
sowohl mit positiven als auch negativen Aspekten ausgestattet wurde10.

Dieses romantische Konzept, dass der Mensch in einem Zustand der Irrationalität

fähiger sei, zu wesentlichen Wahrheiten über sich selbst zu gelangen,
taucht sogar bei Freud auf, der behauptete, dass die Depression ziemlich

genaue Selbstkritik herbeiführen kann, Einblicke, die nur dem Kranken
gegönnt sind11.

Philippe Pinel (1745—1826) und J.C.Reil übten einen grossen Einfluss
auf Hoffmanns Begriff der Geisteskrankheit aus. Beide Wissenschaftler
wiesen die mechanistische Behandlung des Wahnsinns zurück, die im frühen
achtzehnten Jahrhundert beliebt war. Pinel betrachtete Geisteskrankheit
als Resultat der Vererbung und der Gemütserlebnisse; infolgedessen konnten

nur Ärzte, die auch für das menschliche Herz Verständnis aufbringen
konnten, diese Krankheit richtig begreifen. Reil bot eine systematische
Stellungnahme zur Behandlung der Geisteskrankheit in seine Rhapsodien
über die Anwendung der psychischen Curmethode auf Geisteszerrüttungen
(1803). Wenn positive psychologische Einflüsse Geisteskrankheiten heilen
können, dann könnten negative Einflüsse sie verursachen, eine Situation,
die in Hoffmanns Schriften immer wieder auftaucht, z. B. bei seinem Cardil-
lac.

Der Glaube an die Kraft des Magnetismus, das Wahrnehmungsvermögen
und Bewusstsein zu erweitern, sowie die Behauptung, dass er die Existenz
versteckter Geisteskräfte aufdecken könnte, übten einen grossen Reiz auf

173



die Romantiker aus, weil man damals allgemein glaubte, dass das Unterbe-
wusstsein die Basis sei, auf der eine Kenntnis des ganzen Menschen beruhe12.

Der Magnetismus und sein Potential auf der Seite des Guten wie des Bösen

waren beliebte Unterhaltungsthemen in dem Kreis der Intellektuellen, die
Hoffmann kannte. Die intensive Forschung der deutschen Arzte hielt der
Öffentlichkeit dieses Konzept ständig vor Augen, zumal Informationen über
die neuen psychischen Wunderkuren immer vorhanden waren, nicht nur in
Fachzeitschriften, sondern auch in den Zeitungen13.

Die übertriebene Macht, die man irrigerweise dem Magnetiseur zuschrieb,
war zugleich eine Quelle der Begeisterung und der Beunruhigung14. Schon
im späten 18. Jahrhundert war es klar, dass der magnetisierte Mensch der
Beeinflussung in einem Zustand der gesteigerten Aufnahmefähigkeit und
Empfänglichkeit gegenüber stand15. Dazu glaubte man im frühen 19.
Jahrhundert auch noch, dass der Magnetiseur das Subjekt allein durch seine
Gedanken beherrschen könnte16.

Der Glaube, dass der Kranke in einem exaltierten Bewusstseinszustand
sei, kommt oft in der Fachliteratur der damaligen Zeit vor17. Im folgenden
Auszug aus den Serapions-Brüdern wird diese Lehre relativiert:

«Es ist gewiss, dass es erhöhte Zustände gibt, in denen der Geist, den Körper beherrschend,

mächtig wirkt. [...] Wir erschauen das mit aller Kraft unseres vollen Fassungsvermögens,
was tief in unserer Seele regungslos schlummerte;[...] Aber gewiss ist es auch, dass solch ein
Zustand irgendeine Abnormität in dem Verhältnis des psychischen und physischen Prinzips
voraussetzt. [...] Der Geist nutzt die Ohnmacht seines Mitherrschers und macht ihn [...]
zum dienenden Vasallen. (S. 263/4)l8.»

Ein erweitertes Bewusstsein setzt also immer voraus, dass es eine Abnormität

im Verhältnis zwischen Seele und Körper gibt. Diese Interpretation
führte für Hoffmann in viele Richtungen, weil sie künstlerisches Schaffen
mit Krankheit verband, so wie in dem Fall Cardillacs. Alle exaltierten
Zustände bei seinen Charakteren deuten auf Unausgeglichenheit, einen

gefährlichen Zustand, der dem gesunden Menschen nichts ausmacht, den
Zerrissenen aber gefährdet19. Deswegen ist der exaltierte Mensch immer in
einer prekären Lage: Einerseits ist er fähig, die tiefsten Geheimnisse zu
begreifen, andererseits sind die Khppen des Wahnsinns oder der totalen
Zerstörung nicht weit weg20. Weil der exaltierte Mensch den verborgenen
Mächten der Seele gegenüber offen war, war der Magnetiseur in der Lage,
seinen eigenen Vorteil zu suchen, ohne Rücksicht auf das Wohl des Schwachen;

auch aus diesem Grund hatte Hoffmann Angst vor der Macht des

Magnetiseurs, sei er Mensch oder Objekt21.

174



Dieser Hintergrund erleichtert das Verständnis eines der schwierigsten
Charaktere in Hoffmanns Schaffen: des verbrecherischen, wahnsinnigen Juweliers

Cardillac im prärevolutionären Frankreich. Rene Cardillac ist die

Hauptfigur einer Binnengeschichte in den Serapions-Brüdern, «Das Fräulein
von Scuderi.» Cardillac war der berühmteste Juwelier seiner Zeit; seine

Erzeugnisse waren bei der obersten Schicht des Adels begehrt. Aber so
erhaben und bekannt die Kunden auch sein mochten, Cardillac fing an, sich

zu überzeugen, dass nur er selber würdig war, seine Juwelen zu besitzen. Die
Philister, die dem Künstler die gebührende Würdigung versagen, stören

jeden Begabten, aber dieses Gefühl nimmt bei Cardillac ein ungeheures
Ausmass an. Nicht nur hält er sich für den einzigen, der seine Goldarbeit
richtig zu schätzen weiss, sondern die Kunden müssen sterben, weil sie nicht
dazu imstande sind22. Cardillac erzählt, wie der Gedanke, dass ein Mitglied
des Hofes ein Stück von ihm einer Operntänzerin schenken wollte, ihn zu
seinem ersten Mord trieb (S. 693—4). Er rechtfertigt seinen Diebstahl und
Mord mit der Ausrede, dass diese Schätze sonst an unwürdige Empfänger
vergeudet würden (663).

Verbunden mit dieser Verzerrung des künstlerischen Bewusstseins ist sein
Gelüst nach Edelsteinen und -metallen, das bei ihm zur Manie wird. Diese
idee fixe, die durch vorgeburtliche Einflüsse verursacht worden ist, zerstört
ihn. Cardillacs unersättlicher Hunger nach Juwelen ist der Grund, warum er
Goldschmied wurde, nicht etwa die Liebe zur Kunst (692). Sein
ausserordentliches Können tarnt die grundlegende Perversion, die sein «böser

Stern», wie er es nennt, verursacht. In seiner autobiographischen Darstellung

verrät Cardillac die Quelle seiner Besessenheit mit Edelsteinen und
Edelmetall, ein Erlebnis, das seine schwangere Mutter vor seiner Geburt mit
einem Ritter hatte, der eine Goldkette mit Diamanten trug (692). Cardillac
erinnert sich, dass ihn seit der frühesten Kindheit Diamanten und Gold am
heftigsten anzogen; schon damals stahl er diese Dinge, wenn er ihrer sonst
nicht habhaft werden konnte (692). Cardillac wird, wie Elis Fröbom in «Die
Bergwerke zu Falun», (auch in den Serapions-Brüdern), von Edelsteinen und
-metallen bezaubert.

Obgleich Kritiker Ähnlichkeiten zwischen den beiden Charakteren
bemerkt haben, ist niemand der tieferen Verbindung mit den Schriften
G. H. Schuberts nachgegangen23. Nach Schubert hat Gold einen gewaltigen
Einfluss auf den Menschen in einem magnetischen Zustand, was möglicherweise

seine Gier danach erklärt24. Kluge bemerkte, dass Experimente mit
grossen Mengen von Metallen und deren Wirkung auf eine im magnetischen

175



Zustand befindliche Person zuerst Wärme, danach Angst und schliesslich

Zuckungen hervorriefen25. Eine solche Anziehungskraft brachte Fröbom
seinem Untergang entgegen, genauso wie Cardillac.

Cardillacs ergreifende Beschreibung, wie er so weit kam, dass er die
Kunden umbrachte, zeigt den Grad seiner Besessenheit. Um früheren
Schwierigkeiten aus dem Wege zu gehen, hatte er gelernt, wie er den Trieb

zum Juwelendiebstahl unterdrücken konnte. Aber der alte, unwiderstehliche

Drang kam zurück. Sobald er mit einem Auftrag fertig war und die

Arbeit ablieferte, packten ihn Schlaflosigkeit und Depression, die ihn seiner
Gesundheit beraubten. Die Gestalt des Kunden tauchte vor seinem geistigen
Auge auf, und eine Stimme flüsterte ihm zu, dass die Juwelen ihm gehörten —

wozu brauchte ein Toter Diamanten Da Cardillac als überaus aufrichtiger
Mensch bekannt war, konnte er in herrschaftlichen Häusern ein- und ausgehen.

So war es ihm ein leichtes, seine eigenen Erzeugnisse zu stehlen.
Der Diebstahl allein hat aber die inneren Stimmen nicht zum Schweigen

bringen können. Zu dieser Zeit kaufte er sich einen Teil eines Hauses in Paris,
das einen geheimen Eingang hatte. Dieser Bau ermöglichte es ihm, den

inneren Dämonen zu folgen, denn der Mord wurde dadurch wesentlich
erleichtert. Der erste Mord brachte ihm eine solche seelische Ruhe, dass ihm
jetzt erst recht klar wurde, was sein böser Stern von ihm wollte. Entweder er

gab nach, oder er musste zugrunde gehen; deswegen beging er einen Serienmord,

der ganz Paris in Schrecken versetzte. Als Folge dieser Besessenheit

weigerte er sich, einige Aufträge anzunehmen, weil er den Auftraggeber
mochte und ihn nicht umbringen wollte (692 94).

Cardillacs Verbrechen führt zu einem anderen Thema, das für Hoffmann
mit dem Magnetismus eng verbunden war, nämlich die Zurechnungsfähigkeit.

Wie die vorangehende Besprechung andeutete, glaubten Hoffmann und
viele seiner Zeitgenossen, dass der magnetisierte Mensch keine Verantwortlichkeit

für sein Tun hatte. Wie andere Charaktere Hoffmanns, die sich im
magnetischen Zustand befanden, wird Cardillac von inneren Stimmen
heimgesucht. Wenn er von Edelmetallen und -steinen magnetisiert wird, vermindert

dieser Umstand seine persönliche Verantwortlichkeit; man muss aber

fragen, wie dieser Magnetismus zustande kam. Die Antworten liegen in dem
anderen medizinischen Zustand, den Hoffmann in dieser Novelle behandelt.

Der Magnetismus mit seiner Herrschaft über den Geist des Subjekts und die

dazugehörige Verminderung der persönlichen Verantwortlichkeit haben

Beziehungen zu einem anderen wichtigen Thema in Cardillacs Ueben: der Rolle

176



des vorgeburtlichen Einflusses26. Während ihrer Schwangerschaft sah Car-
dillacs Mutter auf einem Hoffest einen Ritter, der mit einer glänzenden,
juwelenbesetzten Kette geschmückt war. Jener Herr, der ihr vor der Heirat
ohne Erfolg nachgelaufen war, kam ihr jetzt wie ein überirdisches Geschöpf
vor. Der Kavalier, der jetzt auf mehr Glück hoffte, näherte sich ihr, umarmte
sie und fiel, als sie nach der Kette griff, tot zu Boden. Das Gold und die

Juwelen haben die Frau eindeutig magnetisiert, denn sie scheint wie erstarrt
beim Anblick des Ritters und seiner Kette27. Aber ihr potentieller Liebhaber,
wie der magnetisierte und magnetisierende Graf in «Der unheimliche Gast»,
stirbt, ehe er in den Genuss des Vorteils ihres magnetisierten Zustands
kommt. Der Leichnam des Ritters trägt die charakteristischen Züge der
Leichen von anderen bekannten Magnetiseuren in Hoffmanns Novellen28.

Das erschreckende Erlebnis hat die schwangere Frau schwer mitgenommen.

Cardillac behauptete, dass das Grausen ihn im Mutterleib heimgesucht
hätte, und beschreibt die Folgen als seinen «bösen Stern» (692). Cardillacs

Deutung entspricht einem unter Laien und einigen Ärzten weitverbreiteten
Glauben an vorgeburtliche Einflüsse. Obgleich die Existenz solcher
Einflüsse im späten 18. Jahrhundert in medizinischen Kreisen höchst umstritten
war, glaubte Kluge, den Hoffmann sehr bewundert, daran. Er meinte, dass

vorgeburtliche Einflüsse besonders wahrscheinlich waren, wenn während der

Schwangerschaft Magnetismus vorhanden war. Dazu erschien auch noch
1809, also kurz vor der Entstehung dieser Novelle, eine leidenschaftliche
Verteidigung der vorgeburtlichen Einflüsse von einem gewissen D. H. G.

Wüstnei. Dieser stellte magnetische und elektrische Beziehungen zwischen
der Mutter und dem Kind in ihrem Leibe fest. Ein solcher Glaube scheint
auch hier mitzuspielen: der magnetische Blick wird auf das Gold und die
Juwelen übertragen, die dann Cardillac zeit seines Lebens beherrschen29.

Einer der bedeutenden Aspekte des Magnetismus und der vorgeburtlichen

Einflüsse ist die Rolle des Schicksals, des Menschen als Opfer. Cardillac
weist darauf hin, dass er mit den inneren Stimmen gerungen habe und dass

seine mörderischen Instinkte bei weitem nicht seine ganze Persönlichkeit
ausmachten (696). Die von aussen auf ihn einwirkenden Kräfte infizierten
seinen geistigen Zustand und riefen dabei eine idee fixe hervor. Cardillac
beschreiht eine innere Stimme, die ihm rät, die Juwelen zurückzunehmen.
Die Tatsache, dass innere Stimmen ihm etwas zuflüstern, könnte ein weiterer
Beweis dafür sein, dass Cardillac unter einem magnetischen Einfluss steht,
denn auch Elis Fröbom, der von den Edelsteinen magnetisiert und so ins
Verderben gestürzt wurde, hörte Stimmen. Weitere Indizien dafür, dass

177



Cardillac seine mörderischen Gelüste nicht für sein wahres Ich hält, finden
sich in seinem Geständnis, in dem er das Gefühl ausdrückt, dass seine

unsterbliche Seele keinen Anteil an den Verbrechen habe (696).

Diese Analyse zeigt, dass man Cardillacs schwierigen Charakter leichter
enträtseln kann, wenn man den medizinhistorischen Hintergrund
berücksichtigt. Vom kritischen Standpunkt aus gesehen, verführt ein solcher
Charakter dazu, Cardillac als tragische Künstlerfigur etwas zu verherrlichen
oder aber von Begriffen wie Erbschuld zu reden30. Unsere Ausführungen
deuten jedoch darauf hin, dass Hoffmanns Darstellung des verrückten
Juweliers seine Quelle in der Problematik des medizinischen Wissens der

damaligen Zeit hatte und von dort aus verstanden werden muss.
Da Hoffmann Cardillacs Bild mit vorgeburtlichen und magnetischen

Einflüssen malt, verfolgt er wohl auch den Zweck, das Ausmass der von
unsichtbaren Kräften verursachten Besessenheit darzustellen, wie er es bei
anderen unglücklichen Charakteren in diesem Werk tat. Selbst bei Cardillac,
dem Schlimmsten in der Schar der Besessenen, spürt man von der Seite
Hoffmanns ein angeborenes Mitfühlen, das wahrscheinlich aus der Furcht
entstand, dass er selbst in denselben Abgrund stürzen könnte. Seine Einfühlsamkeit

hatte als weitere Quelle den Glauben, dass alle Künstler Gefahr
liefen, geisteskrank zu werden, um schaffen zu können. Angst hatte er auch

vor den geheimen Mächten, die den Geist beherrschen könnten, Mächten, die

gewissenlose Menschen ausnutzten. Den Schriften dieses laienhaften
Medizin-Enthusiasten ist nicht nur viel fachmännisches Wissen der damaligen
Zeit einverleibt, sondern sie weisen auch auf ethische Fragen der Pschiatrie
voraus. Themen wie der Zusammenhang zwischen Behandlung und schöpferischer

Fähigkeit und das Verhältnis zwischen Therapeut und Patient
beschäftigten spätere Generationen und sind immer noch nicht ganz entschieden.

178



Anmerkungen
1 Friedheim Auhuber, In einem fernen dunklen Spiegel: E. T. A. Hoffmanns Poetisierung der

Medizin (Opladen, 1986); Wulf Segebrecht, Krankheit und Gesellschaft: Zu E. T. A.
Hoffmanns Rezeption der Bamberger Medizin, in. Romantik in Deutschland, Sonderband der
Deutschen Vierteljahresschrift, hg. von Richard Brinkmann (Stuttgart, 1978, pp 267—90);

Georg Reuchlin, Das Problem der Zurechnungsfahigkeit bei ETA. Hoffmann und Georg
Buchner Zum Verhältnis von Literatur, Psychiatrie und Justiz im frühen neunzehnten
Jahrhundert (Frankfurt, 1985). S. auch die Anmerkungen zu E.T.A.Hoffmann, Die

Serapions-Bruder, ed. von Hans-Joachim Kruse (Berlin/Weimar, 1978), Bd. 1, 2.

2 Robert Muhlher, Deutsche Dichter der Klassik und Romantik (Wien, 1976), S. 275—6;

Herbert M. Muhlpfordt, Vererbungs- und Umwelteinflüsse auf die Bruder J. L. und E.-
T.Hoffmann, in. Jahrbuch der Albertus-Universität zu Königsberg, (Wurzburg) 17 (1967),
S.80-146, S. 101; Christa Karoli, E.T A.Hoffmann und Zacharias Werner, in: Mitteilungen

der E. T. A. Hoffmann-Gesellschaft 16 (1970), S.43—61, S. 55.

3 Karoli, Hoffmann, S.46.
4 S. Klaus Dorner, Burger und Irre: Zur Sozialgeschichte und Wissenschaftssoziologie der

Psychiatrie (Frankfurt, 1969), S. 254^55. S. auch Friedrich Roth, D.Adalbert Friedrich
Marcus, der erste dirigierende Arzt des allgemeinen Krankenhauses zu Bamberg, m:
Festschrift zum lOOjahrigen Jubiläum des allgemeinen Krankenhauses zu Bamberg (Bamberg,

1889), S.21—34; Nelly Tsouyopoulos, Die neue Auffassung der kimischen Medizin als

Wissenschaft unter dem Einfluss der Philosophie im frühen 19. Jahrhundert, in Berichte

zur Wissenschaftsgeschichte 1 (1978), pp.87—100, pp.89—94, die eine neue Einstellung der
Krankheit gegenüber bemerkt, als Resultat des Einflusses von Brown und anderen,
nämlich Einheit und nicht Antithese zwischen dem gesunden und pathologischen
Zustand ; Friedrich Speyer, Dr A. F. Marcus nach seinem Leben und Wirken (Bamberg, 1817);
Karl E Rothschuh, Naturphilosophische Konzepte der Medizin aus der Zeit der deutschen

Romantik, in. Romantik in Deutschland, S 243—66, bes. S.248 Segebrecht, Krankheit,
bietet einen ausführlichen Hintergrund über die medizinischen Fachkreise m Bamberg
wahrend Hoffmanns dortigen Aufenthalts sowie Hoffmanns Leseprogramm auf dem
Gebiet der Medizin. S. auch Eckart Kiessmann, E.T. A.Hoffmann oder die Tiefe zwischen
Stern und Erde: Eine Biographie (Stuttgart, 1988), S.223—5.

5 Franz G.Alexander, Sheldon T.Selesnick, The History of Psychiatry: An Evaluation of
Psychiatric Thought and Practice from Prehistoric Times to the Present (New York, 1966),
S. 123; Werner Leibbrand, Romantische Medizin (Leipzig, 1939), S. 145—46. S. auch Gesa

Wunderlich, Krankheits- und Therapiekonzepte am Anfang der deutschen Psychiatrie
(Diss., Berlin, 1981), S. 7—14.

6 S. Dorner, Burger und Irre, S. 255.
7 Dorner, Burger, S. 256.
8 Karl E. Rothschuh, Naturphilosophische Konzepte der Medizin aus der Zeit der deutschen

Romantik, in - Romantik in Deutschland, S. 243—66, S. 244.
9 Schubert, Ansichten, S.302, 363. Zu diesem Thema schreibt Schubert: «Es werden zwar

die noch ungeborenen Kräfte eines künftigen Daseyns vornehmlich m einem krankhaften
oder ohnmachtigen Zustand des jetzigen sichtbar [ .] [...] mag auch im gesunden und
wachen Zustand der vollkommeneren Organe jene dunklere Sympathie entfernter Wesen

immer wirksamer seyn, sie vermag aber erst in solchen Momenten wie die des magnetischen

179



Schlafs, des Nachtwandeins, Wahnsinns und andern ähnlichen krankhaften Zustanden
hervorzutreten.» S. auch S. 204. Das Portrat Serapions hat viele Ähnlichkeiten mit Schuberts

Auffassung des «versteckten Poeten» S. auch Armand DeLoecker, Zwischen Atlantis
und Frankfurt (Frankfurt, 1983), S.24.

10 Dorner, Burger und Irre, S. 256.
11 S.Sigmund Freud, Collected Papers, 1917, ubers. von Joan Riviere, Bd.IV, S. 155—56.

12 Karl Ochsner, E T. A. Hoffmann als Dichter des Unbewussten: Ein Beitrag zur Geistesge¬

schichte der Romantik (Frauenfeld, 1936), S. 51.

13 G. von Maasen, E.T.A.Hoffmanns Sämtliche Werke (München/Leipzig, 1912), Bd.VI,
S. 10-11.

14 Carl Alexander Friedrich Kluge, Versuch einer Darstellung des animalischen Magnetismus
als Heilmittel (Berlin, 1811), hebt den Einfluss des Magnetiseurs auf den Patienten immer
wieder hervor, wie z.B. in den folgenden Zitaten: «Vorzuglich wohl fühlen sie sich in der

Nahe ihres Magnetiseurs, der gleichsam ein zweites Ich ihres magnetischen Lebens ist.»
(S. 207); «tritt er jetzt [ .] auch unter die Herrschaft des Willens seines Magnetiseurs»
(S. 228). Auf S. 230 behauptet Kluge, dass der Magnetisierte dem Willen des Magnetiseurs
nicht widerstehen könne, selbst wenn er wach sei. Da die damaligen Arzte so stark daran

glaubten, überrascht es nicht, dass die negativen Möglichkeiten dieser Behandlung
Hoffmann Angst einjagten

15 Schubert, Ansichten, S. 334--7, 340 Franz Anton Mesmer, Mesmensmus: oder System der

Wechselwirkungen, Theorie und Anwendung des thierischen Magnetismus als die
allgemeine Heilkunde zur Erhaltung des Menschen (Berlin, 1814), red. von Karl Christian
Wolfart. (Neudruck Amsterdam, 1966), S. 199—209

16 H.B.Gibson, Hypnosis* Its Nature and Therapeutic Uses (London, 1977), S.38.

17 Z. B.: Mesmer, Mesmensmus, S. 199—200; Schubert, Ansichten, S. 340—60.

18 Alle Hoffmann-Zitate stammen aus der folgenden Ausgabe: E T. A Hoffmann, Die Sera¬

pionsbruder (München) hrsg. von W. Muller-Seidel; Texthmweise erscheinen in Klammern.
Der Glaube, dass der Kranke m einem exaltierten geistigen Zustand war, erscheint oft zu
der Zeit in Fachschriften. Zu diesem Thema s. Mesmer, Mesmensmus, S. 199—200; Schubert,

Ansichten, S. 340—360; Leibbrand, Romantische Medizin, S. 136; Peter Schmidt,
Gesundheit und Krankheit m romantischer Medizin und Erzahlkunst, in: Jahrbuch des

freien deutschen Hochstifts 1966, S. 197—228, S. 210—211. S. auch Segebrecht, Krankheit,
S.276.

19 Man konnte dabei die verschiedenen Schicksale Maries (Nussknacker und Mausekonig)
und Wolframs von Eschenbach (Kampf der Sanger) mit dem von Frobom (Die Bergwerke
zu Falun) in diesem Werk vergleichen.

20 Olga Randl hat früh m ihrer Dissertation, Das Dämonische als Stilform in den literarischen
Werken E.T. A. Hoffmanns (München, 1912), die Verbindung zwischen dem magnetischen
Zustand und Wahnsinn bemerkt (S. 21). S. auch Natalie Reber, Studien zum Motiv des

Doppelgangers bei E.T. A.Hoffmann (Glessen, 1964), S.209.

21 Leibbrand, Romantische Medizin, S 134: «Ferner schien die eigene Individualitat m die
des Magnetiseurs einzugehen.» Schubert, Ansichten, S. 344-5: «Es bleibt nun vorzüglich
nur noch eine Erscheinung des magnetischen Schlafs übrig, die ohnstreitig zu den

merkwürdigsten unter allen gehört, jene tiefe Sympathie der Somnambule mit dem Magnetiseur
und andern mit ihr und ihm im Rapport stehenden Personen.» S. 344.

180



Heinz Otto Burger, Arzt und Kranker m der deutschen schonen Literatur des 19. Jahrhunderts,

in: Der Arzt und der Kranke m der Gesellschaft des 19. Jahrhunderts (Stuttgart,
1967), S. 98—106, verbindet die Darstellung des Magnetiseurs als eines bösen Arztes mit der

negativen literarischen Tradition, was die Darstellung des Mediziners betrifft. S. auch Peter

Schmidt, Gesundheit und Krankheit m romantischer Medizin und Erzahlkunst, in: Jahrbuch

des freien deutschen Hochstifts 1966, S. 197—228, und Muhlher, Deutsche Dichter,
S. 361.

22 S. S. 693, Werke. Herman Meyer, Der Sonderling in der deutschen Dichtung (München,
1963), S. 112 und Edgar Marsch, Die Krimmalerzahlung: Theorie, Geschichte, Analyse
(München, 1972), S. 148, besprechen die Problematik eines einseitigen künstlerischen
Wahnsinns.

23 Klaus D. Post, Kriminalgeschichte als Heilsgeschichte, m: Zeitschriftfur deutsche Philologie
95 (1976), S. 132—56, S. 133, schreibt, dass Cardillac, wie Torbern, den tellunschen Machten

anheimgefallen sei. Helmut Himmel, Schuld und Sühne der Scuderi, in: Mitteilungen der

E.T.A. Hoffmann-Gesellschaft, Bd. 7 (1960), S. 1—15, S. 7, 9, 10, sieht die Ähnlichkeit
zwischen den zwei Erzählungen, zieht jedoch weder den Magnetismus noch die Metalle m
Betracht. S. auch Peter von Matt, Die Augen der Automaten. E.T. A Hoffmanns Imagina-
tionslehre als Prinzip seiner Erzahlkunst (Tubingen, 1971), S. 127 F. Kenneth Negus,
E. T. A Hoffmanns Other World The Romantic Author and his <New Mythology»
(Philadelphia, 1965), vergleicht die zwei Geschichten und bemerkt, dass die symbolischen
Materialien beider Unterwelten ahnlich sind, erwähnt aber den Magnetismus nicht.

24 Schubert, Ansichten, 13. Kapitel, besonders S. 336—7 und 355—6 Himmel, Schuld, sieht

einen Zusammenhang, geht ihm aber nicht nach.
25 Kluge, Versuch, S 166. S. auch S. 162. 164, 447
26 Kritische Arbeiten über vorgeburtliche Einflüsse und die Rolle des Ritters schliessen

folgende Werke ein: Otto Nipperdey, Wahnsinnsfiguren bei E. T. A. Hoffmann (Diss., Köln,
1957) S. 108; J.M.Ellis, E.T.A Hoffmanns <Fraulem Scuderi>, Modern Language Notes,

Bd. 64 (1969), S. 340—50; Hermann F Weiss, The Labyrinth of Crime: A Remterpretation
of E.T. A. Hoffmann's <Das Fräulein von Scudero, in: Germanic Review, 51 (1976, S. 180—

89, besonders S. 182—3; Post, Kriminalgeschichte, S. 148.

27 In seiner Besprechung von Kluge deutet J. McGlathery, Mysticism and Sexuality: E. T. A.
Hoffmann, Part I: Hoffmann and his Sources (Las Vegas, 1981), S. 158 an, dass Magnetismus

hier zwischen dem Ritter und Cardillacs Mutter ins Spiel käme, verbindet ihn aber
nicht mit Schubert und geht dem Problem nicht nach. S. auch Marianne Thalmann, Der
Trivialroman des 18. Jahrhunderts (Liechtenstein, 1967), S. 203.

28 S. z.B. den Leichnam des toten Grafen in: Der unheimliche Gast.
29 Zu dieser Frage gab es Kontrahenten auf beiden Seiten. Dagegen schrieb Christian

Rickmanns Von der Unwahrheit des Versehens (Jena, 1770). Genauso passioniert dafür war
D. H. G. Wiistneis Verteidigung der Theorie, die 1809 m Rostock erschien: Versuch über die

Einbildungskraft der Schwangeren in Bezug auf ihre Leibesfrüchte zur Beantwortung der

Frage «Können Schwangere sich wirklich versehen?» Wustnei glaubt, dass Seele und
Korper m einer derart intimen Beziehung stunden, dass solche Einflüsse zustande kommen
mussten. Zwar weiss man nicht, ob Hoffmann mit dieser Arbeit vertraut war, aber die

Darstellung der Theorie entspricht der weitverbreiteten Meinung der damaligen Zeit.
Kluge, Versuch, glaubte auch daran: S. S.352—4, 473. Gisela Gorski, E.T.A.Hoffmann:

181



Fräulein von Scuderi (Stuttgart, 1980), S. 151, dass der magnetische Blick auf das Gold und
die Juwelen übertragen wird.

30 Hellmuth Himmel, Schuld und Sühne der Scuderi: Zu Hoffmanns Novelle, S.215—236,

S.227 in: E.T.A. Hoffmann (Darmstadt, 1976); Lothar Pikulik, E.T.A.Hoffmann als

Erzähler (Göttingen, 1987), in einer sonst anregenden Analyse, p. 174; für eine kommentierte

Bibliographie der umfangreichen Literatur über Cardillac, s. Brigitte Feldges und
Ulrich Stadler, E.T.A.Hoffmann: Epoche-Werk-Wirkung (München, 1986), S. 154-157.

182



Summary

The mentally disturbed artist in the work of E. T. A. Hoffmann against the

background ofpsychological theory of the time

The work of one of the greatest writers of German Romanticism, E. T A. Hoffmann, incorporates
a great deal of current medical knowledge, which Hoffmann used in a skilful and detailed

manner in the portrayal of his characters and their motives. Immersed as he was in contemporary

medical practice, an interest fuelled by his own deep-seated hypochondria, he was

particularly taken with the works of Philippe Pinel, Johann Christoph Reil, Carl A. F. Kluge,
and Gotthelf Heinrich Schubert, who were all interested in the working of the mmd. This article
demonstrates how attention to Hoffmans's medical reading list offers insights useful for critical
understanding of his work, using as an example the analysis of the mad goldsmith Cardillac in
one of Hoffmann's most famous stories, <Das Fräulein von Scudem.

Resume

L'artiste aliene dans l'oeuvre d'E. T. A. Hoffmann vu dans le contexte de la
Psychologie de l'epoque

L'ceuvre d'E T. A. Hoffmann, l'un des plus grands ecrivains du romantisme allemand, contient
une grande quantite d'informations medicales courantes, que Hoffmann utihsait de maniere
habile et detaillee dans le portrait de ses personnages et de leurs intentions. Plonge comme ll
l'etait dans la pratique medicale contemporaine, un interet nourn par sa propre hypocondrie
profonde, Hoffmann etait particuherement impressionne par les travaux de Philippe Pinel,
Johann Christoph Reil, Carl A. F Kluge et Gotthilf Heinrich Schubert, qui tous s'interessaient

au fonctionnement de l'espnt. Cet article, qui prend comme exemple l'analyse de l'orfevre fou
Cardillac dans l'une des histoires les plus connues de Hoffmann, «Das Fraulein von Scuderi»,
demontre comment l'etude de la liste de lectures medicales de Hoffmann peut aider ä la

comprehension critique de son ceuvre.

Professor Vickie Ziegler, Ph. D
The Pennsylvania State University, Dept. of German
S-323 Burrowes Building South

University Park

Pennsylvania 16802

USA

183



Bicentenaire de Lavoisier
Premiere annonce

Pour commemorer la mort de Lavoisier survenue le 8 mai 1794, le Comite
Lavoisier de l'Academie des Sciences, organise ä cette occasion, du 3 au 6 mai
1994 diverses manifestations.
Elles comprendront, ä Paris, un Colloque Europeen qui se tiendra ä la Maison
de la Chimie, puis une visite au Laboratoire de Lavoisier presente au musee
des Techniques.
La journee du 6 mai se deroulera dans la region de Blois ou Lavoisier possedait
une grande propriete et sera consacre ä ses activites agronomiques et politi-
ques.
Pour tout renseignement et suggestions eventuelles s'adresser ä

Monsieur Horeau Alain Madame Michele Goupil
President du Comite du ou a Secretaire du Comite
Bicentenaire Lavoisier

Academie des Sciences, 23, Quai Conti, F-75006 Paris


	Der geistig gestörte Künstler im Werk E.T.A.

