
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 47 (1990)

Heft: 3-4

Artikel: Pest und bildende Kunst : zur Beeinflussung der Kunst des 14.
Jahrhunderts durch den Schwarzen Tod

Autor: Seiler, Roger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pest und bildende Kunst

Zur Beeinflussung der Kunst des 14. Jahrunderts durch den Schwarzen Tod

von Roger Seiler

Zusammenfassung

Die vorliegende Arbeit versucht, anhand von Beispielen die Mechanismen der

Beeinflussung der Kunst durch die Pest näher zu beleuchten. Dabei wird vor
allem die Zeit nach dem Schwarzen Tod, d. h. die zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts,

berücksichtigt. Es kann sich dabei um quantitative Änderungen handeln

: die Kunstproduktion wird als Folge der Pest vermindert — z.B. durch den

Tod eines Künstlers — oder vor allem durch die frommen Stiftungen gesteigert.
Ähnlich gegensätzlich ist die Wirkung auf die stilistische Formulierung.
Sowohl Retardierungen und Rückgriffe auf frühere Stilhaltungen wie auch

Beschleunigung der Entwicklung werden beobachtet. Als dritter Punkt folgen
die Änderungen der Ikonographie, sei es in der Umdeutung bekannter oder der

Einführung neuer Themen. Durch die unterschiedlichen Produktions- und

Rezeptionsbedingungen der einzelnen Kunstgattungen wird die Betrachtung des

Problemkreises Pest und Kunst ausserordentlich vielschichtig.

1. Einleitung

Wenn auch der Stellenwert der Pest in der europäischen Geschichte, wie die
damit im Zusammenhang stehende Beurteilung des 14. und 15. Jahrhunderts

als «automne du Moyen Age ou printemps des temps nouveaux»1,
kontrovers gewertet wird, bleibt unbestritten, dass die Pest neben
demographischen, wirtschaftlichen und sozialen Konsequenzen auch erhebliche
kulturgeschichtliche Veränderungen nach sich gezogen2 und tief ins wirtschaftliche

und soziokulturelle Gefüge eingegriffen haben muss. Dabei wird in der
Literatur immer wieder betont, dass die Pest seit ihrem dramatischen
Auftreten in der Mitte des 14. Jahrhunderts auch auf die Kunstproduktion
gewirkt hat.

Gesnerus 47 (1990) 263—284 263



Ziel der vorliegenden Arbeit soll es sein, die verschiedenen Möglichkeiten
der Einflussnahme der Pest auf die Kunst zusammenzustellen. Dabei werden
als Beispiele die Reaktionen der unterschiedlichsten Kunstgattungen —

Buch- und Tafelmalerei, Architektur, Skulptur mit ihrer jeweilig anders
strukturierten Auftraggeberschaft, zudem aus verschiedenen Ländern und
damit soziokulturellen Systemen — gegeneinander gesetzt, um ein weites

Spektrum der Möglichkeiten erfassen zu können. Die Beispiele stammen
aber meist aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts. Mit unerhörter
Wucht war die Pest in den Jahren 1347 und danach über Europa hereingebrochen

und löschte ein Viertel bis ein Drittel der Bevölkerung aus. Nachdem

der «Schwarze Tod» über Europa dahingezogen war, trat bis zur Mitte
des 17. Jahrhunderts mindestens alle 10—20 Jahre ein grösserer oder
kleinerer Pestzug auf3. Da diese späteren Epidemien in ihren demographischen
Konsequenzen nicht mehr der Pandemie von 1347 gleichkamen, müssten
spezißsche Veränderungen der Kunst während der ersten Zeit des Auftretens
der Pest gut fassbar sein, besonders auch im Vergleich mit der Kunstproduktion

der Zeit vor 1347.

2. Mechanismen der Beeinflussung

Folgende Möglichkeiten des Einflusses der Pest auf die Kunst, ihre Produzenten

und Rezipienten, auf die Bedingungen ihrer Herstellung, aber auch
auf Form und Inhalt der Kunstwerke sind denkbar.

Punktuell und radikal wird der Eingriff, wenn ein Künstler Opfer der
Pest wird. Eine ganze Reihe berühmter Persönlichkeiten sind an der Pest

gestorben. Von den Brüdern Ambrogio und Pietro Lorenzetti muss man es

annehmen, erwiesen ist der Pesttod von Stephan Lochner oder Ghirlandaio.
Die Auswirkung eines solchen Verlustes ist aber schwer zu fassen, weil es

spekulativ bleiben muss, welchen Weg die Entwicklung mit solchen einflussreich

wirkenden Künstlern noch gegangen wäre. Neben diesen historisch
fassbaren Persönlichkeiten wirkte ein Heer von oft unbekannten Handwerkern

in Skriptorien und Bauhütten. Die Verluste in ihren Reihen konnten
ebenfalls zu Änderungen der künstlerischen Produktion führen.

Aber auch die Bedingungen auf Seiten der Auftraggeberschaft werden
durch die Pest beeinflusst. Die schweren Bevölkerungsverluste und die

nachfolgenden demographischen Verschiebungen, z. B. vom Land in die

Stadt, können zu Änderungen des Verhaltens der Auftraggeberschicht auf-

264



grund soziologischer Umgestaltung führen. Das Kapital kommt in die

Hände neureicher Schichten mit anderen ästhetischen Vorstellungen, während

es auf der anderen Seite zum Verlust der ökonomischen Potenz der
traditionellen Auftraggeber, besonders der Grossgrundbesitzer, kommen
kann.

Die Kunstproduktion unterliegt weiterhin Veränderungen durch die

schwer zu objektivierenden psychologischen Auswirkungen der Pestepidemien,

die nach 1348 gehäuft im Leben eines Individuums zu bewältigen
waren und wohl auf sein Lebensverständnis prägend haben wirken können.
Stichworte wie gesteigerte Innerlichkeit, Religiosität bis zu Mystizismus,
Reue, Einkehr und Askese oder deren Umkehr wie Lebensfreude bis zum
Exzess mit hemmungslosem Konsum und Ausleben aller Redürfnisse können

die Extreme der Reaktionen umschreiben. Dazu wurden diese schockartigen

Mentalitätsänderungen durch die lange dauernden und sukzessive

erfolgenden Verschiebungen der Geisteshaltung der mittelalterlichen Gesellschaft

überlagert. So haben wir beispielsweise in den formalen und inhaltlichen

Veränderungen der Sakralkunst des Spätmittelalters auch das Ergebnis

einer langen Entwicklung über Jahrhunderte zu sehen, die das Christentum

den Redürfnissen der Laien öffnete.
Solche Mechanismen wie die eben erwähnten können in den verschiedensten

Kombinationen zu inhaltlichen und/oder formalen Änderungen der
Kunstwerke führen oder zu Änderungen der Quantität der hergestellten
Kunstwerke. Dabei an die Verminderung der Produktion durch den Ausfall
der Künstler, aber auch der Auftraggeber zu denken, ist zwar naheliegend,
aber nicht die einzige, vielleicht nicht einmal die häufigere Möglichkeit. Im
Gegensatz zum Krieg bleiben bei der Pest die Produktionsgüter und
Geldmittel erhalten: durch Erben der materiellen Werte werden die Uberlebenden

reicher und das Geld wird angesichts des stets drohenden Todes auch

ausgegeben, sei es für Luxusartikel oder für fromme Stiftungen. Daneben
kann die Pest auch Änderungen in der stilistischen Haltung bewirken, und
zwar im Rückgriff auf Rewährtes im Sinne einer konservativen Haltung als

retardierendes oder umgekehrt durch die Beschleunigung der stilistischen
Entwicklung als akzelerierendes Moment.

Wir haben drittens die Auswirkungen der Pest auf den Inhalt von
Kunstwerken, deren Ikonographie, zu betrachten. Neue Themen treten auf.

häufiger aber werden aus dem reichen Schatz der tradierten Sakral-Ikorio-
graphie bestimmte Motive für die neue Aufgabe umgedeutet oder gelangen
vermehrt zur Darstellung.

265



3. Beispiele

Durch die Kombination der verschiedenen Umstände ergeben sich viele

mögliche Varianten. Einige Beispiele sollen das Gesagte in der Gegenüberstellung

von unterschiedlichen Entwicklungen verdeutlichen.

3.1. Quantitative Änderungen

Aus der Zeit zwischen 1350 und 1380 sind uns aus den Skriptorien Englands
deutlich weniger illuminierte Handschriften überliefert als in der Zeit zuvor
oder danach: das dritte Viertel des 14. Jahrhunderts war in der englischen
Malerei keine produktive Periode. Möglicherweise ist die Dezimierung der
Illuminatoren durch den Schwarzen Tode schuld an dieser Zäsur4. Die

wichtigsten Skriptorien befanden sich ja in den durch die Pest besonders

betroffenen Städten wie Norwich oder London. Der Ausfall von Illuminatoren

musste sich, weil die Zahl der qualifizierten Handwerker in England
geringer war als etwa in Frankreich5, besonders spürbar ausgewirkt haben.
Dabei ist es schwierig abzuschätzen, wieweit ein Ausfall der alten etablierten
Orden, die als Auftraggeber für Buchmalerei wichtig waren, mitverantwortlich

gemacht werden kann. Immerhin hatten viele Konvente unter den
ökonomischen Folgen des Schwarzen Todes zu leiden und fielen damit als

Besteller aus. Ähnliche Mechanismen haben wir vielleicht für das Ende der
Produktivität der frühgotischen Buchmalerei in Köln verantwortlich zu
machen. Sie setzte erst mit dem Erscheinen profaner Institutionen wie
Universität und Zunftrat als neue Auftraggeber gegen das Jahrhundertende
wieder ein6.

Anders zeigen sich die Verhältnisse in Frankreich. Einen Unterbruch der

Tätigkeit der höfischen Skriptorien können wir hier im Gegensatz zu England

nicht feststellen: die Produktion läuft ununterbrochen weiter. Illuminierte

Handschriften sind uns aus dem 14. Jh. in grosser Zahl erhalten, auch

aus der Zeit unmittelbar nach der Pest. Die Buchmalerei in Paris in der Zeit
zwischen 1330 und 1440 wurde vor allem durch den königlichen Hof und in
der auf Nachahmung bedachten aristokratischen Schicht gefördert. Die
hohe Attraktivität des französischen Hofes für Künstler aber gewährleistete
eine kontinuierliche Produktion. Die Kunst in Paris — die Buchmalerei
macht da keine Ausnahme — befand sich im 14. Jahrhundert in voller Blüte,
und weder die politischen Wirren noch der Schrecken der Pest haben ihre

Entwicklung gehemmt.

266



In England ging der Riss der Produktivität nicht durch alle Kunstgattungen.

In der Architektur kann man eine kontinuierliche Entwicklung des

frühen Perpendicular-Stiles ohne Unterbruch durch die Katastrophe des

Schwarzen Todes feststellen. Die Bautätigkeit setzte sich an Kirchen in
York, Bristol, Lichfield, Gloucester ohne nennenswerte Yerlangsamung über
die Jahrundertmitte hinweg fort. Auch nach der Pest wurde in Tewkesbury,
Winchester, Gloucester in gleicher Pracht weitergebaut. Zur Erklärung der
unterschiedlichen Reaktionsweise der Buchmalerei und der Architektur
gegenüber der Pest wird geltend gemacht, dass die Buchmalerei mehr an
bestimmte Künstler und Skriptorien gebunden ist, während der Betrieb in
den Bauhütten dezentralisiert mit einer Vielzahl von Beteiligten — sowohl
auf Auftraggeber wie Produzentenseite 7 — läuft.

Andererseits wurden auch Bauvorhaben durch die Pest als Mitursache
unterbrochen. Das berühmteste Beispiel ist das des Domes von Siena. 1339

wurde von den Behörden der Stadt der Plan einer grandiosen Erweiterung
des Domes gefasst. Die bestehende Kirche wäre nach einer Drehung der
Längsachse um 90° als Querhaus in den geplanten Neubau übernommen
worden. Dieser war aber — wohl in Konkurrenz zu Orvieto oder Florenz — in
jeder Hinsicht zu gross ausgefallen. Siena stand mit solchen hochgesteckten
Ambitionen nicht allein. In der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts war
durch Kommunen und Bettelorden in Mittelitalien eine ganze Reihe solcher

Grossprojekte begonnen worden, die an die Grenze der Belastbarkeit gingen.
In Siena führten aber die ökonomischen Schwierigkeiten der 40er Jahre
zusammen mit der grossen Pest zur Verlangsamung der Arbeiten am neuen
Projekt. Glücklicherweise, muss man sagen, denn auch ohne die Pest hätten,
wenn nicht finanzielle, so doch technische Probleme zur Katastrophe
geführt. Wegen Fahrlässigkeiten der statischen Konzeption wäre es mit grosser
Wahrscheinlichkeit zum Einsturz des zu ehrgeizig überhöhten Langhauses
gekommen. Technische Gutachten, die die zahlreichen Mängel auflisten,
führten 1357 zur Aufgabe der Bautätigkeiten und zum Abriss der
gefährlichsten Teile.

Ein wichtiges Moment des Einflusses der Pest auf die quantitativen
Veränderungen der Kunstproduktion sind die frommen Stiftungen. Der Tod
während eines Pestzuges war für den Menschen des Mittelalters in theologischer

Hinsicht besonders problematisch, weil der rituelle Vollzug des

«guten» Sterbens mit letzter Beichte, Kommunion, Ölung, der Sterbemesse und
dem ordentlichen Begräbnis, was alles zur Vorsorge für die Rettung der Seele

gehörte, wegzufallen drohte. Denn der Tod konnte, vor allem im Fall einer

267



Lungenpest, sehr schnell eintreten. Damit war der Pesttod als unvorbereiteter,

«gächer» Tod, als «mors subitanea» gefürchtet. Dazu musste der
Sterbende oft des Beistandes seiner Familie, der Gemeinde, besonders auch der
Priester entbehren:

«Es war soweit gekommen, dass man sich um die Menschen, die starben, nicht anders

kümmerte, als man es heute bei den Ziegen tut.»8

Mit einer ganzen Reihe von Massnahmen versuchte die Kirche diese Problematik

des Pesttodes als einer «mala mors» zu entschärfen. Dazu gehörte die

Einrichtung einer Pestmesse durch Papst Clemens VI., in deren Kommentar
es heisst:

«Und alle, die diese Messe hören, sollen eine brennende Kerze in den Händen tragen an
sechs aufeinander folgenden Tagen; und ihnen kann der plötzliche Tod nicht schaden.»9

Oder es entstand eine neue Literaturgattung: die «Ars moriendi», eine

Anleitung für Laien zum guten Sterben, die im Priestermangel der Pestzeiten

einen ihrer Ursprünge hat. Sie findet ihre Parallele in den Pestregimina,
spezialisierten Gesundheitsregeln, deren dietätischer Rat und therapeutische

Anwendung so gehalten waren, dass der Kranke ihnen notfalls ohne

ärztliche Hilfe folgen konnte.
Besonders wichtig für die Jenseitsvorbereitung war die Vergabung des

Seelgerätes, der materiellen Investitionen für das Seelenheil durch das

Testament. Gerade in Pestzeiten mit ihrer geschilderten Problematik konnte
diese Absicherung als trostreich und wichtig erfahren und daher viel geübt
werden. Denn in einer charakteristischen Mentalitätsänderung praktizierten

die Menschen des Spätmittelalters einen merkantilen Umgang mit den

Gnadenmitteln der Kirche. Die «Comptabilite de l'au-delä» ist keine

Degenerationserscheinung der Kirche, sondern vielmehr ihre Anpassung an die
Zahlenobsession der neuen Kaufmannsschicht10. Das Geld der frommen
Stiftungen kam karitativen Zwecken zugute, wurde aber auch für Bau und

Ausstattung von Sakralbauten aufgewendet. Uber diesen im Detail komplizierten

und noch ungenügend erforschten Mechanismus wurde die Pest zur
Ursache für die Flerstellung unzähliger Kunstwerke. Trotz ökonomischer

Stagnation und Inflation kam es zu sehr vielen Stiftungen, so dass religiöse
Institutionen gerade wegen der Pest über z.T. immense Geldmittel verfügen
und entsprechend aufwendige Kunstwerke in Auftrag geben konnten.
Berühmtestes Beispiel ist wohl die Bruderschaft von Orsanmichele in Florenz,
die mit dem Geld, das ihr nach dem Schwarzen Tode zugeflossen war, den

268



aufwendigst geschmückten Tabernakel aufstellen konnte. Religiöse Kunstwerke,

die wegen der Pest gestiftet worden waren, also die religiösen
Pestdenkmäler, lassen sich in grosser Zahl finden. Der konkrete Nachweis der
Pest als Stiftungsgrund ist allerdings nicht immer einfach zu führen.

3.2. Stilistische Veränderungen

Ein anderer, sehr viel schwerer fassbarer und daher auch kontrovers
beurteilter Themenkomplex sind die stilistischen Verschiebungen, die Änderungen

in der formalen Behandlung der Kunstwerke, in denen die gewandelten
Auftrags- und Produktionsbedingungen nach der Erfahrung der Pest ablesbar

sind. Dabei sind wieder die verschiedensten, auch gegensätzlichen
Möglichkeiten der Reaktion denkbar, wie einige der folgenden Beispiele zeigen
werden.

Wir haben oben von der Blüte der Buchmalerei am französischen Hof im
14. Jahrhundert gesprochen. Während keine quantitativen Veränderungen
festzustellen sind, tritt in den Miniaturen seit der Jahrhundertmitte ein

neuer stilistischer Zug auf. In einer 1348/50 entstandenen «Bible moralisee»,
die mit über 5000 Miniaturen illustriert ist11, können wir zwei Künstlergruppen

ausmachen. Die eine führte den Stil des zweiten Viertels des 14.

Jahrhunderts mit einer idealisierenden Darstellungsweise der menschlichen

Figur fort, wie er durch den überragenden Miniaturisten Jean Pucelle eingeführt

worden war. Der Stil der zweiten Gruppe brach klar mit diesem

Klassizismus Pucellescher Prägung zugunsten eines empirischen Naturalismus.

Dieser war Teil einer neuen Strömung in der Pariser Buchmalerei, der
die traditionelle idealisierende Darstellungsweise der menschlichen Figur
durch eine naturnahe, ja veristische Repräsentation zu ersetzen begann. Der
Ursprung dieser neuen Auffassung ist in den von Paris unabhängigen
Werkstätten Flanderns zu suchen12. Die Künstler kamen unter der Regierung
Johanns des Guten, anscheinend seit 1348, nach Paris — wohl um die durch
den Schwarzen Tod gelichteten Reihen in den Skriptorien wieder zu füllen.
Diese neue Strömung bedeutet gleichzeitig eine neue Stufe in der Entwicklung

der Pariser Buchmalerei zwischen 1300 und 1440 auf dem Weg zur
Bildung des internationalen Stiles der Zeit nach 140013. Hier führte der
Einfluss der Pest, falls er im angedeuteten Sinn geltend gemacht werden
kann, nicht zu einer quantitativen Veränderung der Produktion, dafür aber

zu stilistischer Verschiebung in Richtung einer Modernisierung, einer
Wegbereitung für die weitere Entwicklung.

269



Aber auch Retardierungen der stilistischen Entwicklung durch den

Schwarzen Tod lassen sich beobachten. Dazu haben wir die Verhältnisse in
Mittelitalien zu betrachten. Seit den vierziger Jahren des 14. Jahrhunderts
wurden Florenz und Siena durch ökonomische Krisen, Bankzusammenbrüche

und Hungersnöte heimgesucht, seit den Sommermonaten 1348 kam der
Schwarze Tod dazu. Verschiedene Mechanismen wie Einwanderung vom
Lande, Verarmung alter Familien im Finanzkollaps oder ungewöhnliche
Bereicherung von kleinen Handelsleuten und Handwerkern führten zu

soziologischen Verschiebungen und schufen eine neue Auftraggeberschicht
für die Kunst. Diese «homines novi» — Immigranten und Neureiche — griffen
in traditionellen Verhaltensmustern auf die Kunst des 13. Jahrhunderts
zurück, und zwar unter Ignorierung der stilistischen Entwicklung der ersten
Hälfte des 14. Jahrhunderts14. Aber auch die alte Garde der Oligarchie —

Bankiers, Grosskaufleute — blieb wichtiger Auftraggeber. Erschüttert durch
ökonomische Krisen, dann durch die Pest, im Innersten aber auch verunsichert

durch das von der Kirche angeprangerte Anhäufen immenser Vermögen

durch skrupellose Methoden, wandten auch sie sich einer unklassischen,
vorgiottesken Kunst zu. Der neuen, strengen Frömmigkeit nach der Pest —

auch darin traf sich, wenn auch aus verschiedenen Motiven, Mittelschicht
und Oberklasse — erschien die Kunst der ersten Jahrhunderthälfte als zu
profan: für Andachtsbilder wurde auf den byzantinisierenden Stil des Du-

gento zurückgegriffen. Stilistische Auffassung und Funktion wurde dabei so

eng gesehen, dass für die traditionell gemalten Andachtsbilder der zweiten
Hälfte des 14. Jahrhunderts der Begriff «devoter Stil» zur Charakterisierung
der Stilretardierung vorgeschlagen wurde15. Schlagwortartig verdichtet
gibt Meiss die Tendenz wieder: «from narrative to ritual». Ein Gefühl von
Elend und Schuld, das der grossen Pest gefolgt war, veränderte das gesamte
Kunstbewusstsein, indem sich die stilistische Haltung vom Erzählerischen
ab- und dem Rituellen zuwendet. Zusammen mit den ikonographischen
Verschiebungen ergibt sich ein Bild der toskanischen Kunst nach 1348, das
die erheblichen kulturgeschichtlichen Veränderungen16 des Schwarzen
Todes exemplarisch zu illustrieren scheint. Die neuere Forschung bringt aber
Erkenntnisse, die gewisse Ansichten differenzieren, zum Beispiel zum Fresko
des «Triumphes des Todes» im Camposanto in Pisa. Meiss, der 1951 die

Datierung um 1350 übernimmt, sieht in der Darstellung von Krankheit,
plötzlichem Tod und Verwesung den Ausdruck der Erfahrung des Schwarzen
Todes. Die Entstehung dieses Freskos wird aber durch die neuere Forschung
in die 30er Jahre des 14. Jahrhunderts gesetzt17. Für diese Zeit wird uns aber

270



von keinen Pestepidemien berichtet. Wenn man an der Friihdatierung
festhält, kann das Pisaner Fresko nicht mehr als künstlerische Reaktion auf die
Pest angesehen werden.

Beim Tabernakel Orcagnas von Orsanmichele handelt es sich um ein
kleinarchitektonisches Gebilde, das ein wundertätiges Marienbild barg. Er
wurde um 1350 in Auftrag gegeben und aus dem Riesenvermögen bezahlt,
das der Bruderschaft durch fromme Stiftungen nach der grossen Pest
zugekommen war: ein wichtiges und gut dokumentiertes Beispiel eines religiösen
Pestdenkmales. In ihrer Untersuchung stellen Rash und Rutenberg
zusammenfassend fest18, dass der Tabernakel in seinem Bildprogramm eine

Hoffnung vermittelt, die im Gegensatz steht zu den moralisierenden Themen des

Jüngsten Gerichtes und des triumphierenden Todes, die Meiss für die Zeit
nach der Pest so signifikant fand. Dazu führen sowohl die stilistische
Haltung der Reliefs wie auch die äusserst kostbare Ausstattung des Tabernakels
kontinuierlich die Tendenzen der ersten Hälfte des Trecento ohne Unterbrechung

durch die Pest fort. Auf der anderen Seite stammt das zentrale
Gnadenbild des Bernardo Daddi aus der Zeit vor der Mitte des 14. Jahrhunderts.

Aus Traditionsgründen wurden bei seiner Herstellung formale Rückgriffe

auf das zerstörte Original aus dem Dugento gemacht. Eine stilistische
Retardierung wurde hier für devotionale Zwecke unabhängig von der Erfahrung

der Pest gewählt.
Einen ähnlich motivierten Bezug auf den Stil des frühen 14. Jahrhunderts,

wie ihn Meiss als Eigenart der asketischen Richtung nach der Pest in
Italien erkannt hatte, glaubt Kessel in den sogenannten «Pestkruzifixen» zu
finden19. Als Urtyp gilt das 1304 entstandene Kreuz in St. Maria im Kapitol
in Köln mit seiner krass veristischen Gestaltung des gekreuzigten Körpers.
Selbst das Holz des Kreuzes erfährt unter diesem leidenschaftlichen Willen
zur expressiven Steigerung des Ueidensausdrucks in der V-förmigen
Aufrichtung der Arme die Umformung zum Gabelkreuz. Diese Art der Gestaltung

des Kreuzes wurde in der Zeit unmittelbar nach 1350 als Reaktion auf
die Pest wiederaufgenommen. Die geistesgeschichtliche Grundlage dieser

geradezu brutal-realistischen Gestaltung der Leiden Christi ist die
Passionsfrömmigkeit, die Sinn und Deutung der eigenen Leiden durch die «Compas-
sio» mit Christus zu vermitteln sucht. Den Zusammenhang dieses Realismus
der Passionsbilder mit dem Schwarzen Tode möchte Kessel so eng sehen,
dass sie die Entstehung des Magerauer Grabchristus um 1350 ansetzt. Seine

Gestaltung sei ohne die Erfahrung der Pest kaum denkbar, zumal ja Gesicht
und Körper über und über mit Pestbeulen bedeckt sein sollen. Diese Fehl-

271



interpretation beruht wohl auf dem verwendeten Bildmaterial20. Es würde
sieh sonst, wegen dieser bildlichen Konkretisierung eines verbreiteten
Passionsbildes auf ein ganz bestimmtes Leiden hin, um ein aussergewöhnliches
Beispiel eines religiösen Pestdenkmales handeln.

3.3. Änderungen der Ikonographie

Die Verschiebungen der Inhalte der Kunstwerke nach der Mitte des 14.
Jahrhunderts werden verursacht durch die jetzt entstehenden religiösen
Pestdenkmäler, die aus einem bestimmten Repertoire der vorhandenen Motive
der Sakralkunst schöpfen. So gelangt der Pestheilige Sebastian in der Kunst
der Toskana nach dessen Reliquientranslation von Rom nach Florenz in den

Jahren 1348 vermehrt zur Abbildung. Daneben werden durch die Pest auch

neue Themen geschaffen, wie die «Pestbilder», die als spezielle Historienbilder

Ereignisse einer Pestepidemie zur Darstellung bringen, oder seit dem
15. Jahrhundert die Darstellung des hl. Rochus, des populärsten Pestheili-

gen des ausgehenden Mittelalters. Ein oft angeführtes Motiv, das erst in der
Kunst des Spätmittelalters zu ßnden ist, ist das Makabre, d.h. die Darstellung

des Todes und des toten Körpers in den verschiedenen Stadien der

Verwesung. So hat nach Mollaret und Brossollet erst die Pest das Makabre in
die Kunst eingeführt21, während Gottfried22 schreibt, dass die Kunst der
Toskana nach dem Schwarzen Tod besessen war von der Darstellung des

Todes. Die Abbildung des verwesenden Körpers und des Todes bezeichnet er

geradezu als die Hauptmotive der damaligen Kunst und Literatur. Wir
haben uns andernorts schon kritisch mit diesen Äusserungen auseinandergesetzt

23, vorab zur Berichtigung der quantitativen Verhältnisse. Hier geht es

darum, die Komplexität der gedanklichen Verknüpfungen in der Verwendung

makabrer Themen an einem konkreten Beispiel aufzuzeigen und uns
die Frage nach dem Stellenwert der Pest für dessen Entstehung zu stellen.

Als Beispiel diene das Grabmal, das sich Franyois Ier de La Sarraz in der

Begräbniskapelle St-Antoine am äusseren Burgring in La Sarraz (Kanton
Waadt) errichten liess (Abb.l). Es gehört zu den sogenannten «Aas-» oder

«transi»-Gräbern, die den Verstorbenen als nackten, verwesenden Leichnam
— «en transi» — zeigen. In der Interpretation und Einordnung durch Kessel

gehört dieses Kunstwerk zur asketischen Reaktion auf die Pest.
Das Aasgrab von La Sarraz gehört zur Frühform seiner Art aus dem

dritten Viertel des 14. Jahrhunderts, etwa zusammen mit einem Grabmal in
Lowthorpe (Yorkshire)24. Beiden Skulpturen gemeinsam ist die «Frische»

272



Abb. I: Grabmal des Francois I" de La Sarraz, La Sarraz (Kanton Waadt)
Nachweis: C. Bornand, Lausanne



der Körper, die noch keine Spuren der Verwesung oder Zersetzung zeigen. Im
Gegensatz zu den späteren Skulpturen wie etwa die des Guillaume de

Harcigny, der, 1393 verstorben, als stark mumifizierte Leiche mit skelettier-
tem Schädel gezeigt wird. Gemeinsam ist den älteren Beispielen auch Art
und künstlerische Gestaltung der die Leichen angreifenden Tiere. Auffallend
ist die Dominanz der Kröte, als alleinig vorkommende Tierart im englischen
Beispiel, in La Sarraz vergesellschaftet mit Schlangen. In beiden Fällen
werden die Tiere betont schematisch ornamental behandelt: Aufreihung
entlang des Körpers im englischen Beispiel, in symmetrischen Gruppen auf
Gesicht und Scham in La Sarraz. Fragen wir nach Vorlagen für die Verwendung

dieser Tiere in der Skulptur, werden wir an «Fürst-der-Welt»-Darstel-

lungen verwiesen, wie sie an den Portalen der Kathedralen, z.B. in Strass-

burg und Basel zu sehen sind. Es handelt sich um eine anmutigen jungen
Mann mit einem Kranz aus Rosen gekrönt, der lächelnd seiner Nachbarin —

der ersten aus der Gruppe der törichten Jungfrauen25 — einen Apfel reicht.
Sein langer Mantel ist aber hinten offen und lässt den Blick frei auf seinen

Körper, auf dem es von Kröten und Schlangen wimmelt. Die «teuflische»
Fauna auf dem Körper des Fürsten der Welt — Kröten und Schlangen sind als

Symbole des Teufels, der Vanitas, der verschiedenen Laster, wie der Avaritia,
Luxuria oder Superbia bekannt — steht hier für die Vergänglichkeit diesseitiger

Werte, meint die Personifizierung des sündigen, den profanen Genüssen

zugewandten Menschen. Die Abbildung des Körpers von Frangois Ier kann
kaum als Reproduktion einer realistischen Vorlage angesehen werden, wie es

geltend gemacht wird:

«Unter den Augen von standesgemäss gekleideten Mitgliedern seiner Familie liegt er da, wie

er nach einigen Jahren im Grabe vorzustellen ist.»26

Eine auch nur summarische Kenntnis der postmortalen Veränderungen
dürfte eine solche Annahme ausschliessen. Dennoch:

«Auf Grabmälern findet sich nun [seit der Mitte des 14. Jahrhunderts] in zunehmendem
Masse das realistische Bild des von Würmern zerfressenen Kadavers.»27

Und gerade während des Wütens des Schwarzen Todes habe das Erleben

«des grausigen Sterbens mit Unmengen von Toten in den Strassen, Massengräbern und
verwesenden Leichen in den Häusern [...] die Darstellung vermodernder Körper, an denen

das Fleisch nur noch in Fetzen hängt und die mit Schlangen und Kröten übersät sind, sicher

gefördert.»28

274



Ein naheliegender Grund gegen eine solche Interpretation ist schon die

Tatsache, dass weder Kröten noch Schlangen Aasfresser sind. Andererseits

muss man fast ein halbes Jahrhundert nach der grossen Pest warten, bis

Darstellungen des verwesenden Leichnams in der Grabplastik auftreten.
Aber auch die Skulptur des Kadavers des Kardinals Jean la Grange in

Avignon etwa fällt durch ihre künstlerische Durchgestaltung auf. Diese

kunst- und effektvoll gestaltete formale Behandlung hat ihre Parallele in der
Literatur. Die bekannteste Bearbeitung des Themas Tod um 1400, der
«Ackermann aus Böhmen», verrät nicht die unmittelbare Gewalt des Todes,
sondern ist ein literarisch konstruierter Streit in höchst künstlerischer Form
voller Anspielungen und Allegorien 29.

Die intendierte Aussage des Grabmales von La Sarraz erschliesst sich im
weiten Kontext der mittelalterlichen Busstheologie, deren Tradition ins
12. Jahrhundert zurückgeht30. Hier soll dem Betrachter die Sündhaftigkeit
des Verstorbenen, damit des Menschen schlechthin, die «vanitas mundi», die

Vergänglichkeit des Diesseitigen vor Augen geführt werden. Dabei ist zu
bedenken, dass das Grabmal vom Stifter selbst zu dessen Lebzeiten entworfen

worden ist. Der Appellcharakter wird unterstrichen durch dessen szenischen

Aufbau, der sich formal anlehnt an die Grablegung Christi in Freiburg
i. Br. Hier wie dort ist das Wissen um die Auferstehung impliziert, ist die
Ruhe im Grab ein vorübergehender Zustand, für den Menschen bis zum
Jüngsten Tag, an dem er mit ganzem, unversehrtem Körper auferstehen
wird. Der mächtige Herr von La Sarraz gehörte zu den wenigen Mahnern,
der durch die Gestaltung seines Grabmales die Endlichkeit und Sündhaftigkeit

des irdischen Leibes, aber auch die Hoffnung und Gewissheit der

Auferstehung thematisierte.
Abschliessend wieder zurück zur Buchmalerei, diesmal zur Betrachtung

der Inhalte der Abbildungen, die mit der Pest in Zusammenhang stehen
können. In der künstlerischen Ausstattung der privaten Stundenbücher, in
der Wahl aufgenommener Gebete und Riten und in der Bevorzugung
bestimmter Heiliger, wie sie für den Auftraggeber getroffen worden waren,
müssten sich dessen religiöse Haltung, Ängste und Hoffnungen besonders

gut fassen lassen. Hier interessiert vor allem das Totenoflizium, das

Stundengebet, das dem Gedächtnis der Toten gewidmet ist. Im klösterlichen
Milieu entstanden, kam das «Officium defunctorum» im 14. Jahrhundert
zum allgemeinen Gebrauch — auch in der Laienschaft. Es ging dabei um die

Einübung in den Tod und wiederum um die Vertrautheit mit dem christlichen

Sterben, auch aus Angst vor dem unversehenen (Pest-)Tod. Die Illumi-

275



nationen, die das Totenoffizium begleiten, bestehen aus Szenen der liturgischen

Vorgänge während des Totenamtes, wie Austeilung der Kommunion
während der Totenmesse, und Aufbahrung des Katafalkes, bis zu den

Begräbnisdarstellungen auf den Friedhöfen. Interessant ist die Konkretisierung

der geschilderten Szenen auf das eigene Sterben durch Hinzufügung
des Stifterwappens. Die tägliche Anschauung der «eigenen» Sterbeszene
konnte dem Betrachter Trost und Sicherheit im Hinblick auf den geregelten
Ablauf des eigenen Begräbnisses vermitteln31. Dies ist wiederum wichtig in
Pestzeiten, wenn wir an die Beschreibungen der Begräbnisse auch der

vermögenden Leute denken, die «mit wenigen Lichtern, zuweilen aber auch
mit keinem» von den Pestknechten «in die erste beste Grube, die sie offen
fanden» gelegt wurden32.

Neben diesen erzählerischen Schilderungen findet sich unter den
Illuminationen zum Totenoffizium ein reiches Repertoire von allegorischen
Darstellungen. Dabei sind das Schwert als das Zeichen des Zornes Gottes und der
Pfeil als Symbol des schnellen Todes und des Massensterbens im Zusammenhang

mit der Pest zu nennen. Das Motiv des Rache-Engels, der das Schwert
des Zornes Gottes wieder in die Scheide zurücksteckt, wird in den Illustrationen

der sieben Busspsalmen verwendet. In den privaten Stundenbüchern
wird dabei der büssende König David der Psalterhandschriften durch den
betenden und büssenden Auftraggeber ersetzt. Das verbreitete Motiv des

rächenden Schwertes des Richters am Ende der Zeiten bezieht sich im
Stundenbuch des Due de Berry auf die Pest: Der Rache-Engel überfliegt die

Bittprozession des Papstes Gregor des Grossen gegen die Pest, eine Illustration

der entsprechenden Szene, wie sie in der Legenda Aurea beschrieben
wird:

«Da der Papst wegen der Pest [...] den grossen Bittgang hatte eingesetzt und für das Heil
des Volkes betete, da sah er auf der Burg, die da genannt war zu dem Gedächtnis Hadriani,
einen Engel stehen, der wischte ein blutig Schwert ab und steckte es in die Scheide. Da
verstund der Papst, dass Gott sein Gebet hatte erhört.»33

Auch der Pfeil, das schon klassisch-antike oder bibbsche Symbol des

Seuchentodes, wird in den Stundenbüchern immer wieder in der Illustrierung
des Totenoffiziums als Ausdruck der Gefährdung allen menschlichen Lebens

verwendet; wie etwa in jener Miniatur, in der der Tod — ein verwesender

Körper im weiten, flatternden Leichentuch — mit langen Pfeilen den
vorbeiziehenden Menschenstrom niedermäht. Der Pfeil als — der überwundene —

Pesttod ist von der Ikonographie des heiligen Sebastian her bekannt. Es

276



liegt daher nahe, bei einer solchen Darstellung an den Pesttod zu denken,
wenn auch schon vor 1348 Pfeile in der Symbolik des Massensterbens

gebraucht worden waren.
Ein weiteres oft anzutreffendes Motiv in den Buchillustrationen ist die

Darstellung der Begegnung der drei Lebenden mit den drei Toten, die sich
auf eine moralisierende Yerserzählung aus dem ausgehenden 13. Jahrhundert

bezieht. Sie legt den Toten den Mahnspruch in den Mund: «Was ihr seid,
das waren wir, was wir sind, das werdet ihr ...!» In den Stundenbüchern wird
auch diese Vergänglichkeitsdarstellung in das Totenoffizium integriert.
Interessant ist die Abbildung dieses Motives im Psalter der Bonne de Luxembourg

(Abb.2 und 3), weil diese Handschrift nach Sterling34 unmittelbar
aus der Zeit des Schwarzen Todes stammt. Seine Argumentation stützt sich
auf die Illustration des Psalmes 53: «Die Toren sagen in ihrem Herzen: <es

gibt keinen Gott> ...» In Abweichung zur üblichen Darstellung 35 wird hier
der Tor als hässlicher Jude karikiert, der aus einem kelchartigen Gefäss

trinkt. Die Keule ist ersetzt durch den dünnen, langen Stab der Hexer, der

König durch den Schergen, der an der Kapuze des andern zerrt und ihn mit
einer Rute schlägt: Der Jude wird gezwungen, das Wasser zu trinken, das er
angeblich selbst vergiftet hat. Aufgrund solcher Anschuldigungen war es

bald nach dem Ausbruch der Pest zu Judenpogromen gekommen. Wie durch
verdorbene Luft, so konnte nach gängiger Auffassung im 14. Jahrhundert
die Pest auch durch vergiftetes Wasser verursacht werden. Diese Vorstellung
war von der Auftraggeberin des Psalters, Bonne de Luxembourg, der Frau
des zukünftigen Königs von Frankreich Johann des Guten, offensichtlich
übernommen worden. Zwar hatte der Papst Clemens VI. schon am 6. Juli
1348 eine Bulle gegen die Judenverfolgungen erlassen, doch Paris war weit

weg von Avignon: am 21. Juli des gleichen Jahres wurden sechs Juden durch
Philipp VI. wegen des Vorwurfes der Brunnenvergiftung der Justiz übergeben

und hingerichtet. Guillaume de Machaut, der in dieser Zeit im Dienste

von Bonne de Luxembourg stand, hatte in seinem «Jugement du roi de

Navarre» die Juden des Wasservergiftens beschuldigt. Die Abbildung
Fol. 83v im Psalter der Bonne de Luxembourg könnten wir zu den «plague
paintings» zählen, zu den erzählenden Pestbildern, weil es uns eine Szene

schildert, wie sie während den Pogromen vorgekommen sein könnten, wenn
auch die künstlerische Behandlung eine starke formale Verdichtung erfahren

hat. Mit dieser Deutung glaubt Sterling die Datierung der Handschrift
aufgrund stilistischer Merkmale zwischen 1345 und 1350 auf die Jahre
1348—1350 eingrenzen zu können.

277



Abb. 2 und 3: Psalter der Bonne de Luxembourg, Fol. 321- und 322': Die Begegnung der drei
Lebenden und der drei Toten.

Nachweis: The Metropolitan Museum ofArt, New York, The Cloisters Collection 1969. (69.86)

278



279



Doch nochmals zurück zur Darstellung der drei Lebenden und der drei
Toten der gleichen Handschrift. Auf ein weiteres Detail ist hinzuweisen, das

im Zusammenhang mit der Pest stehen könnte. In der prachtvoll gestalteten
Randverzierung, die die Miniatur umgibt, ist eine Figur abgebildet, die sich
mit einem Gewandzipfel die Nase zuhält. Dieselbe Geste vollführt einer der
drei vornehmen Reiter. Dieses Motiv, wie es uns von den Darstellungen der

Auferstehung des Lazarus her bekannt ist38, mag als Hinweis auf den

Verwesungsgeruch der neben ihren Gräbern stehenden, gestikulierenden
Toten zu verstehen sein. Dazu kann als Erklärung weiter die im Pariser

Pestgutachten37 von 1348 geäusserte medizinische Uberzeugung dienen,
dass die Pest vor allem durch verdorbene Luft verursacht werde38. Zu den

vielen Faktoren, die zum Verderben der Luft führen, gehören die schlechten

Dämpfe, die aus unverbrannten oder unbeerdigten (Pest-)Leichen aufsteigen39.

Es geht also — wenn wir die Entstehung der Minatur nach 1348

ansetzen — nicht nur um die Relästigung durch den Gestank der Toten,
sondern nach Ansicht der wissenschaftlichen Autoritäten um eine konkrete
Bedrohung der Gesundheit ihrer lebenden Gesprächspartner. Gegenüber der

Darstellung der drei Lebenden und der drei Toten auf dem Camposanto in
Pisa hat das Motiv des Zuhaltens der Nase durch die Zeitumstände eine

neue, aktuelle Bedeutung erhalten, die im Pisaner Bild, das vor der grossen
Pest entstanden war, noch nicht vorhanden gewesen sein konnte.

4. Schluss

Schon diese summarische Beschreibung von einzelnen Kunstwerken der
verschiedenen Gattungen, die in der Zeit nach dem Schwarzen Tode entstanden,

lässt wenig Holfnung aufkommen, den Problemkreis Pest und Kunst
systematisch in den Griff zu bekommen und umfassende Lösungen erarbeiten

zu können. Die Vermehrung der Beispiele, die mühelos durchzuführen
wäre, würde das Bild nicht vereinfachen. Bialostocki weist auf das komplizierte

und vielfach gebrochene Verhältnis von Kunst und Wirklichkeit hin,
in dem erstere eher einen Ausgleich zu den Unzulänglichkeiten einer Zeit
bilde, als dass sie deren direktes Abbild wäre40. Monokausale Erklärungsmuster

der Wechselwirkung von Pest und Kunst dürften der vielschichtigen
Wirklichkeit kaum gerecht werden. Sie lassen die langfristigen Änderungen
der gesellschaftlichen Bedingungen — dazu die Stichworte wie Profanisie-

rung oder Verbürgerlichung der Gesellschaft —, die sowohl Funktion wie

280



formale Gestaltung des Kunstwerkes ändern, unberücksichtigt. Gerade die

Analyse der das Kunstwerk bestimmenden Faktoren kann uns jedoch
helfen, unser Wissen von Verschiebungen der Mentalitäten durch den Schwarzen

Tod zu vertiefen. Damit lassen sich die angesprochenen erheblichen,
durch die Pest bewirkten kulturgeschichtlichen Veränderungen, die so
kontrovers dikutiert werden, anhand von Einzelfällen besser fassen.

Anmerkungen

1 Wolff, Philippe, Automne du Moyen Age ou prmtemps des temps nouveaux? L'economie

europeenne aux XIVe et XVe siecles. Paris 1986.
2 Zimmermann, Volker, Krankheit und Gesellschaft: Die Pest. Sudhoffs Archiv, Zeitschft.f

Wissenschaftsgesch, 72, 1988, S.l—13, S.5.
3 Koelbing, Huldrych M., Koelbmg-Waldis, Vera, Katastrophe und Herausforderung: Pest

und Pestbekampfung m Oberitalien und der Schweiz. Jahrb. Inst. f. Geschichte d. Med. d.
Rob. Bosch Stift. 4, 1985, Stuttgart 1987, S.9.

4 Mazal, Otto, Buchkunst der Gotik, Graz 1975, S.78.
5 Evans, Joan, English Art 1307-1461, New York 1981, S.95.
6 Plotzek-Wederhake, Gisela, Zur Buchmalerei, in: Vor Stephan Lochner, die Kölner Maler

von 1300-1430, Kat. Ausst., Köln 1974, S. 59-63, S.63.
7 Sandler, Lucy Freeman, Gothic Manuscripts 1285—1386, Oxford 1986, S. 52.

8 Boccaccio, Giovanni, Einleitung zum Decameron, zit. in: Bergdolt, Klaus, Die Pest in
Italien. Fünfzig zeitgenossische Quellen, Heidelberg 1989.

9 Glenisson, Jean, Day, John, Textes et documents d'histoire du moyen ägc, Paris 1970,
S.26f.

10 Chiffoleau, Jacques, La comptabilite de Tau-delä. Les hommes, la mort et la religion dans
la region d'Avignon ä la fin du moyen age. (Collection de l'ecole de France de Rome,
Bd.47), Paris 1980.

11 Avnl, Frangois, Manuscrits, in: Les fastes du gothique, Kat. Ausst., Paris 1981/2, Nr.272,
S.319.

12 Avnl, Frangois, op. cit. S. 276—282, S.280.
13 Sterling, Charles, La pemture medievale ä Paris 1300—1500, Paris 1987, S. 19.

14 Meiss, Millard, Painting m Florence and Siena After the Black Death, Princeton, 1951 (im
folgenden zit. n. 1. Paperback-Prmt 1978), S.70.

15 Schukale, Robert, Gotik von Giotto bis Lochner, Zurich o. J., S. 53.
16 Zimmermann, Volker, Krankheit und Gesellschaft: Die Pest. Sudhoffs Archiv, Zeitschft. f.

Wissenschaftsgesch. 72, 1988, S.l—13.
17 Dazu: Jordan, Louis, Edward, The Iconography of Death in Western Medieval Art to

1350, Diss. phil. Indiana 1980.

281



18 Rash, Fabbari Nancy, Rutenberg, Nina, The Tabernacle of Orsanmichele m Context. The

Art Bulletin 63, 1981, S. 385-405, S.404.
19 Kessel, Verena, Die suddeutschen Weltchroniken der Mitte des 14. Jahrhunderts — Studien

zur Kunstgeschichte m der Zeit der grossen Pest (Hubel, Achim, Suckale, Robert (ed.),

Bamberger Studien zur Kunstgeschichte und Denkmalpflege, Bd 1), Bamberg 1984,
S. 125.

20 Kessel, Verena (wie Anm. 19), S. 124. Diese «Pestbeulen» sind aber die Spuren der Geissel-

hiebe, die in der Abbildung der bei Kessel zitierten Arbeit von Ilse Futterer (Gotische
Bildwerke der Deutschen Schweiz 1220—1440, Augsburg 1930, Abb. 109) als Bubonen

imponieren können.
21 Mollaret, Henri, Brossollet, Jacqueline, La peste, source meconnue d'inspiration artisti-

que, m. Jaarboek 1965, Koninkhjk Museum voor Schone Künsten, Antwerpen 1965, S.3—

112, S.59.
22 Gottfried, Robert S., The Black Death, Natural and Human Disaster in Medieval Europe,

New York 1983, S. 91.

23 Seiler, Roger, Zur Ikonographie der religiösen Pestdenkmaler des Kantons Graubunden

(Zürcher Medizmgeschichtliche Abhandlungen, Neue Reihe Nr. 177), Zurich 1985,

S.107 fl.
24 Bauch, Kurt, Das mittelalterliche Grabbild. Figürliche Grabmaler des 11. bis 15. Jahrhun¬

derts m Europa, Berlin, New York 1976, S.253.
25 Mt. 25,1-13.
26 Panofsky, Erwin, Grabplastik, Köln 1964, S.71.
27 Dieckhoff, Reiner, Antiqui - Moderni. Die Parier und der schone Stil 1350—1400, Kat.

Ausst., 3 Bdc, Köln 1978, Bd.l, S.67—93, S.78.
28 Kessel, Verena (wie Anm. 19), S. 119.

29 Rmghausen, Gerhard, Kunst und Wirklichkeit um 1400. Stadel Jahrbuch, NF, Bd. 6,1977,
S. 209-230, S 215

30 So etwa das Memento mori des Heinrich von Melk (zwischen 1150 und 1160).
«Nun geh hin, schone Frau, und schau an deinen lieben Mann [...] Nun schau ihn an, gerad

m der Mitte, da ist er gebiaht wie ein Segel. Der bose Geruch und der Dunst steigen auf aus

dem Leichentuch und lassen ihn unlange bleiben bei dir auf der Erde.»
Zitiert und ubersetzt nach Von der Leyen, Friederich, Deutsches Mittelalter, Frankfurt
a M 1980, S 121 f.

31 Plotzek, Joachim, Andachtsbucher des Mittelalters aus Privatbesitz, Köln 1987, S.47.

32 Wie Anm 8.

33 Benz, Richard, Die Legenda aurea, 9. Aufl., Heidelberg 1979, S.745.
34 Psalter der Bonne de Luxembourg, New York, The Metropolitan Museum of Art, Inv.

69.88; fol. 321v und 322r. Sterling, Charles, La pemture medievale ä Paris 1300—1500, Paris

1987, S. 109 ff".

35 Seltener wird die Darstellung des Toren auch dem gleich beginnenden Ps. 14 vorangestellt.
Der Tor halt eine Keule und fuhrt ein rundes Brot zum Mund. Er wird entweder allein oder

in Gesellschaft eines Königs (David, Salomo) abgebildet. Lexikon der christlichen
Ikonographie, Bd. 3, Spalte 314 ff.

36 Als Illustrierung des Textes Joh. 11,39: Herr, er [= Lazarus] riecht aber schon, es ist der

vierte Tag

282



37 Sies, Rudolf, Das «Pariser Pestgutachten» von 1348 in altfranzosischer Fassung (Würzbur¬

ger medizinhistorischc Forschungen, Bd. 7), Pattensen/Han. 1977.

38 Das Pariser Pestgutachten — geschrieben «au mandement de tres noble et tres puissant
prince, le roi de France, pour cause de la tres grant et tres merueilleuse epydimie qui lors

couroit par son royaume» — darf als in den Kreisen, fur die der Psalter hergestellt worden

war, bekannt vorausgeset/t werden.
39 «... dacuns corps/mors qui nont estc ne ars ne en/terres que ce pourroit etre cause/dune

ep} /dimie.» Sies, Rudolf (wie Anm. 37), S. 31.

40 Bialostocki, Jan, Spatmittelalter und beginnende Neuzeit (Propyläen Kunstgeschichte,
Bd. 7), Berlin o. J., S. 20.

283



Summary

Plague and the fine arts: the influence of the Black Death on the art of the 14th

century

The present paper tries to shed light on the influence of the plague upon art. It considers above all
the period after the «Black Death», i. e. the second half of the 14th century. Some changes of art
are quantitative: its production is lessened b} the effects of the plague — e. g. by the death of an
artist — or increased by religious donations. The influence on style is similarly contradictory.
Retardation as well as acceleration of the stylistic development can be observed. A third point
consists m the changes in iconography of «Post-Plague-Art», showing a different interpretation
of existing themes or introducing new ones. The varied conditions of production and reception
of the different artistic genres makes the examination of the interaction between plague and art
extremely complex.

Resume

La peste et les beaux-arts: Vinfluence de la Peste Noire sur l'art du 14* siecle

Le present article propose d'eclairer, ä l'aide d'exemples, les mecanismes de l'influence de la

peste sur Part. Le phcnomcnc est observe sur la periode qui suit la Peste Noire, e'est-a-dire la
deuxieme moitie du 14" siecle. II s'agit de changements quantitatifs: diminution de la production
artistique — ä cause du deces des artistes atteints par Tepidemie par exemple — ou par contre,
augmentation de la creation surtout en raison des donations pieuses. De meme, l'lnfluence sur le

style presente un double aspect contradictoirc: stagnation ou regression vers un style anterieur
ou bien acceleration de revolution styhstique. Le troisieme point concerne les transformations
itonographiques dans le «Post-Plaguc-Art»: detournement de themes connus ct introduction de

nouveaux sujets. La diversite des conditions de production et de reception de chacun des

differents domaines artistiques entraine Pextraordinaire complexite de la reflexion sur le

probleme des rapports entre la peste et Tart.

Roger Seiler,
Dr.med.dent, et cand. phil.
Hadlaubstr.47
CH-8006 Zurich

284


	Pest und bildende Kunst : zur Beeinflussung der Kunst des 14. Jahrhunderts durch den Schwarzen Tod

