Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 47 (1990)

Heft: 3-4

Artikel: Das Bild der byzantinischen Medizin in der Satire "Timarion"
Autor: Leven, Karl-Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bild der byzantinischen Medizin in der Satire
«Timarion»

von Karl-Heinz Leven

ZUSAMMENFASSUNG

Medizinische Texte aus der byzantinischen Zeit sind durch einen starken
Traditionalismus gekennzeichnet. Die hippokratisch-galenische Humoralpa-
thologie ist ihr Grunddogma, von dem kaum jemals abgewichen wird.

Hier nun wird das Bild der Medizin in der byzantinischen Satire « Tima-
rion» (12. Jh.) untersucht. Ihr gleichnamiger Titelheld schildert eine unfreiwil-
lige Hadesfahrt. Zwet damonische Seelengeleiter verschleppen seine Seele aus
dem erkrankten Korper in die Unterwelt. Er konne namlich nicht weiterleben,
habe er doch eines der vier Kirperelemente, seine gesamte Galle, ausgeschieden.
Sie berufen sich hierbei auf ein Dekret des Asklepios und des Hippokrates. Im
Hades klagt Timarion vor dem Totengericht. Sein Anwalt, der Sophist Theodo-
ros von Smyrna, tiberzeugt das Gericht, dass die ausgeschiedene Galle nicht
elementar im Sinne der Humoralpathologie gewesen sei, woraufhin Timarion
in die Oberwelt zuriickkehren darf.

Der anonyme Satiriker spielt mit dem Dogma der Vier-Sdftelehre. Die
Sachverstindigen des Totengerichts, Asklepios, Hippokrates und Erasistratos,
sowtie der abwesende Galen wirken hilflos gegeniiber einem gewtieften byzantini-
schen Rhetor. Sie konnen ihre eigene Theorie nicht gegen den Sophisten verteidi-
gen.

Die Satire « Timarion» zeigt die Aktualitat der byzantinischen Literatur
gegeniiber Alltagsproblemen und ist ein originell gestaltetes Beispiel fiir
Systemkritik in einer iiblicherweise als wenig kreativ angesehenen Epoche.

In den alteren Handbiichern der Medizingeschichte wurde im Abschnitt
uber die Byzantinische Medizin meist nur die medizinische Literatur dieser
Epoche abgehandelt!. Hierbei scheute man sich nicht vor starken Worten:
Wie Byzanz insgesamt als «morsche Ruine» einer «vorzeitigen Seneszenz»
verfallen gewesen sei?2, so galt auch die byzantinische medizinische Literatur
als «Blumenlese aus der antiken Literatur», in der sich «entartetes Epigo-
nentum» zeigte 3. Auf das Phanomen der Dekadenz von Byzanz im allgemei-

Gesnerus 47 (1990) 247-262 247



nen? und den Wandel des Verstandnisses seiner Medizin im Laufe der
Medizingeschichtsschreibung soll im folgenden allerdings nicht weiter einge-
gangen werden. Vielmehr soll anhand eines nicht-medizinischen Textes
aufgezeigt werden, wie gebildete Byzantiner selbst uber die zeitgenossische
Medizin dachten.

I

Die medizinische Literatur der byzantinischen Zeit ist durch einen starken
Traditionalismus gekennzeichnet, indem die hippokratische Humoralpatho-
logie dominiert, und Galen aus Pergamon die Autoritat schlechthin ist.
Owsei Temkin unterteilte die byzantinische Medizin in zwei Phasen: Wah-
rend der alexandrinischen Periode, die bis zur Eroberung der Stadt durch die
Araber 642 n. Chr. reichte, wurde das medizinische System Galens adaptiert
und ausgeformt. In Alexandreia studierten drei der vier grossen byzantini-
schen Arzte, Oreibasios im 4. Jahrhundert, Aétios von Amida im 6. und
Paulos von Aigina im 7. Jahrhundert?®.

In der folgenden Periode, bis 1453, war Konstantinopel der Mittelpunkt
einer nunmehr christlichen Medizin 6. Die medizinische Literatur der mittel-
und spatbyzantinischen Epoche ist nach Auffassung von Herbert Hunger
gegeniiber der frith-byzantinischen, alexandrinischen Zeit gekennzeichnet
durch eine «zunehmende inhaltliche und formale Verarmung, die den mei-
sten Texten so gut wie jede Attraktivitat raubt»?. Die negativ wertende
Darstellung der byzantinischen Medizin hat sich indes in den letzten Jahren
differenziert®. Man versucht nun auch, die medizinische Praxis, die Akzep-
tanz der Heilkunde und die Verbreitung medizinischer Ideen unter den
Laien zu erforschen. Derartige Fragen lassen sich kaum aus medizinischen
Texten, hingegen aus anderen literarischen Genera beantworten.

Im folgenden soll dies ausschnittweise am Beispiel der im 12. Jahrhun-
dert entstandenen Satire Timarion oder iiber seine Leiden gezeigt werden?.
Der Timarion ist anonym uberliefert — offensichtlich zum Schutz des Autors,
verspottet er doch frech zeitgenossische Gelehrte, Gerichtswesen, Kaiserze-
remoniell und auch das Christentum, woruber sich der orthodoxe Konstanti-
nos Akropolites (Ende 13. Jahrhundert) derart erbitterte, dass er den Tima-
rion am liebsten verbrannt hatte %, Satiren gediehen in Byzanz gut, weil die
politische Repression durch den autokratischen Staat und die literarische
Repression durch den Manierismus der hochsprachlichen Literatur die kriti-
schen Geister zu Nebenwegen zwangen !1.

248



II.

Thema des in Dialogform gehaltenen Timarion ist eine unfreiwillige Hades-
fahrt des Titelhelden Timarion, die vom Autor in Anlehnung an Satiren des
Syrers Lukian von Samosata (2. Jahrhundert) — hier v. a. die Nekyomanteia,
die Totengesprdiche und die Wahre Geschichte — gestaltet wird 2.

Timarion schildert als Ich-Erzahler einem Partner seine haarstrauben-
den Erlebnisse: Wahrend einer Reise zur (Wirtschafts-)Messe des Heiligen
Demetrios (Festtag 26. Oktober) nach Thessalonike erkrankte Timarion an
einem heftigen Fieber, das er zunachst selbst behandelte. Nach wenigen
Tagen komplizierten eine Leberentziindung und eine heftige gallige Diar-
rhoe sein Leiden. In der Nacht erschienen zwei Todesdamonen an seinem
Lager und verschleppten seine Seele in die Unterwelt. Er konnte, so sagten
sie, nicht weiterleben, da er einen der vier Kardinalsafte — die gelbe Galle —
vollstandig ausgeschieden hatte. Die Seelengeleiter beriefen sich hierbei
ausdriicklich auf ein Grunddogma des Asklepios und des Hippokrates. In
der Unterwelt begegnete Timarion seinem alten Lehrer, dem Sophisten
Theodoros von Smyrna. Dieser erhob fiir Timarion beim Totengericht An-
klage gegen die beiden Seelengeleiter und beantragte seine Riickkehr ins
Leben. Das Gericht zog Asklepios, Hippokrates und Erasistratos als Sach-
verstandige heran und liess sich von Theodoros uberzeugen, dass die von
Timarion ausgeschiedene Galle nicht elementar im Sinne der Saftelehre war.
Timarion durfte deshalb in die Oberwelt, in seinen Korper zuriickkehren.

Der Timarion ironisiert das fundamentale Axiom der byzantinischen
Medizin, die Humoralpathologie, setzt also beim zeitgenossischen Leser
Kenntnis der medizinischen Literatur voraus 3. Dies bedeutet jedoch nicht,
dass die Satire von einem Arzt fiir andere Arzte geschrieben worden wire 4,
Vielmehr gehorte die Medizin seit der Spatantike in Byzanz zur Allgemein-
bildung (enkyklios paideia), freilich nur der hochsprachlich gebildeten intel-
lektuellen Fithrungsschicht12.

Medizin und Polemik gegen einzelne Arzte bildeten stets ein beliebtes
Thema der Satire und der tibrigen byzantinischen Literatur!®, wobei der
Timarton eine Sonderstellung einnimmt. O.Temkin, der die Bedeutung
dieser Satire fur die Medizingeschichte von Byzanz erkannte, behauptete, sie
mache sich zwar iber die Traditionen und Praktiken der zeitgenossischen
Medizin lustig, nehme sie aber an'?. E. Konstantinou, der die medizinischen
Quellen des Timarion aufspirte, fugte hinzu, dieser stelle nicht die medizini-
schen Autoritiaten seiner Zeit in Frage — im Unterschied zu anderen Satiren

249



medizinischen Inhalts!®. Die These von Temkin und Konstantinou soll im
folgenden anhand der zentralen Aussagen des Timarion iiber die Medizin
uberpriift und modifiziert werden. Hierbei folgen wir dem Handlungsablauf
der Satire.

II1.

Timarion bezeichnet seine Krankheit als leicht berechenbares «Dreitagefie-
ber», welches er zunachst diatetisch mit Gemiise und Essig selbst behandelt
[11,296-304] 1. Der Autor bezieht sich hierbei offensichtlich auf hippokrati-
sche und galenische Lehren vom Dreitagefieber?’. Anstatt wie iiblich nach
dem fiinften Anfall zu verschwinden, treten bei Timarion anschliessend eine
Leberentzundung und eine starke Diarrhoe auf, wobei er «die elementare
Galle selbst, vermischt mit reinem Blut» entleert [11, 308-310]2!. Zu diesen
Ubeln kommen noch die Anstrengungen der Reise und ein 20tagiges Fasten,
so dass Timarion sich als todgeweiht ansieht [12, 313-319]. Erschopft fallt er
in Schlaf, von dem er annimmt, dass es sein letzter sein werde [13, 336-337].
In der Nacht erscheinen zwei «schattenhafte Gestalten», nekragogot bzw.
psychagogoi («Seelen»-/«Totengeleiter»), die sich tiber ihn beraten, wahrend
er vor Schrecken stumm daliegt. Timarion hort die Worte der Damonen:

«Dieser ist es, der das vierte seiner Elemente, die gesamte Galle entleert hat; mit den drei
ubriggebliecbenen darf er nicht weiterleben. Denn im Hades ist durch Asklepios und
Hippokrates eine Verlautbarung angeschlagen, wonach ein Mensch, dem eines der vier
Elemente fehlt, nicht leben darf, selbst wenn sein Korper sonst gesund ist» [13, 358-363].

Hier wird der Kernsatz der hippokratischen Viersafte-Lehre ironisiert : Nach
der auf Empedokles zuriickgehenden, von Polybos (4. Jh. v. Chr.) formulier-
ten Theorie, besteht der Mensch aus den vier Elementen — Blut, gelbe Galle,
schwarze Galle und Schleim —, deren ausgewogene Mischung Gesundheit, das
Gegenteil Krankheit bedeutet?2. Nach hippokratischer Lehre wdre es un-
denkbar, dass der Mensch ohne eines dieser Elemente leben konnte23. Diese
hypothetische Annahme wird nun im Timarton einfach umgekehrt und zum
Dogma erhoben, welches ohne Riicksicht auf die medizinischen Befunde von
den beiden Seelengeleitern angewendet wird 2*. Der Autor diirfte hierbei an
zeitgenossische Arzte gedacht haben, die schematisch die tradierten Theo-
rien nachbeten, ohne dartiber nachzudenken.

Daruber hinaus lassen sich die beiden Seelengeleiter, die sich am Lager
Timarions iiber ihn beraten, unschwer als zwei Arzte deuten, die ein fiir den

250



Patienten unverstandliches Konsil abhalten. Dahinter steht ein von Patien-
ten zu allen Zeiten beklagtes Phanomen, welches auch heute akut ist,
namlich die Barriere der Fachsprache zwischen Arzt und Patient 2.

Spassigerweise kommen im Timarion auch die Byzantiner in den Hades!
Zusatzliche Komik liegt darin, dass ein Ausspruch des heidnischen Gottes
Asklepios und des Heiden Hippokrates als massgeblich fiir die christlichen
Korper (und Seelen) angesehen wird. Die Byzantiner betrachteten zwar
charakteristischerweise die Geschichte und Kultur der griechischen Antike
als ihre eigene Vergangenheit 26, aber eine derartige «Vermischung», wie sie
der Autor des Ttmarion vornimmt, durfte manchem zeitgenossischen Leser
zu weit gegangen sein?’. Bis zu diesem Punkt der Handlung lasst sich die
Kritik des Tvmarion an der zeitgenossischen Medizin wie folgt zusammenfas-
sen: Das Grunddogma der Viersafte-Lehre wird anerkannt, aber dessen
unreflektierte Anwendung getadelt.

IV.

Die beiden Seelengeleiter fiihren die Seele Timarions gegen seinen Willen in
die Unterwelt [14, 366—371]. Dort wird er von den Tirhtutern des Hades, die

uber ihn bestens informiert scheinen, scharf gemustert:

«Aha, der ist es ja, von dem gestern bei Aiakos und Minos die Rede war, der, wie es hiess,
nach Ausleerung des vierten seiner Elemente [...] ohne Galle und gegen die Lehre (para
doxan ) des Hippokrates und Asklepios und des iibrigen Arztekollegiums weiterlebte. Fiihrt
den Ungliickseligen herein, der sich iiber die Zusammensetzung des Korpers eigene Gedan-

ken machte ( philosophésanta) ?8» [15, 405-412].

Das Grunddogma der Humoralpathologie wird hier gedussert von dazu
kaum berufenen Gestalten, nach den Worten Timarions

«schattenhafte, finster drein blickende Manner, denen Hass aus den Augen schaut, die
heruntergekommen und wiist aussehen, als seien sie kiirzlich von einem Rauberleben in den

Bergen hierher gekommen» [15, 3971.].

Die Saftelehre wird zu einer blossen Floskel, die von Laien gedankenlos
nachgeplappert wird, ihren Sinn verliert und noch dazu keinen Widerspruch
duldet. So erscheint die abweichende Meinung des Timarion geradezu als
Verbrechen. Unmissverstandlich verspottet der Satiriker hier die Autori-
tatshorigkeit der byzantinischen Medizin und ihre Starrheit gegeniiber
neuen Ideen.

251



Auf dem Weg zum Totengericht, dem alle Seelen unterworfen sind [22,
569-572], begegnet Timarion dem Rhetor Theodoros von Smyrna (1. Halfte
12. Jahrhundert), Konsul der Philosophen in Byzanz?® und (angeblicher)
Lehrer Timarions [23, 580-590]. Nach einer vergniiglich ausgestalteten
Begegnungsszene mit dem Gourmand Theodoros, in der es vornehmlich um
dessen erzwungene Diat im Hades geht, erzahlt Timarion seine Leidensge-
schichte: Er habe nicht an einer todlichen Krankheit gelitten3; als Begriin-
dung fiir seine Verschleppung in die Unterwelt hiatten ihm die Seelengeleiter
lediglich den Ausspruch uber die vier Safte vorgehalten [25, 649-654].

Timarion mochte die Seelengeleiter vor dem Totengericht verklagen, und
Theodoros erklart sich bereit, ihn als Anwalt zu vertreten [26, 665-672].
Theodoros hilt ihren Sieg bei Gericht und die Riickkehr Timarions ins
Leben fiir leicht erreichbar, denn er vertraut auf vier Dinge: Erstens seinen
wachen Verstand, der Widerspriiche unmittelbar erkenne und die passende
Gegenrede liefere, zweitens sein Taktgefiihl, drittens seine fliessende und
deutliche Rede und schliesslich seine « Kenntnis der medizinischen Lehren»
(iatrikén empeiria dogmaton ). Damit werde er «diese feinen arztlichen Got-
ter der Heiden» schon niederringen [27, 685—691]. Theodoros baut vornehm-
lich auf seine rhetorischen Fihigkeiten, um gegen die Arzte zu bestehen,
wihrend die medizinischen Kenntnisse, iiber die er als Sophist naturlich
auch verfiigt, nur an letzter Stelle rangieren. Der Autor des Ttmarion lasst
also anklingen, dass die Schulmeinung der Arzte thetorisch zu widerlegen
sel.

Respektlos charakterisiert Theodoros gegeniiber seinem eingeschiichter-
ten Mandanten das unterweltliche Arztekollegium. Asklepios «mit seinem
leeren Ruhm und seiner erlogenen Gottlichkeit» 3! spreche seit vielen Jahren
nicht mehr. Wer ihn befrage, erhalte lediglich ein zustimmendes bzw. ableh-
nendes Kopfnicken als Antwort [28, 692—-698]. Dies ist ein Seitenhieb
auf das byzantinische Hofzeremoniell, sprach doch der Basileus wahrend der
Audienzen nicht selbst, sondern gab seinem Logothet («Kanzler») entspre-
chende Zeichen 32,

Hippokrates, so Theodoros weiter, spreche wortkarg und ratselhaft,
allerhochstens zwei Zeilen, was vor Gericht lacherlich wirke. Uberdies amii-
sierten sich die «anderssprachigen» (alloglossai) unterweltlichen Richter als
«echte» Griechen tiber seine Art zu sprechen [28, 699-704]:

«Wenn vor ihnen unter den herabkommenden Toten ein Tonier oder Dorer das Wort ergreift,
platzen sie gleich heraus und lachen herzlich» [28, 706-708].

252



Hippokrates, Begriinder der abendlandischen Medizin und Schulautor des
gesamten Mittelalters, Idealbild des Arztes schlechthin, wird hier respektlos
verulkt. Mit den ratselhaften Aussprichen sind die Aphorismen gemeint,
und seine lacherliche Sprache ist der ionische Dialekt des Corpus Hippocra-
trcum 33,

Erasistratos, so fahrt Theodoros fort, habe weder literarische noch gram-
matische Kenntnis und verstehe auch wenig von der medizinischen Wissen-
schaft. Seinen leeren Ruhm verdanke er nur der Empirie und Vielgeschaftig-
keit, wodurch er auch die Liebeskrankheit des Seleukiden Antiochos ent-
deckt habe [28, 709-714]. Offensichtlich ist dieses vernichtende Urteil des
Timarion iiber Erasistratos mit wortlichen Anklangen von Galen entlehnt 34,
Galen bekampfte die anti-humorale, solidarpathologische Lehre des Krasi-
stratos erbittert und diffamierte ihn als Wortverdreher und «schmutzigen
Sophisten» 3,

E. Konstantinou folgerte daraus, der Autor des Timarion verteidige die
hippokratisch-galenische Humoralpathologie gegen andere medizinische
Theorien, insbesondere die des Erasistratos?®$. Dagegen spricht indes das
lacherliche Bild, welches der Timarion von Hippokrates zeichnet, ist doch
Hippokrates die Autoritat schlechthin des Galen. Wie konnte sich ein
uberzeugter Galenist iber Hippokrates mokieren ?

V.

Zu berticksichtigen ist ferner, wie Galen selbst im Timarton dargestellt wird.
Theodoros bemerkt gegentiber seinem Mandanten erleichtert:

«Der gottliche (daimonios) Galen, den ich mehr als die anderen fiirchte, ist — vielleicht
durch gottliche Fiigung — augenblicklich abwesend vom Rat der Arzte» [29, 715-717].

Er miisse namlich sein Buch Uber die Unterschiede der Fieber erganzen. Die
Zusiatze — so habe Galen angekiindigt — wiirden wohl umfangreicher ausfal-
len als die Abhandlung selbst [29, 717-722]. In Abwesenheit Galens, so
Theodoros, sei es fir ihn ein leichtes, «diese feinen und sprachlosen Arzte» —
gemeint sind der schweigende Asklepios, der lakonische Hippokrates und
der ungebildete Erasistratos — zu uberwinden [29, 722-724]. Bedeutet dies
nun aber, dass der Autor des Timarion Galen als idealen Arzt ansieht, wie
Konstantinou behauptete 3 ? Der Sophist Theodoros firchtet offensichtlich
die rhetorische Begabung Galens, nicht den Gehalt der medizinischen Leh-
ren, die ebensogut von Hippokrates vertreten werden. Im Timarion wird

253



Galen — freilich ironisch — «géttlich» (daimonios) genannt, womit auch auf
das hohe Prestige Galens unter medizinischen Laien in Byzanz angespielt
wird 38, Erst recht gilt dies fiir die medizinischen Autoren, die sich samtlich
auf Galen bzw. auf Galen fussende Kompilationen stiitzen. Alexandros von
Tralleis (6.Jh.) nennt seinen grossen Vorganger respektvoll «gottlichster»
(theiotatos) Galen®®, auch wenn er haufiger Verwunderung dussert tber fir
ihn unverstéandliche Anweisungen Galens?’. Alexandros driickt damit keine
grundsatzliche Kritik an Galen aus, sondern beweist selbstandiges Handeln
und Urteil in Detailfragen.

Grundsatzliche Kritik an Galen hingegen ist in der byzantinischen Lite-
ratur selten nachzuweisen. In mittelbyzantinischer Zeit verfasste Symeon
Seth aus Antiocheia (2. Halfte 11. Jahrhundert) eine kurze Gegenrede gegen
Galen*'. Seth fand logische Inkonsequenzen in Galens Schrift Uber die
natiirlichen Fahigkeiten*?. Sarkastisch wandte er sich gegen Leute, die Galen
«fur etwas Gottliches (theion ti) halten», denn auch dieser sei nur ein
fehlbarer Mensch gewesen *3. Vermutlich wollte Seth, der als erster byzanti-
nischer Autor die orientalische medizinische Literatur heranzog, mit seiner
Polemik vor einer einseitigen Beschrankung auf Galen warnen®!. Ferner
tadelte Seth die «Geschwitzigkeit» (polylogia) Galens?®. Eben auf diese
Vielschreiberei bezieht sich auch der Autor des Timarion mit seiner Bemer-
kung iiber Galens Erganzungen zum Buch iiber die Fieber .

Der Abstand zwischen dem «Klassiker» Galen und der eigenen Realitat
wurde gelegentlich auch von medizinischen Laien empfunden. So liess sich
Michael Choniates (2. Halfte 12./Anfang 13. Jahrhundert), exilierter Erzbi-
schof von Athen, von einem befreundeten Arzt eine Galen-Schrift iiber die
gesunde Lebensfithrung auf die Insel Keos iibersenden?’. Er stellte jedoch
enttauscht fest, dass die Abhandlung fir ihn nutzlos gewesen sei. Der
«bewunderungswiirdige» (thaumasios) Galen handle namlich iiber einen
Kérper, der «von Natur aus» gesund und von Jugend auf durch eine
entsprechende Lebensweise gepflegt worden sei. Hingegen habe er selbst
einen derartigen Korper weder jemals besessen, noch habe er sich vor dem
Alter um Leibesubungen gekimmert.

Die Autoritat Galen wurde also gelegentlich sowohl inhaltlich als auch
formal kritisiert. Die Satire Timarion macht sich zwar tiber Hippokrates
mehr lustig als iber Galen, der ja durch seine Abwesenheit gleichsam vor
weiterer Kritik geschutzt ist. Es ware indes verfehlt, im Autor des Timarion
einen glaubigen Galenisten zu sehen. Dies zeigt sich auch im Fortgang der
Handlung.

254



VI.

Theodoros von Smyrna verklagt vor dem Totengericht *® die Seelengeleiter;
Timarion habe sich guter Gesundheit erfreut, er habe noch gegessen, getrun-
ken und sei auf einem Maultier geritten [34, 838f.]. Hier wird also dem
Gesundheitskonzept der Saftelehre der Gesundheitsbegriff des Laien gegen-
iibergestellt. Der Sophist beruft sich allerdings auf falsche Tatsachen: In
Wirklichkeit hatte Timarion vor seinem Tod 20 Tage nichts gegessen [12,
313-319], und er war auch nicht mehr fahig gewesen zu reiten, sondern wie
eine Packlast quer auf einen Packsattel gebunden worden [12, 319-320].
Hier zeigt sich erneut der gewiefte, rhetorisch geschickte Anwalt.

Die Blutstropfen auf Timarions Seele sind fiir Theodoros ein Indiz, dass
die Seele gewaltsam aus dem Korper gerissen wurde [34, 843-844]. Die
Seelengeleiter wiederum berufen sich in ihrer Verteidigungsrede auf den
Grundsatz der Saftelehre [35, 862-865]. Weiterhin betonen sie ihre «Berufs-
erfahrung»:

«Gottlichste Richter, wir versehen diesen Dienst (leitourgia) seit alten Zeiten, seit Kronos

namlich, und wir kennen die Vorschriften beziiglich der zu Geleitenden genau, ferner auch

alle Ursachen, aufgrund derer eine Seele zum Hades herabgefiihrt wird» [35, 856-859].

Die Saftelehre erscheint hierdurch als Relikt einer langst vergangenen Zeit,
welches vom geschickten Rhetor Theodoros leicht zu widerlegen ist.

Das Gericht zieht nun die medizinischen Sachverstandigen heran, ohne
die dieses Problem nicht zu l6sen sei [ 35, 872—874]. In einer zweiten Gerichts-
verhandlung treten Asklepios, Hippokrates und Erasistratos auf. Dies gibt
dem Satiriker Gelegenheit, ihr Ausseres zu schildern. Asklepios trigt einen
golddurchwirkten Schleier iiber dem Gesicht [37, 916-917], und Hippokra-
tes sieht mit seinem Turban fast wie ein Araber aus [37, 919-921]4°. Hippo-
krates befragt «streng blickend» die beiden Seelengeleiter uber die vermeint-
liche Todeskrankheit Timarions [37, 936-941]. Diese reden ihn als «grosster
der Arzte» (megiste ton iatrén) an und berufen sich erneut auf das Axiom der

Saftelehre:

«Ihr selbst seid es doch gewesen, die dies als Gesetz (kandn) fur alle Lebewesen festgelegt

habt ...» [38, 942-945].

Anschliessend wird Theodoros aufgefordert, unverziiglich sein Pladoyer zu
halten, denn Asklepios, «der gottliche Arzt», habe es eilig, das Gericht zu
verlassen,

«nachdem er viele Jahre nicht hier war, vermeidet er doch wegen der ihm zugeschriebenen
Gottlichkeit den Umgang mit Menschen» [38, 962—-966].

255



Theodoros verweist erneut auf die blutige Oberflache der Seele Timarions,
wovon das Gericht sich — vermittels zweier Helfer — durch Augenschein
uberzeugt [40, 999-1005]. In einer furiosen Wendung erklart der Rhetor die
Krankheit Timarions: Die in der Diarrhoe ausgeschiedene Galle konne gar
nicht «elementare» Galle gewesen sein, denn

«wie die weisesten der Arzte sagen, gibt die Natur bei Verlust eines Elementes die Seele

leicht frei» [40, 1009-1011].

Bei der ausgeschiedenen Galle habe es sich um durch die Entziindung der
Leber umgewandelte Nahrung gehandelt [40, 1012-1021]. Die Sachverstan-
digen und das Gericht beraten sich kurz untereinander und stimmen dann
mit dem Bohnenlos zugunsten Timarions ab [41, 1022-1026]. Er erhalt die
Erlaubnis, in seinen Korper zuriickzukehren und weiterzuleben, bis er «die
vom Schicksal vorbestimmte Zeit erfiillt hat» [41, 1044—1045]. Die eigen-
machtigen Seelengeleiter werden per Gerichtsbeschluss aus der «Berufs-
gruppe der Seelengeleiter» ( psychagogon taxis) ausgestossen [41, 1043]°.

VIL

Theodoros hat durch seine spitzfindige Argumentation scheinbar die Theo-
rie der Humoralpathologie mit den Tatsachen in Einklang gebracht; die
Satire Timarion wiurde demnach — im Sinne der These Temkins — die
galenische Schulmeinung glanzvoll bestiatigen®'. Dem ist jedoch entgegen-
zuhalten, dass Theodoros sich vor Gericht auf falsche Angaben iiber seinen
Mandanten berufen hat. Uberdies ist in der hippokratischen Saftelehre —
anders als der Sophist behauptet — keine Rede davon, wie sich die Seele vom
Korper lost®2. Wenn Theodoros froh ist, nicht gegen Galen antreten zu
miussen, so kann dies nur bedeuten, dass der rhetorisch geschulte und
polemische Galen ihn hatte widerlegen konnen. Demnach beabsichtigt der
Satiriker nicht, das medizinische System Galens zu bestatigen, sondern er
ironisiert es.

Hierzu passt auch die Methode, mit der Theodoros zum Ziel gelangt:
Gegentiber Timarion bezeichnet er seine Tatigkeit in der Oberwelt riick-
schauend als «Sophisterei» (sophisteia), die mit schonen Reden der Menge
gefalle. Im Hades hingegen bemiihe er sich um «Philosophie» ( philosophia)
und «wahre Bildung» ( paideia saphés ) [24,619-621]. Dabei argumentiert er
vor Gericht wie ein Sophist reinsten Wassers und bedient sich entsprechen-

256



der Gesten®?, Groteskerweise wirft der Rhetor seinerseits den beiden Seelen-
geleitern vor, sie griffen Timarions «arme Seele» mit «arglistiger Redekunst»
( adikos rhetoreia) an [39, 970].

Der Timarion zeigt beispielhaft, dass es sich bei der klassizistischen
byzantinischen Literatur nicht um eine «sorgfaltig hergerichtete Mumie»,
Texte ohne jeden aktuellen Bezug, handelt®:. Im Timarion wird die Grund-
lage der zeitgenossischen Medizin respektlos lacherlich gemacht. Dabei hat
der Autor — dem Wesen der Satire entsprechend® — der schematischen
Saftelehre kein besseres medizinisches Konzept entgegenzusetzen. Zugleich
ist der Timarion mit seiner Kritik an der zeitgenossischen medizinischen
Theorie ein Stick Systemkrittk, was fur das Mittelalter allgemein und fur
Byzanz im besonderen ein seltenes Phianomen darstellt.

Anmerkungen

1 1.Bloch, Byzantinische Medizin, in: M. Neuburger/J. Pagel, Handbuch der Geschichte der
Medizin, Bd. 1, Jena 1902, pp.492-568; P. Diepgen, Geschichte der Medizin, Bd. 1, Berlin
1949, pp.159-174; zur medizinischen Literatur jetzt massgeblich H.Hunger, die hoch-
sprachliche profane Literatur der Byzantiner, Bd.II [Byzantinisches Handbuch 5, 2],
Munchen 1978, pp.285-320.

2 M. Neuburger, Geschichte der Medizin, IT. Band, 1. Teil, Stuttgart 1911, p. 94 f.

Neuburger (wie Anm. 2), p.96; Bloch (wie Anm. 1), p.492.

4 H.-G.Beck, Das byzantinische Jahrtausend, Miinchen 1978, p.11, bemerkt hierzu iro-
nisch: «Byzanz — dies bedeutet eine Geschichtsepoche, die gerade da anhebt, wo der
Historiker der vorausgehenden Zeit geneigt ist, als letzten Ausdruck seines Erstaunens

w

und seiner Enttauschung den Begriff Dekadenz von der Leine zu lassen.»

5 0.Temkin, Byzantinische Medizin. Tradition und Empirik, in: H. Flashar (Hrsg.), Antike
Medizin, Darmstadt 1971, pp.435-468, hier p.435; vergl. Ch. Daremberg, Histoire des
sciences médicales, T. 1, Paris 1870, p.243; Hunger (wie Anm. 1), p.292.

6 Temkin (wie Anm.5), p.435.

7 Hunger (wie Anm.1), p.304; Daremberg (wie Anm.5), p.244, sah bereits bei Oreibasios
einc «médecine conservatrice» gegeniiber der «médecine active» Galens und beklagte
(p.245): «par la sophistique grecque ou délaissée pour les disputes théologiques, la
médecine finit par de misérables compilations ou de maigres abrégés.»

8 J.Scarborough, Symposium on Byzantine Medicine. Introduction, Dumbarton Oaks Pa-
pers 38 (1984), pp. IX—XVI, hier p. X; vergl. die in DOP 38 veroffentlichten Aufsatze.

9 Ed./ital. Ubers. R. Romano, Pseudo-Luciano. Timarione, Neapel 1974; Engl. Ubers.
B.Baldwin, Timarion, Detroit 1984; Dt. Ubers. A.Ellissen, Timarion’s und Mazaris’
Fahrten in den Hades, in: Analekten der mittel- und neugriechischen Literatur, IV 1,
Leipzig 1860; zu weiteren Editionen vergl. D.R. Reinsch, Zum iiberlieferten Text des
«Timarion», in: Philophronema. Festschrift M.Sicherl [Stud. Gesch. Kult. Altert.,
1. Reihe, 4.Bd.], Paderborn, Miinchen, Wien, Ziirich 1989, pp.161-170.

257



10

11

12

13
14

15

16
17
18
19

20

21

22

23
24

25

258

Constantini Acropolitae ad amicum quendam de Timarione dialogo satirico epistola, ed.
Romano (wie Anm.9), pp.43—45. Konstantinos Akropolites (gest. ca.1324), Sohn des
Geschichtsschreibers Georgios Akropolites, war unter Kaiser Andronikos II. Palaiologos
(1282-1328) Grosslogothet.

Baldwin (wie Anm.9), p.7; J. Dréseke, Byzantinische Hadesfahrten, Neue Jahrb. Klass.
Altert. 29 (1912), pp. 343-366, hier p. 347.

Das Motiv der Hadesfahrt lasst sich in der griechischen Literatur bis zu Homer zuriickver-
folgen, vergl. Hunger (wie Anm.1), p.151f.

Temkin (wie Anm.5), p.468.

Dies behaupten falschlicherweise Romano (wie Anm.9), p.28 und E. Konstantinou, Die
byzantinische Medizin im Lichte der anonymen Satire «Timarion», Byzantina 12 (1983),
pp. 159-181, hier p. 162 ; zuriickgewiesen von Baldwin (wie Anm.9), p. 34 u. Anm. 87, p.99.
A.Hohlweg, Medizinischer «Enzyklopadismus» und das (Ponema iatrikon> des Michael
Psellos. Zur Frage seiner Quelle, Byz. Zeitschr. 81 (1988), pp.39—49; ders., Johannes
Aktuarios. Leben — Bildung und Ausbildung — «De methodo medendi», Byz. Zeitschr. 76
(1983), pp.302-321, hier p.310. Umgekehrt orientierte sich auch der medizinische Unter-
richt an den Methoden der philosophischen Unterweisung, vergl. J. Duffy, Byzantine
Medicine in the Sixth and Seventh Centuries. Aspects of Teaching and Practice, Dumbarton
Oaks Papers 38 (1984), pp.21-27, hier p.22. Dahinter stand das bereits von Galen
entworfene Idealbild des «Arzt-Philosophen», vergl. Hunger (wie Anm. 1), p.291.
Hunger (wie Anm. 1), p.314f.; Konstantinou (wie Anm. 14), p. 166.

Temkin (wie Anm. 5), p.468.

Konstantinou (wie Anm. 14), p. 165, verwies hier auf den spatbyzantinischen «Mazaris».
Die Zahlen in Klammern beziehen sich hier und im folgenden auf die Kapitel- und
Zeilennumerierung der Edition von Romano (wie Anm. 9).

Konstantinou (wie Anm. 14), p.174f., verweist auf Galen, Ad Glauc. med. meth. XTI 34
[Kiihn]; Galen, Diff. febr. IT, VII 339 ff. [Kiithn]; Hippokrates, Epid. I, IT 674, 11 [Littré];
dazu Galen, In Hipp. Epid. VI Comm. IT, CMG V 10, 2.2, Leipzig, Berlin 1940, p.86-87
[Wenkebach/Pfaff].

Konstantinou (wie Anm. 14), p.176, erkennt hierin das galenische «Brennfieber»/kausos
(Galen, In Hipp. De victu acut. comment. IV, 4f.,CMG V 9, 1, Leipzig, Berlin 1914, p. 276~
277 [Mewaldt/Helmreich/Westenberger]), welches durch Faulnis der gelben Galle inner-
halb der Gefasse entstehe.

Hippokrates, De natura hominis 4 (Ed. /iibers. J. Jouanna, CMG 11, 3, Berlin 1975, p. 172);
vergl. Konstantinou (wie Anm.14), p.170; grundlegend E.Schéner, Das Viererschema
in der antiken Humoralpathologie [Sudhoffs Archiv, Beiheft 4], Wiesbaden 1964, hier
pp.17-21.

Hippokrates, Nat. hom. 7, 8 (p. 186 Jouanna [wie Anm.22]).

Mit der offentlich aufgestellten Inschrift spielt der Satiriker gewiss auch auf kaiserliche
Edikte in Glaubensfragen an, etwa dasjenige Kaiser Manuels I. Komnenos (1143-1180),
vergl. Johannes Kinnamos, Epitome p.256, 10 (Ed. A.Meineke, CSHB 23, Bonn 1836),
hierzu auch H. G. Beck, Kirche und theologische Literatur im Byzantinischen Reich [Byz.
Handbuch 2, 1], Miinchen 2. Aufl. 1977, p. 58.

Eine zeitgenossische Parallele findet sich in der bitteren Satire des Theodoros Prodromos

«Henker oder Arzt» (Ed. G.Podesta, Aevum 21 [1947], 12-21, hier p. 17, wo der an



26

27

28

29

30

31

32
33

34
35

36
37
38

Zahnschmerzen leidende Patient hilflos einem Arztekonsil beiwohnt. Tragisch ausgestaltet
wird das Thema von der ebenfalls im 12.Jahrhundert schreibenden Anna Komnene,
Alexias XV, 11, 3 (Ed. B. Leib, Vol. ITI, Paris 1945, p. 231): hier streitet sich ein Arztekolle-
gium am Krankenbett ihres Vaters Alexios’I. Komnenos iiber die einzuschlagende Thera-
pie, vergl. K.-H.Leven, Der Tod des Kaisers Alexios 1. Komnenos, Akten XXX. Internat.
Kongr. Gesch. Med. Diisseldorf 1986 [ersch. Diisseldorf 1988], p.896-904.

Beck (wie Anm.4), p.11f.; G. Weiss, Antike und Byzanz. Die Kontinuitit der Gesell-
schaftsstruktur, Hist. Zeitschr. 224 (1977), pp.529-560; A.Kazhdan/C. Giles, People and
Power in Byzantium. An Introduction to Modern Byzantine Studies, Dumbarton Oaks,
‘Washington 1982, pp.117-122.

Hunger (wie Anm. 1), p.153f.; Beck (wie Anm.4), p.131, sieht im Timarion eine «merk-
wiirdige Liberalitat».

philosophein ist hier eindeutig im negativen Sinne verwendet von «spitzfindig sein»/
«Ausfliichte suchen», in dieser Bedeutung erstmals belegt bei Lysias, or.8, 11 [nach
H.G. Liddell/R. Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford® 1940, s.v.].

Theodoros von Smyrna ist als historische Personlichkeit, die offenbar in einer nahen
Beziehung zum Autor der Satire stand, ein Anhalt fiir die Datierung des Timarion, vergl.
Baldwin (wie Anm.9), p.30; Anm. 149, p.113.

Als Todesursache ( prophasis thanatou) lasst Timarion nur Tod im Krieg durch Waffenein-
wirkung, Raubmord und chronische Krankheit gelten [25, 628-631].

Abgesehen davon, dass ein heidnischer Gott als Richter iiber christliche Seelen anstossig
wirken muss, spielt die Textpassage moglicherweise darauf an, dass der Soter Asklepios in
der Spatantike als Rivale des Heilands Jesus Christus den Christen besonders verhasst
gewesen war, vergl. hierzu E. Edelstein/L. Edelstein, Asclepius. A Collection and Interpre-
tation of the Testimonies, Bd.II, Baltimore 1945, pp.132-138.

Konstantinou (wie Anm. 14), p. 180.

Baldwin (wie Anm.9), p.116 Anm. 169 ; Konstantinou (wie Anm. 14), p. 178. Die hippokra-
tischen Aphorismen wurden auch von medizinischen Laien sehr geschatzt. So vergleicht
der Rhetor Georgios Tornikes (12. Jahrhundert), Eloge d’Anne Comnéne, Ed. J. Darrouzes,
Georges et Démétrios Tornikés. Lettres et discours, Paris 1970, p. 223, 23-26, die Aphoris-
men in ihrer Bedeutung fiir die Arzte mit dem Kanon Polyklets fiir die Maler.
Konstantinou (wie Anm. 14), p.172f.; Baldwin (wie Anm.9), p.116 Anm.170.

Galen, Uber die medizinischen Namen, Arabisch u. deutsch hrsg. v. M.Meyerhof]/
J.Schacht, Abhandlungen Preuss. Akad. Wiss., Philosophisch-hist. KI., Nr. 3, Berlin 1931,
p-36; Konstantinou (wie Anm.14), p.167, vermutet, der Autor des Timarion habe diese
nur arabisch tiberlieferte Schrift Galens noch gekannt.

Konstantinou (wie Anm. 14), p. 167, p.169.

Konstantinou (wie Anm. 14), p.173; dhnlich Romano (wie Anm.9), p. 140.

Der Literat Johannes Tzetzes (12. Jahrhundert) entriistet sich in einem Brief (Ep. 81, ed.
P.A.M. Leone, Ioannis Tzetzae epistulae, Leipzig 1972, p.121) an den Verwalter (nosoko-
mos ) des Pantokrator-Spitals iiber dessen Ansicht, Galen, «der Lehrer deiner Kunst», habe
in der Zeit Neros gelebt! In der spatbyzantinischen Satire Mazaris befordern «manche von
den Arzten, die weder griechische Buchstaben noch die Werke Galens oder des Hippokra-
tes kennen», gesunde Menschen leichter Hand in den Hades (Mazaris’ Journey to Hades,
ed. Seminar Classics, 609, Buffalo 1975, p. 10, 34-12, 3).

259



39

40

41

42
43
44

45

46

47

48

49

50

55

260

Ed. Th. Puschmann, Alexander von Tralles. Originaltext und Ubersetzung, Wien 1879
(repr. Amsterdam 1963), IT. Bd., p.81, 131.

«Ich weiss nicht, weshalb der gottlichste Galen ...» [Alex. Trall. (wie Anm. 39), S.297]; «Es
wundert mich, dass der gottlichste Galen ...» [ebd. S.301}; «Ich habe mich schon haufiger
gewundert, dass der gottlichste Galen ...» [ebd. 5.407] und ofter; vergl. hierzu auch
Hunger (wie Anm, 1), S.298.

Ed. Ch.Daremberg, Notices et extraits des manuscrits médicaux grecs, latins et francais,
Paris 1853, pp.44—47; zu Seth vergl. Hunger (wie Anm. 1), p. 308.

Seth, p.45 (Ed. Daremberg [wie Anm.41]).

Seth, p.44, 47 (Ed. Daremberg [wie Anm.41]).

Temkin (wie Anm.5), p.456; Seths Vorwiirfe klingen zwar dhnlich denjenigen gegen die
christlichen Adoptionisten des 3. Jh. n. Chr. (bei Eusebios von Kaisareia, Hist. Ecel. V 28,
14), aber im 11. Jahrhundert diirfte ein derartiger religiser Hintergrund unwahrscheinlich
sein.

Seth, p.44 (Ed. Daremberg [wie Anm.41]).

Vergl. Baldwin (wie Anm.9), p.117 Anm.172. Hingegen versucht Konstantinou (wie
Anm.14), p.168f., wenig iiberzeugend, in den Schriften Galens den Hintergrund fur die
spassige Bemerkung des Timarion zu finden.

Michael Choniates, Epistula 115, Ed. Sp. Lampros, Vol. I1, Athen 1880 (repr. Groningen
1968), p. 234.

Als unterweltliche Richter amtieren Aiakos und Minos [28, 705]. Im Unterschied zum
Mythos erscheint als dritter Richter anstelle von Rhadamanthys eine historische Gestalt,
der fiir seine Gerechtigkeit berithmte Kaiser Theophilos (829-842), damit, so erklart
Theodoros von Smyrna seinem Mandanten, dem Kollegium ein Christ angehore [29,
733-737]; vergl. Romano (wie Anm.9), p.139f.

Zur Tracht des Hippokrates vergl. L. Edelstein, Art. « Hippokrates von Kos (Nachtrige)»,
Real-Encyclop. Class. Altertumswiss. Suppl. VI, Stuttgart 1935, Sp. 1290-1345, hier Sp.
1305-1307.

Der weitere Weg Timarions durch die Unterwelt, gespickt mit Anspielungen auf byzantini-
sche Geistesgrossen wie Michael Psellos und Johannes Italos, der in eine Schldagerei mit
Diogenes von Sinope gerit [cap.411I.], ist fiir die medizinhistorische Betrachtung ohne
Belang.

So auch Konstantinou (wie Anm.14), p.180.

Der Begriff «Seele» (psyche) erscheint nur bei Hippokrates, Nat. Hom. 6, 44 (p.178
Jouanna [wie Anm. 19]); der Autor wendet sich hier gegen monistische Theorien, etwa das
Blut als «Seele» im Sinne von Lebensprinzip zu deuten.

Bevor er zu reden beginnt, blist er den Mund auf, gibt seinem Gesicht einen ehrwiirdigen
Ausdruck, verschrankt seine Hande [23, 594; 33, 827-829; 38, 967; 42, 10591.].

H. Hunger, Die byzantinische Literatur der Komnenenzeit. Versuch einer Neubewertung,
Anz. Osterr. Akad. Wiss., Phil.-hist. KI.105 (1968), pp.59-76, hier p.60, bezieht sich
hiermit auf ein Urteil von K.Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur
[Handb. d. klass. Altertumswiss. IX 1], Minchen 2. Aufl. 1897, p.17.

Vergl. R. Walther, Zur Hadesfahrt des Mazaris, Jahrb. Osterr. Byzantinistik 25 (1976),
pp-195-206, hier p.197.



Summary

The tmage of Byzantine medicine in the satire “Timarton”

Byzantine medicine is usually regarded as a static and non-creative descendant of classical
Greek medicine, a point of view confirmed by the Byzantine medical texts.

In this essay, the anonymous satire “Timarion” is analyzed in respect to its image of
contemporary medical theory. Timarion, the fictive narrator, falls ill with a fever and is brought
to Hades by two conductors of souls. They assert that he cannot survive, because he has
secreted all his elementary bile. According to a decree by Asclepios and Hippocrates posted in
Hades, any person that has lost one of his four elements may not live longer. In Hades Timarion
sues to the court of judges of the dead. His lawyer, the sophist Theodore of Smyrna, persuades
the judges that the bile excreted by Timarion has not been elementary in the sense of humoral
pathology. So Timarion is allowed to return to life.

The author of the satire ridicules the fundamental axiom of the four humours. Asclepios,
Hippocrates and Erasistratos, who are attached to the infernal court as experts, cannot defend
their theory against the convincing arguments of a sophist. The “divine” Galen, who probably
would have been able to, is absent in order to complete a book of his, The “Timarion” with its
harsh critique of medical theory is very amusing and a rare example of “actuality” in Byzantine
literature.

Résumeé

L’image de la médecine byzantine dans la satire «Itmarion»

Les textes de la médecine byzantine sont caractérisés par un traditionalisme considérable: La
pathologie humorale d’Hippocrate la domine et Galien y est "autorité absolue. Si 'on veut
étudier la vie médicale et connaitre 'opinion publique au sujet de la médecine, il faut consulter
des sources non-médicales.

Ce travail étudie I'image de la médecine byzantine dans la satire «Timarion» (12¢ sidcle).
Pendant un voyage, Timarion a un accés de fievre. En pleine nuit, deux démons, conducteurs
des dAmes des défunts, portent son dme chez Hadés. Les démons disent que Timarion ne peut pas
survivre parce qu’il a séerété toute sa bile, une des quatre humeurs élémentaires. En cela, ils se
référent expressément a un dogme fondamental d’Asclépios et d’Hippocrate. Aux enfers
Timarion rencontre son ancien professeur, le sophiste Théodore de Smyrne. Celui-ci accuse les
démons devant le tribunal des morts et demande que Timarion puisse retourner a la vie. Le
tribunal consulte Asclépios, Hippocrate et Erasistrate en qualité d’experts, qui sont ridiculisés

par le satiriste. Théodore les convainc que la bile sécerétée par Timarion n’était pas élémentaire

261



au sens propre de la pathologie humorale. C’est pourquoi Timarion obtient la permission du
retour a la vie.

Le «Timarion» montre que les textes littéraires byzantines traitaient aussi des problémes
contemporains. Dans cette satire, I’axiome fondamental de la médecine ancienne est ridiculisé.
Cela représente une critique du systéme en vigueur, ce qui est un phénomeéne assez rare dans la

civilisation byzantine.

Dr. med. Karl-Heinz Leven
Institut fur Geschichte der Medizin
Stefan-Meier-Strasse 26

D-7800 Freiburg

262



	Das Bild der byzantinischen Medizin in der Satire "Timarion"

