Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 46 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Le médecin dans la cité grecque
Autor: Koelbing, Huldrych M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le médecin dans la cité grecque

par Huldrych M. Koelbing!

Résumi

Dans les villes grecques, comme plus tard a Rome, la responsabilité des médecins
était déja un sujet controversé. La médecine était un métier tout a fait libre:
aucune protection légale du médecin bien instruit et honnéte, aucune sanction
contre les charlatans. Aussi les médecins bien instruits menatent souvent une vie
itinérante; mais par la nomination de médecins publics, les cités s efforcaient de
s’assurer les services de médecins de qualité, qui d ailleurs touchaient des
honoraires de la part de leurs clients. Les bons médecins, c.-a-d. les médecins
selon le modéle hippocratique, se voyaient confrontés a la concurrence d’une
multitude de praticiens plus ou moins empiriques; d’aucuns faisaient méme
traiter une partie de leur clientéle par un praticien-esclave.

Quelques petits textes ajoutés tardivement au Corpus Hippocraticum nous
laissent entrevoir la vie quotidienne du médecin grec. Depuis Hippocrate
(« Prognastikon» ) a I'époque hellénistique («De la Bienséance» ), nous consta-
tons une évolution importante quant a la révélation d’un pronostic néfaste:
tandis qu’Hippocrate favorise la «révélation massue» (D.Gouréviich), son
disciple lointain prend en considération la psychologie du malade et lui cache la
vérité accablante tout en la révélant a ses proches. Cest la naissance de ce principe
de la double vérité, tant contesté aujourd hui.

I Discussions autour de la responsabilité du médecin

«La médecine est de toutes les professions la plus noble; et cependant, par I'ignorance et de
ceux qui I'exercent et de ceux qui jugent a la légére ces derniers, elle est dés a présent
reléguée au dernier rang. Un aussi faux jugement me semble provenir principalement de ce
que la profession médicale seule n’est, dans les cités, soumise a aucune autre peine qu’a
celle de la déconsidération; or, la déconsidération ne blesse pas des gens qui en vivent. Ces
gens ressemblent beaucoup aux figurants qu’on fait paraitre dans les tragédies; de méme
que les figurants ont apparence, I’habit et le masque d’acteurs sans étre acteurs, de méme,

parmi les médecins, beaucoup le sont par le titre, bien peu le sont par le fait2.»

Gesnerus 46 (1989) 29-43 29



Ainsi s’exprime un médecin grec, inconnu, du 4° siécle avant J.-C., dans le
texte trés bref connu sous le nom de «La Loi» et qui contient quelques
réflexions sur la formation du bon médecin.

A peu prés 400 ans plus tard, le Romain Pline I’Ancien (23-79) s’échauffe

a propos des médecins3:

«Aucune loi d’autre part ne punit I'ignorance meurtriére; il n’est pas d’exemple qu’elle ait
été chatiée. Les médecins s’instruisent a nos risques et périls, ils poursuivent leurs
expériences griace i des morts, et c’est seulement chez le médecin que ’homicide est assuré
de 'impunité totale. Bien plus! On transfére le blime, on rejette la faute sur I'intem-
pérance du malade, et I’on va jusqu’a incriminer ceux qui ont succombé.»

Ce n’est d’ailleurs pas le seul crime que Pline et ses compatriotes reprochent
aux médecins, et surtout aux médecins grecs. Dans un livre récent, Danielle
Gourévitch nous présente tout un «roman noir de la médecine», extrait de la
littérature romaine 4.

I1est peu probable que Pline ait lu les écrits hippocratiques; tout au plus y
aura-t-il ¢herché quelques remédes. Pourtant, pour ce qu’il dit a la fin du
texte cité, il aurait pu y trouver une confirmation en consultant le discours
«Del’Art», composé vers 400 ou 350 avant J.-C., évidemment par un orateur
qui s’était fixé comme but de faire I’éloge inconditionnel de I’art médical .
Tous les malades qui guérissent, dit-il, le doivent a I’art médical, et cela
méme s’ils n’ont pas consulté de médecin. Dans ce cas,

«ils ont guéri en faisant ceci ou cela; or, le choix entre ce qui est bon et ce qui est mauvais

implique I'existence de ’art».

Il n’existe pas de guérison spontanée, due a «la fortune», au hasard. Le
hasard, to automaton, n’existe pas:

«tout ce qui se fait, se fait par un pourquoi; or, devant le pourquoi, le hasard perd

visiblement toute réalité».

Dans la connaissance du «pourquoi» et dans la prévision qui découle de cette
connaissance, la médecine prouve et prouvera i tout jamais sa réalité.

D’autre part, si le malade meurt au lieu de recouvrer la santé, ce n’est
point la faute de I’art médical ou du médecin:

«De fait, il est beaucoup plus vraisemblable que le malade sera incapable d’obéir aux
prescriptions, qu’il ne I’est que le médecin fera de mauvaises prescriptions [...]. N’est il pas
bien naturel que I'un prescrive convenablement, mais que I’autre n’ait pas le courage

d’obéir et, n"obéissant pas, succombe?»

30



Enfin, c’est la pure folie de blamer les médecins parce qu’ils refusent de
traiter des maladies désespérées: On ne saurait demander a 'art qu’il
accomplisse des choses pour lesquelles les instruments lui manquent!

On dirait que Pline reprend ’argumentation de cet apologéte grec de I’art
médical — mais d’un point de vue parfaitement opposé.

Les trois textes que je viens de citer illustrent "appréciation des médecins
grecs par eux-mémes comme par le public, grec ou romain. Car, c’est aussi de
médecins grecs que parle Pline, la science médicale a Rome étant et restant
un domaine grec. Au début du 1°F siécle avant J.-C., avec Asclépiade de
Pruse, en Bithynie (Asie Mineure), la médecine grecque s’était installée a
Rome, et encore sous I’ Empire, les médecins de qualité étaient presque tous
des Grecs. Mais déja Caton le Censeur (234—149) avait mis en garde son fils
contre les médecins grecs¢:

«Je te parlerai de ces Grecs, Marc mon fils, en temps et lieu [...]. Je prouverai que c’est une
race perverse et indocile, et sache bien qu’un oracle te parle lorsque je dis: le jour ou cette
nation apportera ses sciences, elle corrompra tout, et ce sera bien pis si elle envoie ses
médecins. Ils se sont juré d’exterminer tous les barbares par la médecine et cela méme, ils le

font moyennant salaire, afin de capter la confiance et de tuer plus a leur aise.»

Pline, en citant ces paroles fortes, se trouve en plein accord avec Caton, et il
met en relief le fait que les Romains, pendant 600 ans ab urbe condita, avaient
vécu sans médecins. Donec: rejet complet de ’art médical grec, cette belle
tatriké techné, par les Romains Caton et Pline, fiers de leur tradition
nationale.

Il va de soi que I’auteur du discours «De arte» n’avait aucune raison de
condamner ainsila médecine. Probablement, ce n’était pas un médecin, mais
un orateur professionnel, maitre de son art lui aussi, qui prononga ce discours
lors d’une occasion solennelle dans le sein de I’Ecole hippocratique de Cos.
Discours destiné a glorifier I’art médical; mais il est évident que 'orateur
s’est vu obligé de défendre expressément la médecine contre les attaques
auxquelles elle était exposée dans la société d’alors. Il le fait avec sagacité —
avec tant de sagacité que I’on se demande s’il croit lui-méme tout ce qu’il dit.
Cependant, en sa qualité d’orateur, de sophiste, il n’était point obligé de le
croire...

Plus réaliste que le panégyrique «De arte» est le petit texte dit «La Loi»
( Lex, Nomos) deja cité. Lci, c’est bien un médecin expérimenté qui parle. Il
sait qu’il existe de bons médecins et de mauvais; il regrette que le public ne
sache pas distinguer les uns des autres, ce qui a pour conséquence facheuse

31



que la profession tout entiére tombe en discrédit. La raison qu’il donne pour
cet état de choses, c’est]’absence de tout contréle de I’exercice de la médecine
par les autorités des cités grecques. Mais chose étonnante, voire admirable:
c’est exactement dans ce climat de liberté professionnelle absolue, dans
I’absence de tout réglement officiel, que s’est développé cet art médical que
nous appelons hippocratique, d’aprés son initiateur et représentant princi-
pal.

Vivant et exercant dans un milieu politique et social ou I’Etat ne prenait
pas de sanctions contre les guérisseurs non qualifiés et ne donnait pas de
protection aux médecins bien instruits, les médecins hippocratiques assu-
raient leur réputation en prenant leur tache trés au sérieux. Ils exigeaient, de
leurs disciples comme d’eux-mémes, des connaissances approfondies et une
morale professionnelle élevée. Aux obligations communes, formulées dans le
Serment Hippocratique, correspondait une espéce d’esprit de famille. Il m’est
impossible de dire la part qu’y avait le facteur religieux: ils vénéraient tous
en Asclépios leur aieul mythique et le patron divin de tous les vrais
médecins”?.

Apreés avoir déploré le peu de considération dont jouit la médecine, la
«Loi» énumeére les conditions qui doivent étre remplies pour qu’un jeune
homme devienne un bon médecin?:

«Disposition naturelle, enseignement, lieu favorable [pour ces études], instruction dés
I’enfance, amour du travail, longue application.» — «Voila donc les conditions qu’il
importe de réunir pour étudier la médecine, voila la connaissance approfondie qu’il faut en
acquérir, si I'on veut, parcourant les villes [pour y pratiquer], étre réputé non seulement

médecin de nom, mais encore médecin de fait.»

II Médecins itinérants et médecins publics

Les paroles que je viens de citer nous rappellent que la vie du médecin
hippocratique se développait, en général, d’une autre maniére que la carriere
d’un médecin de nos jours: il était normal qu’il se déplace souvent, qu’il
passe, apreés quelque temps, d’une ville 4 I’autre. Le médecin grec était
souvent un médecin itinérant. C’est avec son long baton et assis sur sa chaise
portative qu’une stéle funéraire, sculptée vers 480 av. J.-C. et exposée
maintenant au Antikenmuseum de Bale, nous montre le médecin défunt, et
c’est aussi le biton du médecin itinérant qui est entré dans le symbole de la
profession, le caducée d’Asclépios.

32



Les migrations d’'un médecin n’étaient pas toujours complétement
volontaires, comme le montre ’histoire de Démocéde de Crotone en Italie,
racontée par Hérodote?. Aprés s’étre brouillé avec son pére, Démocéde s’en
alla en Gréce et pratiqua la médecine a Egine. Il y devint médecin public,
mais ’année suivante, les Athéniens I’attirérent dans leur cité en lui offrant
un salaire plus élevé. Le tyran Polycrate de Samos lui offrait encore plus,
mais apres la chute de ce roi infortuné (en 522 av. J.-C.) Démocéde tomba
dans les mains du roi de Perse, Darius, et il lui fallut beaucoup de chance et de
ruse pour regagner sa liberté et sa patrie. Cela se passait au 6°siécle, donc a
I’époque préhippocratique. La tradition itinérante, chez les médecins grecs,
était donc ancienne, et elle continua jusque dans I’Empire Romain.

Le récit que donne, au 5¢siécle, Hérodote de ’étonnante vie de Démocéde
nous montre aussi que la fonction du médecin de ville, du médecin public, était
pour lui, Hérodote, une institution déja traditionnelle. En effet, cette
fonction représente la seule situation stable qu'un médecin pouvait trouver
dans les cités grecques soit a ’age classique, soit a ’époque hellénistique.

Les idées qu’on se fait du médecin public des cités grecques, du tatros
démosieudn, différent considérablement. Les uns veulent y voir une anticipa-
tion d’un secteur de la Sécurité Sociale de nos jours: un service médical
gratuit aux frais du trésor public — gratuit pour tout le monde ou, au moins,
pour la population moins aisée. Mais cela n’est qu’une projection dans le
passé de conceptions modernes. D’apreés les études approfondies de Cohn-
Haft 19, de Kudlien!! et de Nutton!2, le contrat conclu par la cité avec son
médecin public n’avait pour but que d’assurer aux habitants de la ville la
présence permanente d’un médecin qualifié pour une période déterminée, en
général une année. Cela était particuliérement important dans le cas d’une
épidémie grave. Pour son engagement, le médecin touchait un salaire, mais il
avait le droit de percevoir des honoraires de ses patients. S’il n’en demandait
pas aux gens moins fortunés, c’était, de sa part, une générosité qui fut
appréciée par les citoyens et qui souvent fut spécialement mentionnée dans
les éloges dont nombre de ces médecins furent honorés. Naturellement, le
contrat du médecin public était susceptible d’étre renouvelé; Nutton cite
I’exemple du médecin Ménocrite de Samos qui restait plus de vingt ans au
service de la cité de Karpathos.

Ce systéme du tatros démosieuén avait ses mérites, et une institution tout
a fait semblable existe encore de nos jours dans les vallées éloignées des
Grisons et du Tessin, ou les communes ou les caisses-maladie versent a un
médecin qui veut bien s’installer chez eux un salaire fixe de base.

33



IIT Les différentes catégories du personnel médical

Owsei Temkin nous a montré qu’il y a lieu de distinguer, dans la réalité de la
vie grecque a partir du temps d’Hippocrate, deux types de médecins!3: le
simple praticien routinier, qui se contente d’appliquer les connaissances et les
tours de main qu’il s’est acquis au cours de son apprentissage, et le médecin
instruit, qui sait donner des raisons valables pour tout ce qu’il fait, parce qu’il
connait et comprend la nature de I’homme, les signes des maladies et les
vertus naturelles des remédes. Voici le véritable homme de art (technités ) —
celui que Platon distingue du simple empirique 4. La réalité de la vie grecque
était encore plus variée. Parmi les personnes qui s’occupaient de la santé des
autres, il y avait:

— Les vendeurs de plantes médicinales ( pharmakopélai ).

— Les maitres de gymnastique et les masseurs, traitant les blessures des
athlétes et leur prescrivant, pour leur entrainement, des régimes supposés
salutaires.

— Les sages-femmes, comme Phénarété, mére de Socrate!®; souvent, elles
étaient consultées par les autres femmes pour des troubles de santé
quelconques ainsi que pour les maladies des jeunes enfants; de la sorte, une
sage-femme pouvait s’acquérir a peu prés 'expérience et la renommée
d’une praticienne généraliste. Il existe plusieurs stéles funéraires sur
lesquelles la défunte est qualifiée de iatria — femme-médecin, dottoressa.

— Les lithotomistes, mentionnés dans le Serment.

— Enfin les magiciens et expiateurs, attaqués par Hippocrate dans le traité
«De la maladie sacrée», et d’autres charlatans.

Toutes ses personnes étaient libres de pratiquer une espéce de médecine, leur
art de guérir a eux.

Il est évident que le médecin instruit, le maitre de I’art, est celui qui se
tient dans la tradition d’Hippocrate, tandis que tout le reste se rapproche
d’un empirisme plus ou moins net. Donc, les deux types de médecin définis
par Temkin se retrouvent dans la réalité sociale des cités grecques, et
Kudlien'® a constaté leur existence aussi pour les époques hellénistique et
romaine.

Aristote les désigne par les noms de démiourgos pour le praticien ordinaire
et de architektonikos pour le maitre de son art — celui qui a une conception
rationelle, une connaissance cohérente de la médecine. Il y ajoute un
troisieme type de «médecin»: celui qui s’est instruit dans cet art comme

34



partie de sa culture générale (ho pepaideumenos peri tén technén ) 17. Ce type
d’homme cultivé qui connait la médecine sans en faire sa profession trouvera
sa personnification la plus illustre quelques siécles plus tard dans la personne
de ’encyclopédiste romain Aulus Cornelius Celsus.

Enfin, chose plutét étonnante, le médecin empirique peut méme étre

I’esclave d’un médecin instruit 18;

«Platon, dans les Lois1®, nous assure qu’il existe deux sortes de médecins; les uns au sens
strict, formés scientifiquement, citoyens libres, qui soignent habituellement des personnes
libres; les autres, aides de ceux-la, mais qu’on appelle aussi médecins, libres ou esclaves,
qui n’ont qu'une formation empirique et qui traitent d’ordinaire les esclaves: médecine
beaucoup plus expéditive que la premiére, laquelle s’informe patiemment du cas indivi-
duel et veut persuader le malade, I’éclairer et le mettre dans des dispositions psycholo-
giques favorables.»

Ilressort durécit de Platon que, dans les cités grecques, labonne médecine, la
médecine hippocratique, n’était pas toujours  la portée de tout le monde! La
fonction du médecin public, dont il a été question plus haut, avait été crée
justement dans le but de la rendre un peu plus accessible.

IV Le médecin auprés du malade

J’aimerais parler encore de I’activité quotidienne des médecin grecs — nous
voulons observer le médecin hippocratique au lit du malade?. Je m’en
tiendrai a ces petits traités de la Collection Hippocratique qui s’occupent de
la tenue et du comportement du médecin au lit du malade: «Du médecin»,
«Préceptes» et surtout «De la bienséance». Avec ce choix de textes, nous
nous éloignons, il est vrai, du temps d’Hippocrate, qui vécut de 460 a
377/370. Diller place «Du médecin» ( Peri iétrou) au 4° siécle, mais plutét
dans sa deuxiéme moitié?!. Le petit traité «De la bienséance» ( Pert
euschémosunés, De decenti habitu) fut composé d’aprés Jones? en tout cas
aprés 300 av. J.-C., et Diller pense méme qu’il ne fut écrit qu’au 1°" ou au 2°¢
siécle de notre ére; il en serait de méme pour les «Préceptes» ( Parangeliai ) 3.
Par conséquent, «De la bienséance» ne dépeint pas le médecin grec de I’age
classique, mais celui de I’époque hellénistique ou méme des premiers siécles
de I’Empire romain. Dans un sens plus général, c¢’est tout de méme un
médecin hippocratique, parce que c’est la tradition de I’école de Cos qui
détermine sa conception de la profession médicale, son sens de la responsabi-
lité vis-a-vis de son art comme a ’égard de ses malades. En exercant son

35



métier, le médecin entre continuellement en contact avec beaucoup de gens;
il a besoin de la confiance des autres, et son existence professionnelle dépend
largement de sa réputation. Il ne saurait donc étre indifférent a I'impression
qu’il fait, par sa tenue et ses maniéres, sur ceux qui s’adressent a lui. Cela doit
étre particuliérement vrai pour un peuple dont le sens esthétique est aussi
développé qu’il I’était chez les anciens Grecs, mais je crois que chez nous aussi
les gens regardent souvent ’aspect extérieur du médecin d’un il plus
critique qu’il ne le pense.

Le premier chapitre du petit traité «Du médecin» contient un portrait
idéal du médecin hippocratique, dans toute sa dignité?%; Diller pense,
toutefois, que cette image du bon médecin ne différe guére de I'idéal du bon
Athénien de la 2° moitié du 4° siécle av. J.-C.

«Le médecin doit avoir de I’autorité. Il aura une bonne couleur et de I’embonpoint, suivant
ce que comporte sa nature; car la foule s"imagine que ceux dont le corps n’est pas ainsi en
bon état ne sauraient soigner convenablement les autres. Puis il sera d’une grande propreté
sur sa personne; mise décente, parfums agréables, a I'odeur discréte ( Littré: dont I’odeur
n’ait rien de suspect); car, en général, tout cela plait aux malades, et il faut y faire
attention.

Quant au moral, il sera plein de modération, non seulement réservé dans ce qu’il dit,
mais aussi parfaitement régulier dans sa vie; cela fait le plus grand bien i la réputation. Ses
meeurs seront honorables et irréprochables, et avec cela, il sera pour tous grave, humain,
équitable; car 'empressement précipité excite le mépris, quand méme il serait tout a fait
utile. [...]

11 aura la physionomie réfléchie, sans austérité; autrement il paraitrait arrogant et
misanthrope. D’un autre coté, celui qui se laisse aller au rire et & une gaieté excessive est

regardé comme vulgaire, et cela, il faut s’en préserver soigneusement.»

Il ressort de ce texte qu’il y a, dans la conception hippocratique du médecin,
correspondance parfaite entre 'extérieur et I'intérieur; le médecin tel qu’il
est dessiné ici est, pour ainsi dire, la personnification de I’art médical, cette
ratrikeé techné fondée sur des connaissances solides, stire de ses résultats dans
certaines limites, honnéte dans ses intentions, donc digne de confiance a tout
égard.

Les chapitres 7-17 de la «Bienséance» — texte nettement plus tardif —
nous permettent de suivre notre confrére distingué quand il se rend chez un
malade?®, Encore une fois, ’auteur insiste sur la tenue et 'attitude du
médecin (ch.7): Qu’il ne découvre pas trop, ni de son corps ni de ses
réflexions! qu’il se borne, dans ses explications envers les profanes, a ce qui
est vraiment nécessaire! Qu’il montre, toutefois,

36



«une certaine urbanité; car la rudesse repousse et les gens en santé et les gens malades»!
Qu’il ne fasse

«rien qui soit entaché de recherche ou d’ostentation»!

Voici un des grands principes de la pratique hippocratique, et dont je suis
persuadé qu’il découle de ’enseignement d’Hippocrate méme. C’est surtout
dans les traités chirurgicaux de la Collection Hippocratique que ce principe
salutaire est énoncé et illustré a plusieurs reprises 26,

N’insistons pas sur les préparatifs au domicile du médecin, dans son
tatreion: la préparation des médicaments et des instruments, de la trousse
portative pour les voyages (ch. 8, 10)! La chose la plus nécessaire 4 emporter,
c’est ce que le médecin doit avoir fixé fermement dans sa mémoire: la
connaissance des méthodes de traitement et des actions des médicaments

(ch.9):

«C’est 14, en médecine, le commencement, le milieu et la fin.»

Bien préparé, intellectuellement, moralement et matériellement, le médecin
se met en route, et maintenant, notre auteur exige de lui une chose vraiment
extraordinaire (ch.11):

«Sachez ce qui est a faire avant d’entrer; car beaucoup de cas ont besoin non de

raisonnement, mais d’intervention secourable».

Dés qu’il arrive au lit du malade, le médecin doit se montrer maitre de la

situation! Tout de suite, il énoncera un pronostic:
«cela augmente la réputation et s’apprend facilement».

Le pronostic a donc gardé toute son importance pour le médecin de I’époque
alexandrine (ou romaine-impériale). Mais tandis que pour Hippocrate,
auteur du «Prognéstikon», le pronostic était le résultat d’un examen attentif
du malade et de ses excrétions, 'auteur de la «Bienséance» se montre
partisan de la Blitzdiagnose, du diagnostic-pronostic intuitif et immédiat. Il
ne prend pas d’anamnése non plus, ce qui est conforme a la tradition de Cos:
I’homme de I’art sait reconnaitre I’état d’'un malade sans avoir besoin de le
questionner; il sait méme reconnaitre ce que le malade lui cache, soit par
négligence, soit délibérément?’. (Notre médecine contemporaine, siire de ses
techniques de laboratoire et de ses enregistrements électriques, parait se
plaire parfois dans le méme mépris de 'anamnése!) D’autre part, les

37



«Préceptes», apparentés a la «Bienséance» a plusieurs égards, préconisent
I"utilité de 'interrogatoire du malade et de son entourage 28:

«On ne négligera non plus de se renseigner auprés des gens s’il y a quelque apparence que
cela serve pour 'occasion du traitement.»

Sans doute, aussi notre médecin modéle-de-bienséance s’est d’abord ren-
seigné un peu sur ce qui ’attend, peut-étre en interrogeant habilement le
messager qui est venu le chercher; s’il en était autrement, comment pourrait-
il déja savoir ce qui est a faire avant méme avoir franchile seuil de la chambre
du malade? Malgré I’exhortation a la simplicité que nous avons écoutée
(ch.7),Vapparition de notre médecin au lit du malade n’est, en réalité, pas du
tout dépourvue d’ostentation. Au moment de la premiére rencontre, décisif
pour l’établissement d’un bon rapport entre le médecin, le malade et sa
famille, les considérations psychologiques I’emportent quelque peu sur les
régles sobres et sévéres de I’art!

Méme en ce moment crucial, le médecin reste conscient de son attitude et
de ses mouvements, notamment de «la maniére de s’asseoir» (ch. 12). Puis, il
concentre son attention et sa sollicitude sur ’homme malade, tout en tenant
en respect, par sa dignité, sa réserve et son sang-froid, I’entourage anxieux et
excité.

Ayant appliqué et ordonné ce qu’il faut, le médecin prend soin que le
malade soit convenablement couché, en tenant compte de la saison et du
genre de la maladie (ch.15). Si le cas est assez grave et le régime prescrit
plutét compliqué (ce qui arrive facilement), il laisse le patient sous la garde
d’un éléve suffisamment avancé dans la connaissance de I’art, non seulement
pour garantir ’application stricte des mesures thérapeutiques, mais aussi
pour y ajouter quelque chose en cas de nécessité (ch.17). En plus:

«il est 12 aussi afin que rien de ce qui arrive dans I'intervalle des visites ne soit ignoré de
vous. Ne vous remettez jamais de rien sur les personnes étrangéres a I’art; autrement, le
blame de ce qui sera mal fait retombera sur vous.»

Il est bienséant, voire nécessaire de visiter souvent le malade et de le
réexaminer soigneusement lors des visites successives (ch.13). Ainsi, le
médecin apercevra i temps tout changement au cours de la maladie et pourra
y adapter son traitement.

Hippocrate lui-méme avait déclaré 2°:

«Il est indispensable que s’oppose a la maladie le malade aidé par le médecin.»

38



Le médecin, «serviteur de I’art», et le malade sont donc des partenaires, des
alliés dans la lutte contre la maladie. Mais le médecin grec, tel que le voit
I’auteur plut6t désabusé de la «Bienséance», ne comptait pas trop sur son
allié, tourmenté a la fois par les symptomes de la maladie et les inconvénients
du traitement médical. Au contraire, il tenait compte de sa faiblesse humaine
et s’attendait a la négligence, voire la désobéissance de sa part (ch. 14):

«Ilfaut observer les fautes des malades; il est arrivé plus d’une fois qu’ils ont menti au sujet
des choses prescrites; ne prenant pas les breuvages désagréables, soit purgatifs, soit autres
remédes, ils ont succombé, et le fait ne s’avoue pas, mais I'inculpation est rejetée sur le
médecin.»

A qui la faute? au malade ou au médecin? — Nous voici en face d’une querelle
apparemment éternelle! En tout cas, ¢’est une raison de plus pour laisser un
éleve fidéle et fiable auprés du malade. Celui-ci ne doit, en général, pas
s’apercevoir de la méfiance discréte de son grand allié, le médecin. Certes, il
est des situations ou il faut «le réprimander avec vigueur et sévérité», mais
aussitot, il y aura lieu de nouveau de «le consoler avec attention et bienveil-
lance» (ch.16). Ce qu’il v a de plus important, c’est évidemment que le
médecin montre au malade sa sollicitude et qu’il lui inspire du courage. On
peut se demander, si, dans nos hopitaux et policliniques d’aujourd’hui, le
précepte suivant est suffisamment respecté (ch. 16):

«On fera toute chose avec calme, avec adresse, cachant au malade, pendant qu’on agit, la
plupart des choses, lui donnant avec gaité et sérénité les encouragements qui con-

viennent.»

V Le pronostic néfaste — le principe de la double veérité

Dans ce contexte, le 16° chapitre de la «Bienséance» touche une difficulté
qui, aujourd’hui encore, continue a peser sur les rapports entre médecins et
malades. J’ai insisté sur I'importance fondamentale du pronostic pour le
médecin grec: sa réputation en dépend. Il a tout intérét a prononcer
clairement aussi un pronostic défavorable, soit pour étre disculpé, si son
traitement ne réussit pas, soit pour étre en droit de refuser ses soins. A la fin
du chapitre 17, I’auteur le répete:

«Déclarez donc tous vos pronostics sur les choses que vous faites a ceux qui ont intérét a les
connaitre!»

39



Mais qui sont ceux qui ont intérét a connaitre, et — suivant la traduction de
Jones — a connaitre d’une maniére plus ample? Le malade lui-méme, est il du
nombre de ceux que le médecin doit informer complétement? Cela ne parait
pas étre I’avis de notre auteur, qui enjoint au médecin (ch. 16) de

«ne lui laisser rien apercevoir de ce qui arrivera ni de ce qui menace; car plus d’un malade a
été mis A toute extrémité par cette cause, c’est-a-dire par un pronostic ot on lui annongait
ce qui devait arriver ou ce qui menagait.»

«Eph’hetera apedsthésan» — «ils ont été mis a toute extrémité», cela veut-il
dire que ces malades ont péri dans la désolation, privés de toute force de
résistance, ou méme qu’ils se sont suicidés? Peu importe: le malade ne
supporte pas «la vérité» néfaste telle qu’elle apparait au médecin. Cela est
devenu presqu’un dogme de la psychologie médicale.

«Il faut toujours donner au malade espérance,

encore que de mort y ait grande apparence»,

enseignera Ambroise Paré au 16° siécle 3.

Mais si nous tournons le regard en arriére, nous constatons que les choses
ont bien évolué depuis le «Prognéstikon», écrit par Hippocrate vers 400 av.
J.-C., jusqu’a la «Bienséance» de son disciple lointain. Hippocrate ensei-
gnait 3!

«Il faut connaitre la nature de ces maladies [éventuellement mortelles], dans quelle mesure

elles sont supérieures aux forces des corps, de méme s’il y a en elles quelque chose de divin,

et il faut se graver dans la mémoire leur pronostic. Ainsi, on sera admiré a juste titre et on
sera un excellent médecin.»

Pour les médecins hippocratiques de la premiére heure, les médecins des
villes de la Gréce classique, le pronostic ne servait donc pas seulement, et pas
en premier lieu, a guider la thérapeutique, mais surtout a établir la
renommée du médecin auprés du public. Le médecin se faisait respecter
comme juge impeccable du destin du malade. Le pronostic infaillible était la
marque supréme du savoir médical. Sile malade s’en désolait, s’il n’était pas
assez fort pour supporter le verdict médical, la «révélation massue» selon la
formule de Danielle Gourévitch 32, du pronostic néfaste, tant pis; le confrére
d’Hippocrate ne s’en sentait pas responsable. En revanche, il se serait senti
malhonnéte et méme coupable s’il avait évoqué de vains espoirs de guérison.

Pour I’auteur de la «Bienséance», qui exercait peut-étre a Alexandrie ou
dans une autre ville hellénistique, les choses ne sont plus aussi simples. Le
médecin se sent responsable, justement, aussi du moral de ses patients. Donc,

40



il cache au malade méme le pronostic réaliste et sombre, maisil le révele a ses
proches. Voici ce principe de la double vérité, cette régle pragmatique qui
guide le comportement des médecins jusqu’a nos jours. Le principe a été
élaboré, a mon avis, pour la premiére fois dans ce petit livre «Sur la
bienséance», qui traduit I’expérience des médecins de tradition hippocra-
tique dans les villes hellénistiques. Par comparaison avec les temps
antérieurs, a I’époque d’Hippocrate, la psychologie du malade a conquis une
importance plus grande.

Certes, ce principe de la double vérité, vivement contesté aujourd’hui,
conseille au médecin un comportement qui n’est pointidéal, ni intellectuelle-
ment, ni moralement. Mais elle représente souvent le moindre des maux,
surtout sil’on prend en considération que la «vérité» d’ un pronostic médical
est également bien relative.

Notes

1 D’aprés une conférence donnée a I’Université de Padoue.

2 Corpus Hippocraticum (CH), Lex, ch.1, Littré 4, 638/9.

3 C.Plinius Secundus, Historia naturalis 29, ch.8, §18 — éd. A.Ernout, Paris (Belles
Lettres) 1962, 26.

4 Danielle Gourévitch, Le triangle hippocratique dans le monde gréco-romain, Rome
(Ecole francaise) 1984, 2¢ partie, ch.4: «L'Anti-Hippocrate ou le roman noir de la
médecine», 347—414.

5 CH, De arte, ch.4-8, Littré 6, 6—15.

Plinius, op. cit. (voir note 3), ch.7, §14, p.24.

7 Ausujet des Asclépiades, comparez dans cette revue I’article de Jutta Kollesch sur Cnide,
p.11. — En outre: Emma J. Edelstein and Ludwig Edelstein, Asclepius, a Collection and
Interpretation of the Testimonies, 2 vols., Baltimore (Johns Hopkins) 1945 (reprint New
York 1975).

«By calling themselves Asclepiads, by considering themselves a unity, a family though
not in blood, the physicians formed one of the first corporations of crafitsmen.» (2, 60).

8 CH, Lex, ch.2 et 4, Littré 4, 638—641.

9 Herodotus, Historiae 3, ch. 129-137.

10 Louis Cohn-Haft, The Public Physicians of Ancient Greece, Smith College Studies in

Hist. 42, Northampton, Mass., 1956.
11 Fridolf Kudlien, Der griechische Arzt im Zeitalter des Hellenismus, Akad. Wiss. u. Lit.
Mainz, Abhandl. geistes- u. soz.-wiss. Klasse, Jg.1979, Nr. 6, Wiesbaden (Steiner) 1979.
12 Vivian Nutton, Continuity or Rediscovery? The City Physician in Classical Antiquity
and Mediaeval Italy, dans: The Town and State Physician in Europe [...], ed. by Andrew
W. Russell, Wolfenbiittel (Herzog August Bibl.), Wolfenbiitteler Forschungen 17, 1981,
9-46.

=)

41



13  Owsei Temkin, Greek Medicine as Science and Craft, Isis 44 (1953), 213-225, Trad.
allemande: Griech. Medizin als Wissenschaft und Handwerk, dans: Antike Medizin,
herausg. von Hellmut Flashar, Darmstadt (Wiss. Buchges.), Wege der Forschung
CCXXI, 1971, 1-28.

14 Plato, Gorgias, 465 A,

15 Plato, Theaetetus, 149 C/D.

16 Kudlien, op. cit. (voir note 11).

17 Aristoteles, Politica 3, ch.11, 1282 a.

18 Robert Joly, Esclaves et médecins dans la Gréce antique, Sudhoffs Archiv 53 (1969), 1-14.
Citation des pp. 1/2.

19 Plato, Leges 4, 720 A-E; 9, 857 C/D.

20 Voir aussi: Huldrych M. Koelbing, Le médecin hippocratique au lit du malade, dans:
Hippocratica, Actes du colloque hippocratique de Paris (1978), éd. par Mirko D. Grmek,
Paris (CNRS) 1980, 321-331.

21 Hans Diller, dans: Hippokrates, Schriften, Reinbek/Hamburg (Rowohlts Klassiker
108/109) 1962, 87.

22 W.H.S.Jones, Hippocrates 2, Cambridge, Mass./London (Harvard Univ./Heinemann),
Loeb Class. Libr., 1923 etc., 271.

23 Diller (voir note 21), 95. — Jeanne Ducatillon place les «Préceptes» au 1*"s. av. J.-C.: Le
médecin opsimathe d’apreés le ch. 13 du traité des Préceptes, dans: Hippocratica (voir note
20), 113-133.

24 CH, Medicus, ch.1, Littré 9, 204—207; Walter Miiri, Der Arzt im Altertum, 3° éd.,
Miinchen (Heimeran) 1962 (réédité depuis par Artemis, Ziirich/Miinchen), 20-23, d’aprés
CMG 1, 1.

25 CH, De decenti habitu, Littré 9, 236-243; Jones (voir note 22), 290-301; Miiri (voir note
24), 28-31.

26 Voir Huldrych M.Koelbing, Arzt und Patient in der antiken Welt, Ziirich/Miinchen
(Artemis) 1977, 100/101.

27 CH, Regimen in acutis, ch. 1; Prognosticum, Ch. 1.

28 CH, Praecepta, ch.2, Littré 9, 254/5.

29 CH, Epidem. 1, ch.11.

30 Ambroise Paré, Canons et reigles chirurgiques, dans: (Euvres complétes, éd. par. J.-
F.Malgaigne, tome 3, Paris (Bailliére) 1841, 650 (canon 38).

31 CH, Prognosticum, ch. 1, trad. personnelle.

32 Danielle Gourévitch, Déontologie médicale: quelques problémes, dans: Meélanges
d’archéol. et d’hist. (Rome, Ec. frang.) 81 (1969), 519-536, et 82 (1970), 737-752.

Summary

The physician in the Greek city

In the cities of ancient Greece, as well as later in Rome, the doctor’s responsibility was already
a controversial subject. The practice of healing was not subject to any official regulation: no
protection of good physicians, no punishment of malpractice. While physicians often lead an

42



itinerant life, cities endeavoured to secure the presence of a good one by appointing him town
or public physician on the basis of a one-year contract. This did not mean, however, a “health
service” free of charge for patients. — The variety of healing persons including midwives and
medical slaves is reviewed.

Some short texts which were added in later times to the “Works of Hippocrates”
(“Physician”, “Precepts”, “Decorum”) provide us with some information on a physician’s
daily life (see also H.M.Koelbing, The Hippocratic physician at his patient’s bedside, in
Practitioner 224, 1980, 551-554). From Hippocrates (“Prognostic”) to the hellenistic period
(“Decorum™), we note an important change as to the revelation of a bad prognosis:
Hippocrates advocates the blunt information of the patient when there is no hope for him; but
his follower in a later century takes into consideration the patient’s psychology. He hides the
cruel truth from him while informing openly his relatives and near friends. This is the first time
in history we come across the principle of the doctor’s double truth, strongly, advocated e. g.
by Thomas Percival in his “Medical Ethics” (1803), but much disputed today.

Zusammenfassung

Der Arzt in der griechischen Polis

In den griechischen Stddten wie spater in Rom war die Verantwortung des Arztes bereits ein
Gegenstand der Auseinandersetzung. Die Heiltatigkeit war ein vollkommen freies Gewerbe:
kein staatlicher Schutz fiir den gut ausgebildeten, verantwortungsbewufiten Arzt — keine
Sanktionen gegen Scharlatane. Auch tiichtige Arzte fithrten oft ein Wanderleben; aber die
Stadte suchten sich durch die Ernennung von Stadtarzten (die jedoch nicht zu unentgeltlicher
Behandlung verpflichtet waren), die Dienste qualifizierter Arzte auf Zeit zu sichern. Die guten
Arzte, d.h. die Arzte nach hippokratischem Vorbild, sahen sich der Konkurrenz einer Vielzahl
bloB3 empirisch geschulter Praktiker (incl. Hebammen) gegeniiber; einige lielen auch einen
Teil ihrer Klientel durch eigene Sklaven behandeln, wie wir von Platon wissen.

Einige kurze, in spaterer Zeit dem Corpus Hippocraticum beigefiigte Texte vermitteln uns
einen Einblick in den Alltag des griechischen Arztes. Von Hippokrates («Prognostikon») zum
Hellenismus («De decenti habitu» — «Vom Anstand») konnen wir eine wichtige Wandlung
beziiglich der Mitteilung einer hoffnungslosen Prognose feststellen: Wahrend Hippokrates
ihre unumwundene Bekanntgabe empfiehlt, trdgt in einem spiteren Jahrhundert sein
entfernter Schiiler der Psychologie des Kranken Rechnung; er erspart ihm die niederschmet-
ternde Erioffnung des drohenden Todes, klirt jedoch die ihm Nahestehenden auf, Hier wird
erstmals das Prinzip der doppelten Wahrheit des Arztes greifbar, das heute so umstritten ist.

Prof. Dr.med. Huldrych M. Koelbing
Loostrafle 19
CH-8803 Riuschlikon ZH

43






	Le médecin dans la cité grecque

