
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 45 (1988)

Heft: 1

Artikel: Friedrich Nietzsche : ein Anherr der Psychoanalyse?

Autor: Benedetti, Gaetano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Nietzsche — ein Ahnherr der Psychoanalyse?

Von Gaetano Benedetti

Übersicht

Inhalt dieser Arbeit ist der Versuch, an Hand der Schriften von Friedrich
Nietzsche wesentliche Berührungspunkte dieses Autors mit der Psychoanalyse

Freuds aufzuzeigen und die These zu vertreten, daß der Philosoph
Nietzsche wie kein anderer den Boden vorbereitet hat, auf dem die Psychoanalyse

entstanden ist.
Diese These wird aber in der vorliegenden Arbeit auf dem Hintergrund

ihrer dialektischen Umkehrung vertreten: Diejenige vom grundsätzlichen
Unterschied zwischen dem entlarvenden Denken Nietzsches und der Sorge
der Psychoanalyse um den psychisch leidenden Menschen.

1. Einführung

Es ist längst bekannt, daß man bei der Lektüre der Schriften Freuds auf
Zeilen stößt, die an Nietzsche erinnern, und es umgekehrt bei Nietzsche
Stellen gibt, welche dem Psychoanalytiker besonders auffallen.

Die Beziehung Nietzsches zur Psychoanalyse ist ein Thema, über das

schon viel geschrieben wurde. Sie ist selbst dem Begründer der Psychoanalyse,

Sigmund Freud, nicht entgangen: Von der Nähe der Philosophie
Nietzsches berührt oder betroffen, wagte er jedoch weder die Auseinandersetzung

mit ihr als einer Grundlage eigener Auffassung noch den Versuch, die
Persönlichkeit Nietzsches zu deuten. — Wir wissen nicht, ob das — verdrängte

Bedürfnis nach Priorität ihn an dieser Auseinandersetzung hinderte;
vielleicht sträubte sich seine Geistesgröße gegen die (damals naheliegende)
Versuchung, die Philosophie von Nietzsche auf psychoanalytische
Voraussetzungen zu reduzieren.

In der Schrift «Zur Geschichte der psychoanalytischen Bewegung»
meinte Freud (1924), daß er sich «den hohen Genuß der Werke Nietzsches

mit der bewußten Motivierung versagt habe, daß er in der Verarbeitung der

psychoanalytischen Eindrücke durch keinerlei Erwartungsvorstellungen
behindert sein wolle». Später, in seiner «Selbstdarstellung» (1925), präzi-

Gesnerus 45 (1988) 11-30 11



sierte er: «Ich habe Schopenhauer sehr spät im Leben gelesen. Nietzsche, den
anderen Philosophen, dessen Ahnungen und Einsichten sich oft in erstaunlicher

Weise mit den mühsamen Ergebnissen der Psychoanalyse decken, habe
ich gerade darum lange gemieden; an der Priorität lag mir ja weniger als an
der Erhaltung meiner Unbefangenheit.» (S. 23)

Seither hat man über Nietzsche und die Psychoanalyse viel geschrieben
(z.B.: Rank, 1912; Martin, 1921; Romo, 1935; Dohl, Graber, Mohr, 1941;

Brandt, 1955; Bilz, 1958; Weissman, 1963; Tramer, 1967; Marlisz, 1968),
wohl immer schwankend zwischen dem Versuch, ihn als geistigen Ahnherr
der Psychoanalyse auszulegen, und dem umgekehrten Versuch, ihn zu einem

Objekt der Psychoanalyse zu machen, seine Philosophie also als

Psychopathologie zu deuten.
In einem gewissen Sinne könnte man dazu auch sagen, daß diese beiden

entgegengesetzten Gesichtspunkte in der Spannweite der Persönlichkeit
Nietzsches seiher liegen, der als ein leidender Philosoph Leiden sowohl
deutete, wie ihm auch zum Opfer fiel.

Gerade dieser Gedanke soll uns aber davon abhalten, entweder seine

Philosphie auf Psychopathologie zu reduzieren (wie z.B. Reyburn-Hin-
dersks, 19471, das tut) oder sich von seiner psychologischen Intuition derart
beeindrucken zu lassen, daß man deren Grenzen übersieht.

Nietzsche ist einerseits der geistige Ahnherr der Psychoanalyse gewesen;
deren wesentliche Erkenntnis hat er aber verpaßt. So wie ich in meiner

ersten, in dieser Zeitschrift erschienenen Abhandlung (Benedetti, 1984)
seine Psychopathologie als eine Komponente, aber niemals als die Grundlage

seiner Philosophie beschrieben habe, so möchte ich hier dieselbe

Dialektik entfalten und die Widersprüchlichkeit der «Ahnherrschaft»
erhellen.

Bevor ich auf meine These eingehe, sei vorausgesetzt, daß eine
Auseinandersetzung mit der Literatur über «Nietzsche und die Psychoanalyse», die
ich vorher angegeben habe, in meinem Text nicht vorgesehen ist — nicht nur
wegen des dazu erforderlichen Raumes, sondern auch, weil ich, statt andere

zusammenzufassen, einen Aspekt der Problematik beleuchten möchte, der,
wie mir scheint, bis heute der Forschung entgangen ist: die Tatsache

nämlich, daß die negative Einstellung Nietzsches zur seelischen Schwäche
des Menschen ihn zu einem Entlarver machte, der nie im wirklichen Dienste
des Mitmenschen aufbaute. Er regte zu einer Vivisektion an, wie er sich
selber ausdrückte, die schließlich vor sich selber Halt machen mußte, um
nicht eigene Schwäche aufzudecken, zu einem Ideal des Übermenschen

12



verführte, das Etwas bei sich und den anderen kompensieren und überwinden

wollte, was er nicht lieben konnte.

2. Der moderne Begriff des Unbewußten bei Nietzsche

Alle Philosophie ist ein Fragen nach dem Menschen.

Vermutlich hatte aber besonders die Philosophie Nietzsches solches

Fragen so ganz in den Mittelpunkt ihres Anliegens gestellt; ich meine ein

Fragen, das den Menschen als ein sich suchendes, verirrendes, ablenkendes,
sich wiederfindendes Wesen unerbittlich untersuchte.

Eine Ethik der unbedingten philosophisch-psychologischen Wahrheitsforschung

gewinnt hier Umrisse, die bereits das Auftauchen der individuell
psychologischen und der psychoanalytischen Methode vorausnimmt. Denn
hier hören wir unmißverständlich auch das Wort vom Unbeivußten, nicht
mehr im früheren, romantisch idealisierenden Sinne, sondern im unerschütterlichen

Aufsuchen der Gründe.
Während langer Zeit hat man bewußtes Denken als das Denken

überhaupt betrachtet: Jetzt erst dämmert uns die Wahrheit auf, daß der größte
Teil unseres geistigen Wirkens unbewußt, ungefühlt verläuft (FW 333). Ja,
«all unser sogenanntes Bewußtsein» sei ein «mehr oder weniger phantastischer

Kommentar über einen ungewußten, vielleicht unwißbaren, aber

gefühlten Text» (M 119).
Das Bewußtsein wird hier zum ersten Mal als verschleiernde Abwehr des

Unbewußten gesehen:

«Hinterfragen. — Bei allem, was ein Mensch sichtbar werden laßt, kann man fragen: Was

soll es verbergen? Wovon soll es den Blick ablenken? Welches Vorurteil soll es erregen?
Und dann noch: Bis wie weit geht die Feinheit dieser Verstellung? Und worin vergreift er
sich dabei?» (M 523)

Wie der Psychoanalytiker, der den Traum als die «Via Regia» zum
Unbewußten betrachtet, erkennt Nietzsche eindeutig, daß die Suche nach
dem Unbewußten oft erst durch den Traum erhellt wird:

«Aus dem Traum deuten. — Was man mitunter im Wachen nicht genau weiß und fühlt — ob

man gegen eine Person ein gutes oder ein schlechtes Gewissen habe — darüber belehrt völlig
unzweideutig der Traum.» (MA II, 76)

«Der Traum und die Verantwortlichkeit. — In allem wollt ihr verantwortlich sein! Nur
mcht fur eure Traume! Welch elende Schwächlichkeit, welcher Mangel an folgerichtigem

13



Mute! Nichts ist mehr euer Eigen als eure Träume! Nichts ist mehr euer Werk! Stoff, Form,
Dauer, Schauspieler, Zuschauer — in diesen Komödien seid ihr alles ihr selber! Und hier

gerade scheut und schämt ihr euch vor euch, und schon Oedipus, der weise Oedipus, wußte
sich Trost aus dem Gedanken zu schöpfen, daß wir nichts für das können, was wir träumen!
Ich schließe daraus, daß die große Mehrzahl der Menschen sich abscheulicher Träume
bewußt sein muß. Wäre es anders, wie sehr würde man seine nächtliche Dichterei für den

Hochmut des Menschen ausgebeutet haben! — Muß ich hinzufügen, daß der weise Oedipus
recht hatte, daß wir wirklich nicht für unsere Träume, aber ebensowenig für unser Wachen

verantwortlich sind, und daß die Lehre von der Freiheit des Willens im Stolz und
Machtgefühl des Menschen ihren Vater und Mutter hat? Ich sage dies vielleich zu oft: aber

wenigstens wird es dadurch noch nicht zum Irrtum.» (M 128)

Nietzsche hatte aber in seinem einsamen Suchen keinen Zugang zum Traum
und Unbewußten anderer Menschen.

Es ist zugleich erstaunlich und ergreifend, wie er, der aristokratische
Geist auf dem Wege zum Übermenschen, den durchschnittlichen Menschen
in sich ansprach und sich hier anschickte, alles in Frage zu stellen, was diesen
hätte verstellen können:

«Das Studium des durchschnittlichen Menschen macht ein notwendiges Stück der

Lebensgeschichte jedes Philosophen aus, vielleicht das unangenehmste, übelriechendste,
an Enttäuschungen reichste Stück.» (J 26)

Nietzsche kleidet seine Intention in ein mythologisches Bild, das uns direkt
an das psychoanalytische «Fegen» erinnert: das des Helden Herakles, der
den Augiasstall ausmistet:

«Auch heldenhaft. — Dinge vom übelsten Geruch tun, von denen man kaum zu reden wagt,
die aber nützlich und nötig sind, — ist auch heldenhaft. Die Griechen haben sich nicht
geschämt, unter die großen Arbeiten des Herakles auch die Ausmistung eines Stalles zu
setzen.» (M 430)

Wie schwer das ist, auf sich selbst allein angewiesen zu sein, wie diese

Aufgabe der Selbsterkenntnis den Menschen ganz in Anspruch nimmt und
fast unerfüllbar ist, scheint Nietzsche zu wissen:

«Es gibt Fälle, wo wir die Pferde sind, wir Psychologen und in Unruhe geraten, wir sehen

unsern eigenen Schatten vor uns auf- und niederschwanken. Der Psychologe muß von sich

absehen, um überhaupt zu sehen.» (GD 947)

Es ist einleuchtend, wie die Auseinandersetzung mit dem Unbewußten
diametral entgegengesetzt verlaufen muß zu jener Versenkung des romantischen

Geistes in eine das bewußte Selbst mit dem Universum verbindende

14



Tiefe der Natur, die man eben unbewußt nannte. — Die Auseinandersetzung
bekommt hier einen Sinn, der zum ersten Mal in der Geistesgeschichte als

modern angesprochen werden darf: Die ambivalente Beziehung zum eigenen
Triebleben.

Die Frage, die ich meine, stellt sich in der Psychoanalyse mit aller
Schärfe: Geht es beim Aufdecken darum, die Mächte der Tiefe, die libidinö-
sen Impulse, die erkannten aggressiven Spannungen wahrzunehmen, um sie

in einem größeren Wirkungsraum zu integrieren oder um sie besser zu
überwinden als in der abspaltenden Verdrängung?

Die Ambivalenz Nietzsches zeigt sich am deutlichsten darin, daß er sich
einerseits von dem «Niedrigen, Schmutzigen in der Regel Mensch» abgestoßen

fühlt, ja sich über die empört, die nur das Niedrige im Menschen sehen

und mit Genuß «im Schmutz wühlen» — wie sich das z.B. im folgenden Satz

zeigt:

«Wer das Hohe eines Menschen nicht sehen will, blickt umso schärfer nach dem, was

niedrig und Vordergrund an ihm ist — und verrät sich selbst damit» (J 275);

anderseits sich «von einem noch stärkeren Instinkt» von diesem «Niedrigen,
Schmutzigen» angezogen fühlt, ja dessen Erkennung als die Wahrheitsleistung

erachtet.
Im Gegensatz zum späteren Psychoanalytiker gelingt es Nietzsche aber

nicht, die therapeutische, mitmenschliche Nähe zu allem nur allzu Menschlichen

zu finden; hier liegt die große Schwäche seiner Erkenntnis.
So bleibt ihm oft nichts anderes übrig, als geradezu sein eigenes Aufdek-

ken als ein «Schnüffeln» auf den Gegner zu projizieren — etwa auf den
Priester das verneinte Spiegelbild seines Selbst:

«Diese unanständigste Art der Gegnerschaft, die von hinten und unten, die Hunde-Art, ist
insgleichen niemals ausgestorben; die Priester, sofern sie Psychologen sind, haben nie

etwas interessanter gefunden, als an den Heimlichkeiten ihrer Gegner zu schnüffeln.»

(WzM 396)

Wie unterscheidet sich dieses «Schnüffeln» von der «Vivisektion», mit
welcher der Philosoph sein Werk oft vergleicht? Den Sadismus, der im
Entschleiern liegt, kann er nicht mit Liebe vermischen; im Zerstören aller
tradierten Bilder versteht er sich als Flamme, die alles in Kohle verwandelt;
oder er spürt sich als den Zyniker, den er auf seinen Gegner projiziert.

Im Letzten kann die Demaskierung nicht gelingen, wenn die Person hinter
der Maske nicht umarmt wird.

15



Das Wort «Umarmen» führt uns zu der Frage der Liebe.
Im Unbewußten sieht Nietzsche weniger das Walten jener «Libido», mit

deren Erkenntnis die Psychoanalyse ihre ersten Schritte unternahm,
sondern vielmehr jene zerstörerische «Grausamkeit», auf deren Verdrängung
Kultur und Moral aufbauen; also jener aggressiven Triebfeder, die Freud
später unter dem Begriff des Todestriebes subsumierte.

Ich bin auf diesen «Grausamkeitstrieb» bereits in meinem ersten Artikel
eingegangen (Benedetti, 1984) und werde mich hier nicht wiederholen. Es sei

aber die abschließende Bemerkung gestattet, daß es kein Zufall ist, wenn
nicht Libido, sondern Aggressivität ein Grundelement der tiefenpsychologischen

Anschauung Nietzsches ist.
Man sieht bei den anderen, was man bei sich selber spürt; und alles

Erkennen ist teilweise auch ein Sich-in-die-Welt-Begeben, ein Projizieren.
Gerade durch das Fehlen des in der Psychoanalyse so zentralen Libidobegriffes
deutet sich j ene Lust am Destruktiven an, die einen Autor wie etwa Jaspers,
der vom Wirken dieses Philosophen tief beeindruckt war, sagen läßt:

«Die Hauptschwierigkeit ist, daß sein philosophisches Werk von
vornherein ein Trümmerhaufen ist.»

3. Die Lehre von der Abwehr 2

Was Freud «Widerstand» genannt hat also die psychische Kraft, die der
Mensch gegen die Selbstwahrnehmung peinlicher Erlebnisinhalte aufrichtet,

welche doch zu ihm gehören und die innere Situation des Konfliktes, der

eigenen Widersprüchlichkeit heraufbeschwören —, das hat Nietzsche mit
einer Klarheit gesehen und mit einer Deutlichkeit ausgedrückt, die nichts zu
wünschen übrig läßt. Freilich fehlte Nietzsche noch der systematische
Gedankenaufbau, die totalisierende Lehre des psychischen Apparates; dafür
gewinnt aber seine Darstellung an Lebensnähe und an unmittelbarer,
poetischer Ausdruckskraft:

«Der Mensch ist gegen sich selbst, gegen Auskundschaftung und Belagerung durch sich

selber sehr gut verteidigt, er vermag gewöhnlich nicht mehr von sich als seine Außenwerke
wahrzunehmen. Die eigentliche Festung ist ihm unzugänglich, selbst unsichtbar, es sei

denn, daß Freunde und Feinde die Verräter machen und ihn selber auf geheimem Wege
hineinführen.» (MA I, 491)

«Sich zu überraschen wissen. — Wer sich selber sehen will, so wie er ist, muß es verstehen,
sich selber zu überraschen, mit der Fackel in der Hand. Denn es steht mit dem Geistigen so,

16



wie es mit dem Körperlichen steht: wer gewohnt ist, sich im Spiegel zu schauen, vergißt
immer seme Häßlichkeit: erst durch den Maler bekommt er den Eindruck derselben
wieder. Aber er gewöhnt sich auch an das Gemälde und vergißt seine Häßlichkeit zum
zweiten Male. — Dies nach dem allgemeinen Gesetze, daß der Mensch das unveränderlich
Häßliche nicht ertragt: es sei denn auf einen Augenblick; er vergißt es oder leugnet es in
allen Fallen. — Die Moralisten müssen auf jenen Augenblick rechnen, um ihre Wahrheiten
vorbringen zu dürfen.» (WuS 316)

«Wie die Knochen, Fleischstücke, Eingeweide und Blutgefäße mit einer Haut umschlossen

sind, die den Anblick des Menschen erträglich macht, so werden die Regungen und
Leidenschaften der Seele durch die Eitelkeit umhullt: sie ist die Haut der Seele.» (MA I, 82)

Die Offenheit, mit der reifes menschliches Bewußtsein dem Unbewußten
gegenübersteht und Einblick in dieses gewinnt, ruft bei den vielen, die sich
davor fürchten und eine unerbittliche Selbst-in-Frage-Stellung meiden,
Ablehnung, ja scheinmoralische Entrüstung hervor. Besonders die frühe
Psychoanalyse hatte damit zu kämpfen; Freud selber wußte, wie viel Mut
und Tapferkeit nötig waren, um nicht in eine innere Verbannung zu gehen.
Diese Gefahr kennt auch Nietzsche:

«Wohin die Ehrlichkeit fuhren kann. — Jemand hatte die üble Angewohnheit, sich über die

Motive, aus denen er handelte und die so gut und so schlecht waren wie die Motive aller
Menschen, gelegentlich ganz ehrlich auszusprechen. Er erregte erst Anstoß, dann
Verdacht, wurde allmählich geradezu verfemt und m die Acht der Gesellschaft erklart, bis
endlich die Justiz sich eines so verworfenen Wesens erinnerte, bei Gelegenheiten, wo sie

sonst kein Auge hatte, oder dasselbe zudruckte. Der Mangel an Schweigsamkeit über das

allgemeine Geheimnis und der unverantwortliche Hang zu sehen, was keiner sehen will —

sieh selber —, brachten ihn zu Gefängnis und frühzeitigem Tod.» (MA I, 65)

Nicht nur die Psychoanalyse im engeren Sinne, sondern die ganze Tiefenpsychologie

gründet in der Auseinandersetzung mit den «dunklen» Aspekten
des Unbewußten, in der Aufgabe, sie zu erhellen, sie zu assimilieren, dem
Anblick des «Schattens», wie sich Jung ausdrückt, standzuhalten. Wenn
einmal manches metapsychologische Gerüst der Psychoanalyse durch die
Zeit überholt sein wird, bleibt doch die Lehre von den menschlichen
Abwehrmechanismen stehen.

Auf diesem Gebiet kommen sich Nietzsche und Freud nahe; der Unterschied

dürfte freilich darin liegen, daß Freud hier die wesentlichen Begriffe
wie «Verdrängung», «Projektion» usw. geprägt und somit einen
wissenschaftlichen Weg erschlossen hat, wo hingegen Nietzsche ähnliche Phänomene

rein deskriptiv, dafür aber mit ungeheurer, fast poetischer Prägnanz
schilderte. Wir wollen dies im einzelnen betrachten:

17



a) Die Verdrängung

Die Verdrängung ist eine «Abspaltung vom Ich durch Bewußtseinsentzug»,
wie Anna Freud im Anschluß an ihren Vater formulierte (A.Freud, 1936).
Dieser Entzug erfolgt auf der Grundlage der Selbstwahrnehmung von
negativen Emotionen, die von den peinlichen psychischen Inhalten herrühren.

Der Begriff der Verdrängung ist so zentral in der Psychoanalyse, daß
keine dynamische Psychologie an ihr vorbeigehen konnte, auch wenn man
das Phänomen gelegentlich mit anderen Worten schilderte; Sullivan (1953)
sprach z.B. von «selektiver Unaufmerksamkeit», Bilz (1958) von «selektivem

Vergessen», usw. Nietzsche formuliert nicht, sondern führt uns direkt
auf die Bühne der Handlung:

«<Das habe ich getan>, sagt mein Gedächtnis. <Das kann ich nicht getan haben> — sagt mein
Stolz und bleibt unerbittlich. Endlich — gibt das Gedächtnis nach.» (J 68)

«Man vergißt manches aus seiner Vergangenheit und schlägt es sich absichtlich aus dem
Sinn: das heißt, man "will, daß unser Bild, welches von der Vergangenheit her uns
anstrahlt, uns belüge, unserm Dünkel schmeichle, — wir arbeiten fortwährend an diesem

Selbstbetruge.» (MA II, 37)

«Mancher versteht sich darauf, das eigene Gedächtnis zu trüben und zu mißhandeln, um
wenigsten an diesem einzigen Mitwisser seine Rache zu haben.» (J 40)

«Sich selbst nicht zu erkennen: Klugheit des Idealisten. Der Idealist: ein Wesen, welches

Gründe hat, über sich dunkel zu bleiben, und das klug genug ist, sich auch über diese

Gründe noch dunkel zu bleiben.» (WzM 344)

«Der Phantast verleugnet die Wahrheit vor sich, der Lügner nur vor anderen.» (MA II, 6)

Das Verdrängte kann nicht bejaht werden, kann andererseits auch nicht
eindeutig aufgegeben werden. Das Verdrängte wird nicht «aus ganzem
Herzen», sondern nur halb abgelehnt und noch halb bejaht. Es bleibt bei der
für die Neurose charakteristischen ambivalenten Einstellung. Durch die

Verdrängung soll Unlust vermieden werden, die eine bewußte Entscheidung
unter Umständen mit sich bringen würde. Sie dient der Vermeidung, nicht
der Lösung eines Konfliktes. Das Verdrängte wirkt im Unbewußten weiter,
weil ihm nicht durch eine bewußte Entscheidung «die Energiebesetzung
entzogen» wurde. (Freud, Selbstdarstellung XIV, 55)

Nietzsche hat sich mehrmals dazu geäußert, daß verdrängte Affekte
stärker werden und eine unheilvollere Wirkung haben als frei geäußerte
(«abreagierte»):

18



«Sich rächen wollen und sich rächen. — Emen Rachegedanken haben und ausfuhren heißt

einen heftigen Fieberanfall bekommen, der aber vorübergeht; einen Rachegedanken aber

haben, ohne Kraft und Mut ihn auszufuhren, heißt ein chronisches Leiden, eine Vergiftung
an Leib und Seele mit sich herumtragen. Die Moral, welche nur auf die Absichten sieht,
taxiert beide Falle gleich: fur gewöhnlich taxiert man den ersten Fall als den schlimmeren

(wegen der bösen Folgen, welche die Tat der Rache vielleicht nach sich zieht). Beide

Schätzungen sind kurzsichtig » (MA I, 60)

«Neid mit oder ohne Mundstuck. — Der gewöhnliche Neid pflegt zu gackern, sobald das

beneidete Huhn em Ei gelegt hat, er erleichtert sich dabei und wird milder. Es gibt aber

einen noch tieferen Neid der wird m solchem Fall totenstill, und, wünschend, daß jetzt
jeder Mund versiegelt wurde, immer wütender darüber, daß dies gerade nicht geschieht.
Der schweigende Neid wachst im Schweigen.» (MA II, 53)

«Der Zorn als Spion. — Der Zorn schöpft die Seele aus und bringt selbst den Bodensatz ans

Licht. Man muß deshalb, wenn man sonst sich nicht Klarheit zu schaffen weiß, seme

Umgebung, seine Anhänger und Gegner in Zorn zu versetzen wissen, um zu erfahren, was

im Grunde alles wider uns geschieht und gedacht wird.» (MA II, 54)

b) Die Rationalisierung

Man kann der Konfrontation mit den wahren Gründen des eigenen Verhaltens

auch dadurch ausweichen, daß man diesem eine schein-rationale
Begründung unterschiebt. Eine solche scheinrationale Begründung eines

nicht-rationalen Verhaltens nennt die Psychoanalyse eine «Rationalisierung».

Charakteristisch für eine solche Scheinbegründung ist, daß sie erst
nachträglich dem Verhalten unterschoben wird. Außerdem verläuft sie

unbewußt. Man betrügt damit also nicht nur andere, sondern vor allem auch
sich selbst.

So sagt Nietzsche von den Philosophen:

«Sie stellen sich sämtlich, als ob sie ihre eigentlichen Meinungen durch die Selbstentwicklung

einer kalten, reinen, göttlich unbekümmerten Dialektik entdeckt —, erreicht hatten,
wahrend im Grunde ein vorweg genommener Satz, em Einfall, eine <Emgebung>,

zumeist ein abstrakt gemachter und durchgesiebter Herzenswunsch von ihnen mit
hinterher gesuchten Gründen verteidigt wird.» (J 5)

Nietzsche sieht dieses Phänomen in dem größeren Rahmen des Verhältnisses

von Instinkt und Vernunft. Der Instinkt handelt, ohne von sich selbst zu
«wissen» und ohne nach «Gründen» zu fragen. Die Vernunft kommt
hinterher mit nachträglichen logischen Begründungen und Rechtfertigungen.

19



«Ihr Instinkt ist unwiderlegt, — was gehen uns ihre rückläufigen Schleichwege an!» (J 10)

«Man muß den Instinkten folgen, aber die Vernunft uberreden, ihnen dabei mit guten
Gründen nachzuhelfen.» (J 191)

Das sei die eigentliche Falschheit und Selbstüberlistung des Sokrates

gewesen. «Die Vernunft ist nur ein Werkzeug.» (ebd.)

«Die Moral sagt: ich brauche manche Antworten, Grunde, Argumente; — Skrupel mögen
hintendrem kommen oder auch nicht.» (WzM 423, vgl. auch WzM 430ff.)

Nietzsche gibt dazu eine Fülle anschaulicher Beispiele aus dem täglichen
Leben. — Da ist zunächst die Reaktion des Fuchses, dem die Trauben, die ihm
zu hoch hängen, zu sauer sind. Nietzsche erweitert sie noch um eine Variante:

«Ein rechter Fuchs nennt nicht nur die Trauben sauer, welche er nicht erreichen kann,
sondern auch die, welche er erreicht und andern vorweggenommen hat.» (WuS 244)

Er nennt die Saure-Trauben-Reaktion an anderer Stelle den «Kunstgriff des

Entsagenden»:

«Wer gegen die Ehe protestiert wird diese nach ihrer niedrigsten gemeinsten Auflassung

zu verstehen suchen. Ebenso wer die Ehre bei den Zeitgenossen von sich abweist, wird
deren Begrifl niedrig fassen, so erleichtert er sich die Entbehrung und den Kampf dagegen

»(MAI, 598)

Man kann die eigene Unfähigkeit, ein gewünschtes Ziel zu erreichen, auch

umgekehrt dadurch motivieren und verdecken, daß man das (heimlich)
Erstrebte übermaßig in «unerreichbare» Höhen emporhebt und dabei den
Bescheidenen spielt, während unter der Oberfläche der Neid glimmt.

«Kultus des Genius aus Eitelkeit. — Weil wir gut von uns denken, aber doch durchaus nicht
von uns erwarten, daß wir jeden Entwurf eines Raffaelischen Gemaides oder eine solche
Szene wie die eines Shakespeareschen Dramas machen konnten, reden wir uns ein, das

Vermögen dazu sei ganz übermäßig wunderbar, ein ganz seltener Zufall, oder, wenn wir
noch religiös empfinden, eine Begnadigung von oben. So fordert unsere Eitelkeit unsere
Selbstliebe den Kultus des Genius: denn nur wenn dieser ganz fern von uns gedacht ist, als

ein miraculum verletzt er nicht (selbst Goethe, der Neidlose, nannte Shakespeare setnen
Stern der fernsten Hohe; wobei man sich jenes Verses erinnern mag: die Sterne, die begehrt
man nicht).» (MA I, 162)

«Seine Armut motivieren. — Wir können freilich durch kein Kunststuck aus einer armen
Tugend eine reiche, reich fließende machen, aber wohl können wir ihre Armut schon in die

Notwendigkeit umdeuten, so daß ihr Anblick uns nicht mehr wehtut und wir ihrethalben
dem Fatum keine vorwurfsvollen Gesichter machen. So tut der weise Gartner, der das

20



arme Wasserchen seines Gartens einer Quellnymphe in den Arm legt und also die Armut
motiviert — und wer hatte nicht gleich ihm die Nymphen notig!» (FW 17)

«Anmaßung als letztes Trostmittel. — Wenn man ein Mißgeschick, seinen intellektuellen
Mangel, seine Krankheit sich so zurechtlegt, daß man hierin sein vorgezeichnetes
Schicksal, seme Prüfung oder die geheimnisvolle Strafe fur früher Begangenes sieht, so

macht man sich sein eigenes Wesen dadurch interessant und erhebt sich m der Vorstellung
über seine Mitmenschen Der stolze Sunder ist eine bekannte Figur m allen kirchlichen
Sekten.» (MA I, 590)

Das Gegenstück zur «Saure-Trauben-Reaktion» ist die «Süße-Zitronen-
Reaktion», die sich über Mißgeschicke dadurch zu trösten versucht, daß sie

«das Übel in ein Gut umdeutet». (MA I, 108)

«Wir verstehen uns ganz gut darauf, Süßigkeiten auf unsere Bitternisse zu traufein.» (FW
326)

«Trostgrunde. — Bei einem Todesfall braucht man zumeist Trostgrunde, mcht sowohl um
die Gewalt des Schmerzes zu lindern, als um zu entschuldigen, daß man sich so leicht

getröstet fühlt.» (MA I, 510)

Antipathie und Haß gegen andere versucht der Mensch mit Gründen zu
motivieren, die mehr im Objekt als im Subjekt des Hasses liegen. Das geht
bereits über in das, was wir im nächsten Abschnitt als «Projektion»
besprechen werden.

«Grunde und ihre Grundlosigkeit. — Du hast eine Abneigung gegen ihn und bringst auch
reiche Grunde fur diese Abneigung vor — ich glaube aber nur deiner Abneigung und mcht
deinen Gründen! Es ist eine Schontuerei vor dir selber, das, was instinktiv geschieht, dir
und mir wie einen Vernunftsschluß vorzufuhren.» (M 358)

«Es mißfallt mir.» — Warum9 — «Ich bin ihm nicht gewachsen.» — «Hat je ein Mensch so

geantwortet?» (J 185) (Vgl auch MA II, 391, wo derselbe Gedanke in noch nicht so

ausgereifter Formuberung auftaucht.)

Etwas geradezu Alltägliches ist es, ein eigenes Versagen oder Mißgeschick
mit einem Schuldigen, den man sich in der Umwelt sucht, zu motivieren.

«Mit Vorteil angefeindet. — Menschen, welche der Welt ihre Verdienste nicht völlig
deutlich machen können, suchen sich eine starke Feindschaft zu erwecken. Sie haben den

Trost zu denken, daß diese zwischen ihren Verdiensten und deren Anerkennung stehe —

und daß mancher andere dasselbe vermute, was sehr vorteilhaft fur ihre Geltung ist.» (MA
I, 567)

«Wer eine Partei innerlich starken will, biete ihr Gelegenheit, um ersichtlich ungerecht
behandelt werden zu müssen; dadurch sammelt sie ein Kapital guten Gewissens, das ihr
vielleicht bis dahin fehlte.» (MA II, 306)

21



Freilich sind bei Freud und Nietzsche die «Nuancen» verschieden. Freud
betont die Verdrängung von Triebansprächen, worunter er, hier ganz im
Unterschied zu Nietzsche, primär sie libidinös versteht. Der Philosoph
drängt nicht zu den triebpsychologischen Mechanismen, er bleibt vielmehr
beim Phänomen des durch die peinlichen Inhalte verletzten Stolzes — was
dem heute geläufigen Begriff der narzißtischen Kränkung nahe kommt.

Schließlich können nicht nur Erkenntnisse über sich selbst, sondern auch
Erkenntnisse über die Realität schlechthin, falls diese für das Ich unerträglich

wird, abgewehrt werden. Ein solches «Nicht-wahrhaben-Wollen» der
Realität heißt in der psychoanalytischen Terminologie «Verleugnung».3

Daß es auch in der Politik sehr oft «erwünschte Feinde» gibt, die einen
willkommenen Vorwand für eigene Gewalttaten liefern, ist altbekannt.

«Zu allem, was solche Regierungen öffentlich hassen, haben sie jetzt eine heimliche

Zuneigung und Innigkeit: sie müssen ihre Seele verschleiern.» (MA II, 316)

«Das Leben des Feindes — wer davon lebt, einen Feind zu bekämpfen, hat ein Interesse

daran, daß er am Leben bleibt.» (MA I, 531)

«Bedingung des Heroentums. — Wenn einer zum Helden werden will, so muß die Schlange
vorher zum Drachen geworden sein, sonst fehlt ihm sein rechter Feind.» (MA I, 498)

«Schwelgerei der Rache. - Grobe Menschen, welche sich beleidigt fühlen, pflegen den Grad
der Beleidigung so hoch als möglich zu nehmen und erzählen die Ursache mit stark
ubertreibenden Worten, um nur in dem einmal erweckten Haß- und Rachegefuhl sich

recht ausschwelgen zu können.» (MA I, 62)

c) Die Projektion

Damit sind wir bereits zu einem weiteren Abwehrmechanismus übergegangen,

nämlich der Projektion: Unbewußte Inhalte, die dem Ich unannehmbar
sind, können nach außen verlegt werden. Sie scheinen dann in der Außenwelt
ein selbständiges Dasein zu führen, da der Zusammenhang mit dem Subjekt,
dem sie entstammen, nicht mehr wahrgenommen wird.

Die einfachste Form der Projektion ist die Nach-außen-Verlegung von
Stimmungen und Affekten. Wir sehen dann die Außenwelt getrübt durch die

Brille der eigenen Zustände.

«Liebe und Haß sind nicht blind, aber geblendet vom Feuer, das sie selber mit sich tragen.»
(MA I, 566)

22



Nach außen verlegte Wunschbilder führen zur Idealisierung der Wirklichkeit

mit all ihren Illusionen und Sentimentalitäten. (Vgl. MA I, 279; MA II,
345; WuS, 265.)

Unsere mitmenschlichen Beziehungen sind nur allzu oft von solchen

Projektionen überlagert. Wir sehen dann im andern Dinge, die gar nicht zu
ihm gehören, sondern aus uns selbst stammen.

«Junglinge wechseln in bezug auf dieselbe Person mit Hingebung und Unverschämtheit
ab. weil sie im Grunde nur sich in dem andern verehren und verachten, und zwischen
beiden Empfindungen in bezug auf sich selber hm- und hertaumeln müssen. .» (MA II,
277)

Handelt es sich um Menschen, in die wir unsere unerfüllten Wünsche

verlegen, dann werden diese «vergöttert». Dem Betreffenden (oder Betroffenen)

wird dabei ein Bild aufgedrängt, dem er nicht entsprechen kann und

gegen das er schließlich protestiert. (M 279; M 298; M 379)

Eigene Wünsche, die man sich selbst nicht eingesteht, können auf andere
Menschen projiziert werden, wobei man sich gleichzeitig mit ihnen identifiziert.

Man behandelt andere dann so, wie man eigentlich selbst gerne
behandelt werden möchte. Der eigene Wunsch wird am andern befriedigt, so

daß der Vorwurf des Egoismus nicht gefürchtet werden muß. A. Freud nennt
diesen Vorgang die «altruistische Abwehr von Triebansprächen». (Das Ich
und die Abwehrmechanismen)

Hierzu Nietzsche:

«Wir lieben im andern unsere Hoffnungen.»

«Unser Glaube an andere verrat, worin wir gerne an uns selbst glauben wurden.» (Z)

Außer unseren unerfüllten Wünschen ist es vor allem unsere Schuld, die wir
nach außen projizieren. Der Betroffene wird dadurch nicht vergöttert,
sondern eher verteufelt. Wir richten nicht unsere Wünsche, sondern unseren
Haß auf ihn — einen Haß, der eigentlich uns selbst gelten müßte.

«Unmut über andere und die Welt. — Wenn wir, wie so häufig, unsern Unmut an anderen

auslassen, wahrend wir ihn eigentlich über uns empfinden, erstreben wir im Grunde eine

Umnebelung und Tauschung unseres Urteils: wir wollen diesen Unmut a posteriori
motivieren, durch die Versehen, Mangel der andern, und uns selber so aus den Augen
verlieren. — Die religiös strengen Menschen, welche gegen sich selbst unerbittliche Richter
sind, haben zugleich am meisten Übles der Menschheit überhaupt nachgesagt: ein
Heiliger, welcher sich die Sunden und den andern die Tugenden vorbehält, hat nie gelebt;
ebenso wenig wie jener, welcher nach Buddhas Vorschriften sein Gutes vor den Leuten
verbirgt und sie sein Böses allein sehen laßt.» (MA I, 607)

23



Wie glänzend ist die Definition:

«Verleumdungen sind Krankheiten anderer, die an deinem Leibe ausbrechen, so daß du an
dir die Kur vornehmen kannst, die den anderen nutzen soll.» (\\ 115. 264, vgl. auch MA I,
562 und M 413: Der Anklager enthüllt semen eigenen Charakter)

Besonders im Krieg feiern solche Projektionen Triumphe. Was wir Haß und
Feindschaft nennen, beruht zum großen Teil darauf, daß die Schattenseiten
der eigenen Partei auf den sogenannten «Feind» projiziert werden. So

entsteht die typische «Schwarz-weiß-Malerei» oder Karikierung des

Gegners, durch die dieser verächtlich gemacht wird bei gleichzeitiger eigener
Selbstüberschätzung.

Das Gegenstück zur Projektion ist die Introjektion. In der Projektion
sucht der Betreffende die Schuld beim andern. In der Introjektion sucht er
sie nur bei sich selbst und nimmt auch die Schuld anderer auf sich, weil er
nicht wagt, sie dem andern zu präsentieren. Alle Kräfte, mit denen man sich

gegen andere durchsetzt und sich gegen fremde Angriffe und Beschuldigungen

wehrt (nach Freud die Aggression), werden als schuldhaft empfunden
und sind gehemmt. Aus diesem Schuldgefühl entsteht Angst. Die Folge einer
solchen Introjektion einer äußeren Kritik kann dann wieder eine Projektion
sein. Die durch eine solche verinnerlichte Kritik unterdrückten Impulse
werden nach außen projiziert, beispielsweise wenn jemand, der sich selbst
schlecht behandelt oder hart kritisiert, sich von andern mißhandelt, kritisiert

oder verfolgt fühlt.
Ein Beispiel für eine Introjektion ist etwa die übertriebene Bewunderung

anderer aus Selbstunsicherheit. (MA II, 355)

d) Überkompensation

Man kann seine Schwächen durch übertriebene Betonung des Gegenteils vor
andern und vor sich selbst zu verbergen suchen.

«Leidenschaft hat Recht. — Niemand spricht leidenschaftlicher von seinem Rechte als der,
welcher im Grunde seiner Seele einen Zweifel an seinem Rechte hat. Indem er die

Leidenschaft auf seine Seite zieht, will er den Verstand und dessen Zweifel betauben, so

gewinnt er das gute Gewissen und hat mit ihm den Erfolg bei den Mitmenschen.» (MA I,
597)

«Die freiwilligen Blinden. - Es gibt eine Art schwärmerischer, bis zum Äußersten gehender

Hingebung an eine Person oder Partei, die verrat, daß wir im Geheimen uns ihr uberlegen

24



fühlen und darüber mit uns grollen. Wir blenden uns gleichsam freiwillig zur Strafe dafür,
daß unser Auge zuviel gesehen hat.» (M 414)

Die Uberkompensation entsteht hier auf dem Boden einer Verdrängung.
Wir wollen die Schwächen nicht wahrhaben und kehren deshalb um so mehr
die positiven Seiten heraus. Die Übertreibung kommt in der affektiven
Beteiligung zum Ausdruck («schwärmerische, bis zum Äußersten gehende
Hingebung»).

Eine solche übertriebene Hingabe kann eine Überkompensation gerade
gegenteiliger, aber verdrängter Tendenzen sein. Man denke etwa an den Typ
der «überprotektiven Mutter», die durch ihre Überbesorgtheit sich selbst
und andere davon ablenken will, daß ihr das Kind, dem diese Sorge gilt, im
Grunde unerwünscht war.

«Die (Gewissenhaften). — Habt ihr acht gegeben, was für Menschen am meisten Wert auf

strengste Gewissenhaftigkeit legen? Die, welche sich vieler erbärmlicher Empfindungen
bewußt sind, ängstlich von sich und an sich denken und Angst vor anderen haben, die ihr
Inneres so sehr wie möglich verbergen wollen, — sie suchen sich selber zu imponieren, durch

jene Strenge der Gewissenhaftigkeit tind Härte der Pflicht, vermöge des strengen und
harten Eindrucks, den andere von ihnen dadurch bekommen müssen (namentlicb
Untergebene).» (M 233)

Nietzsche schildert hier andeutungsweise den Typ des Angstneurotikers,
dem die Gewissenhaftigkeit dazu dient, die zugrunde liegende Unsicherheit
und die damit verbundene Angst zu kompensieren. Hinter der Angst können
verdrängte Schuldgefühle stecken. Das schlechte Gewissen soll durch
betonte Gewissenhaftigkeit ausgeglichen werden.

«Worauf phantastische Ideale raten lassen. — Dort, wo unsere Mängel liegen, ergeht sich

unsere Schwärmerei ...» (MA 377)

Nietzsche ist der Überzeugung, daß alle «Ideale» solche Überkompensationen

von Schwächen, man kann auch sagen Phantasiebefriedigungen oder

Wunscbprojektionen sind. Er will sogar den Begriff «Ideal» einfach durch
«Wünschbarkeit» ersetzen (WzM 330), bzw. die Ideale als Komplement von
Schwächen auffassen.

«Wenn die moralischen Werte die höchsten Werte geworden sind, so verrat dies, daß das

moralische Ideal das unerfüllteste gewesen ist.» (WzM 335, 336)

Auch der Traum ist für Nietzsche eine Kompensation unerfüllter Wünsche.

25



«Der Hunger gibt sich nicht mit getraumter Speise zufrieden, aber die meisten Triebe,
namentlich die sogenannten moralischen, tun gerade dies, — wenn meine Vermutung
erlaubt ist, daß unsere Traume eben den Wert und Sinn haben, bis zu einem gewissen
Grade jenes zufällige Ausbleiben der <Nahrung> wahrend des Tages zu kompensieren.» (M
119)

«Welche Bestialität der Idee bricht sofort heraus, wenn sie nur ein wemg verhindert wird,
Bestie der Tat zu sein.» (GdM II, 22)

4. Die Grenze in der Kommunikation Nietzsches in der Gegenüberstellung
zur Psychoanalyse

Die fehlende Synthese von entlarvender Psychologie mit psychotherapeutischem

Interesse für die menschliche Not, die sich in den psychologischen
Widerständen versteckt, ist vielleicht das Merkmal, das Nietzsche am
eindrucklichsten vom psychoanalytischen Anliegen trennt. Oft stößt er auf
psychodynamische Fragestellungen, allerdings in erster Linie dann, wenn es

ihm darum geht, etwas in abwertender Weise für psychopathologisch zu
erklaren (J 47; WzM 47; WzM 234; GdM III, 17).

Hie und da gelingen ihm tiefe psychotherapeutische Einblicke; im Wort
etwa: «Arzt, hilf Dir selber; so hilfst du auch deinem Kranken noch. Da sei
seine beste Hilfe, daß er den mit den Augen sehe, der sich seiher heil macht»
(Z 339), hat er eine wesentliche psychotherapeutische Aufgabe erblickt —

selber verwirklichen konnte er sie aber nicht.
Man bekommt manches Mal den Eindruck, daß Nietzsche mit einem

gewissen Neid auf die Seelsorger und Priester-Ärzte früherer Zeiten herabblickt.

Er mochte ihnen etwas Besseres an die Seite stellen, aber er erschöpft
sich im Aphorismus: «Wo sind die neuen Ärzte der Seele?» (M 52) in
fruchtloser Polemik (siehe auch MA I, 243; GdM 17 ff.).

Seine Worte geben oft ein trostloses Bild vom Menschlichen wieder:

«Der Mensch, eingesperrt m einen eisernen Käfig von Irrtumern, eine Karikatur des

Menschen geworden, krank, kümmerlich, gegen sich selbst böswillig, voller Haß auf die
Antriebe zum Leben, voller Mißtrauen gegen alles, was schon und glücklich ist am Leben,
ein wandelndes Elend: diese kunstliche, willkürliche nachträgliche Mißgeburt ...» (WzM
397)

Ist eine solche Erkenntnis durch das Ziel der Uberwindung befreiend, oder
wendet sich seine Erkenntnis des Erkennens als Waffe gegen sich selbst?

26



«... Im Erkennenwollen ist Habsucht und Erobern; im Künstler tritt die zurückgetretene
Verstellungs- und Lugenkraft auf; die Triebe werden zu Dämonen umgeschaffen, mit
denen es Kampf gibt.» (WzM 376)

Durch sein Anliegen der Erschütterung menschlicher Widerstände, die sich
als vermeintliche Werte gebärden, trifft Nietzsche in seinen leidenschaftlichen

solipsistischen Auseinandersetzungen nie auf die wirklichen Menschen,
die sich dahinter verstecken. Diese wirklichen Menschen, wie sie der

wahrhaftige Arzt kennt, bauen einerseits ihre verhängnisvollen Widerstände

auf, um dem Elend dieses Lebens auszuweichen; und sie nehmen
anderseits unwissend und unwillentlich dadurch ein noch größeres, einzelnes
oder kollektives Unglück in Kauf.

Ich meine hier vor allem den leidenden Menschen, dessen von Nietzsche

angeprangerte «Grausamkeit» nur Selbstzerstörung ist, und dessen ideologische

Selbsttäuschung wesensmäßig nichts anderes als die des Übermenschen

ist; den leidenden Menschen, welcher immer das eigentliche Objekt und
Subjekt der Psychoanalyse bleibt; denjenigen also, welcher am Ende der
InFrage-Stellung, durch den Verlust seiner sich als Widerstände gegen
Wandlung und Wahrheitserforschung gebenden Sicherungen zunächst erst
recht zum psychotherapeutischen Objekt werden will.

So erinnere ich mich an meine Lektüre von Nietzsche in allerersten

jungen Jahren: Faszinierende In-Frage-Stellungen, tiefsinnige Erschütterungen

ließen ein Trümmerfeld übrig, keine wirklichen Hoffnungen, es sei

denn solche, die in der Verdrängung der Schwächen aus «übermenschlichen
Phantomen» wuchsen.

Nietzsche kämpft dauernd mit Widersachern, sieht aber den Mitmenschen

nicht, der mit erschütterten Widerständen brach liegt, auf daß er mit
Hilfe eines dialogischen Partners aus der «Umwertung aller Werte» die

Kraft zum Sprunge zu seinem eigentlichen, authentischen Selbst hole. Das

Anliegen der Psychoanalyse mündet dagegen in einer Verbundenheit, die
Freud die Neurose als einen würdigen Gegner ansprechen ließ und die uns
später sogar von der Kompetenz des Patienten im gemeinsamen Verstehen
seines Anliegens sprechen ließ.

Eine solche Verbundenheit des Geistes, die in der Geschichte der Philosoph

ie als konkretes dialogisches Bündnis mit Sokrates und Plato, und in
unserem wissenschaftlichen Zeitalter erst durch die Psychoanalyse
auftauchte, fehlt meiner Meinung nach in der philosophischen Planung Nietzsches.

Denn sein erhellendes Ziel war doch nicht die wohlmeinende Begegnung

mit den auch im Widerstand ernst zu nehmenden Seiten des Mitmen-

27



sehen; sondern im frontalen Angriff im Hinblick auf ein letztes Endes
narzißtisches Ideal der Vollkommenheit: der Ubermensch.

Man beachte etwa, als ein Beispiel für viele, folgende Stellungnahme:

«Die Schwachen und Mißratenen sollen zugrunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe.

Und man soll ihnen noch dazu helfen. Was ist schädlicher als irgendein Laster? Das

Mitleiden der Tat mit allen Mißratenen und Schwachen.» (A., Aphor. 2)

Eine derartige Paradoxic, daß nämlich ein wichtiger Vorläufer der
Psychoanalyse, der Entdecker des Unbewußten im modernen Sinne, der Entdecker
der verfälschten psychologischen Abwehr, beim völligen Fehlen der
philosophisch-bebenden und ärztlichen Sicht doch eine im Grunde seelentherapeutisch

fragwürdige Intention entwickeln mußte, gehört zum tragischen
Scheitern der Person Nietzsche; jener großartigen Person, die der existen-
tialistische Philosoph Abbagnano die «personalitä impossibile», die
«unmögliche Persönlichkeit», genannt hat, welche nämlich im Konflikt
zwischen übermenschlichem Ideal und Scheitern im Wahnsinn unterging.

«II tentativo di divinizzare l'uomo ha subito lo scacco definitivo nella
personalitä stessa di chi lo ha compiuto.» (Abbagnano, 1982)

Nietzsche vermag nicht, seinen Widersacher als tragisch Leidenden zu
sehen, weil er seine Patientenseite nicht wahrnimmt und von ihm den
Entwurf zum grandiosen Ich, zum Übermenschen, erwartet; er überfordert,
wo er auffordert.

In der Gegenüberstellung zu dieser Sicht möchte ich abschließend

behaupten, das Wesen der Psychoanalyse sei die Aufdeckung der unbewußten

Wurzeln des Leidens, die in den Symptomen einer mißlungenen Sozialisierung

stecken; die Psychoanalyse wolle den Menschen erschüttern, ihn
bescheiden machen und ihn dadurch zu der von uns, von unsern Plänen und
Zielen verfügbaren Größe zurückgeben.

Sie will auch die Abwehr stehen lassen, sofern diese sublimiert und in den
Dienst der allgemeinen Lebensinteressen gestellt werden kann.

28



Anmerkungen

1 «Was Nietzsche der Welt vorhielt, war sein eigenes Leiden. Das Ressentiment, der
Sklavenaufstand, die ewige Zerstörung und Verwandlung, die Herrschsucht, der Lebensneid, der
Wille zur Macht: das alles war Nietzsche selbst.» (Reyburn-Hindersks, 1947)

2 In diesem Kapitel habe ich Teile eines alteren (1970), nicht publizierten, mir uberlassenen
Manuskriptes meines früheren Mitarbeiters W. Barck verwendet. Ich mochte ihm hier
meinen besten Dank aussprechen.

3 «Die Verdrängung richtet sich gegen Wahrnehmungen von innen, die Leugnung gegen
solche von außen.» (A. Freud, 1936)

Abkürzungen

A Der Antichrist (1888).
MA I Menschliches, Allzumenschliches: Ein Buch fur freie Geister, Band I (1878).
MA II dasselbe, Band II: Vermischte Meinungen und Spruche (1879) (ohne «Der Wanderer

und sein Schatten»).
WuS Der Wanderer und sein Schatten (1880).
M Morgenröte, Gedanken über moralische Vorurteile (1881).
FW Die fröhliche Wissenschaft (1882).
Z Also sprach Zarathustra: Ein Buch fur Alle und Keinen (1883—85).

J Jenseits von Gut und Bose, Vorspiel einer Philosophie der Zukunft (1886).
GdM Zur Genealogie der Moral: Eine Streitschrift (1887).
WzM Der Wille zur Macht, Versuch einer Umwertung aller Werte.
Mus Musarion-Ausgabe.

Literatur

1 Abbagnano, N.: Stona della filosofia, vol. III, p.379. Utet, Turin 1982.

2 Benedetti, G.: Die neurotische Lebensproblematik Nietzsches als eine Wirkkraft und eine
Grenze seiner Philosophie. Gesnerus, vol. 41, H.l/2 (1984) 111—132.

3 Bilz, R.: Der Verdrangungsschutz: Eine Untersuchung über das Paradigma der Verdrän¬

gung bei Nietzsche und bei Freud. Nervenarzt 29 (1958) 145—148.

4 Brandt, R.I.: Freud and Nietzsche: a comparison. Rev. Un. Ottawa, 25 (1955) 225—234.

5 Dohl, W., Graber, G.H., Mohr, F.: Leibniz, Carus und Nietzsche als Vorlaufer unserer
Tiefenpsychologie. Zentralblatt fur Psychotherapie und ihre Grenzgebiete einschließlich
der medizinischen Psychologie und psychischen Hygiene, No. 3, 1941.

6 Freud, A.: The Ego and the Mechanisms of Defence. In: The Writings of Anna Freud,
vol.2. International Universities Press, 1936.

7 Freud, S.: Zur Geschichte der psychoanalytischen Bewegung. Gesammelte Schriften,
Bd.IV. Internationaler psychologischer Verlag, Leibzig 1924.

8 Freud, S.: Die Traumdeutung. Internationaler psychoanalytischer Verlag, Leipzig 1925.

29



9 Freud, S.: Selbstdarstellung. Gesammelte Schriften, Bd. XI. Internationaler psychoana¬

lytischer Verlag, Leipzig 1925.

10 Jaspers, K.: Zu Nietzsches Bedeutung in der Geschichte der Philosophie. In: K.Jaspers,
Aneignung und Polemik, S.390. Piper, München 1968.

11 Koureta, D.: Nietzscheisen and Freudinisen. Hellenike Iatrike 29 (1960) 437—456.

12 Marlisz, B.: Freud and Nietzsche. The Psychoanalytic Revue 55 (1968) 360—375.

13 Martin, E.D.: Friedrich Nietzsche: eine psychoanalytische Studie. Internationale Zeit¬

schrift für ärztliche Psychoanalyse 7 (1921) 517-518.
14 Rank, 0.: Nietzsche. Zentralblatt für Psychoanalyse und Psychotherapie 2 (1912) 473.

15 Reyburn-Hindersks, F.: Nietzsche. Ein Menschenleben und seine Philosophie. 1947.

16 Romo, F. G.: Nietzsche, precurseur de la psychoanalyse. Evolution psychiatrique 5 (1)

(1935) 55-78.
17 Sullivan, H.S.: The Interpersonal Theory of Psychiatry. Norton, New York 1953.

18 Tramer, F.: Friedrich Nietzsche und Sigmund Freud. Jahrbuch für Psychologie und

Psychotherapie 7 (1967) 325—350.

19 Weissmann, K.: Nietzsche and the anti-maturism. American Imago 20 (1963) 315—329.

Summary

This paper presents important points of contact between the writings of Friedrich Nietzsche
with the Psychoanalysis of Freud and suggests that the philosopher Nietzsche, as no else,

prepared the ground upon which Psychoanalysis arouse. This thesis is presented, however,
against the background of its dialectical negation or limitation, because of the basic difference
between the deep concern of Psychoanalysis with the psychically suffering human beeing and
the "uncovering" thinking of Nietzsche regardless of a true love for what we consider the

fragility of human existence.

Prof. Gaetano Benedetti
Inzlingerstraße 271
CH-4125 Riehen

30


	Friedrich Nietzsche : ein Anherr der Psychoanalyse?

