
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 44 (1987)

Heft: 3-4

Artikel: Gefesselte Krankheitsgeister

Autor: Kudlien, Fridolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gefesselte Krankheitsgeister

Yon Fridolf Kudlien

Die folgenden Betrachtungen sollen unter anderem dem Gedenken an zwei
Gelehrte dienen, deren Arbeiten dem Erforscher antiker Medizin ebenso wie
dem komparatistisch arbeitenden Erforscher der primitiv-archaischen und
der Volksmedizin nach wie vor ungewöhnlich reiche Einsichten und
Anregungen vermitteln können: Karl Meuli und Hans Herter. Der Schweizer wie
der Deutsche waren von Haus aus Altertumswissenschaftler. Beide waren
besonders auch an Religions- und Medizingeschichte interessiert. Und
beiden lag hierbei vordringlich die Verbindung sowohl zur Volkskunde wie
zur Kulturanthropologie am Herzen.

Einer der einschlägigen Aufsätze Herters behandelt «Böse Dämonen im
frühgriechischen Volksglauben»,1 darunter Krankheitsgeister wie etwa den

Ephialtes oder einen in Rom sogar zur Gottheit Febris aufgestiegenen
Fieherdämon. Unser hier vorgelegter Beitrag will, über die Antike
hinausgreifend (sie dabei aber nicht etwa an den Rand drängend), einen eigentümlichen,

hei Herter nicht weiter hervortretenden Aspekt des menschlichen
Umgangs mit solchen Geistern/Dämonen schärfer ins Licht rücken. Zu den

langjährigen, nicht vollendeten Forschungsprojekten Meulis wiederum
rechnet ein Buch über «Gefesselte Götter» sowie eines über «Baumgötter»
(d.h. zu Bäumen gehörende, an diese «gefesselte» Gottheiten). Zu beiden
Projekten ist wichtiges Nachlaßmaterial vorhanden, welches jetzt, mustergültig

ediert, allgemein zugänglich ist2. Als Gegenstück zu den gefesselten
Göttern wollen wir uns hier mit in entsprechender Lage befindlichen
Geistern befassen, wobei «gefesselt» eben auch - für uns sogar in erster Linie
— als «gefangen», «eingekerkert», «an etwas gebunden» verstanden werden
soll. Damit möchten wir zugleich die allzu knappen Bemerkungen zum
Thema ergänzen helfen, die ein Meuli und Herter geistesverwandter
Altertumswissenschaftler und Volkskundler, Wolf Aly, beigesteuert hat3. Die
reiche Materialsammlung «Fessel und Netz zur Heilung von Krankheiten»,
welche Isidor Scheftelowitz, gleichfalls Altertumswissenschaftler und
Volkskundler, im Rahmen einer religionsgeschichtlich ausgerichteten
Monographie komparatistisch zusammengetragen hat4, ist für uns sehr
hilfreich, läßt sich aber ebenfalls von unserem Gesichtswinkel aus ergänzen und
interpretatorisch vertiefen.

Gesnerus 44 (1987) 193-207 193



Beginnen wir mit zwei Zeugnissen aus dem Bereich des Mythos. In der
noch gewisse urtümliche Züge bewahrenden Pflanzergesellschaft der «Kan-
kanaey» genannten Gruppe philippinischer Bergvölker herrscht die Vorstellung

vor5, es sei ursprünglich eine vollkommene Harmonie zwischen den

geister- oder götterartigen Bewohnern der Ober- und Unterwelt einerseits
und den die Mittelwelt bevölkernden Menschen andererseits vorhanden

gewesen. Die damals bereits existierenden Krankheiten waren in Behältern
eingeschlossen und in der Unterwelt aufbewahrt. Dort wurden diese Behälter

ständig von einer alten Frau kontrolliert. Allmählich aufkommendes
unziemliches Verhalten der Menschen den Geistern/Göttern gegenüber
gipfelte dann jedoch schließlich in der widerrechtlichen, durch Neugierde
wie Gier motivierten Eröffnung der betreffenden Behältnisse. So seien die
Krankheiten in die Menschenwelt freigelassen worden.

Diese Vorstellung bildet eine frappierende Parallele zu unserem zweiten
Zeugnis, jener bekannten Version des altgriechischen Pandora-Mythos, wie
sie uns Hesiod («Werke und Tage» v. 90—102) bietet: «Vormals lebten die
Stämme der Menschen auf der Erde ohne Übel und ohne schlimme Pein und
böse Krankheiten Aber die Frau (sc. Pandora, vgl. v.80f.) nahm mit
ihren Händen vom Faß den großen Deckel und ließ fliegen Und
tausenderlei Übel verbreiteten sich unter den Menschen; voll war das Land
von Bösem, voll das Meer; Krankheiten kamen zu den Menschen ...» (eigene
Übersetzung). Es braucht uns hier nicht zu kümmern, daß der Mythos von
Pandora und ihrer «Büchse» in seiner antiken Gesamtüberlieferung recht
verworren und nicht frei von Widersprüchen erscheint6. Auch die Frage, wie
Hesiods Charakterisierung des Fliegens der Krankheiten — «schweigend»
und «automatisch» — in bezug auf die dahinterstehende Krankheitsaulfassung

zu interpretieren sei7, geht uns hier weiter nichts an. Uns genügt für
unsere Zwecke der zitierte, als solcher klar verständliche Teil der hesiodei-
schen Version: Auch hier sind bereits im «goldenen», paradiesischen Zeitalter

die Krankheiten zwar vorhanden, aber unter Verschluß gehalten, also

«gefesselt». Allerdings ist es hier nicht die Unbeherrschtheit des

Menschengeschlechts schlechthin, sondern das spezifische Übelwollen einer einzelnen,
als solcher doch wohl eher übermenschlich gedachten Person (einer
«Heroine» zumindest), wodurch die Krankheiten freigesetzt werden und so zu
den Menschen kommen. Die parallele Existenz des philippinischen neben
dem frühgriechischen Mythos macht auf jeden Fall die Ansicht des
Mythenforschers Kirk noch plausibler, daß wir im Falle Pandora und der «Büchse»
ein «essential folktale theme» vor uns haben, und daß ein Grundmotiv für

194



die widerrechtliche Eröffnung des Geister-Gefängnisses ursprünglich
«meddling curiosity» gewesen ist8. Man braucht dabei ja auch nur daran zu
denken, was für eine unheilvolle Rolle solche «Neugier» im Mythos von
Adam und Eva (Essen vom Baum der Erkenntnis) spielte.

Bei den philippinischen «Kankanaey» ebenso wie bei den frühen Griechen

sind die Krankheiten eindeutig als Wesen, als Geister aufgefaßt (wie in
so vielen anderen mehr oder weniger urtümlichen Kulturen auch). Nun lag es

sehr nahe, daß die Menschen, sobald sie zu glauben begannen, man könne
Geister «bannen», auch auf die Idee kamen, Krankheitsgeister «fesseln»,
und das hieß zunächst einmal, diese in deren angestammte Behältnisse

zurückzwingen zu wollen. Genau dies wird z.B. für jenen bemerkenswerten

frühgriechischen Heiler-Philosophen Empedokles, der noch einige eindeutig
schamanenhafte Züge aufweist, berichtet9: «Als einmal die jahreszeitlichen
Winde sehr heftig wehten, so daß die Früchte verdarben, befahl er, Esel
abzuhäuten und (davon) Schläuche zu machen, (diese) um die Zipfel
(zusammenbindend), und er blies sie an den Spitzen auf, um den Wind zu
fangen» (eigene Übersetzung). Die «Früchte» sind, im zugehörigen Vorstel-

lungskontext, im umfassenden Sinne zu verstehen, das heißt sie betreffen

vegetative ebenso wie animalische Fruchtbarkeit. Es handelt sich hier in der
Tat um eine «mysteriöse Sterilität», wie dieser Bericht in dem solchen

mythisch-magischen Erscheinungen nachspürenden Buch einer französischen

Altertumswissenschaftlerin zu Recht gedeutet ist10. Eine italienische
Kollegin, welche in ihrem Büchlein über «magische Medizin» bei den frühen
Griechen auf diese Deutung zurückgreift11, spricht in diesem Zusammenhang

ebenfalls von «venti che portavano malattie e sterilitä». Wieder ist es

für unsere Zwecke nicht von Belang, daß die Gesamtüberlieferung dieser

eigentümlichen empedokleischen Heilhandlung «konfus und widersprüchlich»

(Lanata, a.O.) ist: Der zitierte Text ist als solcher hinreichend klar.

Empedokles agiert hier, den «Medizinmännern» vieler archaisch-primitiver
Kulturen vergleichbar, zugleich als Heiler und als Wetterzauberer12,
insbesondere als Windbanner. So, nämlich «kölysanemos»,13 wurde er auch
ausdrücklich genannt, und als ein solcher begriff er sich selber in den eigenen
Worten «stillen wirst Du auch der unermüdeten Winde Gewalt» (fr. B 111,3

Diels-Kranz). In eben dieser Funktion tut er, im Falle der an einer
windverursachten «Sterilität» erkrankten Stadt, ganz augenscheinlich etwas,
das weder bei Delcourt noch bei Lanata genügend deutlich herausgestellt
wird: Mit der beschriebenen Manipulation «zwingt» Empedokles die
krankmachenden Winde zurück in ein Behältnis, in das diese, wie die Sage von

195



Aiolos als Hüter eines mit den Winden gefüllten Schlauches erweist14, recht
eigentlich gehören. So ist denn also diese Therapie nicht primär oder

lediglich ein Akt «antipathischer» Magie, wie Lanata a.O. etwas zu
einengend meint.

Hieran möchten wir eine weitere frühgriechische Krankheitsbehandlung
anschließen, welche in ihrer Eigenart gleichfalls noch nicht hinreichend
erkannt und gewürdigt worden zu sein scheint. Sie ist, wie antike Quellen es

formulieren, für «viele Autoren» (sc. ärztliche) bezeugt, vor allem aber für
Herodikos und den «antiquissimus Euryphon», jenen bekannten Protagonisten

der altknidischen Ärzte«schule», welche — soweit wir dies nach heutigem

Forschungsstand beurteilen können - bemerkenswert viel an urtümlichen

Krankheits- und Therapiekonzepten aufbewahrt zu haben scheint. Die

zur Rede stehende Therapie nun lautet folgendermaßen15: Bei Wassersucht
sollen die geschwollenen Körperpartien «mit gefüllten Blasen von Rindern»
geschlagen werden. Ob «Blasen» hier für Schläuche stand oder Harnblasen
meinte, läßt sich nicht endgültig entscheiden; möglich (im Sinne von
«Ballon») wäre die erstere Bedeutung für «vesica» durchaus, und Yarro

Menipp. 25 illustriert, daß man sich etwa die Seele in einer solchen «vesica»
als Gefäß/Behältnis eingeschlossen vorstellen konnte16. Für unsere
Annahme, daß es sich bei Euryphons Wassersuchtbehandlung um eine
bannende «Fesselung» von entsprechenden Krankheitsgeistern handelte,
dürfte folgendes sprechen: Neben der Vorstellung von «dörrenden»
Geistern, welche — gegebenenfalls in Gestalt von Winden - eine vegetabilische
und animalische «Sterilität» bewirken, gab es in vielen Kulturen auch die
Idee von «Flut»-Geistern, welche eine Überschwemmung im vegetabilischen

wie animalischen Bereich, mit den dazugehörigen Krankheitsfolgen,
anrichten. Sophokles erwähnt im «Ödipus Tyrannos» v. 22 ff. eine Stadt,
welche von einer «Pest» in Gestalt eines Gottes befallen ist und dabei wieder
konkret an «Sterilität» (Unfruchtbarwerden der Pflanzen, Viehherden und

Frauen) leidet; diese Stadt kann den Kopf nicht aus den «mörderischen
Überschwemmungsfluten» heben. Dies entspricht, bezüglich der Grundvorstellung,

deutlich den «Plagen der Flut» (Erga Rheusta), welche Empedo-
kles neben den «Dörrenden Krankheiten» (Auchmerai Nosoi) und den
«Fäulnissen» (Sepsies) als Geister an einem «freudlosen Ort», nämlich auf
der Wiese der Unheilsgöttin Ate, «im Dunkeln hin und her schweifen» läßt

(fr.Bill Diels-Kranz). Bei dem, was wir als «Plagen der Flut» aufgefaßt
haben, hat Kranz an «Rheuma» denken wollen; aber Diels' Vermutung, es

handele sich hierbei um Überschwemmungsdämonen, trifft nach Lage der

196



Dinge sicherlich das Richtige. Der gleiche Empedokles vermochte, in seiner

schon erwähnten Funktion als schamanenhafter Wetterzauberer, auch den

Regen durch seine magische Gewalt zu bannen oder nötigenfalls zu rufen
(B 111); anderswo spricht er über das «ungeregelte Ausströmen der Flüsse»

(B 154). Auch der altorientalische «Pest»-Gott Nergal wirkte unter anderem
durch «Monstren der Flut».17 Ferner gibt es in anderen Kulturen Regengötter

oder -geister, welche man durch «Zwangsriten» zum Kommen veranlassen,

oder aber durch «Festbinden» (etwa mittels Frauenhaar am Wipfel
einer Buche) an ihrem Wirken hindern kann18. Ähnliches ist für Uber-
schwemmungsgeister überliefert19. Hierher gehört schließlich ohne Zweifel
auch, was Scheftelowitz an Belegen präsentiert für den Brauch, einen

Krankheitsgeist im Körper des Patienten mit Hilfe von außen angelegter
Fäden zu binden und ihn dann, gleichsam an die Fäden entlang, in das

Wasser eines Flusses zu zwingen 20. Unter solchen Umständen scheint bei der
für Euryphon bezeugten eigenartigen Heilmanipulation wirklich die

nächsthegende Erklärung die zu sein, daß man bei der Wassersucht an eine

«Überschwemmung» im Körper dachte, deren Geister-Yerursacher durch
die geschilderte Handlung nicht nur aus dem kranken Körper ausgetrieben,
sondern auch in die aus Tierhäuten gefertigten Behältnisse «eingekerkert»
werden sollten. Ob diejenigen Tiere, von denen das Material für die
«Schläuche» stammte Esel, Rinder —, in solchen Zusammenhängen noch
ihre spezifisch magische Bedeutung hatten, lassen wir offen.

Wir wenden uns nun dem Gebiet der Volkskunde, in Sonderheit den in
Märchen und Sagen für uns als relevant auftauchenden, in verschiedenen

Ausformungen zahlreich vorhandenen Vorstellungen sowie den damit
korrespondierenden volksmedizinischen Anschauungen und Praktiken zu.
Um es zunächst zu wiederholen: Es geht hier durchwegs um Krankheitsgeister,

welche im strikten Sinne des Wortes «gefesselt» oder «eingekerkert»
sind. Nicht dazu gehören demnach solche Vorstellungen wie etwa jene von
Sir Arthur Grimble (einem der besten Kenner der Region) für die Bewohner
der Gilbert- und Ellice-Inseln beschriebenen, wonach ein Gott den das
Paradies endgültig verlassenden Menschen die Krankheiten, eingewickelt in
die Blätter des Todesbaumes, als ein heimlich-unheimliches «Geschenk»

mitgegeben habe21. Ebensowenig gehört dazu etwas wie das von Empedokles

a. 0. Geschilderte, wonach Krankheitsgeister in ihrer inaktiven Zeit an
einen relativ weiträumigen Ort (in diesem Falle: eine dunkle Wiese) fixiert
sind: Dies war kein Festgehaltensein in dem uns hier allein interessierenden,
spezifischen Sinne.

197



Was nun also Märchen betrifft, so werden wir, für unsere Belange,
sogleich an etwas sehr Bekanntes zu denken haben: den «Geist in der
Flasche», der an oder in dieses Behältnis «gebunden» ist und unter bestimmten

Umständen daraus freigelassen, oder auch wieder dorthinein «gebannt»
werden kann. Sodann hatten wir schon das Binden von Begengeistern an
einen Baum zu erwähnen gehabt. In ihren «Anmerkungen zu den Kinder-
und Hausmärchen der Brüder Grimm»22 offerieren J. Bolte und G. Polivka
dazu, d.h. zum «Fesseln» von Dämonen an Bäume, reiches Parallelenmaterial.

Besonders interessant ist dabei für uns die Sage vom Teufel und dem
Doktor Paracelsus (mit Varianten, in welchen andere «Doktoren» die

gleiche Rolle spielen). Der Teufel konnte ja einerseits selber, direkt oder
indirekt, als Krankheitsgeist fungieren (dazu s.u.), andererseits standen ihm
aber auch Mittel gegen alle Krankheiten zu Gebote (ähnlich können Götter,
nach dem Beispiel des griechischen Apollon, sowohl Erkrankungen verursachen

wie diese wegnehmen, heilen). Paracelsus also nähert sich in der
betreffenden Sage dem in einen Baum «verpflöckten», will sagen eingekerkerten

Teufel und befreit ihn, um ein Allheilmittel von ihm zu erhalten.
Zunächst in Gestalt einer schwarzen Spinne erscheinend — man behalte dies

für nachher im Gedächtnis —, besorgt der Teufel dem Paracelsus das

gewünschte Mittel, wird danach aber vom Doktor überlistet und, als
schwarze Spinne, wieder in den Baum zurück«verpflöckt». Letzteres
geschieht mittels eines «Zäpfleins mit drei eingeritzten Kreuzen», welches in
das betreffende Loch gesteckt wird. Einige andere Belege für «imprisoned
ghosts» in Sagen und Märchen bietet sodann Stith Thompson in seinem
«Motif-Index of folk-literature».23 Und weitere Literatur zu diesem Thema
hat der Märchenforscher und Volkskundler Lutz Röhrich in seinem Überblick

«Märchen und Wirklichkeit» notiert24.
Das Verpflöcken von Krankheiten/Krankheitsgeistern in der volksmedizinischen

Praxis wird uns im folgenden noch einmal beschäftigen, und auch
auf die schwarze Spinne als besonderen Krankheitsgeist und ihre «Fesselung»

werden wir in speziellem Zusammenhang zurückzukommen haben.
Zuvor müssen wir freilich einige Worte über das Fesseln in dem strikten
Sinne eines regelrechten Bindens dem bereits Erörterten hinterherschicken.

Gehen wir dafür von Alys bereits erwähntem Artikel «Fessel» aus. Hier
verweist der Autor, für das eigentliche Festbinden von Krankheitsgeistern,
auf seinen im gleichen Handbuch erschienenen Artikel «Faden». Dort26 ist
in der Tat die volksmedizinische Praxis des mit einem Faden Bindens oder
Fesseins zu Heilzwecken beschrieben. Allerdings erhebt sich die Frage,

198



wieweit die von Aly hierzu beigebrachten Belege, streng genommen, zu

unserem Thema gehören. Es geht bei ihnen nämlich um eine Bindung/Fesselung

des Kranken, in dem Sinne, daß der Faden um den blutenden oder
schmerzenden Körperteil herumgelegt wird. Man könnte meinen, dies hätte
höchstens mittelbar etwas zu tun mit der Idee, einen Krankheitsgeist — in
diesem Falle also einen, der im Körper des Patienten steckt — zu fesseln. Aber
wir haben ja schon aus Scheftelowitz' Sammlung Belege für die Praxis, einen

im Körper steckenden Krankheitsgeist mit einem Faden von außen her zu
fesseln und ihn so aus dem Körper heraus- und in ein anderes Medium
hineinzuzwingen, kennengelernt (s.o.S. 197). Wenn man dann außerdem bei

Scheftelowitz unter denjenigen Zeugnissen seiner Sammlung, die das

«Abbinden» einzelner Glieder oder Körperregionen des Kranken mittels eines

Fadens betreffen, solche antrifft, in denen bei dieser Prozedur ausdrücklich
etwa der Spruch «Fieber, ich verbinde Dich» (auf einen Fiebergeist bezogen)

hinzuzufügen ist26, dann wird man doch wohl generell auch bei dieser Art des

Bindens/Fesselns an Krankheitsgeister als das gemeinte, eigentliche Objekt
denken dürfen. Hieran knüpft sich dann übrigens auch die Frage, wieweit
die von Michler als «Blutökonomie» interpretierte Maßnahme frühalexan-
drinischer Chirurgen, bei Lungenblutungen eine Abbindung im Kopf- oder

Schulter-Oberarm-Bereich, in der Feistengegend beziehungsweise an den
Oberschenkeln vorzunehmen27, nicht etwa eine altertümlich-traditionelle
gewesen ist, die ursprünglich mit der Idee des Fesseins der die Blutung
verursachenden Krankheitsgeister zu tun hatte; auch das «Binden» des

verletzten Odysseus bei Homer Od. XIX 457 f. war ja eigentlich kein Ab-
oder Verbinden, sondern ein magischer Akt28.

Einen ganz und gar eindeutigen Bezug zu unserem Thema hat jedenfalls
jene nordeurasische Schamanentherapie, welche dem Zurückholen der von
Geistern geraubten Seele des Kranken (das ist das bekannte Krankheitskonzept

des «loss of soul») gilt29. Der Schamane spannt dabei einen Faden von
der Jurte des Kranken bis zu einem Baum, und an diesem Faden «muß» der
entflohene oder geraubte Seelengeist, offenbar wieder im Sinne eines

«Zwangsritus» (zu diesem s. schon oben), zurückkehren. Für diese Zwecke

gibt es übrigens auch die als ein magisches Instrument eingesetzten «soul-
catchers», so etwa eine Art Gabel bei den Haida-Indianern in British
Columbia, ebenso wie auch der Medizinmann mit seiner eigenen Hand die in
Insektenform erscheinende Seele des Kranken fangen und festhalten
kann30. Hier agiert nun, sozusagen ersatzweise, die Seele kraft ihres
Verschwindens als (mehr oder weniger passiver) Krankheitsgeist. Ein im

199



Körper hausender regelrechter Krankheitsgeist ist aber gleichfalls, der

Vorstellung nicht weniger Kulturen zufolge, auf solche Weise, nämlich
durch Schlingen, zu fangen und «fest einzuschließen»31. Hierbei kann man
geradezu von «Geister-Fallen» sprechen. Schließlich haben wir oben vom
Festbinden eines schadenbringenden Geistes mit etwas Spezifischem —

Frauenhaaren an einem Baum gehört. Dies gibt uns Gelegenheit, einen von
Adolf Bastian herangezogenen, unseres Erachtens von diesem im Hauptpunkt

nicht zutreffend gedeuteten Beleg 32 für unseren spezifischen
Themenzusammenhang nutzbar zu machen: Der Fudjari in Malabar peitscht einen
Kranken mit einem Strick. Ein Dämon fährt aus, der Fudjari peitscht ihn
oder den Kranken — dies geht nach Bastians Darstellung wohl in eines

zusammen — weiter und treibt ihn, «bis er einen großen Baum trifft. Dort
wird das Haar des Kranken festgenagelt und dann abgeschnitten.» Bastian
deutet Letzteres «als Sühngabe für den Dämon». Wir sind hingegen der

Meinung, es handle sich nach allem, was wir bisher an spezifischen Belegen
beibringen konnten, auch bei dieser Therapie zumindest auf ihrem
Höhepunkt (vielleicht aber auch schon in der Anwendung des Stricks) um eine

magische Fesselung eines Krankheitsgeistes. Das Haar des Kranken, als Teil
desselben, spielt dabei eine Rolle, der wir vergleichbar auch beim Verpflök-
ken begegnen (s. unten).

Am verbreitetsten innerhalb der uns selber am nächsten stehenden

Kulturtraditionen dürfte nun nicht so sehr die Praxis des Bindens/Fesselns
im wörtlichen Sinne, sondern eben diejenige des «Verpflöckens» des

Krankheitsgeistes sein. Dieser Brauch nebst den ihm zugrunde liegenden Vorstellungen

ist, insbesondere für den deutschsprachigen Bereich, schon bei
älteren Forschern gelegentlich behandelt worden33. Neuerdings hat der
nordamerikanische Germanist, Volkskundler und Volksmedizinerforscher

Wayland D. Hand der Sache wieder intensivere Aufmerksamkeit geschenkt
in zwei Aufsätzen, welche sich vor allem mit der nordamerikanischen

Anwendung der Verpflöckung als Therapie bei den verschiedensten Krankheiten

befassen34. Hierbei geht es im wesentlichen um die «Einkerkerung»
des Krankheitsgeistes in Bäumen oder anderen, aus Holz gefertigten
Gegenständen (Türpfosten o. ä.). Ein dritter Aufsatz des gleichen Forschers,

wo unter anderem das Bannen oder Festhalten von Krankheiten (bzw. deren

Geister-Verkörperungen) unter Steinen oder in verkorkten Flaschen behandelt

werden soll35, ist meines Wissens bisher nicht erschienen. An miteinander

verwandten Praktiken zählt W.D.Hand in den beiden vorliegenden
Studien neben dem eigentlichen Verpflöcken («plugging») das Vernageln

200



(«nailing») und das Einkeilen («wedging») auf. Letzteres besteht darin, daß

man einen Spalt in die Rinde eines Baumes macht, «die Krankheit» in diesen

Spalt hineinzwängt und ihn durch Aufeinanderpressen der klaffenden
Rindenteile fest schließt.

Eine wesentliche Eigenart der von W.D.Hand beigebrachten Belege
besteht darin, daß bei dieser Einkerkerung in der Tat nicht der Krankheitsgeist

unmittelbar, in eigenster Person, figuriert. Es sind vielmehr Teile des

Kranken — abgeschnittene Haarsträhnen oder Fingernägel, oder auch
Exkremente —, welche verpflöckt, festgenagelt, eingekeilt werden. Doch ist
bei dieser Manipulation mittels einer pars pro toto doch ganz sicherlich im
Hintergrund die Idee mit vorhanden, daß mit diesem Teil etwas, worin die
Krankheit essentiell steckt, erfaßt ist, so daß man also auf solche Weise die
Krankheit selber dingfest machen, sie aus dem Körper herausnehmen kann.
Krankheit und Krankheitsgeist gehen aber in den betreffenden Vorstellungen

oft ineinander über, sind identisch. Wenn sich nun beim Verkeilen u. ä.

der eigentliche «Geist»-Aspekt sozusagen in den Hintergrund zurückgezogen

hat, so sollte man doch zweifellos nicht soweit gehen, zu behaupten, daß

er hier a priori gar nicht vorauszusetzen und daß deshalb die ganze Sache in
einem prinzipiell andersartigen Vorstellungskontext zu sehen sei — etwa nur
in dem des «transfer of disease» (wohin sie auch, wie W. D. Hand zu Recht
betont, gehört). Um die Weite der kulturellen Verbreitung der zur Rede
stehenden Idee an einem etwas entlegeneren Beispiel zu illustrieren: Mein
Kollege G. Brätescu weist mich hierzu auf in der Walachei geübte
volksmedizinische Therapiebräuche hin: Ein an der Krankheit «Nagel» (intrathora-
kale Beschwerden; Pneumonie?) Leidender wird an einen Baum hingelegt,
mit den Füßen in die Höhe; wo letztere den Baum berühren, wird ein Loch in
diesen gebohrt und dann mit starken Schlägen «vernagelt», verpflöckt. Im
Falle Epilepsie werden Teile des Kranken (Haare, Nägel, Fetzen der
Kleidung) in einem Baumloch verpflöckt36.

Am Schluß unserer übrigens ganz lückenhaften und eher Zufallsfunden
zu verdankenden Belegsammlung kommen wir auf die schon kurz erwähnte,
als Krankheitsgeist fungierende und in dieser Funktion engstens mit dem
Teufel verbundene schwarze Spinne zurück. Der Schweizer Pfarrer Albert
Bitzius (besser bekannt unter seinem Schriftstellernamen Jeremias Gott-
helf), welcher kraft seiner beruflichen Tätigkeit mit der uralten «Aberglau-
ben»-Überlieferung einfacher Leute innigst vertraut war, hat diesem
speziellen Krankheitsgeist und seiner Verpflöckung in der Erzählung «Die
schwarze Spinne» (jüngst als Fernsehfilm künstlerisch adäquat aufbereitet)

201



ein eindrucksvolles literarisches Denkmal gesetzt. Einmal brachte der
Teufel unter Benutzung menschlicher Zwischenträger eine «Pest» unter die
Bewohner eines Dorfes - eine Krankheit, welche gleichsam personifiziert
wirksam war in Gestalt einer großen schwarzen Spinne samt deren zahlloser
Ablegerschar. Einer der Dörfler brachte schließlich sich selber zum Opfer,
indem es ihm mit letzter Kraft «gelingt, ins alte Loch die Spinne zu drängen,
mit sterbenden Händen den Zapfen vorzuschlagen». Das «alte Loch» befand
sich in einem uralten hölzernen, «wüsten schwarzen» Fensterpfosten, einem

sogenannten «Bystel». Daraufhin war die Macht der Spinne als Krankheitsgeist

gebrochen, und auch der Teufel selber rührte sich nun natürlich nicht
mehr. Die Yerquickung der Elemente Teufel, schwarze Spinne, Holz/Baum
war, wie wir gesehen haben, auch anderswo belegt (der «Doktor Paracelsus»

war in solchem Falle einer der Verpflöcker gewesen). Man wird an diesem

Beispiel nachdrücklich gewahr, wie tief in der Tat Gotthelf auch der
Volksmedizin und ihren oft urtümlichen Anschauungen verpflichtet gewesen

ist37.

Noch manches ließe sich vom Blickpunkt unserer Themenstellung aus
bedenken und gegebenenfalls beiziehen. In seinem «Entwurf einer allgemeinen

Theorie der Magie» bemerkt der Soziologe Marcel Mauss, daß

Binden/Band «das beliebteste Bild» im Heilzauber sei38. Da wären dann also

wohl auch die Amulette mit ins Spiel zu bringen. In deren griechischer
Bezeichnung «periapton» ist ja das «(Ringsum)-Binden» ausdrücklich
angesprochen. Und so mag man überlegen, ob all die (spätantiken) spezifischen

Amulette mit Inschriften wie «gegen Kopfschmerzen» oder ähnliche

ursprünglich die Vorstellung eines — gegen einen im Körper befindlichen

Krankheitsgeist angewendeten — Bindezaubers repräsentieren39. Nimmt
man, wie wir es im vorliegenden Aufsatz getan haben, zum Binden/Fesseln
die Vorstellung des Einkerkerns mit hinzu, dann wäre ferner zu überlegen,
ob die von uns hier strikt eingehaltene Beschränkung auf Geister genügt - ob

man nicht auch, mit anderen Worten, Götter/LIeroen als Verursacher

mannigfaltiger Übel, darunter Krankheiten, mit hinzunehmen sollte,
sobald die Vorstellung von deren Einkerkerung zu Schutzzwecken auftaucht:
In Indien etwa fesselte man das Abbild des affengestaltigen Gottes Hanu-
man zu derartigen Zwecken, oder man bannte bestimmte lokale Gottheiten
beziehungsweise Heroen in ihren Abbildern in Gefäße, in Behältnisse
anderer Art, oder auch in einen mit einem großen Stein verschlossenen
Brunnen40. Von besonderem Interesse dürfte auch die Idee sein,
Krankheitsgeister nicht nur zu fangen, sondern sie dann (wie wilde Tiere) zu

202



zähmen. Der brasilianische Indianerstamm der Kamayurä zeugt für diese

Vorstellung: Die «wilden mamae», dort als Haupt-Krankheitsgeister
angesehen, werden gelegentlich von einer Gruppe von Medizinmännern im Walde

gefangen und zur Zähmung (so scheint es jedenfalls) ins Dorf gebracht; doch

gilt dies dort als ein außergewöhnlich gefährliches Unternehmen, für dessen

Ausführung die «paye» (Medizinmänner) eine entsprechend höhere Bezahlung

verlangen41.
All dies sind Hinweise für mögliche weitere Entdeckungen auf dem

Gebiet unseres Themas. Wir selber haben hier, wie gesagt, eine vollständige
Präsentation aller in Frage kommenden Ideen und Belege weder angestrebt
noch erreichen können. Dazu hätte es einer enzyklopädischen Gelehrsamkeit,

gekoppelt womöglich auch mit einem umfassenden Anschauungswissen,

bedurft. Und das besaß selbst der auf diesem Gebiet wahrhaft ausgreifend

bewanderte und weitgereiste Arzt und Ethnologe Adolf Bastian, den

wir schon kurz zu erwähnen gehabt hatten, nicht. Gleichwohl berechtigt uns
der Umstand, daß die Belege, die wir finden konnten, aus den verschiedensten

Zeiten und aus Kulturen aller Himmelsrichtungen und Entwicklungsstufen

stammen, doch zu der Vermutung, daß wir hier einen der Bastian-
schen «Elementargedanken» 42 erfaßt haben. Damit bekennen wir für unsere
Person uns übrigens ausdrücklich und endgültig, wenn auf diesem Gebiet
forschend, zur vergleichenden Betrachtungsweise, zur Komparatistik —

einer Forschungsrichtung, welche gelegentlich von Kulturanthropologen
kritisiert wird, deren pauschale Ablehnung aber auf jeden Fall unangebracht

wäre43. Auch die beiden eingangs genannten Gelehrten bedienten
sich ohne Scheu der Komparatistik — zu einer Zeit, als dies unter
Altertumswissenschaftlern noch Anstoß erregen konnte44. Zugleich bekennen wir uns
als Gegner der «DifFusions»theorie — jenes wissenschaftstheoretischen
Standpunktes, demzufolge alle Kulturphänomene und -ideen jeweils von
einem einzigen Ursprungsort her sich ausgebreitet haben, durch Übernahme
und Weitervermittlung anderswohin gelangt sind. Schon die Parallelität des

philippinischen «Paradies»-Mythos und der altgriechischen Pandora-Sage
(s. oben) legt demgegenüber nahe, daß die Vorstellung der Einkerkerung von
Krankheiten völlig unabhängig, ohne gegenseitige Beeinflussung, in
verschiedenen Kulturen zu verschiedenen Zeiten aufgetaucht sein muß.

Um noch ein weiteres wissenschaftstheoretisches Stichwort Bastians
aufzugreifen: Unser Thema und seine Untersuchung stellt eigentlich auch
einen «Beitrag zur vergleichenden Psychologie» (letztere als «Mentalitäts»-
erforschung verstanden) dar. Dabei taucht sogleich ein zusätzlicher Ge-

203



sichtspunkt auf: Die Vorstellung, Krankheiten «ergreifen» und dauerhaft
«fesseln» zu können, spiegelt sicherlich eine beeindruckende Fähigkeit zur
Hoffnung, eine «Liebe zum Leben», wie sie neuerdings der Völkerkundler
Hans Peter Duerr für verschiedene primitive Kulturen und Frühphasen der

Entwicklungsgeschichte der Menschheit in dem unten genannten Buch
rekonstruiert und analysiert hat. Daß und warum ein derartiger Optimismus

durch die Konfrontation mit dem Mißerfolg — in unserem Falle: mit dem

Versagen der «Fessel-» oder «Einkerkerungs»-Therapie - durchaus nicht zu
erschüttern ist, haben Erforscher des primitiv-archaischen Denkens zu
erklären versucht45. In solchem Zusammenhang dürfte es gewiß nicht
unnütz sein, auf die Tatsache aufmerksam zu machen, daß der hier
angesprochene Optimismus freilich gelegentlich, innerhalb des
primitivarchaischen Denkens selber, sich wiederum auch irgendwie seiner Grenzen
bewußt werden kann, gegebenenfalls unter der Einwirkung von «acculturation»,

der Konfrontation also mit dem Denken und Fühlen fremder,
westlicher Kulturen: Als der Ethnologe Michael Oppitz und sein
Feldforscher-Team einem Schamanen-Heiler der nördlichen Magar (ein Stamm in
Zentral-West-Nepal) die Frage «könnte die westliche Medizin ein neues
Goldenes Zeitalter herbeiführen?» stellte — wir erinnern uns, daß es nach den

«Paradies»-Vorstellungen gewisser primitiv-archaischer Kulturen zwar
auch damals schon Krankheiten, aber eben im Zustand einer «Gefangenschaft»,

gab —, da antwortete der gefragte Schamane «die amerikanische
Medizin könnte ein neues Goldenes Zeitalter bringen, aber nicht für die
Menschen in Nepal».48 Hier ist der spezifische Optimismus, um den es uns
geht, von einem «Primitiven» mit einiger skeptischer Distanz behandelt und

sozusagen auf den «Goldenen Westen» fortprojiziert — mit wieviel Berechtigung?

Diese Frage haben wir hier nicht mehr zu erörtern.

Anmerkungen

1 Nachgedruckt in: H.Herter, Kleine Schriften, München 1975, S.43—75.

2 K.Meuli, Gesammelte Schriften (hrsg. von Th. Geizer, unter Mitarbeit von R.Merkel¬
bach u.a.), 2.Band, Basel/Stuttgart 1975, S. 1035—1081 («Die gefesselten Götter»), und
S. 1083—1118 («Die Baumbestattung und die Ursprünge der griechischen Göttin
Artemis»).

3 W. Aly, Art. «Fessel», in: Bächthold-Stäubli, Handwörterbuch des deutschen Aberglau¬
bens, Bd. II, 1929/30, Sp. 1345 f.

204



4 I. Scheftelowitz, Das Schlingen- und Netzmotrv im Glauben und Brauch der Volker,
Gießen 1912 (Religionsgesch. Versuche u. Vorarbeiten XII 2), Abschn.5.

5 Das Folgende nach K.Tauchmann, in. K.E. Muller (Hrsg.), Menschenbilder früher
Gesellschaften. Ethnologische Studien zum Verhältnis von Mensch und Natur (Gedacht-
msschnft fur Hermann Baumann), Frankfurt am Main 1983, S.224f.

6 Dazu vgl W. A.Oldfather, Art. «Pandora», Pauly-Wissowa Real Enc. XVIII 3, 1949,

Sp. 529-548.
7 Zu einigen kontroversen Interpretationen s. R.M.Frazer, Pandora's diseases: Erga

102-104, in. Gr -Rom.-Byz. Studies 13, 1972, S. 235-238.
8 G. S. Kirk, The nature of Greek myths, Penguin ed. 1974, S. 141 f.

9 H. Diels/W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker (letzte Aufl.) Bd. I Nr. 31, A1 § 60.

10 M.Delcourt, Sterilrtes mysterieuses et naissances malefiques dans l'Antiquite classique,
Paris 1938, S.83-90.

11 G. Lanata, Medicina magica e religione popolare m Grecia fino all'etä di Ippocrate, Rom
1967, S.66f.

12 Zum «Schamanen» Empedokles und den genannten Funktionen vgl. auch E.R.Dodds,
The Greeks and the Irrational, 19644, S. 145f.

13 Nicht damit verwechselt werden darf der geflügelte Damon «Kölanemos», der «Darm-
Wind» (Kolik), über den wir durch eine magische Gemme (Amulett) mit Inschrift sowie

einige sich dazu fugende Nachrichten unterrichtet sind; hierzu vgl. S Eitrem in:
Symbolae Osloenses 19,1939, S. 76 (unter Nr 6) Zu Amuletten als Krankheits«fesseln» s.

auch unter S.202.

14 Dazu s. Tümpel, Art.«Aiolos», Pauly-Wissowa RE I 1, 1893, Sp.1037 (oben) sowie Aly,
a. 0. Sp. 1345 (unten)

15 Zum Ganzen s. H.Grensemann, Kmdische Medizin T. I, Berlin 1975 (Ars Medica II 4, 1),

unter A19 a.

16 Vgl. außerdem weitere Belege im Oxford Latin Dictionary s. v. «vesica», Abschn. 2 a und b.
17 Dazu M.-K. Schretter, Alter Orient und Hellas. Fragen der Beeinflussung griechischen

Gedankengutes aus altonentalischen Quellen, Innsbruck 1974, S.68f.
18 Vgl Stegemann, Art. «Regen», Hdwb. dtsch. Abergl. VII, 1935/36, Sp. 577—586 (fur

«Zwangsriten» ebd. Sp 580, fur «Festbinden» ebd. Sp.584 unten).
19 Vgl. Hunnerkopf, Art. «Überschwemmung», ebd. Bd. VIII, 1936/37, Sp. 1261—1263.

20 Scheftelowatz, a.O. S. 35.

21 A. Gnmble, A pattern of islands, Penguin ed. 1981, S. 50 (unten).
22 Bd.2 (Nachdr. 1962 der 2. Aufl.), S.414--422 («Der Geist im Glas»).
23 vol.6 («Index») s.v. "imprisoned" (ich zitiere nach der revised and enlarged edition von

1966).
24 Wiesbaden 19743, S. 248 A 17.

25 Hdwb. d. dtsch. Abergib., a.O. Sp. 1118f.
26 Scheftelowitz, a.O., S.35 (aus Ostpreußen)
27 Vgl M.Michler, die alexandrimschen Chirurgen Eine Sammlung und Auswertung ihrer

Fragmente, Wiesbaden 1968, S.35 (Herophilos B3) und S.40 (Erasistratos B2); zur
«Blutokonomie» s. ebd. S. 13 f.

28 Dazu vgl. F. Kudhen, Der Beginn des medizinischen Denkens bei den Griechen,

Zurich/Stuttgart 1967, S.49 mit A 1.

205



29 Zum Folgenden s. M.Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, Suhrkamp-
Tb.-Ausg. 1975, S. 208-212.

30 Zum Vorangehenden s. H. E. Sigerist, A history of medicine, vol. 1, Oxford 1951, S. 195.

31 Vgl. Scheftelowitz, a. O., S. 37f.
32 A.Bastian, Beiträge zur vergleichenden Psychologie. Die Seele und ihre Erscheinungs¬

weisen in der Ethnographie, Berlin 1868, S. 184 oben (auf dieses Buch machte mich mein

Kollege Chr. Andree aufmerksam).
33 Hinweise dazu bei Bolte-Polivka, a.O., S.419 A. 1.

34 W.D.Hand, Magical medicine, Berkeley/Los Angeles/London 1980, S.81—92 ("Plug¬

ging, nailing, wedging, and kindred folk medical practices"), und S. 93—106 ("Measuring
and plugging: The magical containment and transfer of disease").

35 Vgl. ebd. S.89.
36 Zum Vorangehenden vgl. I.-A. Candrea, Folklorul medical romän comparat, Bukarest

1944, S. 386 ff.
37 C.Müller, Jeremias Gotthelf und die Ärzte, Bern 19632 bietet zwar einen Abschnitt

«Volksmedizinisches bei Gotthelf» (ebd. S. 86—120), erwähnt darin aber merkwürdigerweise

nicht das heilende Verpflöcken in der Erzählung «Die schwarze Spinne» (die
Kenntnis von Müllers Buch verdanke ich dem Kollegen W. F. Kümmel).

38 M.Mauss, Soziologie und Anthropologie Bd.I: Theorie der Magie; Soziale Morphologie
(mit einer Einleitung von Cl. Levi-Strauss), Ullstein-Ausg. 1978, S.95.

39 Einige Zeugnisse dafür (für ein weiteres, ein Kolik-Amulett, s.o. S.205 Anm.13) bei

K.Preisendanz, Papyri Graecae Magicae. Die griechischen Zauberpapyri, Bd. II, Stuttgart

1974, 2. verbesserte Aufl. (hier etwa die Nummern XVIII a und b).
40 Dazu vgl. W.Crooke, in: J.Hastings (Hrsg.), Encyclopaedia of Religion and Ethics,

Bd. VII (o. J.), S. 146, linke Sp. oben (unter "Binding the god").
41 Für das Vorangehende s. M.Münzel, Medizinmannwesen und Geistervorstellungen bei

den Kamayurä (Alto Xingü Brasilien), Wiesbaden 1971 (Arb. aus d. Sem.f. Volkerkde. d.
J.W.Goethe-Univ. Frankfurt am Main, Bd.2), S.260 und 262.

42 Zum Problem der «Elementargedanken» vgl. neuerdings K.-P. Knoepping, Bastian and
the psychic unity of mankind, Univ. of Queensland Press, 1981.

43 Bedenkenswertes dazu sagt der Kulturanthropologe H.P. Duerr, Sedna oder die Liebe
zum Leben, Frankfurt am Main 1981, S.322f. (A. 38).

44 Dazu vgl. etwa E.R.Dodds, The Greeks and the Irrational, a.O., S.VIII.
45 Vgl. den Abschnitt "Inconsistency and the evasion of conflict between belief and

experience", in: C. R. Hallpike, The foundations of primitive thought, Oxford 1979,
S. 466-474.

46 Ich zitiere nach dem vom «Internationalen Forum des jungen Films (Freunde der
deutschen Kinematik)», Berlin 30, Weiserstraße 25 (Kino Arsenal) herausgegebenen
Begleittext zum Film «Schamanen im Blinden Land»; vgl. außerdem M.Oppitz,
Schamanen im Blinden Land, Frankfurt am Main 1981.

206



Summary

Gods or ghosts kept by men in a kind of prison: This is an age-old and culturally wide-spread
idea The paper deals with «Krankheitsgeister» (i.e. either "personifications" of diseases or
ghosts causing diseases) in such a situation. Starting from Classical Antiquity, the study goes
far beyond this, discussing parallels from virtually all over the world. Of particular interest is
the enormous therapeutical optimism at the back of this idea: Unjustified as this optimism
proves to be, scruples have obviously never troubled the mind of those who believed m the

efficacity of their "binding" manipulations.

Prof. Dr. Fridolf Kudlien
Institut fur Geschichte der Medizin und Pharmazie
der Universität Kiel
Brunswikerstraße 2 a

D-2300 Kiel

207


	Gefesselte Krankheitsgeister

